
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: Die Aggression im tierlichen und menschlichen Verhalten

Autor: Stamm, Roger Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Aggression im tierlichen und menschlichen Verhalten12

von Roger Alfred Stamm

1. Teil: Die Aggression im tierlichen Sozialleben

Es mag auf den ersten Blick Erstaunen erregen, daß im Leben der
meisten höheren Wirbeltiere Aggression zu beobachten ist, ja eine

wichtige Rolle in der Steuerung der sozialen Beziehungen spielt. Wir
sprechen dabei im folgenden ausschließlich von der Aggression gegen
Artgenossen, der Aggression im sozialen Feld. Die Feindseligkeit
zwischen Raubtier und Beute ist anderer Natur.

Damit wir uns eine Vorstellung von der Art und Weise machen

können, in der Aggression ins soziale Geschehen eingebaut ist,
schildere ich zuerst drei Beispiele ausführlicher.

1. Beispiel: Möwen (Laridae)

Die Lachmöwe (Larus ridibundus) lebt zur Brutzeit in großen Kolonien

an der Meeresküste oder im Schilfgürtel europäischer Binnenseen.

Die Brutkolonie wird von den dicht aneinanderschließenden,
etwa einen Quadratmeter großen Nestrevieren der einzelnen Möwenpaare

gebildet. Jedes Revier wird von den Besitzern gegen das

Eindringen von Artgenossen verteidigt. Die Aggression ist Auswirkung
der Territorialität, Auseinandersetzung um den Besitz guter
Nistplätze. Außerhalb der Brutkolonie, an den Bade- und Freßstellen,

spielt sie keine Rolle.
Wie sieht ein Streit zwischen Möwen aus Man glaube ja nicht, daß

die Möwen einander immer gleich heftig hacken oder beißen oder
sich mit den Flügeln schlagen. Gewiß treten diese Formen der offenen

Aggression gelegentlich auf; die Regel sind aber Auftritte, in denen

1 Professor Dr. Adolf Portmann zum 70. Geburtstag gewidmet.
2 Nach einem Vortrag an der Evangelischen Akademie Baden in Herrenalb,

4. März 1967

159



nur wechselseitig gedroht wird. Der Drohung dienen
Ausdrucksbewegungen, die angeborenerweise ausgeführt und vom Partner
verstanden werden.

Eine erste Form der Drohung ist der Lange Ruf, der von jedem in seinem
Revier stehenden Vogel beim Anflug eines anderen geäußert wird. Er besteht
in einer gestuften Serie von Krächzlauten, die mit schräg nach vorn
hochgerecktem Kopf ausgestoßen werden. Der Lange Ruf dient dazu, anderen
Lachmöwen schon auf Entfernung davon Kunde zu geben, daß ein Platz
besetzt ist. Jeder Anfliegende, der hier nichts zu suchen hat, wird daraufhin
wenden und auf eine Landung verzichten. Nur wer sich wirklich annähern
will, weil er dem Besitzer den Platz streitig machen will, oder weil er noch
unverpaart ist und einen Gatten sucht, läßt sich nicht abschrecken.

Wenn ein Gegner auf dem Territorium gelandet ist, wird er entweder in
der Aufrechthaltung oder in der Vorwärtshaltung empfangen. Beim «Aufrecht»
ist der Kopf hoch erhoben, der Hals durch Anspannen der Muskeln verdickt,
die Flügel schlagbereit etwas gelüftet und der Schnabel wie zum Angriff
gesenkt. Beim «Vorwärts», das vor allem von Weibchen und von wenig
selbstsicheren Männchen eingenommen wird, ist der Kopf horizontal nach
vorn gestreckt. Man kann nachweisen, daß beide Haltungen den Gegner
einschüchtern. Nur wenn sie nicht genügen, ihn in die Flucht zu jagen, hackt
oder beißt oder schlägt die Möwe mit den Flügeln.

Ist der Gegner selber angriffsbereit, wird auch er drohen. Beide Vögel
stoßen abwechselnd gegeneinander vor und weichen voreinander zurück, bis
schließlich die Möwe, die weniger fest an den Platz gebunden ist, endgültig
abzieht. Daß die Gegner sich in heftigem Kampf ineinander verbeißen, ist
selten.

Eine besondere Situation entsteht durch die Landung eines Nachbarn. Da
sein Nest keinen Meter entfernt ist, wird er, vor allem in der ersten Zeit der
Bekanntschaft, auch angegriffen. Er will aber dem Revierbesitzer sein
Gebiet gar nicht streitig machen, sondern nur aufdem eigenen in Ruhe gelassen
werden. Die Möwen besitzen eine Ausdrucksbewegung, mit der sie sagen
können «Hier ist mein Revier!»: Sie ducken sich vorn hinunter und zeigen
unter Gurren mit dem Schnabel auf den Boden. Sobald ein Gegner diese
Kopf-zu-Boden-Haltung einnimmt, tut es auch der andere, denn auch er will
ausdrücken «Hier ist mein Revier!». Hat der Konflikt an der Reviergrenze
begonnen, so entfernen sich die Gegner in dieser Haltung langsam
voneinander, bis jeder im Zentrum seines Territoriums steht. Dann erst
entspannen sie sich und beachten sich bis auf weiteres nicht mehr.

Es gibt bei vielen Tieren Bewegungen, die Angriffe des Gegners
hemmen. Man nennt sie Beschwichtigungsbewegungen. (Der häufig
gebrauchte Ausdruck «Demutsgebärden» sollte vermieden werden,
wenn nicht wirklich damit auf das Vorliegen der Motivation der
Demut hingewiesen werden soll.) Bei der Lachmöwe spielt das Weg-

160



sehen die Rolle einer Beschwichtigungsbewegung. Es hat sich

stammesgeschichtlich aus einer Initialbewegung zur Flucht entwickelt, zeigte
also ursprünglich nur Fluchtbereitschaft an. Heute wird es z. B. auch

von einem Vogel gezeigt, der auf der Suche nach Nistmaterial ein
fremdes Revier durchqueren muß, aber den Besitzer nicht
herausfordern will. Es ist hier weniger Ausdruck der Fluchtbereitschaft als

der Nichtangriffigkeit oder Friedfertigkeit.
Bedeutsamer ist die Angriffshemmung bei der Dreizehenmöwe (Rissa

tridactyla), die auf steilen Klippen brütet, wo zum Ausweichen kein
Platz ist und ein brütender Vogel oder ein Küken trotz der Angriffe
am Ort bleiben muß. Bei dieser Möwenart ist schon der Angriff
anders gestaltet: Einzige Drohbewegung ist das «Vorwärts». Ein
ernsthafter Angriff wird immer nur gegen den Schnabel des Gegners
gerichtet, nie gegen seinen Kopf oder Körper wie bei der Lachmöwe.
Das Wegwenden des Schnabels ist zu einem Unter-den-Flügel-Stecken

verstärkt und hemmt Angriffe ausnahmslos. Die weißgefärbten Kük-
ken haben ein braunes Nackenband, das beim Wegwenden des

Schnabels sichtbar wird und wahrscheinlich die Hemmung noch
verstärkt.

2. Beispiel: Der Papagei Agapornis personata

Die oft von Liebhabern gehaltenen, etwa sperlingsgroßen Papageien
der Gattung Agapornis (Unzertrennliche) leben in kleinen Gruppen
von höchstens 20 Mitgliedern. Aus Beobachtungen in Gefangenschaft
darf man schließen, daß die Gruppen fest gefügte soziale Einheiten
sind. Ihre Mitglieder kennen sich individuell und bleiben auf der
Suche nach Nahrung und Wasser und zum Brüten beieinander. Die
soziale Organisation umfaßt im Sektor «Auseinandersetzungen»
wesentlich mehr als bloß die Verteilung der Nistplätze. Die
Unzertrennlichen können auch um Futter, Sitzplätze, Wegrechte usw.
streiten, ja einander mehr oder weniger grundlos zur Demonstration
ihrer Überlegenheit vertreiben. Jedes Individuum weiß von jedem
anderen, ob es ihm im Kampf überlegen ist oder nicht, und wird
ohne Widerstand einem Überlegenen ausweichen und ohne Hemmung
einen Unterlegenen vertreiben. Es ergibt sich eine feste soziale

Rangordnung als wichtiges Mittel zur Steuerung und Begrenzung der
Aggressivität. Die Rangordnung bewirkt, daß «Güter», die in
wechselnder Qualität oder in begrenzter Menge vorhanden sind, zuerst an

161



die überlegenen Individuen der Gruppe gelangen und ihnen ein
normales Leben sichern. Die rangtiefsten Vögel sind am meisten

benachteiligt und haben vor allem unter einem Mangel zu leiden.
Man hat nachgewiesen, daß dieser Mechanismus der Gesamtgruppe

die größte Chance bietet, sich unter widrigen Umständen zu
erhalten. In einem bestimmten Fall ist die Rangordnung bedeutungslos:

Ein Nestbesitzer ist jedem Gruppenmitglied gegenüber in der

Verteidigung des Nestes erfolgreich. Die einmal begonnene Aufzucht
der Jungen kann also nicht gestört werden.

Der Komment der Auseinandersetzungen zeigt einige besondere
formale Züge. Die Normalform des Auftritts ist das Schnabelduell, ein
wechselseitiges Drohen mit offenem, dem Gegner zugewandten
Schnabel und mit leichtem Hacken gegen den Schnabel des Gegners.
Es ist entstanden durch Abschwächung des nur noch selten
auftretenden Ernstkampfes. Eine zweite Kampfweise ist das Fußbeißen,

das ein Unzertrennlicher gegen einen nicht zurückdrohenden Gegner
anwenden kann. Dabei packt er dessen Fuß und reißt ihn nach oben,
so daß der Angegriffene vom Ast fällt.

Die Angriffe werden bei Agapornis personata durch verschiedene

Mechanismen gehemmt. Am häufigsten durch Gegendrohen oder
Flucht des Gegners. Das Wissen um die eigene Rangposition
verhindert ernsthaftere Auseinandersetzungen. Eine Beschwichtigungsbewegung

findet sich nur zwischen Gatten. Es ist die Schnabelberührung.

Sie weist nicht wie das Wegsehen der Möwen ursprünglich auf
Fluchttendenz hin, sondern ist eine Kontaktbewegung, die auch zur
Begrüßung, zur Synchronisation bei der Futterübergabe und in anderen
Situationen vorkommt. - Beachtenswert sind drei Mechanismen der
Streithemmung durch Intervention unbeteiligter Schwarmgenossen :

(1) Andere Schwarmmitglieder kommen neugierig herbei und schauen

dem Streit zu. Das lenkt die Streitenden ab. (2) Ein ranghoher
Nestbesitzer vertreibt streitende Vögel aus der Nähe seines Nestes. (3) Der
Gatte eines der Kämpfenden setzt sich hinter seinen Partner und
versucht ihn zu einer Schnabelberührung zu bewegen. So würde er
auch handeln, wenn dem Paar von außen eine Gefahr droht. Die
Schnabelberührung dient in diesen Situationen der Bekräftigung der

Paarbindung, dem Schulterschluß der Gatten. Der so angesprochene
streitende Vogel wird vom Streit abgelenkt. Das wirkt auch auf den

Gegner besänftigend.

162



3. Beispiel: Affen

Die Affen besitzen wahrscheinlich unter allen Tieren die differenzierteste

soziale Struktur. Auch sie leben in Gruppen, deren

Mitglieder sich individuell kennen. Bei den meisten bisher untersuchten
Arten bestehen die Verbände aus 3-4 Männchen, der zwei- bis
dreifachen Anzahl Weibchen, und ein bis zwei Jungtieren auf jedes
Weibchen. Die Spitzenstellung (alpha-Position) in der sozialen

Rangordnung nimmt i. d. R. das größte und stärkste erwachsene

Männchen ein.

Vor zehn Jahren hat Kummer eine vielbeachtete Studie über die

Mantelpaviane (Papio hamadryas) des Zürcher Zoos veröffentlicht. Er
entdeckte, daß der Inhaber der ersten Rangstellung ein spezifisches
Verhaltensmuster zeigt. Das alpha-Männchen verbietet die
Aneignung begehrten Futters durch andere Individuen, das Verlassen
des Harems durch adulte Weibchen, Begattungen und Hautpflege
zwischen maturen Männchen und Weibchen. Es trägt nie andere

Tiere herum. Es kann seine Überlegenheit durch die ihm eigene
Ausdrucksbewegung des Genickbisses demonstrieren. Es unterbindet
Streit in der Gruppe. Rangniedere Paviane suchen das alpha-Tier
auf, wenn sie sich fürchten - auch dann, wenn Alpha selber durch
seine Drohung Anlaß zur Furcht war. Als Beschwichtigungsbewegung
der Rangniederen dient das Zuwenden des Hinterkörpers, eine

Ausdrucksbewegung, die ursprünglich Begattungsaufforderung ist, im
Laufe der Evolution als zusätzliche Funktion angenommen hat,
Freundlichsein und Unterwerfung auszudrücken. - Rangtiefe suchen
das alpha-Männchen auf, wenn sie sich außerhalb seines Gesichtsfeldes

begattet haben. Hätte es die Begattung gesehen, so hätte es sie

verhindert. Die «Fehlbaren» wissen also, daß sie eine Regel
durchbrochen haben.

Man mag vor zehn Jahren noch geneigt gewesen sein, solche

Beobachtungen als Kunstprodukte der Gefangenschaft abzutun.
Unterdessen haben aber Feldstudien die Ergebnisse von Kummer
nicht nur bestätigt, sondern in mancher Beziehung erweitert.

Es genügt nicht zu sagen, das alpha-Männchen sei das stärkste Tier
der Gruppe und könne darum tun, was es wolle. Seine Stellung ist
vielmehr eine genau umschriebene soziale Position, welche neben

gewissen Vorrechten (freie Wahl von Futter, Sexualpartnern usw.)
auch eine Reihe von Aufgaben mit sich bringt. Wir haben festgestellt,

163



daß Alpha Streitigkeiten innerhalb der Gruppe unterbindet.
Daneben schützt es Mütter und Kinder vor Belästigungen, bestimmt

weitgehend, ob gefressen, gewandert oder geschlafen wird und wohin
die Gruppe sich fortbewegt. Gegen äußere Gefahren verteidigt es die

Gruppe. Durch leichte Drohung erreicht es, daß sich seine Kumpane
um es scharen. Sobald sie sich fürchten, kommen sie ja zu ihm und
suchen bei ihm Schutz, auch wenn es selber gedroht hatte. Ähnlich
reagiert schon das Affenkind gegenüber der strafenden Mutter. Wir
beachten, daß in diesem Fall die Aggression weit davon entfernt ist,
zerstörerisch zu sein. Sie wirkt hier positiv und schweißt die Gruppe
zusammen.

In einer Paviangesellschaft herrscht durchaus kein ständiger
Kriegszustand. Das am häufigsten in Auseinandersetzungen verwickelte

alpha-Männchen muß sich im Durchschnitt ein- bis zweimal täglich
aggressiv zeigen. Nur in Gefangenschaft ist Streit häufiger, weil
Individuen, die einander nicht mögen, sich nicht aus dem Wege

gehen können.
Mehrere Männchen können eine Untergruppe bilden, indem sie

besonders eng beieinander bleiben, sich untereinander friedlich
verhalten und einander bei Streitigkeiten gegen andere helfen. Meist
bilden mehrere ranghohe Männchen einen solchen «Klub», gelegentlich

sind auch rangtiefe Individuen dabei. Treten die Mitglieder des

Bundes gemeinsam auf, dann können sie auch einem viel stärkeren

Tier überlegen sein und vielleicht gar als Kollektiv die Spitzenstellung

in der Gruppe einnehmen und durch ihr Verhalten
bestimmen, was die Gruppe tut und wohin sie wandert - kurz, die
Funktionen des alpha-Individuums ausüben.

Als reizvolle Einzelheit sei noch die Szene der Gesicherten Drohung

geschildert. Weil Alpha Streit unterbindet, aber ein Individuum nicht
angreift, das ihm gegenüber eine Beschwichtigungsbewegung macht,
kann ein Pavian, der einen stärkeren Gruppengenossen angreifen will,
gegen den er allein nichts ausrichten könnte, folgenden Trick
benützen: Er geht zuerst zu Alpha, dreht ihm beschwichtigend den

Hinterkörper zu - und droht jetzt gegen den stärkeren Rivalen. Dieser

droht zwar zurück, wenn auch wegen der Nähe von Alpha nur
abgeschwächt. Aber Alpha fährt sofort auf ihn los und straft ihn wegen
seines Angriffsverhaltens, während er den eigentlichen Aggressor

ungeschoren läßt. Die Szene der gesicherten Drohung wurde sowohl

in Gefangenschaft als auch im Freiland beobachtet.

164



Bei den meisten Affenarten, die man untersucht hat, sind die
Erscheinungsformen der Aggression leicht. Man kennt zwar Arten,
die auch im Freiland viel streiten (z. B. die Rhesusaffen Macaca

mulatta), aber typisch ist das Bild, das die Languren (Presbytis entellus)

bieten, eine in Indien lebende Art : Auseinandersetzungen sind selten.

Die Aggressivität wird nur zurückhaltend geäußert. Die Rangordnung
wird in Erinnerung gerufen, indem das überlegene Individuum, wenn
es bei einem unterlegenen vorbeigeht, ganz kurz verharrt. Das
unterlegene schaut auf die Seite oder geht weg. Das Ganze ist ein äußerst
subtiler Vorgang. Oder das unterlegene Tier hält im Vorbeigehen
beim stärkeren einen Moment an, gewissermaßen sich anbietend
oder die eigene Aufmerksamkeit demonstrierend durch diese kleine
Geste. Haben sich zwei Languren gekrault, dann entläßt der
überlegene seinen Partner, indem er ihm kurz die Hand auf den Rücken
legt. Das heißt : Wir wollen uns jetzt trennen. Der andere geht ohne
weiteres auf die Seite. So differenziert, so fein verlaufen die
Ausdrucksformen der Aggression

Fassen wir zusammen, was wir über Formen und Aufgaben der
sozialen Aggression kennengelernt haben.

Wir haben anzuerkennen, daß fast alle in strukturierten Verbänden
lebenden Wirbeltiere gegen Artsgenossen aggressiv sein können.

Aggression ist aber nicht ein reines Negativum, sondern sinnvolles

Glied eines polaren Gleichgewichtes, das die Erhaltung der sozialen

Einheit und die Erfüllung der biologischen Aufgaben ermöglicht.
Die Aggression ist so stark gedämpft, daß für die gesamte Gruppe

schädliche Auswirkungen vermieden werden. Die Beschwichtigungsbewegungen,

so sehr sie auffallen, wo sie vorkommen, sind nur ein
Glied in der Steuerung der Auseinandersetzungen. Wichtiger zur
Dämpfung der Angriffe sind

die Abschwächung der Angriffsmotivation,
die Entwicklung eines Komments von Ausdrucksbewegungen,
die Beschränkung der Streitigkeiten auf ganz bestimmte Ziele,

Gegendrohen und Fliehen des Angegriffenen,
entgegenwirkende positiv-soziale Tendenzen, und
die Intervention anderer Gruppenmitglieder.
Territorialität zwischen Gruppen von Individuen und die

Ausbildung einer sozialen Rangordnung in kleinen Verbänden sind

weitere Formen der Steuerung. Daß eine Drohung positive Funktion
haben kann, schilderten wir für die Paviane.

165



Die bisherige Darstellung ordnete einige von Verhaltensforschern
beobachtete Tatsachen. Sie ging nicht auf die Frage ein, warum
überhaupt Aggressivität vorkommt. Man kann sich vorstellen, daß
das Zusammenleben auch ohne Streitigkeiten möglich wäre.
Tatsächlich funktionieren die sozialen Verbände der Insekten ohne
intrasozietäre Aggressivität.

Wieso hat sich die Aggression bei Wirbeltieren wahrscheinlich
über 100 Millionen Jahre in völlig verschiedenen systematischen

Gruppen unabhängig immer wieder erhalten können? Das kann
nicht Zufall sein! Wir müssen einen biologischen Sinn suchen, den
Selektionsvorteil, den die Aggressivität bietet.

Einen Hinweis können uns vielleicht Versuche geben, die der
australische Forscher Nicholson an Fliegen (Diptera) durchgeführt
hat. Diese leben zwar nicht sozial. Da sie aber in einer sehr dichten
Population vorkommen können, sind sie nicht ungeeignete Modelle
für unsere Fragestellung.

Nicholson hat zwei Versuchsreihen angesetzt. Bei der ersten
rationierte er das Futter für die Larven, nicht aber für die
ausgewachsenen Fliegen, bei der anderen sowohl das Larvenfutter, als auch
das Futter für die Imagines. Was waren die Ergebnisse?

Die Weibchen der ersten Versuchsreihe, die nicht hungern mußten,
legten viele Eier. Es schlüpften so viele Maden, daß nicht für alle

genügend Futter vorhanden war. Da die Larven sich gleichmäßig in
das Futter teilten, hungerten alle. Wenn wirklich sehr wenig Futter
vorhanden war, starb die ganze Population aus.

In der anderen Serie, wo auch das Futter für die Imagines rationiert

war, legten die Weibchen weniger Eier. Die Menge an Larvenfutter

war gleich wie im anderen Versuch. Für die wenigen Maden

genügte das angebotene Futter; sie konnten ihre Entwicklung
abschließen. Die Population spielte sich schließlich auf eine bestimmte
Größe ein und blieb erhalten.

Wie würde sich der Versuch von Nicholson ausgewirkt haben,

wenn er Wirbeltiere untersucht hätte? Er wäre ganz anders
verlaufen. In einer Wirbeltier-Sozietät würde die Rangordnung dafür

sorgen, daß wenigstens die ranghöchsten Individuen genügend Futter
erhalten und weiterleben. Die rangniederen Tiere hätten allerdings
viel stärker unter dem Mangel zu leiden als jede einzelne Fliege. Sie

sind die Preisgegebenen, deren Opfer die Erhaltung der Population
auch in viel größerer Not als bei den Fliegen sichert. - Ähnlich wirkt

166



sich die Territorialität aus. Bei einem Buchfinken oder einer Kohlmeise

dient das Revier als Sicherung. Es ist so groß, daß in seinen
Grenzen genügend Futter für eine Familie vorhanden ist. Die
günstigen Lebensräume werden unter die kräftigsten mehrjährigen
Männchen aufgeteilt, während schwächere und jüngere Tiere unter
Umständen nicht genügend Raum erhalten, um sich fortzupflanzen.
Sie bleiben am Leben und dienen als Reserve, die in einer späteren
Saison oder wenn ein Revierbesitzer stirbt, ihre Chance erhält.

Die Territorialität sorgt also dafür, daß nur soviele Vertreter einer
Art in einem Gebiet leben können, als genügend Futter vorhanden
ist. Durch viele genaue Untersuchungen im Freiland ist dieser
Tatbestand gesichert. Die Verhältnisse sind in Wirklichkeit allerdings
viel komplizierter, als wir sie hier geschildert haben. Unsere
Überlegungen sollten nur einen Grund dafür zeigen, warum Aggressivität
sinnvoll sein kann. Sie lassen verstehen, warum sie, einmal
entstanden, erhalten wurde.

Exkurs :

Instinkt und Erfahrung in der Jugendentwicklung des Verhaltens

Bevor wir unseren Rundgang durch tierliches Verhalten beschließen,
möchte ich eine Frage aufgreifen, die wir uns oft stellen. Ist eigentlich das

Verhalten der Tiere rein instinktiv, also völlig angeboren, oder wird es auch
durch Lernvorgänge während der Jugendentwicklung bestimmt?

Ich nehme die Antwort vorweg: Bei höheren Wirbeltieren ist das
Verhalten nur zum Teil angeboren. Lernen ist von Bedeutung, allerdings in
wechselndem Ausmaß.

Studieren wir junge Lachmöwen, die in Gefangenschaft aufgezogen worden

sind und die Ausdrucksbewegungen der Aggression oder der Balz nie
von Artgenossen ausgeführt [sahen, so beobachten wir bei ihnen genau das

gleiche Verhalten wie bei normal aufgewachsenen. Auch verstehen diese

Jungmöwen einander gut. Bei den Möwen überwiegt also der angeborene
Anteil in der Formung des Verhaltens.

Bei den Papageien ergäbe sich bereits ein anderes Bild. - Und bei den
Affen ist Lernen durch Erfahrung von entscheidender Bedeutung geworden.
Die Art und Weise, wie ein Affenkind von seiner Mutter aufgezogen und von
den Gruppengenossen behandelt wurde, prägt die ganze Entwicklung seines

Verhaltens. Während vieler Wochen ist das Affenjunge eng an seine Mutter
gebunden, die es säugt und pflegt, wärmt, beschützt und transportiert. Bei
alledem kommt es sehr darauf an, wie gut die Äffin ihre Aufgabe versieht
und welches Temperament sie hat. Es gibt Mütter, die sicher und ruhig sind,
die wissen, was sie für das Kind tun müssen, während andere nervös und
fahrig sind, ihr Kind vernachlässigen, es wegstoßen, statt es an sich zu

167



wärmen, auf sein Weinen nicht reagieren, es nicht genügend lang saugen
lassen, es durch heftige Bewegungen erschrecken. Das wirkt sich sehr aufdas
Verhalten des Jungen aus.

Kinder, die von einer ruhigen und selbstsicheren Mutter aufgezogen worden

sind, werden i. d. R. ebenfalls ruhig und in der Begegnung mit
Artgenossen überlegen sein, während solche, die von einer unsicheren Mutter
gepflegt worden sind, später ebenfalls nervös und unsicher sein werden.
Davon hängt wohl ab, daß Junge von ranghohen Müttern später meist ebenfalls

hohe Rangpositionen einnehmen, und umgekehrt.
Wie sich die Erfahrungen im Kindesalter auswirken, sehen wir nie

deutlicher, als wenn wir dem Normalfall eine extrem abweichende Situation
gegenüberstellen, die isolierte Aufzucht in Gefangenschaft. Solche Versuche
sind in den letzten Jahren von amerikanischen Psychologen durchgeführt
worden. Nichts kann uns mehr erschrecken und erschüttern, als ein Blick auf
die von diesen Forschern veröffentlichten Bilder solcher Jungaffen.

Während in der normalen Mutter-Kind-Beziehung beide Partner in engem
und spannungsfreiem Kontakt stehen, der Blick des Jungen ohne Furcht die
Umgebung mustert, und das Junge mit zunehmendem Alter immer mehr
sich zur Erkundung der Umgebung von seiner Mutter löst, sehen wir bei
Kindern, die ohne Mutter und z. T. auch ohne Altersgenossen aufwuchsen,
wie die Augen ängstlich aufgerissen werden, das Kind irgendeinen Gegenstand

stundenlang krampfhaft umklammert, in extremen Fällen kaum mehr
weiß, was es mit seinen Gliedern anfangen soll, sich in die Beine beißt, den
Kopf auf jeden neu auftauchenden Reiz in eine Ecke versteckt, sich Augen
und Ohren in der Abwehr der fremden, schreckhaften Umgebung
verschließt.

Ein derart aufgewachsener Affe ist zu normalem Sozialkontakt nie mehr
fähig. Wenn es ein Weibchen ist, dann kann es im besten Fall von sehr
erfahrenen und geduldigen Männchen begattet werden. Wenn es ein Kind
geboren hat, kann es nichts mit ihm anfangen und weist alle Kontaktversuche
des Säuglings ab. Statt ihn zu wärmen und zu säugen, preßt es das unglückliche

Geschöpf gegen den Boden, so daß es schließlich verhungern oder
ersticken müßte, wenn man es nicht wegnehmen würde.

Dies alles wollen wir in Erinnerung behalten, wenn wir uns jetzt dem
menschlichen Verhalten zuwenden.

2. Teil: Zur Diskussion der Aggression im menschlichen Verhalten

Überleitung: Zum Mensch-Tier-Vergleich

Die Abstammung des Menschen von Nicht-Menschen ist nicht zu
verleugnen. Sie wird deutlich aus der Ähnlichkeit im Körperbau, in den
Organfunktionen, im Verhalten, und aus den paläontologischen Funden, die aufdie

168



Umwandlung der Gestalt hindeuten. Sie wird klar aus prähistorischen
Funden, die die Entwicklung einiger Züge der Kultur zeigen. So ist heute
die Reihe: aufrechter Gang Geräteherstellung Gehirnentwicklung
Feuergebrauch durch alle diese Argumente wahrscheinlich gemacht. Wie
die Entstehung der Kultur sonst verlief, ist nur schwer nachzuweisen, weil
wir vom Verhalten nur in Ausnahmefällen Funde machen können.

Die Entstehung des Menschen und seiner Kultur muß als kontinuierlicher
Prozeß gesehen werden, dessen Stufen keine scharfen Grenzen haben. Die
Wesensmerkmale des Menschen sind nicht gleichzeitig entstanden. Sie waren
auch kaum in einem einzigen Schritt gleich fertig ausgebildet. Es gab
Lebewesen mit nur teilweise menschlicher Struktur, etwa mit aufrechtem Gang
(wie Oreopithecus), oder mit Geräteherstellung, aber noch ohne die für den
modernen Menschen typische Gehirngröße (Australopithecus). Sie haben in
der Systematik den Rang eigener Arten, Gattungen, ja Familien. Sie sind
teilweise, sicher nicht ausschließlich, direkte Vorfahren des Menschen.

Wenn wir vom «Menschen» sprechen und dabei nur an den Jetztmenschen
denken, so ist das eine sinnvolle Abstraktion - gewiß sinnvoller als die
Abstraktion «das Tier», die viel Verschiedenartiges umfaßt. Wir fragen uns, ob
eine wissenschaftliche Definition, eine Diagnose des Menschen möglich ist.

Nach Merkmalen des Körperbaus ist die Abgrenzung des Jetztmenschen
Homo sapiens sapiens gut durchzuführen. Für das Skelett in der Form des

Schädels, den Proportionen der Gliedmaßen, der Gestalt und Lage des

Beckens, der Zähne. Diese Merkmale sind einfach zu beschreiben und
gestatten eine eindeutige Abgrenzung gegenüber jedem anderen heute lebenden
Wirbeltier. Sie sind sowohl einzeln als auch in ihrer Gesamtheit eindeutig.

Schwieriger sind physiologische und biochemische Kennzeichen zu
bestimmen, obwohl sie ebenfalls bestehen. Die Eiweiße unseres Körpers sind

unsere besonderen Eiweiße, unterscheiden sich von denen anderer
Lebewesen. Manche sind auch gleich oder sehr ähnlich, umso mehr, je näher
verwandt ein Tier dem Menschen ist. Das gilt auch für morphologische Merkmale:

Wir haben die gleichen Knochen, die gleichen Muskeln wie die
anderen Säugetiere, wenn auch in der für uns typischen Prägung.

Morphologische und physiologische Merkmale können den Menschen

eindeutig kennzeichnen. Aber sie heben ihn nicht radikal aus der Tierwelt
heraus. Denn die Unterschiede zwischen dem Menschen und einem Affen
sind unverhältnismäßig viel kleiner als die zwischen einem Affen und etwa
einem Fisch, oder gar die zwischen einem Fisch und einem Insekt. Vielleicht
gelingt die Abgrenzung besser, wenn wir Merkmale des Verhaltens prüfen.

Wir können daraufhinweisen, daß der Mensch auf zwei Füßen geht, daß

er seine Hand sehr vielseitig gebrauchen kann, daß sein großes Gehirn ihn
zu neuen Leistungen befähigt (z. B. zum Sprechen), daß seine lange
Jugendentwicklung die wichtige Phase des Lernens zu völlig neuen Dimensionen
erweitert. Wir können erwähnen die Omnivorie (im Vergleich zu Affen, die
fast nur pflanzliche Nahrung essen), Werkzeuggebrauch und Geräteherstellung,

die umfassendere und differenziertere Emotionalität mit der Zunahme
von Erkundungsverhalten und Sexualverhalten und einer ganzen Reihe von
Gefühlen, die nur ihm zuzukommen scheinen: Geiz, Spottsucht, Frivolität,

12 Studia Philosophica XXVIII 169



Ruhmsucht, Freude, Bewunderung, Anbetung, Sehnsucht, Wehmut, Neid,
Verachtung usw. Und als wichtigstes Element: Der Mensch kann sich in
seinen Vorstellungen und seinem Denken von der Gegenwart loslösen, kann
zu Vergangenheit und Gegenwart Stellung nehmen, kann durch seine
Phantasie und seine Wertvorstellungen seine Welt reicher gestalten und für
die Zukunft planen, weiß von seinem Tode.

Wenn die Sonderstellung des Menschen in allen diesen Tatbeständen
offensichtlich scheint, so dürfen wir doch nie vergessen, daß wir über die
Erlebnisse von Tieren nichts aussagen können. Manches, was einmal als

typisch menschlich bezeichnet wurde, konnte bei genauer Prüfung im
tierlichen Verhalten nachgewiesen werden. Vielleicht ist keines der genannten
Merkmale für sich allein genommen ganz eindeutig. Fast immer scheinen
mindestens Vorstufen bei den höchststehenden Tieren möglich zu sein. Wir
müssen die Merkmale in bestimmter Weise definieren, wenn wir mit ihnen
den Menschen allein treffen wollen. Zu sagen, Sprache sei Kommunikation,
genügt nicht, denn auch alle Ausdrucksbewegungen der Tiere sind
Kommunikation. Zu sagen, Sprache sei Kommunikation eines Bezeichneten,
genügt ebenfalls nicht, denn die Verständigung der Bienen benützt ebenfalls
Bezeichnungen.

Unsere Lebensform wird treffend durch den Begriff Kultur gekennzeichnet.
Mit ihm wird nicht nur der inhaltliche Reichtum und die von Population zu
Population besondere Gestalt einer von uns geschaffenen Welt angezielt,
sondern auch hingewiesen auf die gewaltige Bedeutung, welche Tradition
und Lernen in der Weitergabe eines Wissensschatzes auf die Nachkommen
besitzen. Aber gerade das letzte Element finden wir bei manchen Tieren. In
den letzten Jahren sind am besten untersucht worden die Ernährungsgewohnheiten

in einzelnen Populationen der Affen, bei denen die einzelne Gruppe
einer Art aus dem gleichen Angebot an Nahrungspflanzen je eine besondere
Auswahl trifft und das Jungtier von seiner Mutter lernt, welche Pflanzen
«man» frißt.

Kehren wir jetzt wieder zurück zur Diskussion der Aggression.
Ich greife zuerst die Frage heraus, was in der menschlichen Aggression

angeboren und was durch Lebenserfahrung erworben ist. Diese

Frage wurde wohl zuerst durch die Psychoanalyse gestellt. Durch das

Buch von Lorenz, «Das sogenannte Böse», ist sie besonders aktuell
geworden. Ich möchte im folgenden ausführlicher auf einige
Gedankengänge von Lorenz eingehen. Vorher möchte ich jedoch an
eine Untersuchung erinnern, die Margaret Mead vor dreißigJahren
durchgeführt hat.

Margaret Mead ging von der Tatsache aus, daß wir in der
Sozialstruktur unserer europäischen Kultur einen deutlichen
Geschlechtsunterschied wenigstens als ein Leitbild besitzen, indem der
Mann als der aktivere, auch aggressivere Typus erscheint, die Frau

170



mehr als passiv, als pathisch. (Das gilt - und galt - natürlich nur
gegenüber bestimmten Aufgaben!) Ist eine solche Rollenverteilung
durch unsere Kultur, unsere Tradition erzeugt und damit erlernt,
oder beruht sie auf einer ererbten, biologischen Basis? Um das

herauszufinden, verglich M. Mead drei Stämme von Eingeborenen
Neuguineas und stellte dabei fest:

Bei den Arapesh spielt die Aggression allgemein eine sehr geringe
Rolle. Die Sexualität ist ein rein mütterliches Verhalten. Der
Geschlechtsverkehr dient nach der Vorstellung der Arapesh der Nährung
und dem Aufbau des Kindes im Mutterleib. Die Jugend wird dazu

erzogen, hilfreich, friedfertig, gutartig und gegen seine Mitmenschen
verständnisvoll zu sein. Wir finden keine Polarität der Geschlechter.
Die Arapesh leben unter sehr kargen Bedingungen; alle Mitglieder
der kommunistisch organisierten Dorfgemeinschaft müssen mithelfen,
die Äcker zu bebauen und die Nahrung zu gewinnen.

Im Stamm der MuncLugumor dominiert dagegen die Aggressivität.
Männer und Frauen dieser Kopfjäger sind rücksichtslos, aggressiv,
stark sexualisiert. Mütterliche Neigungen sind in keinem Geschlecht

vorhanden. Als Norm gilt ein Typ, den wir als undiszipliniert und
gewalttätig bezeichnen würden. Auch hier besteht keine Polarität
zwischen den Geschlechtern.

Bei den Tschambuli hingegen ist eine geschlechtsgebundene Polarität

zu beobachten, aber genau umgekehrt als bei uns. Die Frauen

dominieren; sie sind die sachlich denkenden, im tätigen Leben
stehenden Mitglieder der Gesellschaft. Die Männer sind Künstler, die
ihre Freizeit dazu benützen, Tänze einzustudieren, Flötenspielen zu
lernen, zu malen, zu schnitzen und zu flechten. Vom Mann wird als

Repräsentationspflicht für seinen Clan nur verlangt, daß er an den

zeremoniellen Festen eine möglichst gute Bühnendarbietung zeigt.
Margaret Mead zog aus ihren Beobachtungen den Schluß, daß

nichts für eine biologisch festgesetzte Differenzierung der
geschlechtsgebundenen Rollenstruktur spricht, sondern daß sie bestimmt wird
durch die Kultur, in die der Mensch hineingeboren und in der er
geformt wird. Vielleicht ist diese Formulierung für unser heutiges
Verständnis zu extrem, wir dürfen aber nicht vergessen, daß die
Forscherin in einer bestimmten historischen Situation gegen die allgemein
herrschende Meinung einer biologisch festgesetzten Differenzierung
der Geschlechter ankämpfen wollte.

Vor diesem ethnologischen Hintergrund ist es nun interessant, die

171



Hinweise zu diskutieren, die Lorenz in dem genannten Buch über
das Wesen der menschlichen Aggression macht.

Lorenz ist Biologe und betrachtet den biologischen Aspekt des

Menschen. Die Bedeutung seines Buches liegt darin, daß er auf das

Vorhandensein erblich bedingter, von unseren tierlichen Ahnen
übernommener Aggression hinweist. Wenn wir auch vom Einfluss
der Kultur auf das jeweilige Erscheinungsbild der Aggression
überzeugt sind, so müssen wir doch auch den angeborenen Charakter,
soweit er sich nachweisen läßt, anerkennen. Daß die tierliche Aggressivität

keineswegs etwas Negatives, etwas «Böses» ist, haben wir
genügend betont. Ich möchte nun einige der konkreten Angaben
referieren, die Lorenz über die Aggression des Menschen macht.

Lorenz spricht von den Mechanismen, die Angriffe hemmen,
wobei er vor allem an die Wirkung der Beschwichtigungsbewegungen
(er nennt sie Demutsgebärden) denkt. Bei den Tieren seien die

Hemmungen der Gefährlichkeit der Waffen angepaßt. Ein Vogel mit
einem schwachen Schnabel habe viel weniger Hemmungen, einen

Gegner anzugreifen, als ein Tier mit einem kräftigen Schnabel. Mit
der beschleunigten Entwicklung der menschlichen Kultur und der

Vervollkommnung seiner Waffen konnten die instinktiven
Hemmungen nicht mehr nachziehen.

Die Angriffshemmung durch das Band des individuellen
Sichkennens, die in den kleinen Gesellschaften des Frühmenschen noch
funktionierte und - in der Formulierung von Lorenz - zu einem
Halten der zehn Gebote aus natürlicher Neigung führte, ist in unserer
Massengesellschaft unmöglich geworden. Das enge Zusammenleben
vieler Menschen auf kleinem Raum führt zu einer zusätzlichen
Ermüdung der sozialen Reaktionen. Die Unmöglichkeit, die Aggression
im artgemäßen Rahmen abzureagieren, d. h. gegen andere Sozietäten

zu richten, führt zu vermehrten Konflikten im Inneren. Zwischen

dem, was der Mensch aus natürlicher Neigung angeborenermaßen
für die Gesellschaft zu tun bereit ist, und dem, was sie von ihm an
Toleranz fordert, vergrößert sich das Mißverhältnis ständig (S. 368,

372 f.).
Die Imperative unserer Moral entstammen nach Lorenz nicht der

Vernunft, sondern dem Gefühl. Sie sind instinktiv. Ich zitiere wörtlich:

«Ein Kind fällt ins Wasser, ein Mann springt ihm nach, zieht es heraus,

prüft die Maxime seines Handelns und findet, daß sie, zum Naturgesetz

172



erhoben, etwa folgendermaßen lauten würde: Wenn ein erwachsener Mann
von Homo sapiens L. ein Kind seiner Art in Lebensgefahr sieht, aus der er es

zu erretten imstande ist, so tut er dies. Enthält diese Abstraktion vernunftmäßige

Widersprüche? Ganz sicher nicht! So klopft sich der Retter innerlich
auf die Schulter und ist stolz darauf, so vernunftmäßig und moralisch
gehandelt zu haben. Hätte er das wirklich getan, so wäre das Kindchen längst
tief versunken gewesen, bevor er ins Wasser gesprungen wäre. Dennoch hört
der Mensch, woferne er unserem westlichen Kulturkreis angehört, nur recht

ungern, daß er rein instinktmäßig gehandelt hat und daß jeder Pavian in
analoger Lage zuverlässig dasselbe getan hätte» (S. 382f.).

Als hochmoralisch gelte auch die Begeisterung. In Wirklichkeit ist
sie aber tierisch, von unseren Ahnen, den Affen, ererbt. Sie wird
durch eine beliebig wählbare Feindattrappe zwangsläufig ausgelöst.
Der heilige Schauer, den wir empfinden, ist nichts anderes als das

Sträuben der Haare beim Gorilla, der sich - gegen einen Feind
drohend - auf die Brust trommelt und durch die Vergrößerung des

Körperumrisses die Wirkung dieses Imponierens verstärkt. Die
Begeisterung ist ein echter, autonomer Instinkt des Menschen! (S. 386

bis 388.)
Wenn die Aggression dem Menschen heute gefährlicher zu werden

droht, fragen wir uns, was wir dagegen tun können. Lorenz sagt, der
Schlüssel zur Lösung liege in der Vertiefung unserer Einsicht in die
Ursachenkette des eigenen Verhaltens. Er meint: in der naturwissenschaftlichen

Erforschung, im Aufweis der instinktiven Wurzeln
unseres Verhaltens durch den Vergleich mit den Tieren.

Die bisherigen Ergebnisse der Tierverhaltensforschung zeigen, was

zur Bekämpfung der menschlichen Aggression sicher nicht wirksam
sein würde: (1) Das Entfernen der Reizsituation, denn die Aggression
würde sich im Leerlauf entladen. (2) Das moralische Verbot der

Aggression, weil die Moral nicht gegen den Instinkt aufkommen
kann. (3) Es ist unratsam, wenn auch prinzipiell möglich, die

Angriffstendenz durch Eugenik wegzuzüchten (S. 395).
Warum ist das nicht möglich? Lorenz meint: Die Folgen des

Ausfallens eines der edelsten und wichtigsten Triebe für das

Gleichgewicht der Antriebe wären unvorhersehbar. Das Ausmerzen der
Aggression könnte eine große Gefahr sein. Lorenz will folgendes

sagen : Ursprünglich besteht ein Gleichgewicht zwischen der Aggression

und dem positiv-sozialen Verhalten. Nehmen wir die Aggression

weg, dann nimmt die andere Seite, das positiv-soziale Verhalten,
überhand und führt zu Störungen. Zu viel Sozialverhalten, zu guten

173



Kontakt, zu nahes Aufeinanderrücken kann die Gewinnung der Nahrung

oder die Aufzucht eines Kindes unmöglich machen. Bei Tieren

ist dies beobachtet worden. Vielleicht könnte es auch uns so

gehen (S. 396, 401).
Es scheint Lorenz hingegen wahrscheinlich, daß die schädlichen

Auswirkungen der menschlichen Angriffigkeit erfolgreich mit den

folgenden Methoden bekämpft werden können: (1) Wir können uns
an einem Ersatzobjekt abreagieren. Das Herumschmeißen von
Karbidkanistern oder das Hämmern auf einen Tisch sind dazu eine

Möglichkeit, aber nicht die beste. Lorenz empfiehlt aber, Sport zu
treiben. Vor allem Wettkämpfe zwischen Nationen und der Raumflug
seien ein gutes Mittel zur Abreaktion unserer Angriffigkeit. (2) Wichtig

ist es, die persönliche Bekanntschaft zwischen möglichst vielen
Menschen zu fördern und gemeinsame Ideale zu schaffen. Zum Teil
wird auch dies durch den Sport besorgt. Persönliches Sich-Kennen
wirkt aggressionshemmend. (3) Wir müssen die Begeisterung
beherrschen lernen. Sie muß unpolitisch werden. (4) Wir müssen das

Lachen, den Humor fördern, weil ganz verläßlich ein Mensch, der
lacht, nicht mehr schießen kann, während ein Hund, der bellt, noch

gelegentlich beißt. Zwar muß man zugeben, daß Lachen eine Waffe
sein kann. Das Auslachen eines Kindes ist ein Verbrechen. Aber das

ironische Lachen gegen falsches Pathos ist außerordentlich zu
empfehlen (S. 397-410).

Am Schluß seines Buches erwähnt Lorenz ausdrücklich, daß diese

Prognosen ein Credo, ein Glaube seien. Dann faßt er zusammen :

«Ich glaube an den Sieg der Wahrheit. Ich glaube, daß das Wissen um die
Natur und ihre Gesetze mehr und mehr zum Allgemeingut der Menschen
werden wird, ja ich bin überzeugt, daß es heute schon auf dem besten Wege
dazu ist. Ich glaube, daß zunehmendes Wissen den Menschen echte Ideale
geben und die ebenfalls zunehmende Macht des Humors ihnen helfen wird,
unechte zu verlachen. Ich glaube, daß beides zusammen schon hinreicht, um
in wünschenswerter Richtung Selektion zu treiben. »

«Ich glaube keineswegs, daß die großen Konstrukteure des Artenwandels
(Mutation und Selektion) das Problem der Menschheit dadurch lösen werden,

daß sie deren intraspezifische Aggression ganz abbauen. Dies
entspräche gar nicht ihren bewährten Methoden. Wenn ein Trieb beginnt, in
einer bestimmten, neu auftretenden Lebenslage Schaden zu stiften, so wird
er nie als Ganzes beseitigt, dies hieße auf alle seine unentbehrlichen Leistungen

verzichten. Es wird vielmehr stets ein besonderer Hemmungsmechanismus

geschaffen, der, an jene neue Situation angepaßt, die schädliche
Auswirkung des Triebes verhindert.»

174



«Die heute neu auftretende Lebenslage der Menschheit macht unbestreitbar

einen Hemmungsmechanismus nötig, der tätliche Aggression nicht nur
gegen unsere persönlichen Freunde, sondern gegen alle Menschen verhindert.
Daraus leitet sich die selbstverständliche, ja geradezu der Natur
abgelauschte Forderung ab, alle unsere Menschenbrüder, ohne Ansehen der
Person, zu lieben. Die Forderung ist nicht neu, unsere Vernunft vermag ihre
Notwendigkeit, unser Gefühl ihre hehre Schönheit voll zu erfassen, aber
dennoch vermögen wir sie, so wie wir beschaffen sind, nicht zu erfüllen. Das
volle und warme Gefühl der Liebe und Freundschaft können wir nur für
Einzelmenschen empfinden, daran kann der beste und stärkste Wille nichts
ändern! Doch die großen Konstrukteure können es. Ich glaube, daß sie es

tun werden, denn ich glaube an die Macht der menschlichen Vernunft, ich
glaube an die Macht der Selektion und ich glaube, daß die Vernunft
vernünftige Selektion treibt. Ich glaube, daß dies unseren Nachkommen in
einer nicht allzu fernen Zukunft die Fähigkeit verleihen wird, jene größte
und schönste Forderung wahren Menschentums zu erfüllen» (S. 411-413).

Wir müssen Lorenz für den Hinweis dankbar sein, daß im menschlichen

Verhalten und in den Formen menschlicher Aggression
Instinktives eine Rolle spielt, und daß der Vergleich mit tierlichem
Verhalten uns zum Verstehen unseres eigenen Verhaltens helfen
kann. Die Verhaltensforschung der letzten drei Jahrzehnte, in
wesentlichen Zügen von Lorenz begründet, liefert eine weit bessere

Vergleichsbasis als alle früheren Forschungen, weil sie erstmals das

Verhalten der Tiere wirklich gründlich auch im Freiland studiert.
Trotzdem sei eine Kritik erlaubt. Sie richtet sich (1) gegen die

angeführten Beispiele und die Art ihrer Darstellung, (2) gegen die

Schlußfolgerungen und Prognosen und (3) gegen die Grundhaltung
des Denkens.

1. Die Formulierungen von Lorenz könnten den Anschein
erwecken, wir wüßten genau, was im menschlichen Verhalten instinktiv,
angeboren ist. Eine genaue Phänographie des als instinktiv gedeuteten
Verhaltens wird aber nirgends gegeben. Es ist so gut wie sicher, daß

alle Verhaltensweisen, die im menschlichen Verhalten eine instinktive
Basis besitzen, eine äußerst komplexe Überformung durch Erfahrung
und kulturelle Tradition erfahren. Wahrscheinlich ist unsere «Gänsehaut»

beim Erlebnis des «heiligen Schauers» wirklich mit dem
Aufrichten der Haare beim imponierenden Gorilla homolog. Aber wir
sollten trotzdem die Begeisterung nicht einfach als einen Instinkt
abtun. Sie besitzt viele Kennzeichen, die mit dieser Einordnung nicht
erfaßt werden. Wir sprechen dabei nicht davon, daß der wirkliche
Nachweis des angeborenen Charakters und der stammesgeschicht-

175



lichen Herkunft menschlicher Verhaltensweisen sehr schwierig ist und
vielleicht noch nie exakt erbracht worden ist. Die entsprechenden
Untersuchungen an Tieren zeigen jedenfalls, daß Angeborenes und
Erworbenes fast immer eng verknüpft sind. Lorenz hat durch sein

Instinktmodell (1937) zu dieser Diskussion einen wesentlichen Beitrag
geleistet, indem er auf der sauberen Trennung von angeborenen und
erworbenen Anteilen des Verhaltens bestand. Leider ist die Trennung
im Buch «Das sogenannte Böse» nicht mehr durchgeführt, und es

wird hier ein Instinktbegriff verwendet, der unschärfer ist als die

Instinktbegriffe der frühen Tierpsychologie, die Lorenz mit Recht
immer kritisiert hatte.

Ich glaube nicht, daß die Rettung des ins Wasser gefallenen Kindes
durch einen Mann auf rein instinktiver Basis geschieht. Von Einfluß
sind auch die Kenntnis des eigenen Schwimmvermögens, das Fehlen
anderer Hilfemöglichkeiten, die Voreinstellung auf eine solche

Aufgabe lange vor Eintreten des Ereignisses usw., also alles Faktoren, die

Erfahrung und Lernen voraussetzen. Ob ein Pavian das gleiche tun
würde? Es ist möglich. Ich kenne aber keine entsprechende Schilderung.

Und für Menschen, die unter Lachen (bestimmter Art) noch

schießen, könnte man sicher Beispiele nennen; man müßte nicht
einmal an Geisteskranke denken.

Ich habe mit Absicht der Darstellung der LoRENZschen Gedankengänge

einige Ergebnisse der Forschungen von Margaret Mead
vorangestellt. Denn sie weisen mit Nachdruck auf die Bedeutung der
Formung auch der Aggression durch die Kultur hin, in der wir leben.
Daß sie durch unser Wissen um das Instinktive, sofern es schon
wirkliches Wissen ist, relativiert werden müssen, ist sicher. Das zu tun, ist
die Aufgabe einer zukünftigen, wirklich synthetischen Erforschung
unseres Verhaltens.

2. Die Rezepte, die Lorenz zur Bekämpfung der ungünstigen
Auswirkungen der Aggression empfiehlt, sind teilweise einleuchtend
(z. B. Förderung der persönlichen Bekanntschaft zwischen möglichst
vielen Menschen). Aber sie können keine Lösung im ganzen bedeuten,
denn sie greifen nur einige partikulare Erscheinungen heraus und
berücksichtigen nur einen Teil der Kausalstruktur der Aggression
(welche im übrigen ja kaum erforscht ist). Wenn schon die
Erscheinungsformen der Aggression zwischen zwei Menschen nicht genau
besprochen werden, wie sollen wir einen Nachweis erwarten, daß wir

176



die Kriege zwischen den Nationen so leicht auf einen einfachen
Instinkt zurückführen können, der durch Sport und Humor in
ungefährliche Bahnen gelenkt werden könnte?

Zweifellos wird es nützlich sein, die Ergebnisse der biologischen
Verhaltensforschung zu kennen. Aber es ist wenig wahrscheinlich,
daß sie je alle Schwierigkeiten lösen wird. Heute tut sie es bestimmt
nicht! Wer als Tierverhaltensforscher behaupten wollte, die
grundsätzliche Struktur der menschlichen Aggression durchschaut zu
haben, muß ein einseitiges und verzerrtes Bild des Menschen haben.
Wenn wir einen biologischen oder naturwissenschaftlichen Aspekt der

Betrachtung des menschlichen Verhaltens herauslösen, und ihm einen

kulturwissenschaftlichen, einen theologischen, einen mythischen oder
einen künstlerischen Aspekt gegenüberstellen, tun wir etwas
Gefährliches. Wir tun, als ob es ganz verschiedene Menschen gäbe. Der
Teilung des Forschungsobjektes geht häufig der viel gefährlichere
Gedanke parallel, daß eine bestimmte Zugangsrichtung die
entscheidende oder einzig richtige sei, sei es die naturwissenschaftliche,
die theologische oder die philosophische. - Der Biologe untersucht
nicht nur den Menschen, sondern alle Lebewesen. Da er seine

Fragestellungen und seine Methoden aufdiesen großen Erscheinungsbereich
richten muß, ist es unvermeidlich, daß er einen Spezialfall wie den
Menschen nicht immer differenziert genug betrachten kann, daß er
ihm nur teilweise gerecht werden kann. Das gilt auch für die anderen

Zugangswege. Wir werden daher bestrebt sein müssen, diese

Zerklüftung des Menschenbildes zu überwinden. Da wir notwendig alle
Spezialisten sind, wird uns höchstens im Gespräch eine Synthese
gelingen. Das sollten wir immer anstreben.

Die Erforschung des Umfanges der menschlichen Instinkte
überschreitet für uns heute, und vielleicht tut sie es grundsätzlich, die
Sphäre dessen, was die Wissenschaft erforschen kann. Denn die
Wissenschaft ist darauf angewiesen, zwingend gewisse, allgemeingültige

Inhalte zu formulieren, welche sie unter Anwendung
bestimmter Methoden und im Wissen um die Grenzen ihrer Methodik
gewinnt. Ihre Ergebnisse müssen wir akzeptieren. So müssen wir uns
der Erkenntnis anschließen, daß der Mensch von nichtmenschlichen
Vorfahren abstammt. Vielleicht werden wir einmal genau wissen,
welche Züge unseres Verhaltens als Instinkte von unseren tierlichen
Vorfahren übernommen wurden. Heute sind wir in der Psychologie
noch nicht so weit. Wir müssen auf gesicherte sachliche Darstellung

177



warten. Das Buch von Lorenz hat nicht diesen Charakter. Es fehlen
die Belege, die ein zwingendes Wissen ermöglichen und uns zur
Annahme seiner Thesen bestimmten könnten.

3. Die leicht über die Probleme hineilende, journalistische
Darstellung von Lorenz halte ich da für gefährlich, wo sie Ausdruck einer

Grundhaltung wird, die in ihren Auswirkungen auf die Gespräche
der Laien fatale Folgen haben kann. Der Optimismus im Credo des

Buches, gestützt auf der pseudowissenschaftlichen Skizzierung der
Probleme und verbunden mit dem Formalglauben an die «großen
Konstrukteure des Artenwandels», Mutation und Selektion, und der
pathetischen Verknüpfung mit ethischen Formulierungen, die doch
als reine Instinkte ihres appellierenden Gehaltes verlustig gehen
müssen, zeigt eine Wissenschaftsgläubigkeit, deren Konsequenzen
wir nicht leicht nehmen dürfen. Solches hat in der Forschungsgeschichte

nicht nur den Fortschritt der Erkenntnis behindert
Wir treten hier aus der wissenschaftlichen Diskussion hinaus. Nötig

ist eine philosophische Besinnung. Sie erhellt Wesenszüge des

Menschen, die von der wissenschaftlichen Denkweise nicht erfaßt werden
können.

An vielen Stellen seines Buches kritisiert Lorenz die Position
Kants. Die von uns angeführte Stelle des Mannes, der ein Kind
rettet, ist kennzeichnend. Dabei geht es Kant um eine ganz andere
Dimension des menschlichen Handelns.

Da die Gedanken Kants auch heute noch zum Entscheidensten

gehören, was wir als Gegenposition und Ergänzung zur wissenschaftlichen

Erforschung des menschlichen Verhaltens kennen, will ich
skizzieren, wie Kant in seiner Schrift «Die Religion innerhalb der
Grenzen der blossen Vernunft» das Problem des Bösen - und damit
der Aggression - behandelt. Kant blickt über die biologische Aggression

hinaus (die auch er das «sogenannte Böse» hätte nennen können)
und versucht, über das zwingend Wißbare hinaus den Menschen in
seinem Handeln auf sich selbst zu stellen, zu sich selbst zu rufen.
Obwohl wir nicht endgültig wissen können, wie wir sind und was wir
zu tun haben, müssen wir als Menschen aus der Verantwortung heraus

handeln, z. B. wenn wir das Böse in unserem Leben bekämpfen.
Ich referiere in knapper Form einige der Gedankengänge Kants:

Wir betrachten zuerst die Meinung Kants über die Anlagen zum Guten
und Bösen in der menschlichen Natur, zweitens zum Ursprung des Bösen
und drittens zur Überwindung des Bösen.

178



Erstens : Die Anlagen zum Guten und zum Bösen

Kant unterscheidet drei Klassen menschlichen Verhaltens:
1. Der Mensch lebt, ist biologisches Lebewesen, erhält sich selbst,

pflanzt sich fort, erhält seine Nachkommen, besitzt Gemeinschaftstrieb.

Zu dieser Klasse von Eigenschaften gehören als Negativa die

Wollust, die Völlerei, die wilde Gesetzlosigkeit und auch die
biologische Aggressivität (das «sogenannte Böse» von Lorenz). Kant
nennt sie Laster der Rohigkeit der Natur.

2. Der Mensch hat Verstand, er beurteilt sein Glücklichsein durch
Vergleichen mit anderen Menschen. Der Verstand, das rationale
Denken, ist ein typisch menschlicher Zug. Auch in diese Klasse
gehören negative Eigenschaften: Eifersucht, Nebenbuhlerei, Neid,
Undankbarkeit, Schadenfreude.

3. Der Mensch ist der Zurechnung fähig, er bestimmt die Maximen
seines Handelns aus freier Willkür, er hat Vernunft. Hierzu gehören
als Laster das «radikal Böse» oder das eigentliche Böse. Kant
versteht darunter das folgende :

Der Mensch ist nicht deswegen böse, weil seine Handlungen
gesetzwidrig sind, sondern weil sie auf böse Maximen (einen Willen
zum Bösen) schließen lassen. Nicht der bloße Fehler, ein Übertreten
des Gesetzes oder Verstoßen gegen eine soziale Regel ist böse, sondern

der Wille zur Verletzung des Gesetzes. Kant untersucht dabei nicht
die konkreten Inhalte von Gesetzen, sondern ihre grundlegende
Form, die er den kategorischen Imperativ nennt: Handle so, daß der
letzte Grundsatz deines Handelns jederzeit Prinzip einer allgemeinen
Gesetzgebung werden kann.

Der Verstoß gegen diese Regel kann verschiedene Ursachen haben:
Wir beobachten allgemein eine Unfähigkeit des Menschen, das

moralische Gesetz zur Maxime des Handelns zu machen. Die
Unfähigkeit kann von dreierlei Art sein: Sie kann sein eine «Schwäche
des Herzens», die Gebrechlichkeit unserer Natur. Sie kann sein der

Hang zur Unlauterkeit, der den moralischen Maximen unmoralische

beimengt, tun das individuelle Glücksstreben zu befriedigen. Oder sie

kann auf der radikalen Bösartigkeit oder Verderbtheit beruhen,
welche die schlechten Maximen grundsätzlich über die guten stellt.

Kant sieht sehr deutlich das Böse in der Welt. Er nennt als

Beispiele die Mordtaten (Aggression!) im Naturzustand (bei
Naturvölkern), die geheime Falschheit selbst zwischen innigen Freunden,
den Hang zum Haß gegenüber einem Wohltäter, die Spuren des

179



Gefallens am Unglück selbst unserer Freunde, den ständigen
Kriegszustand zwischen den Völkern.

Der Mensch ist Naturwesen und Vernunftwesen in einem. Als
Naturwesen folge ich Neigungen und Leidenschaften, will ich mein
Glück in der Welt. Das Böse liegt nicht in dieser Sinnlichkeit an sich,
auch wenn sie aggressiv ist, auch wenn sie der Gesellschaft schadet.

Böse bin ich, wenn ich die Befriedigung meines Glücksverlangens zur
Bedingung der Befolgung des Gesetzes mache, wenn ich dem Gesetz

also nur folge, wenn es mir nützt oder angenehm ist, wenn ich also

über die Naturhaftigkeit hinaus aus freier Willkür eine Wertumkehr
vollziehe.

Wir beachten noch einmal : Gut bin ich nicht allein dadurch, daß
ich richtig handle. Denn das rechte Tun braucht nicht aus einer

guten Maxime zu folgen, sondern kann das Ergebnis des «Unvermögens

zum Bösen» sein, eines bestimmten Temperamentes
(Gutmütigkeit), der Erziehung, der äußeren Umstände (die mich nicht
in Versuchung führen), oder der Ehrbegierde und Selbstliebe (damit
ich nicht unangenehm auffalle).

Zweitens: Vom Ursprung des Bösen in der menschlichen Natur
Das Böse liegt für Kant nicht in der biologischen Ebene. Es ist

auch nicht psychologisch zu kategorisieren, kein Affekt, der erkannt
und durch Bewußtmachen, Erziehung oder Bekämpfung ausgemerzt
werden könnte. Es ist auch keine metaphysische Gegebenheit, die uns
durch die Transzendenz eingegeben wurde, und gegen die wir darum
nichts tun können. Es stammt einzig aus unserer Existenz, aus der
Freiheit unserer Entscheidung, die uns eine Verantwortung auferlegt.
Alle anderen Dimensionen überspringen gleichsam das von Kant
Gemeinte. Indem Lorenz die biologische Aggression verabsolutiert
und damit das radikal Böse verneint, übersieht er die von Kant
aufgewiesenen Bereiche unseres Handelns. Seine KANT-Kritik geht am
Ziel vorbei.

Die Entscheidungsfreiheit unseres Handelns wird oft in Frage
gestellt. Im Erleben ist das Phänomen uns gewiß. Doch wird darauf
hingewiesen, daß letztlich ein physiologischer Vorgang, der doch

zwangsläufig nach Naturgesetzen ablaufe, Ursache unseres Verhaltens

sei. Eine solche Stellungnahme beruht auf einer Vermengung
von Bezugssystemen und der Verschleierung der Grenzen jeder
Forschungsmethode. Denn obwohl wir als Person eine Einheit dar-

180



stellen, in der Erleben und physiologisches Geschehen nicht im
Widerspruch stehen können, erfassen sowohl die Forschungsmethoden
der Erlebnispsychologie (die das Phänomen der freien Willensentscheidung

beschreibt), als auch die der Physiologie (welche die mit
einem bestimmten Verhalten gekoppelten Organfunktionen zu
ermitteln sucht) nur einen Teil dieser Wirklichkeit. Die heute möglichen
Teilbilder fügen sich in Bezug auf unser Problem nicht zu einem
Ganzen. Niemand hat bisher das physiologische oder gar das

physikalisch-chemische Korrelat einer freien Willensentscheidung auch nur
im geringsten erfassen können. Ob uns das einmal gelingen wird,
wissen wir nicht. Der Glaube an ein bestimmtes Ergebnis mag als

Anreiz für die Forschung legitim sein. Aber es wäre unwissenschaftlich

zu behaupten, das Ergebnis liege bereits vor. Vorläufig müssen wir
uns mit den Kenntnissen begnügen, die wir besitzen. Dazu gehört
das Wissen um das Erlebnis der Willensfreiheit.

Wir wenden uns wieder der Diskussion des radikal Bösen zu. Woher
kommt das Böse? Kant sagt, daß wir es nicht begreifen. Er deutet
versuchend in Ghiffern der Bibel. Wir könnten vielleicht versuchen,
stammesgeschichtliche Ableitungen vorzunehmen. Wie auch das

Ergebnis sei, es ändert nichts an der Stellung, die wir dem Bösen

gegenüber einnehmen müssen. Der Mensch bleibt durch das Böse

auf sich selbst verwiesen, zur Freiheit aufgerufen.

Drittens: Was können wir gegen das Böse tun?
Das höchste Gut, der Endzweck unseres Daseins, die richtige

inhaltliche Fassung des Gesetzes in der Welt sind uns unbekannt.
Trotzdem stellt sich die Frage: Was sollen wir tun?

Es genügt nicht, daß wir einem jeweils bestimmten moralischen
Gesetz entsprechend handeln, daß wir uns legal verhalten. Denn das

Gute liegt wie das Böse in der Gesinnung, aus der gehandelt wird.
Wir versuchen wohl, diese Gesinnung zu erhellen. Aber ich kann mir
nicht beweisen, daß die mir bewußt werdenden Motive wirklich die
Triebfedern meines Handelns waren. Ich kann nur wissen, ob ich
legal gehandelt habe. Ich kann aber nie wissen, ob ich gut oder
böse bin.

Obwohl wir nicht wissen, müssen wir handeln. Da kein erkanntes

Naturgesetz uns lenkt, bleiben wir für unser Tun verantwortlich.
Indem Kant jedes vermeintliche Wissen (Wissenschaft, Glaube,
Ontologie) transzendiert, appelliert er an mögliche Existenz. Dabei

181



wissen wir auch nicht, ob es uns gelingen wird, gut zu werden.
Immerhin ist der Fall vom Guten ins Böse in nichts begreiflicher als

das Wiederaufstehen aus dem Bösen. Darum kann die Möglichkeit
des letzteren nicht bestritten werden. Vielleicht ist das, was wir tun
können, für sich allein unzureichend. Aber es mag uns für einen
unerforschlichen höheren Beistand empfänglich machen. Kant lehnt
es jedoch als unlauter ab, durch Kultus oder durch bloßes Bitten vor
Gott schon ein notwendiges Gelingen abzuleiten oder zu fordern. Wir
wissen nicht, was Gott zu unserer Seligkeit tut oder getan hat. Es ist
auch nicht wichtig, das zu wissen. Aber es ist wichtig, alles zu tun,
um seines Beistandes würdig zu werden.

Diese Skizze eines philosophischen Gedankenganges kann nur
hinweisen und erinnern. Es mag aber deutlich geworden sein, daß

Kant die Position des Biologen gegenüber der Aggression nicht
ablehnt, so wenig er zu seiner Zeit konkret davon wissen konnte. Er
behält aber darüber hinaus Dimensionen im Auge, die den

Erfahrungsbereich der wissenschaftlichen Analyse überschreiten.

Abschluß

Die wissenschaftliche Betrachtung des menschlichen Verhaltens
nach allen nur denkbaren Gesichtspunkten ist unerläßlich. Sie führt
zu wesentlichen Einsichten. Wir beachten aber: Wissenschaftliche
Diskussion setzt eine wissenschaftliche Grundhaltung voraus,
methodisches Bewußtsein, Willen zur Rezeptivität, Geduld im Kleinen,
Bereitschaft zum endlosen Fortschreiten, Annehmen jeder
Fragestellung. Wissenschaftliche Ergebnisse sind nur unter dieser Bedingung

wahr. Sie sind ferner immer partikular, in vielem sich ständig
verbessernd, aber unvollendbar.

Der vorläufige Charakter der Wissenschaft führt zur Bescheidung
auf das Mögliche. Sofern wir aber in der Welt handeln, brauchen die
wissenschaftlichen Ergebnisse die Interpretation durch Ideen. Ideen
sind nicht mehr zwingend für alle gültig. Sie entstammen den
Positionen des Glaubens, sie setzen Wertungen voraus. Wesentlich ist, wie
diese geschehen. Wenn ich das Wesen des Menschen zu erkennen
suche, wenn ich Stellung beziehen möchte, wenn ich erziehen,
forschen und lehren will, muß ich mir über meine Position klar
werden. Die Gefahr der Verwirrung ist groß. Die Verabsolutierung
der Wissenschaft führt zur Wissenschaftsgläubigkeit, die erreicht ist,

182



wenn im Menschen nur noch der Glaube wach ist, daß die Wissenschaft

alles durchdringen wird.
Aber auch die Position des explizit wissenscnaftstranszendenten

Glaubens kann zu Verkehrungen führen. Er kann sich einfügen
wollen in die Lücken unseres Wissens. Das rasche Fortschreiten der
Wissenschaft läßt allerdings die Naivität eines solchen Versuches
heute leicht einsehen. Er kann dort einsetzen, wo Wissenschaft am
Ende ist, z. B. in der Frage nach der Schöpfung oder der zukünftigen
Entwicklung der Welt. Er kann eine gewaltsame Lösung der
Antinomien unseres Verstehens erzwingen wollen - ein Versuch, der nicht
gelingen kann. So ist es etwa mit der Antinomie Kausalität - Freiheit
des menschlichen Verhaltens, die wir schon kurz gestreift haben. Jede
der folgenden Stellungnahmen führt zu Scheinlösungen und zur
Gefahr der Verkehrung :

a. Die Behauptung der grundsätzlichen, nur vorderhand nicht
nachweisbaren Kausalität. Sie ist Folge der Wissenschaftsgläubigkeit
oder eines nihilistischen Sichgehenlassens.

b. Die Behauptung des absoluten Freiseins, so daß Kausalität als

eine Täuschung angesehen wird. Sie kann die unmenschliche, radikal
böse Willkür unseres Tuns begründen, da eine Verantwortung und

Haftung am Ende nicht besteht.

c. Die Behauptung der göttlichen Führung jeder Handlung. Sie

kann zur radikalen Ergebenheit führen, die auch darauf verzichtet,
das Mögliche zu tun, um ein Böses zu verhindern oder zu bekämpfen.

Alle diese Positionen erhalten ihre Unwahrhaftigkeit dadurch, daß
sie etwas als allgemeingültige Wahrheit, als ein Wissen behaupten,
was als solches nicht mehr von allen Menschen anerkannt werden
kann.

Nur eine Haltung scheint uns in dieser Situation sinnvoll: Das

Offensein gegenüber der wissenschaftlichen Einsicht, das Wissen um
ihre Grenzen, die Achtung für die Inhalte des Glaubens der Anderen,
und die Zurückhaltung in der Dogmatisierung der eigenen Glaubensinhalte.

Ein wesentliches Merkmal des Menschen, das wir im Handeln
erfahren, ist die Freiheit der Entscheidung. Für den Tier-Mensch-

Vergleich ist wichtig, daß wir nicht nachweisen können, ob Tiere
Freiheit besitzen (wenn auch nur in einem einfachen Sinne) oder

nicht, weil wir den Erlebensaspekt beim Tier nicht studieren können.
Also ist auch dieses Wesensmerkmal des Menschen weder für ihn

183



allgemeingültig zwingend bewiesen, noch für andere Lebewesen

allgemeingültig zwingend auszuschließen.

Wichtig ist das Ergebnis, daß wir uns bei einer solchen Diskussion
weit über den Boden erheben, auf dem eine Diskussion der
Unterschiede zwischen Tieren und Menschen stattfindet. Wir müssen
versuchen, den Menschen aus dem Menschen selbst, gewissermaßen

phänomenologisch, zu verstehen. Häufig wurde in der Psychologie
durch zu schnelles Vergleichen mit Tieren auf die Darstellung von
Feinheiten des menschlichen Verhaltens verzichtet.

Es erscheint mir nicht als verbotene Grenzüberschreitung, wenn der
Naturwissenschaftler versucht, über den Bereich seines wissenschaftlichen

Arbeitens hinaus einen Blick aufdas Ganze zu tun. Im Studium
des Menschen ist dies sogar außerordentlich wichtig. Wenn es der
Einzelne auch nur unvollkommen tun kann, so darf er doch hoffen,
einen Beitrag zu dem Gespräch aller Forscher zu leisten, aus dem
allein schließlich das uns mögliche Bild des Menschen entstehen kann.

184


	Die Aggression im tierlichen und menschlichen Verhalten

