
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: Zur phänomenologischen Ästhetik Moritz Geigers

Autor: Métraux, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur phänomenologischen Ästhetik Moritz Geigers

von Alexandre Métraux

Einleitung

Die nachfolgende Abhandlung ist nicht nur eine kritische
Darlegung der phänomenologischen Ästhetik Moritz Geigers, sondern
versucht auch, eine gebührende Würdigung derselben zu geben. Dabei
mußten wir einzelne geschichtlich bedingte Hindernisse überwinden,
um über das Denken Geigers erst einmal eine klare Sicht zu erlangen :

- Einmal ist die von Geiger in der Geschichte der phänomenologischen

Bewegung gespielte Rolle bei weitem nicht ausgemacht.
Grundsätzliche Divergenzen trennen ihn von Husserl und von der
nachhusserlschen Phänomenologie. Daß Moritz Geiger aber mit
Alexander Pfänder maßgeblich am Aufbau der - wie immer zu
bestimmenden - Phänomenologie beteiligt war, dürfte eine unbestrittene,

obzwar noch ungenügend anerkannte Tatsache sein. Man
wird Geiger wohl zu den Vertretern der frühen Phänomenologie
rechnen können, das heißt zu jenen Forschern, die sich vor allem auf
Husserl Logische Untersuchungen berufen haben. Das soll aber nicht
bedeuten, daß Geiger keine über die Logischen Untersuchungen

hinausgehenden Schritte getan hätte. So ist es zum Beispiel bezeichnend,
daß er, während Husserl nach dem Erscheinen der Logischen

Untersuchungen, und noch mehr nach der 1907 gehaltenen Dingvorlesung1 an
die Ausarbeitung einer eigentlichen Einführung in die Phänomenologie

(die späteren Ideen I) herantrat und selbst mit der phänomenologischen

«Praxis» eher Zurückhaltung übte, bereits den Ergebnisreichtum

der Logischen Untersuchungen für die Psychologie und Ästhetik
fruchtbar machte. Zudem ist Geiger unter anderem von der Husserl-
schule nicht nur wegen seiner Methode, sondern auch und vorwie-

1 Vgl. hierzu Walter Biemels Einleitung zu Edmund Husserls Die Idee der

Phänomenologie (Hua. II), S. VII-XI; Biemel vertritt zurecht die Meinung,
daß Husserl bereits 1907 die Wendung zum sogenannten transzendentalen
Idealismus vollzogen habe, und nicht, wie von anderer Seite oft behauptet,

erst 1913.

68



gend wegen des positiven Inhalts seiner phänomenologischen Schriften

kritisiert worden. Husserl will die Phänomenologie als

ausschließliche Wissenschaft und Philosophie wissen; bei Geiger
hingegen liegt der Sachverhalt etwas anders: er akzeptiert neben der

Phänomenologie (der hauptsächlich methodische Aufgaben zufallen)
sowohl die exakten Wissenschaften, die Metaphysik, als auch die

Existenzphilosophie. Freilich kann er nicht umhin, sie alle einer
eingehenden und seriösen Kritik zu unterziehen.

- Zum andern ist die seit Jahren intensiv betriebene Phänomenologie-
forschung in eine zwar verständliche und sehr ertragreiche, aber letztlich

nicht zu rechtfertigende Einseitigkeit zu Gunsten Husserls
verfallen und aus unerklärlichen Gründen an Geiger (und andern)
vorbeigegangen. Überschaut man die Sekundärliteratur, wird man
mit Unbehangen feststellen müssen, daß im deutschsprachigen Gebiet
seit Kriegsende - soweit wir das überhaupt sehen konnten - nur eine

ausschließlich Geiger gewidmete Arbeit erschienen ist2; im
angelsächsischen Sprachbereich hat sich besonders Herbert Spiegelberg3

um ihn verdient gemacht. Dieser Umstand nun zwingt uns gleichsam,
bei einem Nullpunkt anzufangen; als Folge davon ergibt sich, daß wir
unter keinen Umständen einen Gesamtüberblick über Geigers
Philosophieren werden vermitteln können. Aus diesem Grunde haben wir
uns auf seine Schriften zur Ästhetik beschränkt4.

Geigers methodologische Erörterungen

Vorerst seien indes die Grundlagen der Geigerschen Phänomenologie

ins richtige Licht gerückt. Geiger selbst hat das Forschungsgebiet

der Phänomenologie willentlich auf die Psychologie und
Ästhetik reduziert8. Daß unter Husserlschem Gesichtspunkt etwa in

2 Hermann Zeltner: «Moritz Geiger zum Gedächtnis», Zeitschrift für
philosophische Forschung, 14 (1960), S.452-466.

3 Herbert Spiegelbergs Vorwort zu Geigers «An Introduction to existential

philosophy», Philosophy and Phenomenological Research, 3 (1943), S. 255—

278. Ders.: The Phenomenological Movement, The Hague, 1960, 2 Bde. Siehe
besonders Band I, S. 206-218.

4 Den Umständen entsprechend werden wir Geiger so viel als möglich
selbst sprechen lassen, um damit - und sei es auch nur sehr unzulänglich -
eine Vorstellung von Geigers Argumentation und Stil zu geben.

6 Spiegelberg schreibt : « The concrete studies to which Geiger himself applied the

term ,phenomenological1 were the fields of esthetics and psychology.» The

Phenomenological Movement+, Bd. I, S. 212.

69



diesem Vorgehen Willkür geherrscht hat, sei hier zugegeben; eine

derartige Beschränkung aber darf noch nicht als negatives Kriterium
gewertet werden. Es ist durchaus legitim, sich mit einer phänomenologischen

Psychologie und Ästhetik zu begnügen, ohne damit der

Konzeption der Phänomenologie als solcher untreu zu sein.

Geigers frühe Schriften über die Gefühle, das Unbewußte oder
über den ästhetischen Genuß sind von echt phänomenologischer
Gewissenhaftigkeit getragen6; anders verhält es sich wohl mit seinen
1928 erschienenen Zugängm zur Ästhetik, die einerseits das Existen-
zielle, andererseits das Metaphysische in den Geltungsbereich der
Ästhetik miteinbezogen haben7. Aus der Sicht Geigers ist die

Mitberücksichtigung «phänomenologiefremder» Elemente durchaus
berechtigt, stellte er doch 1913 schon fest: «(. es (das Wesen des

ästhetischen Genusses, Anm. d. Verf.) läßt sich so wenig erschöpfen,
wie das Wesen irgendeiner anderen letzten phänomenologischen
Tatsache8.»

Ein Hauptmerkmal seiner Phänomenologie ist, daß er sich (mit
Pfänder zusammen) auf den Boden der Gegenstandsphänomenologie, im
Unterschied zu Husserls Aktphänomenologie, gestellt hat9. Zeltner
schreibt: «Aber auch die Deskription ist als solche noch nicht
Philosophie. Philosophie muß stets weiterfragen nach der Realität
des Beschriebenen. Und damit gerät sie an einen Kreuzweg: von dem

gemeinsamen Ausgangspunkt der Selbstgegebenheit aus läßt sich zu

6 Moritz Geiger: Bemerkungen zur Psychologie der Gefühlselemente und
Gefühlsverbindungen. Inauguraldissertation, 1904. Ders. : «Über das Wesen und die
Bedeutung der Einfühlung», Berickt über den IV. Kongreß für experimentelle

Psychologie, 1911, S. 1M5. Ders.: «Zum Problem der Stimmungseinfühlung»,
Zeitschriftfür Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, 6 (1911), S. 1M-2. Ders.:
«Das Bewußtsein von Gefühlen», Münchener Philosophische Abhandlungen, 1911,
S. 125-162. Ders.: «Beiträge zur Phänomenologie des ästhetischen
Genusses», Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, 1 (1913),
S. 567-684, (abgekürzt: Beiträge). Ders.: «Das Unbewußte und die
Psychische Realität», Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, 4

(1921), S. 1-138.
' Moritz Geiger: Zugünge zur Ästhetik, Leipzig, 1928 (abgekürzt: Zugdnge).
8 Beiträge, S. 665.
0 Es ist hier nicht der Ort, um die Berechtigung einer solchen Aufteilung

der Phänomenologie auf ihre Gültigkeit hin zu diskutieren. Geschichtlich
gesehen mag sie gegolten haben; ob sie allgemein gilt, das heißt ob eine wirkliche

letztbegründete Phänomenologie sie übernehmen kann, müßte untersucht

werden.

70



verschiedenen Folgerungen über die Realität gelangen. Husserls

weiterer Weg war der des Bewußtseinsidealismus, für den alle
Gegebenheit nur Gegebenheit für ein Subjekt ist und schließlich als

eine Setzung des Bewußtseins angesehen wird. Der «Münchener
Kreis» dagegen, zu dem auch Geiger sich zählte, hielt fest an einer
«realistischen Auffassung der Welt», an dem Realismus der
«unmittelbaren Einstellung». Dieser Begriff der unmittelbaren Einstellung

wurde für Geiger zum Zentralbegriff seiner weiteren
methodischen Überlegungen10. »

Die Phänomenologie soll also vorerst das Wesen eines Sachverhaltes

intuitiv beschreiben oder, wie Husserl gesagt hätte, zu selbstgebender

Anschauung bringen. Auf dem Gebiete der Ästhetik nun schließt sie

sowohl die deduktive Ästhetik (etwa der deutschen Idealisten) wie
auch die induktive (Fechners, zum Beispiel) eindeutig aus: «So
bedeutet es keineswegs eine Parteinahme für irgendwelche Reduzierende'

oder spekulative' Ästhetik, wenn man die Feststellung des

Wesens des ästhetischen Genusses auf intuitivem Wege ablehnt; es

bedeutet, daß man der Anschauung ist, daß weder eine Ästhetik von
,oben' noch eine Ästhetik von ,unten' zum Ziele führen kann. Nur
wenn wir wissen wollten, was steckt in dem Gesamterlebnis des

ästhetischen Genusses alles darin an zufälligen Einzelerlebnissen, an
Vorstellungs- und Gefühlsmomenten, an Gedanken und Erinnerungen,

wie sie sich gerade im Bewußtsein eines Einzelnen zusammenfinden,

wäre der induktive Weg der einzig gangbare. Aber uns soll -
das war unsere Problemstellung — nicht die Fülle zufälliger
individueller Erlebnisse interessieren, die in dem ästhetischen Genuß
zusammen vorkommen. Wir wollen vielmehr wissen, ob es einen
eigenartigen Erlebnisbestandteil gibt - oder vielmehr mehrere - der für
den ästhetischen Genuß charakteristisch ist. Wir fragen nach
Wesensbestandteilen des ästhetischen Genusses, wir wollen Phänomenologie
des ästhetischen Genusses treiben, nicht induktive Psychologie - und
deshalb kann uns die Ästhetik von unten nicht von Nutzen sein11.»

Weitere Kennzeichen seiner phänomenologischen Arbeitsweise gibt
Geiger in den Zugängen zur Ästhetik: «Ein erstes Merkmal
phänomenologischer Methode war, daß sie bei dem Phänomen stehen bleibt,

10 Hermann Zeltner: op. cit., S. 455-456. Zeltner hat in seinem Aufsatz
die enge Verwandtschaft von Philosophie und Methode bei Geiger
hervorgehoben.

11 Beiträge, S. 572.

71



daß es ihr um die Untersuchung der Phänomene zu tun ist. Ein zweites

Merkmal besteht darin, daß sie diese Phänomene nicht in ihrer
zufälligen und individuellen Bedingtheit, sondern in ihren
Wesensmomenten zu erfassen strebt. Das dritte: daß dieses Wesen weder
durch Deduktion noch durch Induktion, sondern durch Intuition
erfaßt werden soll12.» Es wird sich bei der Geigerschen Phänomenologie

also lediglich um eine eidetische handeln, deren Grundlagen13

von Husserl in den Logischen Untersuchungen ausgearbeitet worden sind;
dazu kommt aber noch, daß das beschriebene Wesen in Ansehung

seiner wie immer auch beschaffenen Realität betrachtet werden muß - was
eine Aufgabe ist, die nicht mehr zur eidetischen Intuition allein
gehört14.

Phänomenologie des Genusses, in eins damit des ästhetischen
Genusses - dieser Titel soll dementsprechend besagen: exakte

Beschreibung und Herausstellung des erlebten und erlebenden
Genußerlebnisses15. Die Tragweite eines solchen Unterfangens bleibt freilich

12 Zugänge, S. 145-146. Vermerkt sei, daß Geiger den Begriff der Intuition
hier nicht im Sinne Bergsons, sondern in demjenigen Husserls gebraucht.
Husserls schreibt in den Ideen I: «Am Prinzip aller Prinzipien: daß jede
originär gebende Anschauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daß
alles, was sich uns in der ,Intuition' originär, (sozusagen in seiner leibhaften
Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber
auch nur in den Schranken, in denen es sich da gibt, kann uns keine erdenkliche

Theorie irre machen.» Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie

und phänomenologischen Philosophie, Erstes Buch, (Hua III), Den Haag,
1950, S. 52.

13 Diese betreffen vorwiegend die eidetische Variation, das heißt jenes
Verfahren, in welchem ein Sachverhalt frei variiert wird, bis das Invariante als

solches feststeht.
14 Der Geigersche Weg (der Zugang seiner Phänomenologie) führt folglich

über diese verschiedenen Stufen : Der Gegenstand wird intuiert — sein Eidos
stellt sich heraus, es ist unmittelbar ablesbar - das untersuchende Subjekt
hält sich in unmittelbarer Einstellung zum Gegenstand - der Gegenstand
wird auf sein Sein hin untersucht (Ontologie und phänomenologischer
Realismus) — das Sein des Gegenstandes wird erfaßt in ideal vermeinter
Unabhängigkeit vom Subjekt.

15 Vgl. dazu Geiger: «Vor allem soll uns im gesamten Tatbestand des

Genießens interessieren, wie das erlebende Ich im eigenen Erleben zu dem
Genußerleben steht» (Beiträge, S. 604). Und weiter: «Es ist damit behauptet,
daß der Genuß ein Erlebnis ist, das nicht einfach da ist, sondern das als ein
Erleben des Ich, nicht als ein bloß vom Ich Erlebtes aufgefaßt wird»
(Beiträge, S. 613).

72



an weitere Allgemeinheiten gebunden, die wir vorerst ausweisen

müssen. So ist an erster Stelle zu erwähnen, daß als Grundeigenschaft
jedes phänomenologisch geltenden Genußerlebens beurteilt werden
muß: «Wie wir schon sahen, gehört das Genießen zu denjenigen
Erlebnissen, in denen ein Ich sich auf einen Gegenstand richtet wie
im Streben, wie im Sichfreuen über etwas, wie im Sichärgern über
etwas. In diesem Gerichtetsein auf ein Objekt liegt schon eine

Bewegung auf den Gegenstand hin, wie sie allen diesen Funktionen
vermöge ihrer Gegenstandsrichtung zukommt16.» Deutlicher kann der
intentionale Charakter des Genusses nicht hervorgehoben werden. Es

handelt sich also auch in der Phänomenologie Geigers - wie in der
Husserls - um die Analyse der intentionalen Akte17. Man müßte
richtigerweise hier hervorheben, daß die Intentionalität als solche die
in der Philosophiegeschichte unablässig auftretende Subjekt-Objekt-
Spaltung aufhebt und in ein Korrelationsgefüge noetisches Ich -
noematischer Gegenstand verwandelt, so daß nun notgemäß das

«Subjekt» nicht ohne intentionales «Objekt» vorhanden sein kann.
Nach diesem ersten Schritt hat sich dann Geiger - wie oben gezeigt -
für die Gegenstandsseite entschlossen. Aber gerade diese Gegenstands-

phänomenologie ist es, die etliche Schwierigkeiten bereitet.

Geiger schreibt: «So müßte eine ausgeführte Gegenstandsästhetik
der vollständigen Gliederung des ästhetischen Genusses vorausgehen;
und von dieser Seite des ästhetischen Gegenstandes aus betrachtet,
wäre es sinnlos, eine Phänomenologie des ästhetischen Genusses vor
der Phänomenologie des ästhetischen Gegenstandes treiben zu
wollen18.» An anderer Stelle scheint Geiger jedoch eine gegenteilige
Meinung zu vertreten: «Daß wir in unseren Betrachtungen vom
ästhetischen Genuß und nicht vom ästhetischen Gegenstand aus-

16 Beiträge, S. 604.
17 Geiger schreibt: «Erst die Beziehung des Ich auf den Gegenstand

schafft den Genuß» (Beiträge, S. 614). Was soviel heißt, als daß eine
Phänomenologie des ästhetischen Genusses nichts anderes sein kann als die
Beschreibung dieser erlebten Intentionalität, in welcher sich das erlebende Ich
auf den genußerzeugenden Gegenstand richtet.

18 Beiträge, S. 568. Man vergleiche dies mit dem folgenden Zitat: «Die
Gefühlserlebnisse, die subjektiven Erlebnisse also, die etwa den Genuß an
einem lyrischen Gedicht ausmachen, dies Vielerlei von Stimmungen,
Erregungen, Einfühlungserlebnissen läßt sich nur aus den objektiven Grundlagen

verstehen, die sich in dem lyrischen Gedichte selbst, seinem Ablauf,
seinen gegenständlichen Qualitäten, seinen Werten finden» (Beiträge, S. 568).

6 Studia Philosophica XXVIII 73



gehen, ist bedeutungsvoll für unsere Untersuchung. Denn, was man
gemeinhin unter dem ästhetischen Gegenstand versteht, ist enger als

der Umkreis der Gegenstände, die ästhetisch genossen werden können.
Der ästhetische Gegenstand ist für die Ästhetik meist der schöne

Gegenstand, der Gegenstand, in dem sich ästhetische Werte
verkörpern19.» In den Zugängen zur Ästhetik wiederum findet sich eine

Aussage, die den erstzitierten Gedanken zu unterstützen scheint:
«Innerhalb der Ästhetik als Einzelwissenschaft hingegen, wo es sich

um die Struktur der ästhetischen und künstlerischen Gegenstände
und ihre Wertbestimmtheit handelt, kann nur die Analyse der
Objekte selbst zum Ziele führen. Die phänomenologische Ästhetik
steht hier ganz auf dem Boden jenes Objektivismus, den Dessoir vor
einem Jahrzehnt für die Ästhetik hervorgehoben hat20.»

Halten wir fest : Noematische Phänomenologie kann nicht betrieben
werden ohne Berücksichtigung der noetischen Seite; mehr noch, die
noematische Phänomenologie kann gar nicht eröffnet werden, bevor
das Bewußtsein als solches nicht vollauferfaßt ist. Mit andern Worten,
es gilt, die unmittelbare Einstellung erst auszuarbeiten, damit das

Noematische als solches zur Selbstgegebenheit erhoben werden kann21.

Evident ist hingegen auch, daß das Noetische allein nicht ohne das

Noematische auskommt. Hier zeigt es sich, warum Geiger gegen die

Erlebnispsychologie (und in diesem Sinne auch gegen eine einseitige
Erlebnisphänomenologie) der damaligen Zeit polemisiert hat. Einmal
setzt die Erlebnispsychologie Erlebnisgehalt und Gegenstand gleich22 ;

zum andern vernachlässigt sie die Fundierungsverhältnisse und
Seinsregionen des Erlebens und des erlebten Gegenstandes. Geiger
versucht seinerseits, die beiden von der Erlebnispsychologie verkannten
Sachverhalte zu klären.

19 Beiträge, S. 630.
20 Zugänge, S. 142-143.
21 Zur noetischen Seite wäre zu bemerken: «Uns interessieren vor allem

diejenigen Anschauungen, die in dem im Bewußtsein unmittelbar
Gegebenen, nicht in irgendwelchen erklärenden Momenten des Rätsels Lösung
suchen. Es sind drei verschiedene Stellen im Bewußtseinsleben, die für solche

Abgrenzung in Betracht kommen können: das Erleben selbst in seiner
Subjektivität; ferner die Gegenstände, die in solchem Erleben gegeben sind; und
endlich, die Art der Beziehung des Ich aufdie Gegenstände» (Beiträge, S. 578).

22 Es wäre lehrreich, die Erlebnispsychologie in die Nähe des Empirismus
zu setzen; man würde dann die unausgewiesenen Voraussetzungen dieser

Denkrichtungen besser verstehen können.

74



So meinen wir nun: Geigers Aktphänomenologie untersucht die
Strukturen des intentionalen Bewußtseinslebens bis ins letzte; die

Gegenstandsphänomenologie hingegen löst die Identität von
Erlebnisgehalt und Gegenstand auf, um des Gegenständlichen als solchen
in unmittelbarer Einstellung habhaft zu werden und um es als ein
zu einer Seinsregion Zugehöriges zu verstehen.

Wie aus den Zitaten herausgelesen werden kann, trennt Geiger die

Phänomenologie des ästhetischen Genusses von der phänomenologischen

Ästhetik; jener obliegt es, die unmittelbare Einstellung zum
ästhetischen Gegenstande zur Evidenz zu bringen; die Phänomenologie

des ästhetischen Gegenstandes jedoch analysiert, aufgrund jener
ersten Vorbereitungen, die Seinsregion der Ästhetik.

Fassen wir das bisherige zusammen: Wenn Geiger die allgemeine
Ästhetik in zwei genau umrissene Bereiche aufteilt, so verfolgt er
damit zweierlei. Auf der Subjektseite soll Klarheit geschaffen werden
über das Wesen des Genusses überhaupt, und dann des ästhetischen
Genusses - im Unterschied etwa zu andern Erlebnisweisen des Ich.
Andererseits dient die Aktphänomenologie als Ausgangspunkt einer
viel wesentlicheren Gegenstandsphänomenologie der Ästhetik.

Geigers Vorhaben erschöpft sich nun aber nicht mit diesen formalen
Erwägungen. So schreibt er: «Die phänomenologische Analyse hat so

die Grundlage zu bilden für die kausale Psychologie und Biologie des

Genusses - die einfache oberflächliche Annahme, daß jeder schon

wisse, was Genuß sei, und daß man mit der Kausalerklärung
beginnen dürfe, kann nur zu Irrtümern Anlaß geben23.» Dieses

Programm folgt ausdrücklich einer Grundeinsicht der Phänomenologie:
Jede Wissenschaft, und sei sie Biologie oder Physiologie, beginnt
notwendigermaßen mit einem phänomenalen Sachverhalt, und nicht
mit einer beliebigen Theorie oder mit einem blinden Glauben an die

empirischen Tatsächlichkeiten. Erst die reflexive Ausweisung des

Phänomens eröffnet den Zugang zur Wissenschaft als solcher24.

Daneben sucht Geiger ein anderes Ergebnis zu erreichen. «In
dieser Tatsache, daß ästhetischer Genuß und Genuß an Schönem
keine identische Begriffe sind, zeigt sich wiederum, wie wenig es

23 Beiträge, S. 628.
24 Man sieht hier, wie fruchtbar die Phänomenologie auf die Methoden-

Probleme wirken kann. Vgl. hierzu Roman Ingarden: Über die Stellung der

Erkenntnistheorie im System der Philosophie, Habilitationsvortrag. Halle (Saale),
1928.

75



angängig ist, die Ästhetik auf den ästhetischen Genuß gründen zu
wollen25.» Hier stoßen wir auf das äußerst schwierige - und bis anhin
ungelöste - Problem des Wertes, zumal des ästhetischen (Schönheits-)
Wertes. «Es kann keinem Zweifel unterliegen, was für die Ästhetik
als autonomer Wissenschaft dasjenige Moment ist, das ihr Gebiet
gegenüber andern Gebieten umreißt: Es ist das Moment des

ästhetischen Wertes26.» Daß unter solchen Voraussetzungen eine
Phänomenologie des Wertgefühls, beziehungsweise des Wertbewußtseins
eine Vorarbeit für eine sich daran anknüpfende Wertphänomenologie
und Wertontologie zu leisten hätte, dürfte ganz im Sinne Geigers
liegen27.

In Geigers Schriften zur Ästhetik - sofern man sie herme-
neutisch nüchtern aufzunehmen weiß — zeichnet sich ein großartiger
Entwurf ab, nämlich der einer integralen Ästhetik. Notwendig muß
diese - wie gezeigt - in der phänomenologisch einwandfrei
durchgeführten Analyse des ästhetischen Genußerlebnisses ihren Ausgang
nehmen; danach werden einerseits die Theorie (kausale Psychologie
und Biologie) des ästhetischen Genusses, andererseits eine
Gegenstandsästhetik, eine Wertästhetik und metaphysische (ontologische)
Ästhetik überhaupt ins Auge gefaßt. Die integrale Ästhetik müßte im
Sinne Geigers in einer in sich geschlossenen und widerspruchslos
verlaufenden Synthesis dieser verschiedenen Fundierungsgegebenheiten
bestehen28.

Von der Phänomenologie des ästhetischen Genusses

Zur existenziellen Ästhetik

Wir werden in diesem zweiten Teile der Arbeit versuchen, das

Wesen des ästhetischen Genusses, beziehungsweise des ästhetischen

Gegenstandes im Sinne Geigers zu verdeutlichen. Daß wir dabei auf

25 Beiträge, S. 631.
26 Zugänge, S. 138.
27 Geiger schreibt zur Veranschaulichung: «Ästhetischer Wert und

Unwert irgendeiner Modifikation aber kommt den Gegenständen nicht zu,
insoweit sie reale Gegenstände sind, sondern nur insoweit sie als Phänomene
gegeben sind. Er haftet an den anschaulichen Tönen einer Symphonie - den
Tönen als Phänomenen - nicht daran, daß sie auf Luftschwingungen
beruhen» {Zugänge, S. 139).

28 Ähnlich weitreichende Entwürfe einer integralen Ästhetik stammen
von Roman Ingarden (seine verschiedenen Schriften zur Kunst) und von
Mikel Dufrenne: Phénoménologie de l'expérience esthétique, Paris, 1953.

76



die Besprechung mancher Erläuterungen und Detailanalysen
verzichten müssen, ergibt sich aus unserer Aufgabenstellung, zu der wir
uns anfangs entschlossen haben.

Entscheidend für die Phänomenologie des ästhetischen Genusses

ist: «Der ästhetische Genuß ist nur ein spezieller Fall des allgemeinen
Genußphänomens. Alle die Momente, die das Wesen des Genusses

überhaupt ausmachen, müssen sich auch beim ästhetischen Genuß
wiederfinden. So ist der gegebene Ausgangspunkt der Erforschung
des ästhetischen Genusses die Untersuchung des Genußphänomens,
die Frage, was allem Genuß gemeinsam ist - ganz gleich, ob es sich

um Spielgenuß oder Sinnengenuß, um Erholungsgenuß oder
ästhetischen Genuß handelt29.»

Es ist das Verdienst Geigers, in seinen Darlegungen einen durchaus

neuen und einfallsreichen Weg eingeschlagen zu haben: er vollzieht
hier nämlich eine Art phänomenologischer Reduktion (die mit jener
Husserls wohl keine große Verwandtschaft aufweist30), in der Ab-

29 Beiträge, S. 585. Man beachte auch das Folgende: «Hat sich die ästhetische

Forschung zu ihrem größten Teile den Weg zur Erkenntnis des
ästhetischen Genusses schon dadurch versperrt, daß sie den ästhetischen Genuß
nicht trennte von den mannigfachen Gefühlen, die mit ihm verflochten das

ästhetische Erleben ausmachen, so ist noch verhängnisvoller ein weiteres
Moment geworden: Man hat fast ausnahmslos ästhetisches Gefallen und
ästhetischen Genuß gleichgesetzt - oder vielmehr man hat den Unterschied
beider Tatbestände in der Regel gar nicht bemerkt» (Beiträge, S. 573).

30 Obwohl es sich im Falle des ästhetischen Genusses um eine Reduktion
auf Seiten des Erlebnisstromes handelt, ist diese Außer-Aktion-Setzung nicht
mit der Husserlschen «â-oy-j zu identifizieren. Geiger vollzieht gleichsam eine
Reduktion jenseits der methodischen Implikationen, die bei Husserl
ununterbrochen im Vordergrund stehen; es wäre geeignet, hier, bei Geiger, von
einer «systemfreien» Reduktion zu sprechen. Von dieser Ausgangslage aus
ließe sich nun eine echte phänomenologische Reduktion bei Geiger
konzipieren. Husserls ETtoy-j erklärt sich ganz von der AktPhänomenologie her; der
Weg der (cartesianischen) Reduktion geht von der Ausschaltung (nicht
Vernichtung) der Generalthesis (vgl. Ideen I) aus und führt zum phänomenologischen

Residuum, zum reinen Bewußtsein als solchem. Bei Geiger
hingegen wird die èitoyv) auf dem Boden der Gegenstandsphänomenologie
unternommen. Das heißt, in unmittelbarer Einstellung (die zwar eidetisch intuiert,
aber phänomenologisch nicht konstituiert wird) geben sich die Sachen als
das, was sie sind, nämlich vorab als Differenzen. Geiger schreibt: «Die
Differenzen zu sehen, ist die Leidenschaft der Phänomenologie.» - «Der
Phänomenologie gilt alles Gegebene als gleichberechtigt, sei es nun sinnlich
gegeben oder nicht.» - «Für die Phänomenologie existiert kein Gegensatz
zwischen ,Wesenheit' und ,Gegebensein' die Phänomenologie (ist,

77



sieht, das Genußerlebnis von allen genußfremden Momenten (Lust,
Freude usw.) zu reinigen. Mit andern Worten, es wird das

Genußphänomen - das sich im konkreten Falle des ästhetischen Genusses

zum Beispiel mit Wertmomenten verbindet (siehe oben) - nur als

eben dieses reine Genußphänomen betrachtet und in aller
phänomenologischen Reinheit beschrieben, beziehungsweise auf dessen

Realität hin ausgefragt. Damit kann Geiger eine oft fälschlicherweise
vermeinte Verschmelzung von Lust und Genuß, von Freude und
Genuß usw. zurückweisen. Andererseits hebt man als Vertreter dieser

Anschauung die Momente, die in verschiedenem Maße und in
verschiedener Weise an den einzelnen unterschiedlichen Genüssen

beteiligt sind, hervor.

Anm. d. Verf.) der Überzeugung, daß das Wesen ebensogut gegeben sei wie
die unmittelbare Konkretion.» - «Es gilt die bedeutsameren Wesensmomente
aus dem Phänomen herauszuschauen und dadurch ein in der Sache selbst

liegendes System weniger aufzubauen als herauszufinden.» (entnommen aus
Moritz Geiger: «Alexander Pfänders methodische Stellung», Neue Münchener

Philosophische Abhandlungen, 1933, S. 3 ff. - Zu diesem Aufsatz sei bemerkt, daß

Geiger darin (abgesehen von der Würdigung Pfänders) seine eigenen
Anschauungen sehr subtil und gewandt zur Darstellung bringt. Während
Husserl nun - wie leicht zu zeigen wäre — die Reduktion versteht als

Ausklammerung natürlicher Bewußtseinssetzungen (und damit der natürlichen
Apperzeptionen), um damit zum Bewußtsein und dessen Setzungsstrukturen
zu gelangen, sieht Geiger nicht etwa in der Bewußtseinsreinigung den Sinn
einer möglichen éitoyi), sondern ausschließlich in der Herausschauung und
Herausfindung der Dingstrukturen, die im Gegenstand, im Gegebensein
vorhanden sind. Es handelt sich bei Geiger also um eine Gegenstandsreduktion.
Diese Tatsache scheint die von Geiger durchgehaltene Unterscheidung
zwischen «aufbauen» und «herausfinden» zu untermauern: mit «aufbauen»
meint er die Konstitution Husserls - mit «herausfinden» hingegen das
unmittelbare Zukommenlassen des Gegebenen, betrachtet in unmittelbarer
Einstellung - und mag hierbei das Bewußtsein beschaffen sein wie es wolle!
Mit andern Worten: in bloßer unmittelbarer Einstellung reduzieren sich die

Sachen selbst - sie differenzieren sich. In diesem Sinne ist der Satz Geigers zu
verstehen: «Die Phänomenologie ist zunächst reine Deskription. Das zeigt
sich auch darin, daß sie in ihrer Grundstellung am Problem der Realität
uninteressiert ist. Nur das Was der Phänomene, ihre Phänomenalität ist ihr
von Wichtigkeit. Bei dieser Auffassung der Phänomenologie ist
demgemäß noch keine ausdrückliche èuoyrj gegenüber der Realität vonnöten;
wo die Frage nach der Realität (wie bei Husserl, Anm. d. Verf.) nicht gestellt
wird, bedarf es auch keiner besonderen Einklammerung» (Alexander Pfänders
methodische Stellung, S. 12). Wenn aber die Realität in Frage steht, wird die
Reduktion anders gestaltet werden müssen als dies bei Husserl der Fall ist.

78



Vorwegnehmend sei gesagt, daß der ästhetische Genuß seinem
Wesen nach in Abhebung zu den anderen überhaupt möglichen

Genüssen - überhaupt möglich, da sie unter dem Eidos Genuß überhaupt'

stehen - eine eidetische Modifikation derselben ausdrückt, das heißt,
daß gewisse Wesensmomente im ästhetischen Genuß stärker hervorragen

als in anderen Genüssen.

a) Lust und Genuß: Daß Lust und Genuß nicht unter gemeinsamer
Wesensgesetzlichkeit stehen, beweist schon das Faktum, daß es im
Unterschied zur Lust kein Gegenstück des Genusses gibt, wie Geiger
richtig unterstreicht. Jedoch schreibt er: «(. - in allem Genuß
wird eine lustvolle Affizicrtheit des Ich erlebt31. » Das besagt, daß die
lustvolle Affiziertheit des Ich eine Begleiterscheinung des

Genußphänomens zu sein scheint, insofern als das Ich durch Affektion
gleichsam auf den zu genießenden Gegenstand hin gerichtet werden
muß. Man wird sich aber fragen müssen, welchen Lustbegriff Geiger
verwendet. Mit ,Lust' sagt Geiger nichts über ihre positiven oder

negativen Qualitäten aus32. Er schreibt: «Daß jeglicher Genuß zu
den Lusterlebnissen gehört - soweit werden wir den herrschenden

psychologischen Anschauungen zustimmen können, wenn nur der
Ausdruck ,Lust' weit genug genommen wird. Die Zustimmung
schwindet aber sofort wieder, wenn sie mit der Angabe ,Genuß sei

Lusterlebnis' die Analyse des Genusses erschöpft glauben, wenn sie

als einziges Merkmal des Genusses angeben, daß er Lustgefühl sei33. »

In diese gedankliche Richtung weist auch der von Geiger
unternommene Versuch, das Verhältnis von Genuß und Körperempfindung

zu verstehen34. «Daß der Genuß nicht Genuß an

Körperempfindungen sein kann, folgt aus allem, was wir bisher fanden : Der
Genuß an einer Farbe, an einer Statue ist Genuß an dieser Farbe, an
dieser Statue und nicht Genuß an Körperempfindungen38.» Mit
andern Worten entspringt der Genuß an einem Bilde - oder an

31 Beiträge, S. 617.
33 Ein Beispiel mit positivem beziehungsweise negativem Lustcharakter

wäre das folgende: Ein Ich kann ohne weiteres eine untergehende Sonne
genießen, obwohl das grelle Licht blendende Schmerzen, also Unlust hervorruft.

Aber es ist gerade von einem solchen lust- oder unlustvollen Genießen
bei Geiger nicht die Rede.

33 Beiträge, S. 585.
34 Vgl. Beiträge, S. 674-684.
35 Beiträge, S. 675.

79



Sichtbarem überhaupt -, nicht aus leiblichen Empfindungen
(Bewegung und Ruhe der Augen, Gefühl des Hellen oder Düstern usw.).
Genußhaftes ist eine Gegenstandsqualität und gehört somit nicht dem
Bewußtseinsleben des Ich an, ist ihm nicht immanent, sofern als das

Ich ein Etwas, und eben nicht sein Eigenwesen selbst genießt. Lust
bedeutet in unserem Kontext die Affektion -Genuß bedeutet Genuß

an einem intentionalen Gegenstand36.

b) Genuß und Passivität: Im Genußerleben manifestiert sich gemäß
der Geigerschen Beschreibung keinerlei Aktivität. Man kann einen

Gegenstand nicht genießen wollen. Indes kann ein solcher um des

Genusses willen angestrebt werden, wobei dieser unabhängig vom
Willen sich einstellt oder unterbleibt. «Der Genuß erfüllt seiner Natur
nach das Ich vollkommen, nimmt es ganz für sich in Anspruch-er
muß sich freilich oft genug mit einem Teil-Ich37 begnügen, das sich

vom gesamten einheitlichen Ich abspaltet. Aber dieses Teil-Ich wird
vom Genuß beherrscht38.» Es tritt damit eines der wichtigsten
Momente des Genusses (das für den ästhetischen Genuß noch
bedeutender sein wird) in Erscheinung: «Im Genuß-in allem Genuß—

liegt eine Hingabe des Ich an das Objekt. Es ist Hingabe an das

Objekt im Genuß, nicht notwendig Hingabe an den Genuß39.»

36 Geiger spricht in seiner Abhandlung von 1913 nur von Körperempfindungen.

Nirgends finden wir den Ausdruck Leib vor. Mit andern Worten,
Geiger beachtet nur den unter Kausalgesetzen stehenden Körper und stellt
sich hiermit auf die Ebene der Körper-Theorie. Es bliebe freilich zu
untersuchen, wie sich der Genuß zum erlebenden Leib verhält. Hier müßte dann der
ästhetische Leib (im Sinne Jürg Zutts) im Mittelpunkt der Forschung stehen.
Man müßte zu sehen suchen, wie sich der ästhetische Leib auf künstlerische
Leibdarstellungen bezieht: daß der dargestellte Leib als menschlicher Leib,
und nicht als bloßer Körper gesehen und wahrgenommen, eingefühlt wird,
ist hier das Maßgebende. Geiger selbst schreibt: « wir finden in fremden
menschlichen Körpern seelisches Leben vor, sowohl in den Körpern der uns
umgebenden Wirklichkeit, als auch in den nur in Bildwerken dargestellten
Körpern: wir glauben seelisches Leben in diesen Körpern wahrzunehmen;
wir sehen den Menschen ihren Schmerz, ihre Lustigkeit, ihre Verzweiflung,
ihre Furcht an. - Daß solche Tatsachen existieren, ist unbestreitbar und
unbestritten, mag auch ihre nähere Analyse noch so vielen Kontroversen
unterworfen sein.» (Moritz Geiger: Zum Problem der Stimmungseinfühlung, S. 2-3.)

37 Der Ausdruck «Teil-Ich» ist verwirrend, für eine Phänomenologie des

Verhaltens unannehmbar - denn für diese gilt, daß jedes Verhalten jeweils
das ganze Ich (obzwar in unterschiedlicher Intensität) in Anspruch nimmt.

38 Beiträge, S. 625.
39 Beiträge, S. 610.

80'



Wollten wir nun - obzwar in einer Weise, die beileibe nicht aller
Kritik wird standhalten können - das Genußerlebnis als intentionalen
Aktprozeß beschreiben, so müßten wir den Vorgang in folgende Phasen

aufgliedern: - Das Ich wird durch einen Gegenstand affiziert (siehe

oben) - es wendet sich attentional-intentional diesem Gegenstande

zu, ob nun dieser real vorfindlich ist oder bloß vorgestellt wird, ist

gleich, denn es handelt sich jeweils tun einen intentionalen Gegenstand

— der Gegenstand «überwältigt» das Ich — er erzeugt im
genußausgerichteten Ich den gegenstands- und einstellungsentsprechenden
Genuß40, in welchem das Ich aufgeht. Dies geschieht ungeachtet der

übrigen Ichaktivitäten41. Schließlich vermerken wir, daß sich das

Ich mit seinem Genüsse identifiziert42.
Daran schließt sich die Tatsache an, daß der Genuß keine Motive

zuläßt, wie dies beim Willen der Fall zu sein scheint. Das genießende
Ich hat - aufgrund der im Wachzustand niemals abbrechenden
Intentionalität - einen Genußgegenstand vor sich, der gewissermaßen,

und aufgrund seiner genußerregenden Qualitäten, als Genußursache

anzusehen ist. Dieser Sachverhalt befindet sich aber jenseits
der Frage nach möglichen Genußmotiven43.

Geiger zählt die wesentlichen Momente des Genusses wie folgt auf:
« 1. Der Genuß ist motivlos.

2. Das Genußobjekt hat ,Fülle'.

40 «Dieser Umstand weist daraufhin, daß es vor allem von der
Gegebenheitsweise der Gegenstände abhängig ist, welche Gegenstände überhaupt
sich zu Genußobjekten eignen» (Beiträge, S. 599).

41 «Der Genuß ist, solange er dauert, sich selbst genug. Es führt keine
Brücke zum übrigen Leben. Aller Genuß - der tiefe ästhetische, wie der
aufregende Spielgenuß - hängen (sie) nicht mit der Welt zusammen, die uns
sonst beschäftigt. In Form des Motivs kann sich die Welt nicht in den Genuß
eindrängen» (Beiträge, S. 596).

42 «Da muß zunächst betont werden, daß im ästhetischen Genuß das Ich
sich stets mit seinem Genuß identifiziert, es stets in seinem Genuß in diesem
Sinne aufgeht. Es kann im ästhetischen Genuß noch nicht eine Stellungnahme

irgendwelcher Art zum Genuß liegen» (Beiträge, S. 650).
43 «Zusammenfassend können wir also sagen: Wir können sehr wohl vom

Genußobjekt reden, wie von Genußbegründungen, nicht aber vom Genußmotiv.

Von der Genußbegründung, die die Ästhetik interessiert, sind streng
die phänomenale Gefühlsursache (von der hier nicht weiter die Rede war)
wie auch die reale Gefühlsursache zu scheiden» (Beiträge, S. 592). Es ist
einleuchtend, daß man mit einer Unterscheidung zwischen Ursache (oder

81



3. Aller Genuß hat ,Ichbeteiligung'.
4. Genuß ist ein Aufnahmeerlebnis.
5. Der Genuß enthält keine Stellungnahme zum Objekt,

sondern Hingabe an das Objekt.
6. Der Genuß ist ichzentriert.
7. Der Genuß ist (der Tendenz nach) das Ich erfüllend.
8. Der Genuß ist eine Ichaffiziertheit.
9. Der Genuß zeigt bestimmte Färbungen und Qualitäten,

wie ernst, leicht, tief, die ihn näher bestimmen44. »

Zur Fülle (siehe oben 2.), die für den ästhetischen Genuß von
besonderer Wichtigkeit ist, ergänzt Geiger:

« 1. Tief sind Erlebnisse, die im Ich verankert sind - jeder Genuß
ist tief wegen seiner Ichzentriertheit.

2. Tief sind Erlebnisse, die von den tiefsten Schichten des Ich
ausgehen (je nach der Stellung des Genießenden zu ihm, sind
Genüsse tief oder oberflächlich).

3. Tief sind Erlebnisse, wenn sie das Tiefe Ich ergreifen, an die
Tiefen des Ich angreifen

4. Tief sind Erlebnisse, die das Ich erfüllen, die sich über das

ganze Bewußtsein ausbreiten (jeder Genuß ist tief, aber in
verschiedenem Maße - Ichbeteiligung).

5. Tief sind Erlebnisse, die ein bestimmtes Gewicht haben, die
die Qualität der Tiefe zeigen .)45. »

c) Das Wesen des ästhetischen Genusses: Im Unterschied zum Genuß
als solchem zeichnet sich der ästhetische Genuß (an einem ästhetischen
oder künstlerischen Gegenstand beliebiger Art) dadurch aus, daß er
sich einerseits ins «Geistige» hinein ausweitet, andererseits in die
letzten Tiefen des Ich eingreift. Das bedarf einer eingehenden
Erklärung.

Geiger bleibt auch hier seinem Prinzip treu, das ihm verbietet, von
äußerlichen Bedingungen her an das ästhetische Genußerlebnis

Begründung beziehungsweise Fundierung) und Motiv zu einem solchen

Ergebnis wie bei Geiger gelangt. Anders würde die Sache vermutlich
aussehen, wenn man den Gegenstand in den Motivationszusammenhang
miteinbezieht, das heißt, wenn man Ich und Umwelt als eine geschlossene Einheit
konzipiert. Hier müßte auch die Frage nach vitalen Begründungen des
Genusses aufgeworfen werden.

44 Beiträge, S. 627.
45 Beiträge, S. 627.

82



heranzutreten: «(. Wenn man ästhetische und außerästhetische
Genüsse scheidet, liegt die Gefahr nahe, die Scheidung nach dem

Prinzip irgendwelcher Theorie vorzunehmen, und so in die

Abgrenzung der Tatsache schon ein Resultat hineinzulegen, zu dem

man später gelangt46.» Mit andern Worten, nur eine phänomenologische

Analyse selbst ist fähig anzugeben, was als reiner ästhetischer

Genuß zu gelten hat; und wiederum stehen hier die Erlebnisweisen
und -gehalte im Mittelpunkt der Geigerschen Bemühungen. So

schreibt er: «Ist die Trennung von berechtigtem und unberechtigtem
ästhetischem Genuß ästhetisch, so ist dagegen die von ästhetischem

und außerästhetischem Genüsse phänomenologisch. Wer eine
Aktstudie dazu benutzt, sich geschlechtlich erregen zu lassen, dessen

Genuß ist außerästhetisch und damit natürlich ästhetisch

unberechtigt. Wenn ein Genuß überhaupt nicht ästhetischer Genuß ist,
dann ist er sicherlich auch nicht berechtigter ästhetischer Genuß47. »

Es ist nun zu fragen nach der Daseinsweise des ästhetischen
Genusses und nach dessen Erfüllungsintention. Der Genuß ist, wie
wir gesehen haben, ein Erlebniskorrelat des präsenten Genußgegenstandes.

Anders gesagt, es entscheidet der vorfmdliche, der präsentierte

(und in der Fülle der Präsenz präsentierte) Gegenstand darüber,
in welchem Maße und inwieweit er genossen werden kann. Es wird
wohl niemand im Ernst eine Landschaft genüssemäßig in die Nähe
des Spieles setzen wollen. Ebenso wird eine Aktstudie nicht auf
außerästhetische Genüsse ausgerichtet sein. Freilich sollen diese Beispiele
auch illustrieren, daß die Korrelation ,Genußgegenstand —
Genußerlebnis des Ich' nicht vorbestimmt und eindeutig zu sein braucht.
Daß ein Gegenstand zugleich mehrere verschiedenartige Genüsse

zuläßt, könnten andere Beispiele veranschaulichen48. Wir müssen also

einerseits den Gegenstand, andererseits die Verfassung des Bewußtseins-

und Erlebnisichs gleichermaßen berücksichtigen. «Man muß
das Objekt in eine richtige Verfassung gebracht haben, damit man
an ihm ein allgemeines Wesen intuieren kann, und muß zuvor noch

46 Beiträge, S. 576.
47 Beiträge, S. 577.
48 Man könnte an einen komplexen ästhetischen Gegenstand denken wie

z. B. die Aufführung einer Oper. Neben dem «Ganzheitsgenuß» werden
vielerlei «Teilgenüsse» (am Bühnenbild, an der Stimme eines Sängers usw.)
auftreten können.

83



das untersuchende Subjekt in die richtige Verfassung gebracht haben,
damit es überhaupt die richtige Intuition ausüben kann49. »

Unbezweifelbar ist jedem ästhetischen Genuß das Moment der

Betrachtung eigen; damit werden wir von vornherein die «Genüsse

an eigener Tätigkeit, die raffenden Genüsse, den Genuß am
Sachverhalt, den Genuß am Gegenstand als solchem»50 aus der Bestimmung

des ästhetischen Genusses ausscheiden müssen. Was den Genuß

am Gegenstand als solchem angeht, so möchten wir darauf aufmerksam

machen: Es ist ein erheblicher Unterschied, ob man den
ästhetischen Gegenstand als (materiellen) Gegenstand als solchen (die
Proportionen eines Bildrahmens, die Beschaffenheit eines steinernen
Bildnisses usw.) oder ob man dessen Bedeutungsgehalt, das heißt die

Darstellung genießt51.

Geiger räumt zwar ein: «Nun ist die Betrachtung zunächst einzig
eine innere Stellung zum Gegenstand - eine Art des Gegenstandserfassens,

nicht des Genießens. Es entsteht die Frage, inwieweit die
ästhetische Betrachtung auch von Einfluß ist auf den Genuß selbst,
bestimmte Eigentümlichkeiten des Genießens bedingt, die bei anderen
Genußformen fehlen52.» Die zentrale Frage lautet also: Welches ist
das Fundierungsverhältnis von uninteressierter (im Sinne Kants53)

Betrachtung und ästhetischem Genuß in seiner Reinheit?

49 Zugänge, S. 146. Vgl. Anmerkung 30. Dies beweist einmal mehr, warum
Geiger als Anhänger des phänomenologischen Realismus sich dazu veranlaßt
sieht, Bewußtseinsanalysen im Sinne Husserls zu treiben und warum es indes
mit einer noch so weit ausholenden Bewußtseinsanalyse, wie Geiger meint,
keine Bewandtnis haben darf. Man vergleiche dazu: «Das Beispiel des
Geschmackes lehrt, daß es gar nicht am Gegenstand liegt, sondern an der
Art der Stellung zu ihm, ob ich ästhetischen Genuß habe oder nicht »
(Beiträge, S. 634).

50 Beiträge, S. 648.
61 Man vergleiche dies mit dem ähnlichen, aber weitaus schwierigeren

Problem der qualitativen Modifikation oder Neutralitätsmodfikation Husserls in
den § 38-40 der V. Logischen Untersuchung, § 109-117 der Ideen I und § 39-40
von Erfahrung und Urteil. Cf. Antonella Guaraldi: «La modificazione di
neutralità come epochè naturale», Revue internationale de Philosophie, 19 (1965),
S. 74-106. Guaraldi versucht in ihrer sehr geschickt gehaltenen Arbeit,
Husserls Neutralitätsmodifikation aus ihrem kritizistisch-kantianischen
Ursprung abzuleiten. Was die Kunst im engeren Sinne betrifft, cf. vor allem die
Ideen I (Beispiel Dürers).

62 Beiträge, S. 648.
63 Kant schreibt in der Kritik der Urtheilskraft: «Ein jeder muß eingestehen,

daß dasjenige Urtheil über Schönheit, worin sich das mindeste Interesse

84



Geiger schreibt: «Aller ästhetischer Genuß ist nun Betrachtungsgenuß:

Ob wir ästhetisch ein Gemälde, eine Landschaft, die Gestalt
eines Menschen, ein Gedicht oder eine Symphonie genießen, stets ist
eine Fernstellung von Ich und Gegenstand. Freilich darf dieser Satz

nicht umgekehrt werden: Wie wir sehen werden, braucht nicht jeder
Betrachtungsgenuß ästhetisch zu sein54.» Daraus folgt, daß für
Geiger die Unterscheidung zwischen «Naturschönem» und
«Kunstschönem» — dies bezieht sich aber ausschließlich auf das
Genußerlebnis selbst — hinfällig wird. Einen Gegensatz zur Fernstellung
bildet das Moment der Fülle, dessen Merkmale wir oben aufgezählt
haben. Im Bereiche der Ästhetik gewinnt natürlich die Fülle an
Bedeutung: «Auch das zweite Moment der ästhetischen Betrachtung,
daß sie Betrachtung der Fülle ist - hat Wirkung auf den Charakter
des Genusses. Wenn die Fernhaltung Gegenstand und Genuß deutlich
voneinander abhebt, sie weiter voneinander trennt, als es bei anderen
Genüssen der Fall ist, so bringt die Betrachtung der Fülle Gegenstand
und Genuß wieder nahe; denn die Einstellung auf die Fülle bedeutet,
daß das Einstrahlen in das Ich von der vordersten Schicht der
Gegenstandswelt ausgeht, daß der Genuß unvermittelt an seinem Gegenstand

angreift. Wenn dagegen die Betrachtung auf den Gegenstand
selbst sich richtet, auf den religiösen Inhalt eines Gedichts, auf die

Tendenz eines Dramas, so geht die Betrachtung durch die Fülle
hindurch; dasjenige, was vom Genuß aufgenommen wird, ist
vermittelt durch dasjenige, was mir den Gegenstand gibt55.» Es sind
also zwei gleichsam gegenläufig ausgerichtete «Intentionen» des

ästhetischen Genusses vorhanden: Einerseits wird der Gegenstand in
einer Entfernung gehalten, wie das etwa bei der Erkenntnistätigkeit
vorliegt; ein Kunstwerk dürfte demnach und der Sache nach nicht
durch seine «Nähe» (durch eine «äußere» Wirkung oder durch eine

mengt, sehr parteilich und kein reines Geschmacksurtheil sei. Man muß
nicht im mindesten für die Existenz der Sache eingenommen, sondern in
diesem Betracht ganz gleichgültig (das ist uninteressiert, Anm. d. Verf.) sein,

um in Sachen des Geschmacks den Richter zu spielen.» (Akad. Ausgabe,
Bd. V, S. 205) Und weiter: «Man kann sagen: daß unter allen diesen drei
Arten des Wohlgefallens (am Angenehmen, am Schönen, am Guten, Anm.
d. Verf.) das des Geschmacks am Schönen einzig und allein uninteressiertes
und freies Wohlgefallen sei; denn kein Interesse, weder das der Sinne, noch
das der Vernunft, zwingt den Beifall ab.» (op. cit., S. 210.)

61 Beiträge, S. 632.
55 Beiträge, S. 649.

85



«äußere» Betroffenheit des Ich) den Erlebenden überwältigen.
Andererseits aber bringt die Ausdrucksfülle und die Bedeutungsdichte
den Gegenstand in eine unmittelbare Ichzentriertheit. Die Fülle
wirkt entsprechend von «innen», das heißt von der dem Gegenstand
immanenten Fülle aus. Auf der Betrachtung (auf der eigentlichen
Hingabe des Ichs an den Gegenstand in der Ferne) fußt die Fülle,
die jeweils gemäß gegenständlichen Beschaffenheiten variiert. Das

erlaubt es uns, ein weiteres Kriterium des ästhetischen Genusses

besser zu verstehen : Ästhetischer Betrachtungsgenuß vollzieht sich in
der Außenkonzentration, nicht in der Innenkonzentration56.

Die Wesensbestimmung des ästhetischen Genusses lautet nun:
«Der ästhetische Genuß ist Genuß in der Betrachtung der Fülle,
nicht Genuß an der Fülle57.»

Sachliche58 Betrachtung und Aufnahme in voller Aussenkonzentra-
tion und Interesselosigkeit59 auf der einen Seite, Ichzentriertheit und

56 Geiger schreibt hierzu: «Da bei solcher vollen Innenkonzentration kein
Genießen des Gegenstandes, sondern nur ein Genießen der Stimmung
vorhanden ist, so wird diese phänomenologische Scheidung von Innenkonzentration

und Außenkonzentration für die Ästhetik des Gegenstandes wichtig:
Innenkonzentration ergibt nie echten künstlerischen Genuß, der sich auf den
speziellen Eigenheiten des Kunstwerkes aufbaut, sondern er benutzt das
Kunstwerk nur als Anregung, eigene Stimmungen genießen zu können.»
Und Geiger fügt in einer Fußnote bei: «Ich muß hier eine Anschauung
zurücknehmen, die ich im ,Bewußtsein von Gefühlen' vertreten habe:
daß Debussys Werke in Innenkonzentration genossen werden müßten:
schärfere Analyse zeigt, daß auch sie, wie alle Kunstwerke, in
Außenkonzentration genossen werden, nur in einer anderen Art von
Außenkonzentration als etwa Bachsche Fugen» (Beiträge, S. 638).

57 Beiträge, S. 647.
58 «Der ästhetische Genuß an einem Bilde etwa ist sachlich: die

Auffassung, die Betrachtung selbst enthält keine Momente, die zum Ich in
Beziehung stehen, nichts, was nicht im Aufgefaßten selbst liegt. Zunächst wird
der Gegenstand rein sachlich aufgenommen, und dann erst strahlen die
Momente in das Ich ein, werden von ihm genossen. Der Unterschied zwischen
Vertrautheitsgenuß und ästhetischem Genuß liegt also darin, daß beim
ästhetischen Genuß im Auffassen selbst keine Ichbeziehung liegt» (Beiträge,
S. 654).

59 «Hier wurde von der Interessiertheit des Genusses selbst gesprochen.
Es ist eine vollkommen andere Frage, ob im Betrachten, im Erfassen des

Gegenstandes eine Ichbeziehung, eine Interessiertheit steckt. Und hier muß
die Antwort lauten : Der ästhetische Genuß schließt jede Art von Interessiertsein

am Genußobjekt aus» (Beiträge, S. 661).

86



Tiefenwirkung60 auf der andern Seite, das sind die Momente des

Genuß-Eidos, welches allein zur Grundlage einer Gegenstandsästhetik
wird. Wir müssen deshalb unsere Betrachtung dadurch ergänzen, daß

wir kurz aufden ästhetischen Gegenstand eingehen. Daß dabei das Ich
nicht aus demBlickfeld verschwindet ist selbstverständlich (siehe oben).

Geigers Absicht besteht in der Erfassung der echten Struktur und
Seinsregion des ästhetischen Gegenstandes. «Nur jenes Erleben ist

ästhetisch, das den Werten des Kunstwerkes oder des ästhetischen

Gegenstandes seinen Ursprung verdankt61.» Das heißt, das

Gegenständliche, das durch ein unmittelbares Sich-beziehen-auf eröffnet
werden kann, erfüllt die ursprünglichste Region der Ästhetik. «Erst
in der Außenkonzentration kommt das Kunstwerk zu seinem Recht :

Wer in Außenkonzentration Kunst erlebt, für den wird jede Einzelheit

des Kunstwerkes wichtig. Nur in Außenkonzentration gibt
es überhaupt Sinn, von einem adäquaten ästhetischen Erleben zu
reden, einem Erleben, das den Werten des Kunstwerkes gerecht
wird62.» Die Außenkonzentration als die Ausklammerung des Selbst

ist jene Einstellung, die unmittelbar die dem ästhetischen Gegenstande

innewohnenden Sinn- und Seinswerte herauslesen läßt. Erst

wertadäquates Verhalten ist ein ästhetisches Verhalten. «Das Kunstwerk

ist wertvoll in sich, es ist der Träger von Wertmomenten - von
Werten der Proportion, der Wiedergabe der Natur usw. - ganz gleich,
ob jemand diese Werte aufnimmt oder nicht63. » So daß also adäquates
Erleben, in eins damit der echte ästhetische Genuß, nur «vom Standpunkt

der Wertästhetik sinnvoll»64 zu verstehen ist. Nicht was in der

Kontingenz des Alltags ein empirisches Ich angesichts eines Kunstwerkes

zu empfinden vermag oder nicht, steht hier in Frage, sondern

einzig das ästhetische Ding als solches und seinem Wesen nach65.

60 «Der Unterschied von Oberflächen- und Tiefenwirkung ist der Unterschied

von unterästhetisch und ästhetisch - die Unterschiede der Werttiefe
hegen an sich innerhalb der ästhetischen Sphäre» (Zugänge, S. 57).

61 Zugänge, S. 5.
62 Zugänge, S. 17.
63 Zugänge, S. 32.
61 Zugänge, S. 33.
65 Vgl. hierzu Geigers Aussage: «Gegeben sind keine Empfindungen, keine

Assoziationen und keine Verschmelzung — gegeben sind vielmehr Objekte:
Dargestellte Landschaften, Melodien, Menschen usw. Rein durch
Rückgang auf die das Kunstwerk als Phänomen aufbauenden Momente sind
also die Fragen der Ästhetik als Einzelwissenschaft lösbar» (Zugänge, S. 141).

87



Noch mehr aber ist zu fragen nach der Erfiillungsfunktion (vor allem
auf der Seite des Seins) des ästhetischen Gegenstandes. Wir sehen uns
hier einem Problem gegenübergestellt, das sich mit der Seinsregion
des ästhetischen Gegenstandes befaßt: Inwieweit fällt diesem Gegenstande

Sein zu und welches ist das Sein, das ihm zufällt? Es ist zu
bedenken, daß sich Geiger in seinen Zugängen zur Ästhetik von 1928

mit einer bloß aus der Phänomenologie und ihren weiterführenden

Implikationen erwachsenden Ontologie (des ästhetischen
Gegenstandes) nicht mehr zufrieden geben kann. Wir können hier auf die
Gründe dieser Wendung in Geigers Philosophie nicht eingehen.
Festgehalten sei lediglich, daß er - wie früher betont - eine Ontologie im
Anschluß an die «vorbereitende» Phänomenologie zu entwickeln
bestrebt war, sich später aber von einer schlicht auf sich beruhenden

Ontologie distanzierte. Zeltner bemerkt richtig, daß Geiger in seinen

letzten Jahren zusehends eine radikale (oder radikalisierte)
Unterscheidung zwischen ontologischer und existenzieller Einstellung
eingeführt hat. «So weist Geiger nach, daß die beiden Einstellungen in
der Praxis des Philosophierens oft genug durcheinandergeworfen
werden. Es wird z. B. nicht deutlich genug unterschieden zwischen

psychologischer — und also ontologischer - Subjektivität und existenzieller

Subjektivität. Existenzielle Argumentationen als onto-
logische mißzuverstehen ist, etwa bei der Beurteilung der stoischen

und epikureischen Philosophie, eines der größten Mißverständnisse
des Philosophiehistorikers - aber freilich geben die klassischen

Systeme selbst dazu Anlaß genug66.» Diese Wendung erfolgt indes
nicht unvorbereitet ; frühere Einsichten Geigers greifen auf diese neue
Problematik vor, so besonders die Tiefenwirkung des ästhetischen
Genusses, das heißt das In-die-Tiefe-des-Ich-eingreifen des

ästhetischen Gegenstandes67. So schreibt Geiger: «Zunächst werden wir
vom Standpunkt der Ichzentriertheit aus allem Genuß, auch dem
oberflächlichsten, eine gewisse Tiefe zusprechen müssen im Vergleich

66 Hermann Zeltner: op. cit., S. 465.
47 Zur «Existenzphilosophie» Geigers schreibt Zeltner (op. cit., S. 465):

«Wenigstens in Umrissen lassen diese letzten Aufzeichnungen eine von Geiger
intendierte ,kritische Existenzphilosophie' sichtbar werden. Ihre Kernfrage
wäre: Sind alle existenziellen Haltungen in gleicher Weise gerechtfertigt, und
was für Kriterien gibt es überhaupt für eine solche existenzielle
Rechtfertigung?»

88



etwa zu einem Wunsch, der sich mir von außen aufdrängt. Tiefe
bedeutet hier soviel wie Ichnähe, und da jeder Genuß solche
Ichnähe hat, so ist in diesem Sinn jeder Genuß tief68.» Daß es sich

hierbei schon nicht mehr um eine nur ontologische (Tief-) Schicht
des erlebenden Ich handeln kann, dürfte die folgende Aussage wohl
bestätigen: «Die autonome Tiefenwirkung (des Kunstwerkes, Anm.
d. Verf.) bewegt sich in einer andern Ebene. Sie beruht in der
besonderen existenziellen Bedeutung des Gegenstandes für das Subjekt.
Das ist das Verbindende der scheinbar so verschiedenen ästhetischen

Wirkungen: in voller Fernstellung werden gegenständliche Momente
erfaßt, sie werden vom Ich abgerückt in reiner Kontemplation»69,
wobei diese Kontemplation (oder Betrachtung, siehe oben) existen-
zielle Bedeutung zu erlangen scheint. Es ist, als ob der ästhetische

Gegenstand seine Seinsverfassung erst aufgrund der existenziellen
Tiefe des sich dem Gegenstand ganz hingebenden Ichs erhielte. Wir
berühren hier schon die Irrealität der psychischen Einstellung, von
der unten die Rede sein wird: Der Gegenstand erscheint als
ästhetischer Gegenstand nur, weil er im Ich eine ontologisch gleichsam
nicht erfaßbare, eine irreale Schicht ergreift, obwohl diese Schicht
existenziell real ist.

Geiger geht indes einen Schritt weiter, der beinahe die

Umkehrung des eben Dargelegten mit sich bringt: Dadurch, daß er die
durch das Kunstwerk erforderlich gemachte Einstellung aus dem

empirischen Sein des Ich ausschließt70, setzt er den ästhetischen

Gegenstand in eine unmittelbare Relation zum existenziellen Ich
(und, wie wir sehen werden, zur existenziellen Ich-Gemeinschaft von
schaffendem Künstler und künstlerisch Betrachtendem).

Wenn sich Geiger dahingehend äußert: «Das ästhetische Objekt
muß Subjektsbedeutung gewinnen, anrühren an die Existenz des Ich,
es muß ,erlebt', nicht nur gewußt werden. Auch im gewöhnlichen
Leben wissen wir, daß der Raum Tiefe hat, ja wir sehen es, indem
wir die Augen aufmachen, in jedem Moment. Allein die Kunst ist

68 Beiträge, S. 622.
69 Zugänge, S. 127-128.
70 Geiger erklärt: «Denn diese Einstellung, die uns (durch das Kunstwerk,

Anm. d. Verf.) aufgezwungen wird, wird nicht zu unserer realen Einstellung;
sie wird nur zu einer angenommenen, nicht aus unserem empirischen Sein
stammenden und doch unsere Existenz ergreifende Einstellung» (Zugänge,
S. 116).

7 Studia Philosophica XXVIII 89



damit nicht zufrieden: Die Tiefe des Raumes muß ,erlebt'
werden71», so ist daraus zu folgern, daß sich die Ästhetik — obwohl
auf objektiven und realen Sachverhalten72 gründend - letztlich der

ontologisch-gegenstands-regionalen Erfassung verschließt und nur
aus der psychovitalen Existenz (des Ich) heraus nachvollziehbar ist.
Daß damit die integrale Ästhetik, die wir als die alle Gedanken Geigers

latent durchziehende Intention ausgewiesen haben, nicht
ausschließlich die Sache einer bloßen èmonj/M] und der nur darauf
aufbauenden zsyyrj èç/jirjvevriXTj sein kann, ergibt sich von selbst

und wird durch Geiger dahingehend bestätigt, daß er, wie früher
schon zu ersehen war, das «Erleben» der ästhetischen Gegenstände

gegenüber dem «Sein» derselben häufiger betont. So müßte man
sich hier fragen, ob der phänomenologische Realismus Geigers in
seiner ausgereiften Gestalt nicht doch die Fixierung des Seins

beziehungsweise Nicht-Seins der subjektiven Ein-stellungen beabsichtigt.
Diese «Steigerung» des Ich in nichtalltägliche Sphären versucht

Geiger anhand des Psychovitalen zu begründen. In den Beiträgen zur
Phänomenologie des ästhetischen Genusses von 1913 ist von einer solchen

(existenziellen) Selbststeigerung noch nichts zu verspüren; jedoch
bringt er sie in seinen letzten Jahren vollauf zu Geltung. Der Begriff
des Psychovitalen ist insofern zweideutig, als ihn Geiger nicht nur
auf das Erleben, sondern auch auf den Gegenstand selbst bezieht,
so daß einmal mehr das intentionale Gefüge, die intentionale Korrelation

von Ich und Sein zum Vorschein kommt. Geiger schreibt
nämlich: «Über das bloß Sinnlich-Anschauliche hinaus gehören die
vitalen und seelischen (die psychovitalen, Anm. d. Verf.) Momente
zum Wesen der ästhetischen Gegenstände (Hervorhebung d. Verf.), ja
sie bilden den eigentlichen Kern der ästhetischen Welt. Seelisch-vitale
Momente vor allem sind es, die der Künstler herausarbeitet, wenn er
das Wesen der Gegenstände (Hervorhebung d. Verf.) darstellt73.» Man
müßte demgemäß sagen: Diese Momente sind dem ästhetischen

Gegenstand einverleibt worden - künstlerisches Schaffen besteht

71 Zugänge, S. 84.
72 Geiger sagt: «Die verschiedenen künstlerischen und ästhetischen Werte

lassen sich ihrem Wertgehalt nach in drei Gruppen ordnen, die schlagwortartig

als die formalen, die imitativen und die inhaltlich-positiven Wertmomente
bezeichnet werden sollen» {Zugänge, S. 74. Hervorhebung durch d. Verf.).

73 Zugänge, S. 103.

90



gerade in einer solchen Verkörperung, in der Verleiblichung und

Leibhaftigkeit des Psychovitalen, das heißt des Existenziellen74.

Damit gelangen wir an die Schwelle jenes Bereiches, in welchem
der Übergang vom individuell betrachteten Einzelich zur
«ästhetischen» Ichgemeinschaft stattfindet. Der Gegenstand als geschaffener
Gegenstand erhält, wie wir das schon angedeutet haben, «seelische

Existenzbedeutung» und «Wucht, mit der er das Ich affiziert»75.

Mit andern Worten fällt dem Gegenstand diese seine Seinsbedeutung
in einer vom Ich vollzogenen ästhetisch begründeten Apperzeption
zu, einer Apperzeption, die durch den schaffenden Künstler ermöglicht

wurde. Die nahe Verwandtschaft von Apperzeption und dem
Erleben der psychovitalen Momente unterstreicht Geiger mit folgendem

Satz : « So sind es zwei Prinzipien, die für das Erleben der psychovitalen

Momente der künstlerischen Auffassung wichtig sind: Die
Steigerung des Ich in Sphären, die ihm im gewöhnlichen Leben

unzugänglich sind, und die Irrealität der psychischen Haltung76.»
Heißt das nicht, daß erst die Irrealität der psychischen Haltung eine

eigenartige, nur dem ästhetischen Erleben zugehörige Möglichkeit
zur Apperzeption bietet, und daß dadurch die sowohl dem Künstler
wie auch dem Betrachter gemeinsame Welt in (phänomenologische)
Erscheinung tritt? «So müssen wir korrekterweise sagen: wir
gewinnen dieselbe Einstellung zu der Welt und den Dingen, die der
Künstler hatte. Das Verbindende zwischen dem Künstler und dem
Aufnehmenden ist die Struktur der Darstellung. Sie ist einesteils für
den Künstler Projektion seiner Einstellung bei der Schöpfung des

Kunstwerks - weil er großzügig gesehen hat, deshalb ergeben sich

gerade solche Formen der dargestellten Landschaft, solche

Vereinfachungen, solche kompositioneilen Zusammenhänge - für den

Aufnehmenden hingegen wächst aus dieser Struktur der Darstellung
der Zwang zu einer Einstellung, die derjenigen des Künstlers analog
ist77.» Die ästhetische Betrachtung beinhaltet eine Apperzeption, die

74 Spiegelberg schreibt: «Geiger's studies in the phenomenological psychology

ofesthetics were not undertakenfor their own sake. They were dominated by at least two
wider interests: one was esthetics as the study of artistic values, of which, however

Geiger gave not more than an outline; the other an understanding ofart in its significance

for human existence.» (The Phenomenological Movement, Bd. I, S. 214-215.)
75 Zugänge, S. 128.
76 Zugänge, S. 119.
77 Zugänge, S. 115. Geiger schreibt auch: «So liegen in jeder Abbildung

durch den Künstler Wertmomente, die über die bloß imitativen Werte

91



über das Kunstwerk hinaus die Intentionalität (und Bewußtseinsaktivität,

wie Husserl gesagt hätte) des Künstlers mit apperzipiert.77"

Zugleich wird im ästhetischen Gegenstand das Wesen87 des Seins

erlebt. Jenseits der ontologischen Welt wird eine neuartige Wesenswelt,

die dennoch im Gegebensein verankert ist, geschaffen und zur
Sichtbarkeit erhoben. Es wäre zu erwägen, ob es sich letztlich nicht
um eine Welt der Welt, das heißt um ein unmittelbareres Weltsein als

die wahrnehmungsmäßig allein gegebene Welt handelt. Die Irrealität
der psychischen Einstellung ermöglicht damit eine Art doppelter
Apperzeption: Einmal wird das Kunstwerk als solches apperzipiert,
doch in dieser ersten Apperzeption selbst liegt der Ursprung eines

viel weiteren apperzeptiven Wesens-Erlebnisses. So müßte man
abschließend fragen, ob nicht das Kunstwerk jene Irrealität der
psychischen Einstellung hervorruft, die eine realere Realität als die
Realität der Welt entdeckt und hervortreten läßt.

hinausgehen: Werte der künstlerischen Persönlichkeit. Der Schwerpunkt der
psychovitalen Werte, der bei der Naturschönheit in den psychovitalen
Momenten des schönen Objekts selbst lag, rückt jetzt in die künstlerische
Auffassung» {Zugänge, S. 107-108).

77a Zur Apperzeption und anologischen Apperzeption Appräsentation
des «Andern») vgl. Husserls V. Cartesianische Meditation, in: Husserliana I,
S. 121-183.

78 «Daß wir das Wesen erleben müssen und nicht nur vorfinden, begründet

nun auch den tiefsten Unterschied zwischen intellektueller undkünst-
lerischer Wahrheit. Das ,So ist es', das als Ergebnis des Intellektuellen
gegeben wird, ist der Bestreitung, der Nachprüfung und Begründung
unterworfen. Das ,So ist es' künstlerischer Wahrheit ist erlebnismäßig Evidenz,
mag, intellektuell betrachtet, der Inhalt dieser Wahrheit noch so fragwürdig
sein» {Zugänge, S. 100).

92


	Zur phänomenologischen Ästhetik Moritz Geigers

