Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: Zur phanomenologischen Asthetik Moritz Geigers
Autor: Métraux, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur phianomenologischen Asthetik Moritz Geigers

von Alexandre Métraux

Einleitung

Die nachfolgende Abhandlung ist nicht nur eine kritische Dar-
legung der phanomenologischen Asthetik Moritz Geigers, sondern ver-
sucht auch, eine gebithrende Wiirdigung derselben zu geben. Dabei
mubBten wir einzelne geschichtlich bedingte Hindernisse iberwinden,
um tber das Denken Geigers erst einmal eine klare Sicht zu erlangen
— Einmal ist die von Geiger in der Geschichte der phinomenolo-
gischen Bewegung gespielte Rolle bei weitem nicht ausgemacht.
Grundsitzliche Divergenzen trennen ihn von Husserl und von der
nachhusserlschen Phénomenologie. DaBl Moritz Geiger aber mit
Alexander Pfiander maBgeblich am Aufbau der — wie immer zu be-
stimmenden — Phanomenologie beteiligt war, diirfte eine unbestrit-
tene, obzwar noch ungeniigend anerkannte Tatsache sein. Man
wird Geiger wohl zu den Vertretern der frithen Phinomenologie
rechnen kénnen, das heiB3t zu jenen Forschern, die sich vor allem auf
Husserl Logische Untersuchungen berufen haben. Das soll aber nicht
bedeuten, daB Geiger keine tiber die Logischen Untersuchungen hinaus-
gehenden Schritte getan hétte. So ist es zum Beispiel bezeichnend,
daB er, wihrend Husserl nach dem Erscheinen der Logischen Unter-
suchungen, und noch mehr nach der 1907 gehaltenen Dingvorlesung® an
die Ausarbeitung einer eigentlichen Einfithrung in die Phinomeno-
logie (die spateren. Ideen I) herantrat und selbst mit der phianomeno-
logischen «Praxis» eher Zuriickhaltung iibte, bereits den Ergebnis-
reichtum der Logischen Untersuchungen fir die Psychologie und Asthetik
fruchtbar machte. Zudem ist Geiger unter anderem von der Husserl-
schule nicht nur wegen seiner Methode, sondern auch und vorwie-

1 Vgl. hierzu Walter Biemels Einleitung zu Edmund Husserls Die Idee der
Phéinomenologie (Hua. II), S. VII-XI; Biemel vertritt zurecht die Meinung,
daB Husserl bereits 1907 die Wendung zum sogenannten transzendentalen
Idealismus vollzogen habe, und nicht, wie von anderer Seite oft behaup-
tet, erst 1913.

68



gend wegen des positiven Inhalts seiner phdnomenologischen Schrif-
ten kritisiert worden. Husser]l will die Phinomenologie als aus-
schlieBliche Wissenschaft und Philosophie wissen; bei Geiger hin-
gegen liegt der Sachverhalt etwas anders: er akzeptiert neben der
Phinomenologie (der hauptsichlich methodische Aufgaben zufallen)
sowohl die exakten Wissenschaften, die Metaphysik, als auch die
Existenzphilosophie. Freilich kann er nicht umhin, sie alle einer ein-
gehenden und seriosen Kritik zu unterziehen.

— Zum andern ist die seit Jahren intensiv betriebene Phéinomenologie-
forschung in eine zwar verstindliche und sehr ertragreiche, aber letzt-
lich nicht zu rechtfertigende Einseitigkeit zu Gunsten Husserls ver-
fallen und aus unerkldrlichen Griinden an Geiger (und andern)
vorbeigegangen. Uberschaut man die Sekundéirliteratur, wird man
mit Unbehangen feststellen miissen, daBl im deutschsprachigen Gebiet
seit Kriegsende — soweit wir das iiberhaupt sehen konnten — nur eine
ausschlieBlich Geiger gewidmete Arbeit erschienen ist?; im angel-
siachsischen Sprachbereich hat sich besonders Herbert Spiegelberg?
um ihn verdient gemacht. Dieser Umstand nun zwingt uns gleichsam,
bei einem Nullpunkt anzufangen; als Folge davon ergibt sich, dal wir
unter keinen Umstinden einen Gesamtiiberblick iiber Geigers Philo-
sophieren werden vermitteln kénnen. Aus diesem Grunde haben wir
uns auf seine Schriften zur Asthetik beschrankt.

Geigers methodologische Erorterungen

Vorerst seien indes die Grundlagen der Geigerschen Phanomeno-
logie ins richtige Licht geriickt. Geiger selbst hat das Forschungs-
gebiet der Phinomenologie willentlich auf die Psychologie und
Asthetik reduzierts. DaB unter Husserlschem Gesichtspunkt etwa in

2 Hermann Zeltner: «Moritz Geiger zum Gedidchtnis», Zeitschrift fiir
philosophische Forschung, 14 (1960), S.452-466.

8 Herbert Spiegelbergs Vorwort zu Geigers « An Introduction to existen-
tial philosophy», Philosophy and Phenomenological Research, 3 (1943), S. 255-
278. Ders.: The Phenomenological Movement, The Hague, 1960, 2 Bde. Siche
besonders Band I, S. 206-218.

* Den Umstianden entsprechend werden wir Geiger so viel als moglich
selbst sprechen lassen, um damit — und sei es auch nur sehr unzulanglich -
eine Vorstellung von Geigers Argumentation und Stil zu geben.

5 Spiegelberg schreibt: « The concrete studies to which Geiger himself applied the
term ,phenomenological® were the fields of esthetics and psychology.» The Pheno-
menological Movement+, Bd. 1, S. 212.

69



diesem Vorgehen Willkiir geherrscht hat, sei hier zugegeben; eine
derartige Beschrinkung aber darf noch nicht als negatives Kriterium
gewertet werden. Es ist durchaus legitim, sich mit einer phinomeno-
logischen Psychologie und Asthetik zu begniigen, ohne damit der
Konzeption der Phanomenologie als solcher untreu zu sein.

Geigers frithe Schriften iiber die Gefiihle, das UnbewuBte oder
iiber den #sthetischen GenuB sind von echt phinomenologischer
Gewissenhaftigkeit getragen®; anders verhilt es sich wohl mit seinen
1928 erschienenen Jugdngen zur Asthetik, die einerseits das Existen-
zielle, andererseits das Metaphysische in den Geltungsbereich der
Asthetik miteinbezogen haben?. Aus der Sicht Geigers ist die Mit-
beriicksichtigung « phianomenologiefremder» Elemente durchaus be-
rechtigt, stellte er doch 1913 schon fest: «(...) es (das Wesen des
asthetischen Genusses, Anm. d. Verf.) 148t sich so wenig erschépfen,
wie das Wesen irgendeiner anderen letzten phinomenologischen
Tatsache®. »

Ein Hauptmerkmal seiner Phinomenologie ist, daB3 er sich (mit
Pfander zusammen) auf den Boden der Gegenstandsphinomenologie, im
Unterschied zu Husserls Akiphdnomenologie, gestellt hat®. Zeltner
schreibt: «Aber auch die Deskription ist als solche noch nicht
Philosophie. Philosophie muB stets weiterfragen nach der Realitit
des Beschriebenen. Und damit gerit sie an einen Kreuzweg: von dem
gemeinsamen Ausgangspunkt der Selbstgegebenheit aus 148t sich zu

¢ Moritz Geiger: Bemerkungen zur Psychologie der Gefiihlselemente und Gefiihls-
verbindungen. Inauguraldissertation, 1904. Ders.: «Uber das Wesen und die
Bedeutung der Einfiithlung», Bericht iber den IV. Kongrefl fiir experimentelle
Psychologie, 1911, S. 1-45. Ders.: «Zum Problem der Stimmungseinfiithlung»,
Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, 6 (1911), S. 1-42. Ders.:
«Das BewuBtsein von Gefithleny, Miinchener Philosophische Abhandlungen, 1911,
S. 125-162. Ders.: «Beitrige zur Phianomenologie des #sthetischen Ge-
nusses», jahrbuch fiir Philosophie und phéinomenologische Forschung, 1 (1913),
S. 567684, (abgekiirzt: Beitrdge). Ders.: «Das UnbewuBte und die Psy-
chische Realitdt», Jahrbuch fiir Philosophie und phinomenologische Forschung, 4
(1921), S. 1-138.

7 Moritz Geiger: Jugdnge zur Asthetik, Leipzig, 1928 (abgekiirzt: Jugdnge).

8 Beitrdge, S. 665.

® Es ist hier nicht der Ort, um die Berechtigung einer solchen Aufteilung
der Phianomenologie auf ihre Giiltigkeit hin zu diskutieren. Geschichtlich
gesehen mag sie gegolten haben; ob sie allgemein gilt, das heiBt ob eine wirk-
liche letztbegriindete Phanomenologie sie iibernehmen kann, miite unter-
sucht werden.

70



verschiedenen Folgerungen iiber die Realitat gelangen. Husserls
weiterer Weg war der des BewuBtseinsidealismus, fiir den alle
Gegebenheit nur Gegebenheit fiir ein Subjekt ist und schlieBlich als
eine Setzung des BewuBtseins angesehen wird. Der «Miinchener
Kreis» dagegen, zu dem auch Geiger sich zidhlte, hielt fest an einer
«realistischen Auffassung der Welt», an dem Realismus der «un-
mittelbaren Einstellung». Dieser Begriff der unmittelbaren Einstel-
lung wurde fiir Geiger zum Zentralbegriff seiner weiteren metho-
dischen Uberlegungen®.»

Die Phanomenologie soll also vorerst das Wesen eines Sachverhaltes
intuitiv beschreiben oder, wie Husserl gesagt hitte, zu selbstgebender
Anschauung bringen. Auf dem Gebiete der Asthetik nun schlieBt sie
sowohl die deduktive Asthetik (etwa der deutschen Idealisten) wie
auch die induktive (Fechners, zum Beispiel) eindeutig aus: «So be-
deutet es keineswegs eine Parteinahme fiir irgendwelche ,deduzie-
rende’ oder ,spekulative’ Asthetik, wenn man die Feststellung des
Wesens des #sthetischen Genusses auf intuitivem Wege ablehnt; es
bedeutet, daB man der Anschauung ist, daB weder eine Asthetik von
,oben‘ noch eine Asthetik von ,unten‘ zum Ziele fithren kann. Nur
wenn wir wissen wollten, was steckt in dem Gesamterlebnis des
asthetischen Genusses alles darin an zufilligen Einzelerlebnissen, an
Vorstellungs- und Gefithlsmomenten, an Gedanken und Erinnerun-
gen, wie sie sich gerade im BewuBtsein eines Einzelnen zusammen-
finden, ware der induktive Weg der einzig gangbare. Aber uns soll —
das war unsere Problemstellung — nicht die Fiille zufalliger indivi-
dueller Erlebnisse interessieren, die in dem &sthetischen GenuB3 zu-
sammen vorkommen. Wir wollen vielmehr wissen, ob es einen eigen-
artigen Erlebnisbestandteil gibt — oder vielmehr mehrere — der fiir
den asthetischen Genul3 charakteristisch ist. Wir fragen nach Wesens-
bestandteilen des dsthetischen Genusses, wir wollen Phinomenologie
des dsthetischen Genusses treiben, nicht induktive Psychologie — und
deshalb kann uns die Asthetik von unten nicht von Nutzen sein'l.»

Weitere Kennzeichen seiner phinomenologischen Arbeitsweise gibt
Geiger in den Jugdngen zur Asthetik: «Ein erstes Merkmal phino-
menologischer Methode war, daB sie bei dem Phinomen stehen bleibt,

10 Hermann Zeltner: op. cit., S. 455-456. Zeltner hat in seinem Aufsatz
die enge Verwandtschaft von Philosophie und Methode bei Geiger hervor-
gehoben.

11 Beitrdge, S. 572.

71



daB es ihr um die Untersuchung der Phinomene zu tun ist. Ein zwei-
tes Merkmal besteht darin, daB sie diese Phinomene nicht in ihrer
zufilligen und individuellen Bedingtheit, sondern in ihren Wesens-
momenten zu erfassen strebt. Das dritte: daB dieses Wesen weder
durch Deduktion noch durch Induktion, sondern durch Intuition
erfaBt werden soll'2.» Es wird sich bei der Geigerschen Phianomeno-
logie also lediglich um eine eidetische handeln, deren Grundlagen'?
von Husserl in den Logischen Untersuchungen ausgearbeitet worden sind;
dazu kommt aber noch, daB das beschriebene Wesen in Ansehung
seiner wie immer auch beschaffenen Realitit betrachtet werden mul — was
eine Aufgabe ist, die nicht mehr zur eidetischen Intuition allein
gehort!4,

Phinomenologie des Genusses, in eins damit des Z#sthetischen
Genusses — dieser Titel soll dementsprechend besagen: exakte Be-
schreibung und Herausstellung des erlebten und erlebenden Genuf3-
erlebnisses!s. Die Tragweite eines solchen Unterfangens bleibt freilich

12 Qugdnge, S. 145-146. Vermerkt sei, daB Geiger den Begriff der Intuition
hier nicht im Sinne Bergsons, sondern in demjenigen Husserls gebraucht.
Husserls schreibt in den Ideen I: «Am Prinzip aller Prinzipien: daB jede
originir gebende Anschauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daB3
alles, was sich uns in der ,Intuition‘ originar, (sozusagen in seiner leibhaften
Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber
auch nur in den Schranken, in denen es sich da gibt, kann uns keine erdenk-
liche Theorie irre machen.» Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomeno-
logie und phinomenologischen Philosophie, Erstes Buch, (Hua III), Den Haag,
1950, S. 52.

13 Diese betreffen vorwiegend die eidetische Variation, das hei3t jenes Ver-
fahren, in welchem ein Sachverhalt frei variiert wird, bis das Invariante als
solches feststeht.

14 Der Geigersche Weg (der Zugang seiner Phinomenologie) fiihrt folglich
iiber diese verschiedenen Stufen: Der Gegenstand wird intuiert — sein Eidos
stellt sich heraus, es ist unmittelbar ablesbar — das untersuchende Subjekt
halt sich in unmittelbarer Einstellung zum Gegenstand — der Gegenstand
wird auf sein Sein hin untersucht (Ontologie und phinomenologischer
Realismus) — das Sein des Gegenstandes wird erfaBt in ideal vermeinter Un-
abhingigkeit vom Subjekt.

15 Vgl. dazu Geiger: «Vor allem soll uns im gesamten Tatbestand des
GenieBens interessieren, wie das erlebende Ich im eigenen Erleben zu dem
GenuBerleben steht» (Beitrdge, S. 604). Und weiter: «Es ist damit behauptet,
daB der GenuB ein Erlebnis ist, das nicht einfach da ist, sondern das als ein
Erleben des Ich, nicht als ein bloB vom Ich Erlebtes aufgefaBt wird» (Bei-
trage, S. 613).

72



an weitere Allgemeinheiten gebunden, die wir vorerst ausweisen
miissen. So ist an erster Stelle zu erwidhnen, daB als Grundeigenschaft
jedes phanomenologisch geltenden GenufBerlebens beurteilt werden
muB: «Wie wir schon sahen, gehoért das GenieBen zu denjenigen
Erlebnissen, in denen ein Ich sich auf einen Gegenstand richtet wie
im Streben, wie im Sichfreuen iiber etwas, wie im Sichidrgern tiber
etwas. In diesem Gerichtetsein auf ein Objekt liegt schon eine Be-
wegung auf den Gegenstand hin, wie sie allen diesen Funktionen, ver-
moge ihrer Gegenstandsrichtung zukommt!®.» Deutlicher kann der
intentionale Charakter des Genusses nicht hervorgehoben werden. Es
handelt sich also auch in der Phinomenologie Geigers — wie in der
Husserls — um die Analyse der intentionalen Aktel”. Man miiB3te
richtigerweise hier hervorheben, daB3 die Intentionalitit als solche die
in der Philosophiegeschichte unablissig auftretende Subjekt-Objekt-
Spaltung aufhebt und in ein Korrelationsgefiige mnoetisches Ich -
noematischer Gegenstand verwandelt, so daB nun notgemiB das
«Subjekt» nicht ohne intentionales « Objekt» vorhanden sein kann.
Nach diesem ersten Schritt hat sich dann Geiger — wie oben gezeigt —
fiir die Gegenstandsseite entschlossen. Aber gerade diese Gegenstands-
phinomenologie ist es, die etliche Schwierigkeiten bereitet.

Geiger schreibt: «So miiBte eine ausgefithrte Gegenstandsasthetik
der vollstindigen Gliederung des asthetischen Genusses vorausgehen;
und von dieser Seite des asthetischen Gegenstandes aus betrachtet,
wére es sinnlos, eine Phianomenologie des dsthetischen Genusses vor
der Phinomenologie des asthetischen Gegenstandes treiben zu wol-
len'®.» An anderer Stelle scheint Geiger jedoch eine gegenteilige
Meinung zu vertreten: «DaB wir in unseren Betrachtungen vom
asthetischen GenuB und nicht vom &sthetischen Gegenstand aus-

18 Beitrage, S. 604.

17 Geiger schreibt: «Erst die Beziechung des Ich auf den Gegenstand
schafft den GenuB» (Beitrdge, S. 614). Was soviel heiBit, als daB eine Phano-
menologie des #sthetischen Genusses nichts anderes sein kann als die Be-
schreibung dieser erlebten Intentionalitit, in welcher sich das erlebende Ich
auf den genuBerzeugenden Gegenstand richtet.

18 Beitrige, S. 568. Man vergleiche dies mit dem folgenden Zitat: «Die
Gefiihlserlebnisse, die subjektiven Erlebnisse also, die etwa den Genul3 an
einem lyrischen Gedicht ausmachen, dies Vielerlei von Stimmungen, Er-
regungen, Einfiihlungserlebnissen 148t sich nur aus den objektiven Grund-
lagen verstehen, die sich in dem lyrischen Gedichte selbst, seinem Ablauf,
seinen gegenstandlichen Qualititen, seinen Werten finden» (Beitrdge, S. 568).

6 Studia Philosophica XXVIII 73



gehen, ist bedeutungsvoll fiir unsere Untersuchung. Denn, was man
gemeinhin unter dem dsthetischen Gegenstand versteht, ist enger als
der Umkreis der Gegenstiande, die asthetisch genossen werden kénnen.
Der isthetische Gegenstand ist fiir die Asthetik meist der schone
Gegenstand, der Gegenstand, in dem sich asthetische Werte ver-
korpernl®.» In den Zugdngen zur Asthetik wiederum findet sich eine
Aussage, die den erstzitierten Gedanken zu unterstiitzen scheint:
«Innerhalb der Asthetik als Einzelwissenschaft hingegen, wo es sich
um die Struktur der &sthetischen und kiinstlerischen Gegenstinde
und ihre Wertbestimmtheit handelt, kann nur die Analyse der
Objekte selbst zum Ziele fithren. Die phinomenologische Asthetik
steht hier ganz auf dem Boden jenes Objektivismus, den Dessoir vor
einem Jahrzehnt fiir die Asthetik hervorgehoben (. . .) hat20.»

Halten wir fest: Noematische Phinomenologie kann nicht betrieben
werden ohne Beriicksichtigung der noetischen Seite; mehr noch, die
noematische Phinomenologie kann gar nicht eréffnet werden, bevor
das BewuBtsein als solches nicht vollauf erfaBt ist. Mit andern Worten,
es gilt, die wummitielbare FEinstellung erst auszuarbeiten, damit das
Noematische als solches zur Selbstgegebenheit erhoben werden kann?!.
Evident ist hingegen auch, daBl das Noetische allein nicht ohne das
Noematische auskommt. Hier zeigt es sich, warum Geiger gegen die
Erlebnispsychologie (und in diesem Sinne auch gegen eine einseitige
Erlebnisphinomenologie) der damaligen Zeit polemisiert hat. Einmal
setzt die Erlebnispsychologie Erlebnisgehalt und Gegenstand gleich??;
zum andern vernachlissigt sie die Fundierungsverhiltnisse und Seins-
regionen des Erlebens und des erlebten Gegenstandes. Geiger ver-
sucht seinerseits, die beiden von der Erlebnispsychologie verkannten
Sachverhalte zu kliren.

19 Beitrdge, S. 630.

20 2uginge, S. 142-143.

21 Zur noetischen Seite wire zu bemerken: «Uns interessieren vor allem
diejenigen Anschauungen, die in dem im BewuBtsein unmittelbar Gege-
benen, nicht in irgendwelchen erklirenden Momenten des Ritsels Lésung
suchen. Es sind drei verschiedene Stellen im BewuBtseinsleben, die fiir solche
Abgrenzung in Betracht kommen koénnen: das Erleben selbst in seiner Sub-
jektivitat; ferner die Gegenstinde, die in solchem Erleben gegeben sind; und
endlich, die Art der Beziehung des Ich auf die Gegenstinde» (Beitrige, S.578).

22 Es wire lehrreich, die Erlebnispsychologie in die Nahe des Empirismus
zu setzen; man wiirde dann die unausgewiesenen Voraussetzungen dieser
Denkrichtungen besser verstehen kénnen.

74



So meinen wir nun: Geigers Aktphinomenologie untersucht die
Strukturen des intentionalen BewuBtseinslebens bis ins letzte; die
Gegenstandsphinomenologie hingegen 16st die Identitit von Erleb-
nisgehalt und Gegenstand auf, um des Gegenstindlichen als solchen
in unmittelbarer Einstellung habhaft zu werden und um es als ein
zu einer Seinsregion Zugehdériges zu verstehen.

Wie aus den Zitaten herausgelesen werden kann, trennt Geiger die
Phinomenologie des asthetischen Genusses von der phinomenolo-
gischen Asthetik; jener obliegt es, die unmittelbare Einstellung zum
asthetischen Gegenstande zur Evidenz zu bringen; die Phinomeno-
logie des dsthetischen Gegenstandes jedoch analysiert, aufgrund jener
ersten Vorbereitungen, die Seinsregion der Asthetik.

Fassen wir das bisherige zusammen: Wenn Geiger die allgemeine
Asthetik in zwei genau umrissene Bereiche aufteilt, so verfolgt er
damit zweierlei. Auf der Subjektseite soll Klarheit geschaffen werden
tiber das Wesen des Genusses iiberhaupt, und dann des dsthetischen
Genusses — im Unterschied etwa zu andern Erlebnisweisen des Ich.
Andererseits dient die Aktphinomenologie als Ausgangspunkt einer
viel wesentlicheren Gegenstandsphinomenologie der Asthetik.

Geigers Vorhaben erschopft sich nun aber nicht mit diesen formalen
Erwigungen. So schreibt er: « Die phdnomenologische Analyse hat so
die Grundlage zu bilden fiir die kausale Psychologie und Biologie des
Genusses — die einfache oberflichliche Annahme, daB jeder schon
wisse, was Genuf3 sei, und dal man mit der Kausalerklirung be-
ginnen diirfe, kann nur zu Irrtiimern AnlaB geben?3.» Dieses Pro-
gramm folgt ausdriicklich einer Grundeinsicht der Phianomenologie:
Jede Wissenschaft, und sei sie Biologie oder Physiologie, beginnt
notwendigermaBen mit einem phidnomenalen Sachverhalt, und nicht
mit einer beliebigen Theorie oder mit einem blinden Glauben an die
empirischen Tatsichlichkeiten. Erst die reflexive Ausweisung des
Phinomens eréffnet den Zugang zur Wissenschaft als solcher®:.

Daneben sucht Geiger ein anderes Ergebnis zu erreichen. «In
dieser Tatsache, daB #sthetischer GenuB und GenuB an Schénem
keine identische Begriffe sind, zeigt sich wiederum, wie wenig es

3 Beitrdge, S. 628.

2 Man sicht hier, wie fruchtbar die Phinomenologie auf die Methoden-
probleme wirken kann. Vgl. hierzu Roman Ingarden: Uber die Stellung der
Erkenntnistheorie im System der Philosophie, Habilitationsvortrag. Halle (Saale),
1928,

75



angingig ist, die Asthetik auf den #sthetischen GenuB griinden zu
wollen?5.» Hier stoBen wir auf das duBerst schwierige — und bis anhin
ungeliste — Problem des Wertes, zumal des dsthetischen (Schénheits-)
Wertes. «Es kann keinem Zweifel unterliegen, was fiir die Asthetik
als autonomer Wissenschaft dasjenige Moment ist, das ihr Gebiet
gegeniber andern Gebieten umreillt: Es ist das Moment des dsthe-
tischen Wertes?%.» Dal} unter solchen Voraussetzungen eine Phino-
menologie des Wertgefiihls, bezichungsweise des WertbewuBtseins
eine Vorarbeit fiir eine sich daran ankniipfende Wertphidnomenologie
und Wertontologie zu leisten hitte, diirfte ganz im Sinne Geigers
liegen?7.

In Geigers Schriften zur Asthetik — sofern man sie herme-
neutisch niichtern aufzunehmen weill — zeichnet sich ein groBartiger
Entwurf ab, nidmlich der einer integralen Asthetik. Notwendig muf
diese — wie gezeigt — in der phidnomenologisch einwandfrei durch-
gefithrten Analyse des asthetischen GenuBerlebnisses ihren Ausgang
nehmen; danach werden einerseits die Theorie (kausale Psychologie
und Biologie) des dsthetischen Genusses, andererseits eine Gegen-
standsasthetik, eine Wertasthetik und metaphysische (ontologische)
Asthetik iiberhaupt ins Auge gefaBt. Die integrale Asthetik miiBte im
Sinne Geigers in einer in sich geschlossenen und widerspruchslos ver-
laufenden Synthesis dieser verschiedenen Fundierungsgegebenheiten
bestehen?28.

Von der Phéinomenologie des dsthetischen Genusses
zur existenziellen Asthetik

Wir werden in diesem zweiten Teile der Arbeit versuchen, das
Wesen des asthetischen Genusses, beziehungsweise des dsthetischen
Gegenstandes im Sinne Geigers zu verdeutlichen. Da3 wir dabei auf

25 Beitrdge, S. 631.

2 Zuginge, S. 138.

27 Geiger schreibt zur Veranschaulichung: «Asthetischer Wert und Un-
wert irgendeiner Modifikation aber kommt den Gegenstinden nicht zu,
insoweit sie reale Gegenstande sind, sondern nur insoweit sie als Phinomene
gegeben sind. Er haftet an den anschaulichen Ténen einer Symphonie — den
Tonen als Phinomenen — nicht daran, daB sie auf Luftschwingungen be-
ruhen» (Jugdinge, S. 139).

28 Ahnlich weitreichende Entwiirfe einer integralen Asthetik stammen
von Roman Ingarden (seine verschiedenen Schriften zur Kunst) und von
Mikel Dufrenne: Phénoménologie de [’expérience esthétique, Paris, 1953.

76



die Besprechung mancher Erlauterungen und Detailanalysen ver-
zichten missen, ergibt sich aus unserer Aufgabenstellung, zu der wir
uns anfangs entschlossen haben.

Entscheidend fiir die Phinomenologie des dsthetischen Genusses
ist: «Der ésthetische GenuB ist nur ein spezieller Fall des allgemeinen
GenuBphinomens. Alle die Momente, die das Wesen des Genusses
iiberhaupt ausmachen, miissen sich auch beim &sthetischen GenuB
wiederfinden. So ist der gegebene Ausgangspunkt der Erforschung
des dsthetischen Genusses die Untersuchung des GenuBphinomens,
die Frage, was allem Genuf3 gemeinsam ist — ganz gleich, ob es sich
um SpielgenuB oder SinnengenuB, um ErholungsgenuB oder &sthe-
tischen Genul3 handelt??.»

Es ist das Verdienst Geigers, in seinen Darlegungen einen durchaus
neuen und einfallsreichen Weg eingeschlagen zu haben: er vollzieht
hier namlich eine Art phanomenologischer Reduktion (die mit jener
Husserls wohl keine groBe Verwandtschaft aufweist®?), in der Ab-

29 Beitrdge, S. 585. Man beachte auch das Folgende: «Hat sich die #sthe-
tische Forschung zu ihrem groBten Teile den Weg zur Erkenntnis des 4sthe-
tischen Genusses schon dadurch versperrt, daB3 sie den asthetischen Genuf3
nicht trennte von den mannigfachen Gefiihlen, die mit ihm verflochten das
asthetische Erleben ausmachen, so ist noch verhangnisvoller ein weiteres
Moment geworden: Man hat fast ausnahmslos asthetisches Gefallen und
dsthetischen Genul3 gleichgesetzt — oder vielmehr man hat den Unterschied
beider Tatbestinde in der Regel gar nicht bemerkt» (Beitrdge, S. 573).

30 Obwohl es sich im Falle des asthetischen Genusses um eine Reduktion
auf Seiten des Erlebnisstromes handelt, ist diese AuBBer-Aktion-Setzung nicht
mit der Husserlschen énoy# zu identifizieren. Geiger vollzieht gleichsam eine
Reduktion jenseits der methodischen Implikationen, die bei Husserl un-
unterbrochen im Vordergrund stehen; es wire geeignet, hier, bei Geiger, von
einer «systemfreien» Reduktion zu sprechen. Von dieser Ausgangslage aus
lieBe sich nun eine echte phinomenologische Reduktion bei Geiger konzi-
pieren. Husserls éroy+# erklart sich ganz von der Akiphinomenologie her; der
Weg der (cartesianischen) Reduktion geht von der Ausschaltung (nicht
Vernichtung) der Generalthesis (vgl. Ideen I) aus und fithrt zum phédnomeno-
logischen Residuum, zum reinen BewuBtsein als solchem. Bei Geiger hin-
gegen wird die énoy# auf dem Boden der Gegenstandsphinomenologie unter-
nommen. Das heilt, in unmittelbarer Einstellung (die zwar eidetisch intuiert,
aber phanomenologisch nicht konstituiert wird) geben sich die Sachen als
das, was sie sind, nimlich vorab als Differenzen. Geiger schreibt: «Die
Differenzen zu sehen, ist die Leidenschaft der Phinomenologie.» — «Der
Phinomenologie gilt alles Gegebene als gleichberechtigt, sei es nun sinnlich
gegeben oder nicht.» — «Fiir die Phinomenologie existiert kein Gegensatz
zwischen ,Wesenheit® und ,Gegebensein® (...) die Phinomenologie (ist,

77



sicht, das GenuBerlebnis von allen genuBfremden Momenten (Lust,
Freude usw.) zu reinigen. Mit andern Worten, es wird das GenuB-
phidnomen — das sich im konkreten Falle des dsthetischen Genusses
zum Beispiel mit Wertmomenten verbindet (siche oben) — nur als
eben dieses reine GenuBphidnomen betrachtet und in aller phéno-
menologischen Reinheit beschrieben, bezichungsweise auf dessen
Realitit hin ausgefragt. Damit kann Geiger eine oft filschlicherweise
vermeinte Verschmelzung von Lust und Genuf}, von Freude und
GenuB usw. zuriickweisen. Andererseits hebt man als Vertreter dieser
Anschauung die Momente, die in verschiedenem MalBe und in ver-
schiedener Weise an den einzelnen unterschiedlichen Geniissen be-
teiligt sind, hervor.

Anm. d. Verf.) der Uberzeugung, daB das Wesen ebensogut gegeben sei wie
die unmittelbare Konkretion.» — «Es gilt die bedeutsameren Wesensmomente
aus dem Phinomen herauszuschauen und dadurch ein in der Sache selbst
liegendes System weniger aufzubauen als herauszufinden.» (entnommen aus
Moritz Geiger: «Alexander Pfanders methodische Stellung», Neue Miinchener
Philosophische Abhandlungen, 1933, S. 3 ff. — Zu diesem Aufsatz sei bemerkt, daf3
Geiger darin (abgesehen von der Wiirdigung Pfinders) seine eigenen An-
schauungen sehr subtil und gewandt zur Darstellung bringt. Waihrend
Husserl nun — wie leicht zu zeigen wire — die Reduktion versteht als Aus-
klammerung natiirlicher BewuBtseinssetzungen (und damit der natiirlichen
Apperzeptionen), um damit zum BewuBtsein und dessen Setzungsstrukturen
zu gelangen, siecht Geiger nicht etwa in der BewuBtseinsreinigung den Sinn
einer moglichen émoy+, sondern ausschlieSlich in der Herausschauung und
Herausfindung der Dingstrukturen, die im Gegenstand, im Gegebensein vor-
handen sind. Es handelt sich bei Geiger also um eine Gegenstandsreduktion.
Diese Tatsache scheint die von Geiger durchgehaltene Unterscheidung zwi-
schen «aufbauen» und «herausfinden» zu untermauern: mit «aufbauen»
meint er die Konstitution Husserls — mit «herausfinden» hingegen das unmit-
telbare Zukommenlassen des Gegebenen, betrachtet in unmittelbarer Ein-
stellung — und mag hierbei das BewuBtsein beschaffen sein wie es wolle!
Mit andern Worten: in bloBer unmittelbarer Einstellung reduzieren sich die
Sachen selbst — sie differenzieren sich. In diesem Sinne ist der Satz Geigers zu
verstehen: «Die Phinomenologie ist zunichst reine Deskription. Das zeigt
sich auch darin, daB sie in ithrer Grundstellung am Problem der Realitit un-
interessiert ist. Nur das Was der Phinomene, ihre Phinomenalitat ist ihr
von Wichtigkeit. (. ..) Bei dieser Auffassung der Phinomenologie ist dem-
gemaB noch keine ausdriickliche émoy# gegeniiber der Realitat vonnéten;
wo die Frage nach der Realitit (wie bei Husserl, Anm. d. Verf.) nicht gestellt
wird, bedarf es auch keiner besonderen Einklammerung» (Alexander Pfinders
methodische Stellung, S. 12). Wenn aber die Realitit in Frage steht, wird die
Reduktion anders gestaltet werden miissen als dies bei Husserl der Fall ist.

78



Vorwegnehmend sei gesagt, daB der dsthetische GenuBB seinem
Wesen nach in Abhebung zu den anderen éberhaupt mioglichen Ge-
niissen — tiberhaupt moglich, da sie unter dem Eidos ,Genuf itberhaupt’
stehen — eine eidetische Modifikation derselben ausdriickt, das heiBt,
daB gewisse Wesensmomente im asthetischen Genuf starker hervor-
ragen als in anderen Geniissen.

a) Lust und Genuff: Dal3 Lust und Genuf3 nicht unter gemeinsamer
Wesensgesetzlichkeit stehen, beweist schon das Faktum, daB3 es im
Unterschied zur Lust kein Gegenstiick des Genusses gibt, wie Geiger
richtig unterstreicht. Jedoch schreibt er: «(...) — in allem Genuf3
wird eine lustvolle Affiziertheit des Ich erlebt3L. » Das besagt, daB die
lustvolle Affiziertheit des Ich eine Begleiterscheinung des GenuB-
phidnomens zu sein scheint, insofern als das Ich durch Affektion
gleichsam auf den zu genieBenden Gegenstand hin gerichtet werden
muBl. Man wird sich aber fragen miissen, welchen Lustbegriff Geiger
verwendet. Mit ,Lust® sagt Geiger nichts tber ihre positiven oder
negativen Qualititen aus®®. Er schreibt: «DaB jeglicher Genuf3 zu
den Lusterlebnissen gehort — soweit werden wir den herrschenden
psychologischen Anschauungen zustimmen koénnen, wenn nur der
Ausdruck ,Lust’ weit genug genommen wird. Die Zustimmung
schwindet aber sofort wieder, wenn sie mit der Angabe ,Genuf} sei
Lusterlebnis® die Analyse des Genusses erschopft glauben, wenn sie
als einziges Merkmal des Genusses angeben, daB3 er Lustgefiihl sei®3.»

In diese gedankliche Richtung weist auch der von Geiger unter-
nommene Versuch, das Verhiltnis von GenuB und Kérperempfin-
dung zu verstehen®%. «DaB der GenuB nicht GenufBl an Korper-
empfindungen sein kann, folgt aus allem, was wir bisher fanden: Der
GenuB an einer Farbe, an einer Statue ist GenuB an dieser Farbe, an
dieser Statue und nicht GenuB an Koérperempfindungen3®.» Mit
andern Worten entspringt der GenuB an einem Bilde — oder an

31 Beitrdge, S. 617.

82 Ein Beispiel mit positivem beziehungsweise negativem Lustcharakter
wire das folgende: Ein Ich kann ohne weiteres eine untergehende Sonne
genieBen, obwohl das grelle Licht blendende Schmerzen, also Unlust hervor-
ruft. Aber es ist gerade von einem solchen lust- oder unlustvollen GenieBen
bei Geiger nicht die Rede.

33 Beitrdge, S. 585.

84 Vgl. Beitrdge, S. 674-684.

35 Beitrdge, S. 675.

79



Sichtbarem iiberhaupt —, nicht aus leiblichen Empfindungen (Be-
wegung und Ruhe der Augen, Gefiihl des Hellen oder Diistern usw.).
GenuBhaftes ist eine Gegenstandsqualitdt und gehort somit nicht dem
BewuBtseinsleben des Ich an, ist ihm nicht immanent, sofern als das
Ich ein Etwas, und eben nicht sein Eigenwesen selbst genieBt. Lust
bedeutet in unserem Kontext die Affektion — GenuB3 bedeutet Genul3
an einem intentionalen Gegenstand3®.

b) Genuf und Passivitdt: Im GenuBerleben manifestiert sich gemal
der Geigerschen Beschreibung keinerlei Aktivitdt. Man kann einen
Gegenstand nicht genieBen wollen. Indes kann ein solcher um des
Genusses willen angestrebt werden, wobei dieser unabhingig vom
Willen sich einstellt oder unterbleibt. «Der GenuB} erfiillt seiner Natur
nach das Ich vollkommen, nimmt es ganz fiir sich in Anspruch-er
mul sich freilich oft genug mit einem Teil-Ich37 begniigen, das sich
vom gesamten einheitlichen Ich abspaltet. Aber dieses Teil-Ich wird
vom Genul3 beherrscht®®.» Es tritt damit eines der wichtigsten
Momente des Genusses (das fiir den &sthetischen GenuB noch be-
deutender sein wird) in Erscheinung: «Im GenuB-in allem GenuB3—
liegt eine Hingabe des Ich an das Objekt. Es ist Hingabe an das
Objekt zm GenuB, nicht notwendig Hingabe an den Genuf339.»

38 Geiger spricht in seiner Abhandlung von 1913 nur von Kérperempfin-
dungen. Nirgends finden wir den Ausdruck Leib vor. Mit andern Worten,
Geiger beachtet nur den unter Kausalgesetzen stehenden Kérper und stellt
sich hiermit auf die Ebene der Kérper-Theorie. Es bliebe freilich zu unter-
suchen, wie sich der Genul3 zum erlebenden Leib verhalt. Hier miilte dann der
dsthetische Leib (im Sinne Jirg Zutts) im Mittelpunkt der Forschung stehen.
Man miillte zu sehen suchen, wie sich der asthetische Leib auf kiinstlerische
Leibdarstellungen bezieht: daB8 der dargestellte Leib als menschlicher Leib,
und nicht als bloBer Kérper gesehen und wahrgenommen, eingefiihlt wird,
ist hier das MaBgebende. Geiger selbst schreibt: « (. . .) wir finden in fremden
menschlichen Kérpern seelisches Leben vor, sowohl in den Kérpern der uns
umgebenden Wirklichkeit, als auch in den nur in Bildwerken dargestellten
Korpern: wir glauben seelisches Leben in diesen Korpern wahrzunehmen;
wir sehen den Menschen ihren Schmerz, ihre Lustigkeit, ihre Verzweiflung,
ihre Furcht an. — DaB solche Tatsachen existieren, ist unbestreitbar und un-
bestritten, mag auch ihre nihere Analyse noch so vielen Kontroversen unter-
worfen sein.» (Moritz Geiger: um Problem der Stimmungseinfiihlung, S. 2-3.)

37 Der Ausdruck «Teil-Ich» ist verwirrend, fiir eine Phinomenologie des
Verhaltens unannehmbar — denn fiir diese gilt, daB jedes Verhalten jeweils
das ganze Ich (obzwar in unterschiedlicher Intensitit) in Anspruch nimmt.

38 Beitrdge, S. 625.

39 Beitrdge, S. 610.

80°



Wollten wir nun — obzwar in einer Weise, die beileibe nicht aller
Kritik wird standhalten kénnen — das GenuBerlebnis als intentionalen
AFktprozef beschreiben, so muBlten wir den Vorgang in folgende Phasen
aufgliedern: — Das Ich wird durch einen Gegenstand affiziert (siehe
oben) — es wendet sich attentional-intentional diesem Gegenstande
zu, ob nun dieser real vorfindlich ist oder bloB vorgestellt wird, ist
gleich, denn es handelt sich jeweils um einen intentionalen Gegen-
stand — der Gegenstand «iiberwiltigt» das Ich — er erzeugt im genuB-
ausgerichteten Ich den gegenstands- und einstellungsentsprechenden
GenuB?, in welchem das Ich aufgeht. Dies geschieht ungeachtet der
iibrigen Ichaktivitaten*l. SchlieBlich vermerken wir, daB sich das
Ich mit seinem Genusse identifiziert®2.

Daran schlieBt sich die Tatsache an, dal der Genuf3 keine Motive
zulidBt, wie dies beim Willen der Fall zu sein scheint. Das genieBende
Ich hat — aufgrund der im Wachzustand niemals abbrechenden
Intentionalitit — einen GenuBgegenstand vor sich, der gewisser-
maBen, und aufgrund seiner genuBerregenden Qualititen, als GenuB3-
ursache anzusehen ist. Dieser Sachverhalt befindet sich aber jenseits
der Frage nach moglichen GenuBmotiven?®s.

Geiger zdhlt die wesentlichen Momente des Genusses wie folgt auf:

«1. Der Genul3 ist motivlos.
2. Das GenuBobjekt hat ,Fiille.

10 «Dieser Umstand weist darauf hin, daB es vor allem von der Gegeben-
heitsweise der Gegenstinde abhingig ist, welche Gegenstinde iiberhaupt
sich zu GenuBobjekten eignen» (Beitrdge, S. 599).

1 «Der GenuB ist, solange er dauert, sich selbst genug. Es fiihrt keine
Briicke zum iibrigen Leben. Aller Genul3 — der tiefe dsthetische, wie der auf-
regende SpielgenuB3 — hangen (sic) nicht mit der Welt zusammen, die uns
sonst beschiftigt. In Form des Motivs kann sich die Welt nicht in den Genul3
eindrangen» (Beitrdge, S. 596).

12 ¢ Da muB zunichst betont werden, daB3 im dsthetischen Genul3 das Ich
sich stets mit seinem Genuf identifiziert, es stets in seinem GenuB in diesem
Sinne aufgeht. Es kann im #sthetischen GenuB3 noch nicht eine Stellung-
nahme irgendwelcher Art zum GenuB liegen» (Beitrdge, S. 650).

43 «Zusammenfassend kénnen wir also sagen: Wir konnen sehr wohl vom
GenuBobjekt reden, wie von GenuBbegriindungen, nicht aber vom GenuB-
motiv. Von der GenuB3begriindung, die die Asthetik interessiert, sind streng
die phinomenale Gefiihlsursache (von der hier nicht weiter die Rede war)
wie auch die reale Gefiihlsursache zu scheiden» (Beitrdge, S. 592). Es ist ein-
leuchtend, da man mit einer Unterscheidung zwischen Ursache (oder

81



o2

Aller Genuf3 hat ,Ichbeteiligung’.
4. GenuB ist ein Aufnahmeerlebnis.
Der GenuB enthilt keine Stellungnahme zum Objekt,
sondern Hingabe an das Objekt.
Der GenuB ist ichzentriert.
Der GenuB ist (der Tendenz nach) das Ich erfiillend.
Der GenuB ist eine Ichaffiziertheit.
Der Genuf} zeigt bestimmte Farbungen und Qualititen,
wie ernst, leicht, tief, die ithn nZher bestimmen*4. »

Zur Fille (siche oben 2.), die fiir den asthetischen Genuf3 von
besonderer Wichtigkeit ist, erganzt Geiger:

«1. Tief sind Erlebnisse, die im Ich verankert sind — jeder Genul3

s

gl I S

ist tief wegen seiner Ichzentriertheit.

2. Tief sind Erlebnisse, die von den tiefsten Schichten des Ich
ausgehen (je nach der Stellung des GenieBenden zu ihm, sind
Gendiisse tief oder oberflichlich).

3. Tief sind Erlebnisse, wenn sie das Tiefe Ich ergreifen, an die
Tiefen des Ich angreifen (.. .).

4. Tief sind Erlebnisse, die das Ich erfiillen, die sich iiber das
ganze BewuBtsein ausbreiten (jeder GenuB ist tief, aber in
verschiedenem MaBe — Ichbeteiligung).

5. Tief sind Erlebnisse, die ein bestimmtes Gewicht haben, die
die Qualitiat der Tiefe zeigen (. ..)%5.»

c) Das Wesen des dsthetischen Genusses: Im Unterschied zum GenufB3
als solchem zeichnet sich der asthetische GenulB3 (an einem ssthetischen
oder kiinstlerischen Gegenstand beliebiger Art) dadurch aus, daB er
sich einerseits ins «Geistige» hinein ausweitet, andererseits in die
letzten Tiefen des Ich eingreift. Das bedarf einer eingehenden Er-
klarung.

Geiger bleibt auch hier seinem Prinzip treu, das ihm verbietet, von
auBerlichen Bedingungen her an das #sthetische GenuBerlebnis

Begriindung beziehungsweise Fundierung) und Motiv zu einem solchen
Ergebnis wie bei Geiger gelangt. Anders wiirde die Sache vermutlich aus-
sehen, wenn man den Gegenstand in den Motivationszusammenhang mitein-
bezieht, das hei3t, wenn man Ich und Umwelt als eine geschlossene Einheit
konzipiert. Hier miiBte auch die Frage nach vitalen Begriindungen des
Genusses aufgeworfen werden.

44 Beitrdge, S. 627.

45 Beitrdge, S. 627.

82



heranzutreten: «(...) Wenn man #sthetische und auBerasthetische
Geniisse scheidet, liegt die Gefahr nahe, die Scheidung nach dem
Prinzip irgendwelcher Theorie vorzunehmen, und so in die Ab-
grenzung der Tatsache schon ein Resultat hineinzulegen, zu dem
man spater gelangt?$.» Mit andern Worten, nur eine phédnomenolo-
gische Analyse selbst ist fahig anzugeben, was als reiner dsthetischer
GenuB zu gelten hat; und wiederum stehen hier die Erlebnisweisen
und -gehalte im Mittelpunkt der Geigerschen Bemiithungen. So
schreibt er: «Ist die Trennung von berechtigtem und unberechtigtem
asthetischem GenuB isthetisch, so ist dagegen die von dsthetischem
und auBerasthetischem Genusse phinomenologisch. Wer eine Akt-
studie dazu benutzt, sich geschlechtlich erregen zu lassen, dessen
GenuB3 ist auBerasthetisch und damit natiirlich &sthetisch unbe-
rechtigt. Wenn ein GenuB3 iiberhaupt nicht asthetischer Genuf ist,
dann ist er sicherlich auch nicht berechtigter asthetischer Genul347.»

Es ist nun zu fragen nach der Daseinsweise des idsthetischen
Genusses und nach dessen Erfiullungsintention. Der Genul3 ist, wie
wir gesehen haben, ein Erlebniskorrelat des prasenten GenuBgegen-
standes. Anders gesagt, es entscheidet der vorfindliche, der prisen-
tierte (und in der Fille der Priasenz prasentierte) Gegenstand dariiber,
in welchem MaBe und inwieweit er genossen werden kann. Es wird
wohl niemand im Ernst eine Landschaft geniissemaBig in die Nihe
des Spieles setzen wollen. Ebenso wird eine Aktstudie nicht auf au8er-
asthetische Gentisse ausgerichtet sein. Freilich sollen diese Beispiele
auch illustrieren, daB die Korrelation ,Genufgegenstand — Genuf-
erlebnis des Ich’ micht vorbestimmt und eindeutig zu sein braucht.
DaB3 ein Gegenstand zugleich mehrere verschiedenartige Geniisse
zulaBt, konnten andere Beispiele veranschaulichen®8. Wir miissen also
einerseits den Gegenstand, andererseits die Verfassung des BewuBt-
seins- und Erlebnisichs gleichermaBen beriicksichtigen. « Man mul3
das Objekt in eine richtige Verfassung gebracht haben, damit man
an ihm ein allgemeines Wesen intuieren kann, und mul3 zuvor noch

>

48 Beitrdge, S. 576.

47 Beitrdge, S. 577.

48 Man kénnte an einen komplexen #sthetischen Gegenstand denken wie
z. B. die Auffithrung einer Oper. Neben dem «GanzheitsgenuB» werden
vielerlei «Teilgeniisse» (am Bithnenbild, an der Stimme eines Sangers usw.)
auftreten kénnen.

83



das untersuchende Subjekt in die richtige Verfassung gebracht haben,
damit es tiberhaupt die richtige Intuition ausiiben kann4?»

Unbezweifelbar ist jedem asthetischen GenuB das Moment der
Betrachtung eigen; damit werden wir von vornherein die « Gentisse
an eigener Titigkeit, die raffenden Genisse, den Genuf3 am Sach-
verhalt, den GenuB3 am Gegenstand als solchem»5® aus der Bestim-
mung des dsthetischen Genusses ausscheiden miissen. Was den Genul3
am Gegenstand als solchem angeht, so méchten wir darauf aufmerk-
sam machen: Es ist ein erheblicher Unterschied, ob man den #sthe-
tischen Gegenstand als (materiellen) Gegenstand als solchen (die
Proportionen eines Bildrahmens, die Beschaffenheit eines steinernen
Bildnisses usw.) oder ob man dessen Bedeutungsgehalt, das heiBt die
Darstellung genieBt5.

Geiger raumt zwar ein: «Nun ist die Betrachtung zunichst einzig
eine innere Stellung zum Gegenstand — eine Art des Gegenstands-
erfassens, nicht des GenieBens. Es entsteht die Frage, inwieweit die
asthetische Betrachtung auch von EinfluB ist auf den GenuB selbst,
bestimmte Eigentiimlichkeiten des GenieBens bedingt, die bei anderen
GenuBformen fehlen%2.» Die zentrale Frage lautet also: Welches ist
das Fundierungsverhéltnis von uninteressierter (im Sinne Kants53)
Betrachtung und asthetischem Genuf3 in seiner Reinheit?

9 Zygdinge, S. 146. Vgl. Anmerkung 30. Dies beweist einmal mehr, warum
Geiger als Anhinger des phdnomenologischen Realismus sich dazu veranlafBt
sieht, BewuBtseinsanalysen im Sinne Husserls zu treiben und warum es indes
mit einer noch so weit ausholenden BewuBtseinsanalyse, wie Geiger meint,
keine Bewandtnis haben darf. Man vergleiche dazu: «Das Beispiel des
Geschmackes lehrt, daB es gar nicht am Gegenstand liegt, sondern an der
Art der Stellung zu ihm, ob ich dsthetischen GenuB3 habe oder nicht (...)»
(Beitrage, S. 634).

50 Beitrdge, S. 648.

51 Man vergleiche dies mit dem #hnlichen, aber weitaus schwierigeren
Problem der qualitativen Modifikation oder Neutralititsmodifikation Husserls in
den § 3840 der V. Logischen Untersuchung, § 109-117 der Ideen I und § 3940
von Erfahrung und Urteil. Cf. Antonella Guaraldi: «La modificazione di
neutralitd come epoché naturale», Revue internationale de Philosophie, 19 (1965),
S. 74-106. Guaraldi versucht in ihrer sehr geschickt gehaltenen Arbeit,
Husserls Neutralitatsmodifikation aus ihrem kritizistisch-kantianischen Ur-
sprung abzuleiten. Was die Kunst im engeren Sinne betrifft, cf. vor allem die
Ideen I (Beispiel Diirers).

52 Beitrdge, S. 648.

58 Kant schreibt in der Kritik der Urtheilskraft: «Ein jeder muB3 eingestehen,
daB dasjenige Urtheil iiber Schonheit, worin sich das mindeste Interesse

84



Geiger schreibt: «Aller asthetischer GenuB3 ist nun Betrachtungs-
genuB3: Ob wir asthetisch ein Gemalde, eine Landschaft, die Gestalt
eines Menschen, ein Gedicht oder eine Symphonie genieBen, stets ist
eine Fernstellung von Ich und Gegenstand. Freilich darf dieser Satz
nicht umgekehrt werden: Wie wir sehen werden, braucht nicht jeder
Betrachtungsgenuf3 #sthetisch zu sein®.» Daraus folgt, daBl fir
Geiger die Unterscheidung zwischen «Naturschénem» und « Kunst-
schonem» — dies bezieht sich aber ausschlieBlich auf das Genuf3-
erlebnis selbst — hinfillig wird. Einen Gegensatz zur Fernstellung
bildet das Moment der Fiille, dessen Merkmale wir oben aufgezihlt
haben. Im Bereiche der Asthetik gewinnt natiirlich die Fiille an
Bedeutung: «Auch das zweite Moment der asthetischen Betrachtung,
daB sie Betrachtung der Fiille ist — hat Wirkung auf den Charakter
des Genusses. Wenn die Fernhaltung Gegenstand und Genuf deutlich
voneinander abhebt, sie weiter voneinander trennt, als es bei anderen
Geniissen der Fall ist, so bringt die Betrachtung der Fiille Gegenstand
und Genuf3 wieder nahe; denn die Einstellung auf die Fiille bedeutet,
daB das Einstrahlen in das Ich von der vordersten Schicht der Gegen-
standswelt ausgeht, daB der GenuB unvermittelt an seinem Gegen-
stand angreift. Wenn dagegen die Betrachtung auf den Gegenstand
selbst sich richtet, auf den religiésen Inhalt eines Gedichts, auf die
Tendenz eines Dramas, so geht die Betrachtung durch die Fille
hindurch; dasjenige, was vom Genul3 aufgenommen wird, ist ver-
mittelt durch dasjenige, was mir den Gegenstand gibt3%.» Es sind
also zwei gleichsam gegenldufig ausgerichtete «Intentionen» des
asthetischen Genusses vorhanden: Einerseits wird der Gegenstand in
einer Entfernung gehalten, wie das etwa bei der Erkenntnistatigkeit
vorliegt; ein Kunstwerk diirfte demnach und der Sache nach nicht
durch seine « Ndhe» (durch eine «auBlere» Wirkung oder durch eine

mengt, sehr parteilich und kein reines Geschmacksurtheil sei. Man muB
nicht im mindesten fiir die Existenz der Sache eingenommen, sondern in
diesem Betracht ganz gleichgiiltig (das ist uninteressiert, Anm. d. Verf.) sein,
um in Sachen des Geschmacks den Richter zu spielen.» (Akad. Ausgabe,
Bd. V, S. 205) Und weiter: « Man kann sagen: daB unter allen diesen drei
Arten des Wohlgefallens (am Angenehmen, am Schénen, am Guten, Anm.
d. Verf.) das des Geschmacks am Schénen einzig und allein uninteressiertes
und freies Wohlgefallen sei; denn kein Interesse, weder das der Sinne, noch
das der Vernunft, zwingt den Beifall ab.» (op. cit., S. 210.)

54 Beitrdge, S. 632.

85 Beitrdge, S. 649.

85



«duBere» Betroffenheit des Ich) den Erlebenden iiberwiltigen.
Andererseits aber bringt die Ausdrucksfiille und die Bedeutungsdichte
den Gegenstand in eine unmittelbare Ichzentriertheit. Die Fiille
wirkt entsprechend von «innen», das hei3t von der dem Gegenstand
immanenten Fille aus. Auf der Betrachtung (auf der eigentlichen
Hingabe des Ichs an den Gegenstand in der Ferne) fulit die Fiille,
die jeweils gemilB gegenstindlichen Beschaffenheiten variiert. Das
erlaubt es uns, ein weiteres Kriterium des asthetischen Genusses
besser zu verstehen: Asthetischer BetrachtungsgenuB vollzieht sich in
der AuBlenkonzentration, nicht in der Innenkonzentration 5.

Die Wesensbestimmung des &sthetischen Genusses lautet nun:
«Der asthetische GenuB3 ist GenuB3 in der Betrachtung der Fiille,
nicht GenuB an der Fiille®7.»

Sachliche?® Betrachtung und Aufnahme in voller Aussenkonzentra-
tion und Interesselosigkeit®? auf der einen Seite, Ichzentriertheit und

56 Geiger schreibt hierzu: «Da bei solcher vollen Innenkonzentration kein
GenieBen des Gegenstandes, sondern nur ein GenieBen der Stimmung vor-
handen ist, so wird diese phanomenologische Scheidung von Innenkonzen-
tration und AuBenkonzentration fiir die Asthetik des Gegenstandes wichtig:
Innenkonzentration ergibt nie echten kiinstlerischen GenuB3, der sich auf den
speziellen Eigenheiten des Kunstwerkes aufbaut, sondern er benutzt das
Kunstwerk nur als Anregung, eigene Stimmungen genieBen zu kénnen.»
Und Geiger fiigt in einer FuBlnote bei: «Ich muB3 hier eine Anschauung
zuriicknehmen, die ich im ,BewuBtsein von Gefiihlen® (...) vertreten habe:
daB Debussys Werke in Innenkonzentration genossen werden miiB3ten:
scharfere Analyse zeigt, dall auch sie, wie alle Kunstwerke, in AuBen-
konzentration genossen werden, nur in einer anderen Art von AuBen-
konzentration als etwa Bachsche Fugen» (Beitrdige, S. 638).

57 Beitrdge, S. 647.

58 «Der asthetische GenuB3 an einem Bilde etwa ist sachlich: die Auf-
fassung, die Betrachtung selbst enthilt keine Momente, die zum Ich in Be-
ziehung stehen, nichts, was nicht im AufgefaBten selbst liegt. Zunichst wird
der Gegenstand rein sachlich aufgenommen, und dann erst strahlen die
Momente in das Ich ein, werden von ihm genossen. Der Unterschied zwischen
VertrautheitsgenuB und &sthetischem GenuB liegt also darin, daB beim
asthetischen GenulB3 im Auffassen selbst keine Ichbeziehung liegt» (Beitrdge,
S. 654).

59 «Hier wurde von der Interessiertheit des Genusses selbst gesprochen.
Es ist eine vollkommen andere Frage, ob im Betrachten, im Erfassen des
Gegenstandes eine Ichbeziehung, eine Interessiertheit steckt. Und hier muf3
die Antwort lauten: Der asthetische GenuB3 schlieBt jede Art von Interessiert-
sein am GenufB3objekt aus» (Beitrdge, S. 661).

86



Tiefenwirkung®® auf der andern Seite, das sind die Momente des
GenuB-Eidos, welches allein zur Grundlage einer Gegenstandsisthetik
wird. Wir miissen deshalb unsere Betrachtung dadurch ergédnzen, daB
wir kurz auf den dsthetischen Gegenstand eingehen. DaB3 dabei das Ich
nicht aus dem Blickfeld verschwindet ist selbstverstandlich (siche oben).
Geigers Absicht besteht in der Erfassung der echten Struktur und
Seinsregion des dsthetischen Gegenstandes. « Nur jenes Erleben ist
asthetisch, das den Werten des Kunstwerkes oder des #sthetischen
Gegenstandes seinen Ursprung verdankt®l.» Das heiflt, das Gegen-
stindliche, das durch ein unmittelbares Sich-beziehen-auf eréflnet
werden kann, erfiillt die urspriinglichste Region der Asthetik. «Erst
in der AuBBenkonzentration kommt das Kunstwerk zu seinem Recht:
Wer in AuBenkonzentration Kunst erlebt, fiir den wird jede Einzel-
heit des Kunstwerkes wichtig. (. ..) Nur in AuBenkonzentration gibt
es iberhaupt Sinn, von einem adiquaten &dsthetischen Erleben zu
reden, einem Erleben, das den Werten des Kunstwerkes gerecht
wird®2.» Die AuBenkonzentration als die Ausklammerung des Selbst
ist jene Einstellung, die unmittelbar die dem &sthetischen Gegen-
stande innewohnenden Sinn- und Seinswerte herauslesen 1aBt. Erst
wertaddquates Verhalten ist ein dsthetisches Verhalten. «Das Kunst-
werk ist wertvoll in sich, es ist der Trager von Wertmomenten — von
Werten der Proportion, der Wiedergabe der Natur usw. — ganz gleich,
ob jemand diese Werte aufnimmt oder nicht®.» So daB also addquates
Erleben, in eins damit der echte isthetische GenuB3, nur «vom Stand-
punkt der Wertésthetik sinnvoll»54 zu verstehen ist. Nicht was in der
Kontingenz des Alltags ein empirisches Ich angesichts eines Kunst-
werkes zu empfinden vermag oder nicht, steht hier in Frage, sondern
einzig das dsthetische Ding als solches und seinem Wesen nach®5.

80 «Der Unterschied von Oberflichen- und Tiefenwirkung ist der Unter-
schied von unterasthetisch und #sthetisch — die Unterschiede der Werttiefe
liegen an sich innerhalb der #sthetischen Sphare» (ugdnge, S. 57).

61 Zugdnge, S. 3.

62 Zugdnge, S. 17.

88 Zuginge, S. 32.

84 Zuginge, S. 33.

85 Vgl. hierzu Geigers Aussage: « Gegeben sind keine Empfindungen, keine
Assoziationen und keine Verschmelzung — gegeben sind vielmehr Objekte:
Dargestellte Landschaften, Melodien, Menschen usw. (...) Rein durch
Riickgang auf die das Kunstwerk als Phinomen aufbauenden Momente sind
also die Fragen der Asthetik als Einzelwissenschaft losbar» (ugdnge, S. 141).

87



Noch mehr aber ist zu fragen nach der Erfillungsfunktion (vor allem
auf der Seite des Seins) des dsthetischen Gegenstandes. Wir sehen uns
hier einem Problem gegeniibergestellt, das sich mit der Seinsregion
des asthetischen Gegenstandes befaft: Inwieweit fillt diesem Gegen-
stande Sein zu und welches ist das Sein, das ihm zufallt? Es ist zu
bedenken, daB sich Geiger in seinen Jugdngen zur Asthetik von 1928
mit einer blo aus der Phianomenologie und ihren weiterfithrenden
Implikationen erwachsenden Ontologie (des #sthetischen Gegen-
standes) nicht mehr zufrieden geben kann. Wir kénnen hier auf die
Griinde dieser Wendung in Geigers Philosophie nicht eingehen. Fest-
gehalten sei lediglich, daB3 er — wie frither betont — eine Ontologie im
AnschluB8 an die «vorbereitende» Phinomenologie zu entwickeln
bestrebt war, sich spater aber von einer schlicht auf sich beruhenden
Ontologie distanzierte. Zeltner bemerkt richtig, daB3 Geiger in seinen
letzten Jahren zusehends eine radikale (oder radikalisierte) Unter-
scheidung zwischen ontologischer und existenzieller Einstellung ein-
gefiihrt hat. «So weist Geiger nach, daB3 die beiden Einstellungen in
der Praxis des Philosophierens oft genug durcheinandergeworfen
werden. Es wird z. B. nicht deutlich genug unterschieden zwischen
psychologischer — und also ontologischer — Subjektivitit und existen-
zieller Subjektivitit. (. ..) Existenzielle Argumentationen als onto-
logische miBzuverstehen ist, etwa bei der Beurteilung der stoischen
und epikureischen Philosophie, eines der groBten MiBverstindnisse
des Philosophiehistorikers — aber freilich geben die klassischen
Systeme selbst dazu AnlaB3 genug®®.» Diese Wendung erfolgt indes
nicht unvorbereitet; frithere Einsichten Geigers greifen auf diese neue
Problematik vor, so besonders die Tiefenwirkung des #sthetischen
Genusses, das heiit das In-die-Tiefe-des-Ich-eingreifen des #sthe-
tischen Gegenstandes®’. So schreibt Geiger: « Zunichst werden wir
vom Standpunkt der Ichzentriertheit aus allem GenufB, auch dem
oberflachlichsten, eine gewisse Tiefe zusprechen miissen im Vergleich

86 Hermann Zeltner: op. cit., S. 465.

87 Zur «Existenzphilosophie» Geigers schreibt Zeltner (op. cit., S. 465):
«Wenigstens in Umrissen lassen diese letzten Aufzeichnungen eine von Geiger
intendierte ,kritische Existenzphilosophie® sichtbar werden. Ihre Kernfrage
wire: Sind alle existenziellen Haltungen in gleicher Weise gerechtfertigt, und
was fiir Kriterien gibt es iiberhaupt fiir eine solche existenzielle Recht-
fertigung? »

88



etwa zu einem Wunsch, der sich mir von auBen aufdringt. Tiefe
bedeutet hier soviel wie Ichnihe, und da jeder GenuB solche Ich-
nihe hat, so ist in diesem Sinn jeder GenuB tief®8.» DaB es sich
hierbei schon nicht mehr um eine nur ontologische (Tief-) Schicht
des erlebenden Ich handeln kann, diirfte die folgende Aussage wohl
bestitigen: «Die autonome Tiefenwirkung (des Kunstwerkes, Anm.
d. Verf.) bewegt sich in einer andern Ebene. Sie beruht in der be-
sonderen existenziellen Bedeutung des Gegenstandes fir das Subjekt.
Das ist das Verbindende der scheinbar so verschiedenen dsthetischen
Wirkungen: in voller Fernstellung werden gegenstindliche Momente
erfaBt, sie werden vom Ich abgeriickt in reiner Kontemplation»89,
wobei diese Kontemplation (oder Betrachtung, siehe oben) existen-
zielle Bedeutung zu erlangen scheint. Es ist, als ob der asthetische
Gegenstand seine Seinsverfassung erst aufgrund der existenziellen
Tiefe des sich dem Gegenstand ganz hingebenden Ichs erhielte. Wir
berithren hier schon die Irrealitiat der psychischen Einstellung, von
der unten die Rede sein wird: Der Gegenstand erscheint als dsthe-
tischer Gegenstand nur, weil er im Ich eine ontologisch gleichsam
nicht erfaBbare, eine irreale Schicht ergreift, obwohl diese Schicht

existenziell real ist.

Geiger geht indes einen Schritt weiter, der beinahe die Um-
kehrung des eben Dargelegten mit sich bringt: Dadurch, daB er die
durch das Kunstwerk erforderlich gemachte Einstellung aus dem
empirischen Sein des Ich ausschlieBt?9, setzt er den é&sthetischen
Gegenstand in eine unmittelbare Relation zum existenziellen Ich
(und, wie wir sehen werden, zur existenziellen Ich-Gemeinschaft von
schaffendem Kiinstler und kiinstlerisch Betrachtendem).

Wenn sich Geiger dahingehend duBlert: «Das asthetische Objekt
mufBl Subjektsbedeutung gewinnen, anriithren an die Existenz des Ich,
es muf3 ,erlebt’, nicht nur gewuB3t werden. Auch im gewdhnlichen
Leben wissen wir, daB der Raum Tiefe hat, ja wir sehen es, indem
wir die Augen aufmachen, in jedem Moment. Allein die Kunst ist

68 Beitrage, S. 622.

0 Zuginge, S. 127-128.

70 Geiger erklart: «Denn diese Einstellung, die uns (durch das Kunstwerk,
Anm. d. Verf.) aufgezwungen wird, wird nicht zu unserer realen Einstellung;
sie wird nur zu einer angenommenen, nicht aus unserem empirischen Sein
stammenden und doch unsere Existenz ergreifende Einstellung» (Jugdnge,

S. 116).

7 Studia Philosophica XXVIII 89



damit nicht zufrieden: Die Tiefe des Raumes mul ,erlebt* wer-
den™», so ist daraus zu folgern, daB sich die Asthetik — obwohl
auf objektiven und realen Sachverhalten griindend — letztlich der
ontologisch-gegenstands-regionalen Erfassung verschlieBt und nur
aus der psychovitalen Existenz (des Ich) heraus mnachvollziehbar ist.
DaB damit die integrale Asthetik, die wir als die alle Gedanken Gei-
gers latent durchziehende Intention ausgewiesen haben, nicht aus-
schlieBlich die Sache einer bloBen émorjun und der nur darauf
aufbauenden téyvy éounmvevriny sein kann, ergibt sich von selbst
und wird durch Geiger dahingehend bestitigt, daB er, wie frither
schon zu ersehen war, das «Erleben» der asthetischen Gegenstinde
gegeniiber dem «Sein» derselben haufiger betont. So miiBte man
sich hier fragen, ob der phinomenologische Realismus Geigers in
seiner ausgereiften Gestalt nicht doch die Fixierung des Seins be-
ziehungsweise Nicht-Seins der subjektiven Ein-stellungen beabsichtigt.

Diese «Steigerung» des Ich in nichtalltdgliche Sphéren versucht
Geiger anhand des Psychovitalen zu begriinden. In den Betrdgen zur
Phiinomenologie des dsthetischen Genusses von 1913 ist von einer solchen
(existenziellen) Selbststeigerung noch nichts zu verspiiren; jedoch
bringt er sie in seinen letzten Jahren vollauf zu Geltung. Der Begriff
des Psychovitalen ist insofern zweideutig, als ihn Geiger nicht nur
auf das Erleben, sondern auch auf den Gegenstand selbst bezieht,
so daB einmal mehr das intentionale Gefuge, die intentionale Korre-
lation von Ich und Sein zum Vorschein kommt. Geiger schreibt
namlich: « Uber das bloB Sinnlich-Anschauliche hinaus gehéren die
vitalen und seelischen (die psychovitalen, Anm. d. Verf.) Momente
zum Wesen. der dsthetischen Gegenstinde (Hervorhebung d. Verf.), ja
sie bilden den eigentlichen Kern der #sthetischen Welt. Seelisch-vitale
Momente vor allem sind es, die der Kiinstler herausarbeitet, wenn er
das Wesen der Gegenstinde (Hervorhebung d. Verf.) darstellt?™.» Man
miite demgemalB sagen: Diese Momente sind dem #sthetischen
Gegenstand einverleibt worden - kiinstlerisches Schaffen besteht

1 Zugdinge, S. 84.

72 Geiger sagt: «Die verschiedenen kiinstlerischen und &sthetischen Werte
lassen sich ihrem Wertgehalt nach in drei Gruppen ordnen, die schlagwort-
artig als die formalen, die imitativen und die inhaltlich-positiven Wertmomente
bezeichnet werden sollen» ({ugdnge, S. 74. Hervorhebung durch d. Verf.).

" Zugdnge, S. 103.

90



gerade in einer solchen Verkorperung, in der Verleiblichung und
Leibhaftigkeit des Psychovitalen, das hei3t des Existenziellen.
Damit gelangen wir an die Schwelle jenes Bereiches, in welchem
der Ubergang vom individuell betrachteten Einzelich zur «#sthe-
tischen» Ichgemeinschaft stattfindet. Der Gegenstand als geschaffener
Gegenstand erhilt, wie wir das schon angedeutet haben, «seelische
Existenzbedeutung» und «Wucht, mit der er das Ich affiziert»75.
Mit andern Worten fillt dem Gegenstand diese seine Seinsbedeutung
in einer vom Ich vollzogenen &sthetisch begriindeten Apperzeption
zu, einer Apperzeption, die durch den schaffenden Kiinstler ermég-
licht wurde. Die nahe Verwandtschaft von Apperzeption und dem
Erleben der psychovitalen Momente unterstreicht Geiger mit folgen-
dem Satz: «So sind es zwei Prinzipien, die fiir das Erleben der psycho-
vitalen Momente der kiinstlerischen Auffassung wichtig sind: Die
Steigerung des Ich in Sphiren, die ihm im gewohnlichen Leben
unzuginglich sind, und die Irrealitit der psychischen Haltung?é.»
HeiBt das nicht, daB erst die Irrealitit der psychischen Haltung eine
eigenartige, nur dem &sthetischen Erleben zugehdrige Méglichkeit
zur Apperzeption bietet, und daB dadurch die sowohl dem Kiinstler
wie auch dem Betrachter gemeinsame Welt in (phdnomenologische)
Erscheinung tritt? «So miissen wir korrekterweise sagen: wir ge-
winnen dieselbe Einstellung zu der Welt und den Dingen, die der
Kinstler hatte. Das Verbindende zwischen dem Kiinstler und dem
Aufnehmenden ist die Struktur der Darstellung. Sie ist einesteils fiir
den Kiinstler Projektion seiner Einstellung bei der Schépfung des
Kunstwerks — weil er groBziigig gesehen hat, deshalb ergeben sich
gerade solche Formen der dargestellten Landschaft, solche Ver-
einfachungen, solche kompositionellen Zusammenhinge — fiir den
Aufnehmenden hingegen wichst aus dieser Struktur der Darstellung
der Zwang zu einer Einstellung, die derjenigen des Kiinstlers analog
ist?7.» Die &sthetische Betrachtung beinhaltet eine Apperzeption, die

¢ Spiegelberg schreibt: «Geiger’s studies in the phenomenological psychology
of esthetics were not undertaken for their own sake. They were dominated by at least two
wider inlerests: one was esthetics as the study of artistic values, of which, however
Geiger gave not more than an outline; the other an understanding of art in its significance
for human existence.» ( The Phenomenological Movement, Bd. I, S. 214-215.)

75 Zugdnge, S. 128.

76 Zugange, S. 119.

77 Zuginge, S. 115. Geiger schreibt auch: «So liegen in jeder Abbildung
durch den Kiinstler Wertmomente, die iiber die bloB imitativen Werte

91



itber das Kunstwerk hinaus die Intentionalitit (und BewuBtseins-
aktivitiat, wie Husserl gesagt hitte) des Kiinstlers mit apperzipiert.’
Zugleich wird im &sthetischen Gegenstand das Wesen8? des Seins
erlebt. Jenseits der ontologischen Welt wird eine neuartige Wesens-
welt, die dennoch im Gegebensein verankert ist, geschaffen und zur
Sichtbarkeit erhoben. Es wire zu erwigen, ob es sich letztlich nicht
um eine Welt der Welt, das heiBt um ein unmittelbareres Weltsein als
die wahrnehmungsmaBig allein gegebene Welt handelt. Die Irrealitit
der psychischen Einstellung ermdglicht damit eine Art doppelter
Apperzeption: Einmal wird das Kunstwerk als solches apperzipiert,
doch in dieser ersten Apperzeption selbst liegt der Ursprung eines
viel weiteren apperzeptiven Wesens-Erlebnisses. So miifite man ab-
schlieBend fragen, ob nicht das Kunstwerk jene Irrealitit der psy-
chischen Einstellung hervorruft, die eine realere Realitit als die
Realitit der Welt entdeckt und hervortreten 148t.

hinausgehen: Werte der kiinstlerischen Personlichkeit. Der Schwerpunkt der
psychovitalen Werte, der bei der Naturschonheit in den psychovitalen
Momenten des schénen Objekts selbst lag, riickt jetzt in die kiinstlerische
Auffassung» (Lugdnge, S. 107-108).

772 Zur Apperzeption und anologischen Apperzeption (= Apprisentation
des «Anderny) vgl. Husserls V. Carlesianische Meditation, in: Husserliana I,
S. 121-183.

78 «DaB wir das Wesen erleben miissen und nicht nur vorfinden, begriin-
det nun auch den tiefsten Unterschied zwischen intellektueller undkiinst-
lerischer Wahrheit. Das ,So ist es, das als Ergebnis des Intellektuellen
gegeben wird, ist der Bestreitung, der Nachpriifung und Begriindung unter-
worfen. Das ,So ist es‘ kiinstlerischer Wahrheit ist erlebnismiBig Evidenz,
mag, intellektuell betrachtet, der Inhalt dieser Wahrheit noch so fragwiirdig
sein» (Jugdnge, S. 100).

92



	Zur phänomenologischen Ästhetik Moritz Geigers

