
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: Der ontologische Gottesbeweis : Bemerkungen zum Gottesbegriff in
Philosophie und Theologie

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der ontologische Gottesbeweis

Bemerkungen zum Gottesbegriff in Philosophie und Theologie

Von Helmut Holzhey

1.

Das Thema, mit dem ich mich beschäftigen möchte1, bedarf einer

Erläuterung und Präzisierung. Selbstverständlich ist keine erschöpfende

Auskunft über den ontologischen Gottesbeweis, seine recht
verzwickte Durchführung in den einzelnen Stationen seiner Geschichte,
geplant. Dafür läßt sich auch auf Dieter Henrichs Darstellung «Der
ontologische Gottesbeweis. Sein Problem und seine Geschichte in der
Neuzeit» (Tübingen 1960) verweisen, auf die wir im folgenden immer
wieder Bezug nehmen werden. Das scharfsinnige Werk ermöglicht
eine präzisere Fassung des Gottesproblems in der gegenwärtigen
philosophischen und theologischen Diskussion. Als Beitrag hierzu
wollen auch meine Ausführungen verstanden sein.

Zuvor soll erklärt werden, a) was unter einem Gottesbeweis, b)
was unter dem ontologischen Gottesbeweis zu verstehen ist.

a) Wir kennen neben dem ontologischen vor allem den kosmolo-

gischen und den physiko-theologischen (bzw. -teleologischen) Gottesbeweis,

bei Erweiterung des Begriffes auch einen moralischen und den
Gottesbeweis e consensu gentium. Das Ziel jedes dieser Gottesbeweise
besteht in der unzweifelhaften Erkenntnis der Existenz Gottes,
aussprechbar im Satz : Gott ist. Wie es die Namen besagen, beansprucht
der kosmologische Gottesbeweis durch eine Rechenschaftsgabe (Logos)

vom Sein der Welt (Kosmos) auf diese Erkenntnis zu führen, der

physiko-teleologische durch eine Rechenschaftsgabe von Ursprung
und Ziel der Weltordnung, der moralische Gottesbeweis durch Inter-

1 Überarbeiteter Vortrag vor Zürcher Pfarrern im Lavaterkreis am 10.

Januar 1966. - Es wird versucht, die philosophischen Beiträge zu einem her-
meneutischen Kolloquium, das im WS 1964/65 zwischen Prof. Dr. theol.
G. Ebeling und Prof. Dr. phil. R. Meyer in Zürich stattfand, zusammenzufassen

und eine dort gewonnene Fragestellung weiterzuverfolgen.

47



pretation der unbedingten sittlichen Forderung. Die drei Beweise

stimmen darin überein, daß sie von etwas ausgehen, was nicht Gott ist :

von der Welt, von der Naturordnung, von der Forderung des Guten,
um daraus abzuleiten : daß Gott ist. Oder genauer : Welt, Naturzweck,
Forderung des Guten in ihrem Was und Wie, in ihrem Wesen beweisen

Gottes Daß-sein, seine Existenz. Ich möchte als Beispiel einen der

kosmologischen Beweise des Thomas von Aquin aus der «summa
Theologiae» q. 2, a. 3 vorführen. Und zwar den ersten der «fünf
Wege», die zur Erkenntnis «ob Gott sei» führen sollen. Der
Ausgangssatz lautet: «Es ist gewiß und steht aufgrund sinnlicher
Wahrnehmung fest, daß sich etwas in dieser Welt bewegt.» Thomas geht
vom Bewegungsphänomen aus. Bewegung ist Charakter von weltlichem

Seienden überhaupt. Er fährt fort: «Alles aber, was sich bewegt,
wird von einem anderen bewegt», d. h. es kann sich nicht selbst

bewegen, es kann nicht bezüglich derselben Bewegung zugleich bewegend

und bewegt sein. Thomas begründet das im Akt-Potenz-
Schema. Bewegen heißt : etwas aus der Potenz in den Akt überführen ;

da ein potentiell Seiendes nicht zugleich auch aktuell sein und also

sich nicht selbst aktuell machen kann, muß das durch ein anderes

aktuell Seiendes geschehen. Auch «wenn sich also das Bewegende

bewegt, muß es selbst von einem anderen bewegt werden; und jenes
(wieder) von einem anderen». Wir scheinen einem unendlichen
Regreß zu verfallen. Doch dann «gäbe es kein erstes Bewegendes und
deshalb auch kein anderes Bewegendes, weil die zweiten Bewegenden
nicht bewegen, außer dadurch, daß sie von ersten Bewegenden bewegt
worden sind». Dann gäbe es also überhaupt keine Bewegung. Halten
wir aber den Ausgangssatz, daß es Bewegung mit Sicherheit gibt, fest,

dann «ist es also notwendig, zu einem ersten Bewegenden zu gelangen,
das von keinem bewegt wird: und das erkennen alle als Gott».
Thomas knüpft mit diesem Beweis z. T. an die Bewegungslehre des

Aristoteles, vor allem aber an dessen Gottesbegriff des unbewegten
Bewegers aus Metaphysik Buch 12 an. (Aristoteles wäre es

selbstverständlich nie eingefallen, aus seiner Nous-Metaphysik einen Gottesbeweis

zu formen.) Die folgenden vier Wege des Thomas unterscheiden

sich vom ersten formal kaum. Im zweiten etwa wird ganz parallel
zum ersten abgeleitet, daß es notwendig ist, eine erste Ursache zu
denken. Wir lassen die metaphysischen Voraussetzungen (analogia
entis) und die Verbindlichkeit des Beweises unerörtert. Aus Erfahrung

wird auf eine unbedingte Bedingung der Erfahrung geschlossen.

48



Ist damit bewiesen (probare), daß Gott existiert? Es brauchte doch
den Nachweis, daß das bewiesene erste Bewegende, die erste Ursache

usw. — das höchste Wesen ist, daß also nicht nur eine Idee vorliegt,
sondern diese Idee zur existierenden Person Gott hypostasiert werden
muß. Wird auf diesen Nachweis verzichtet, ist entweder das Ziel
nicht erreicht oder nicht auf dem Weg des begonnenen Beweises.

Der ontologische Gottesbeweis muß zu Hilfe kommen, der aus dem

Wesensbegriff Gottes sein Dasein erschließt, auch wenn er hier in
umgekehrter Richtung deduzierend (vom notwendigen Dasein z. B.
eines ersten Bewegenden auf den Begriff Gott) angewandt wird.

b) Der Name 'ontologischer' Gottesbeweis stammt von Kant,
nachdem der Beweis vorher der cartesianische geheißen hatte.
Descartes ist der Erneuerer des argumentum Anselmi, Anselm von
Canterbury (1033/4—1109) hat in seinem Proslogion cap. 2-4 den
Beweis zum ersten Mal explizit formuliert. Der ontologische Gottesbeweis

steht den anderen gegenüber. Sie laufen zuletzt alle auf ihn
hinaus. Das hat mit größter Klarheit vor allem Kant in der «Kritik
der reinen Vernunft» (1781) gezeigt. Wer den ontologischen Gottesbeweis

ablehnt, leugnet also jegliche Möglichkeit eines Gottesbeweises.

Kant hat auch nicht etwa einen moralischen Gottesbeweis

an die Stelle des verworfenen ontologischen gesetzt. Das zu behaupten
hieße die Postulatenlehre der «Kritik der praktischen Vernunft»
gründlich mißzuverstehen.

Wir hatten aus der Benennung eines Gottesbeweises als des kosmolo-

gischen, des physiko-teleologischen usw. je dessen Vorgehen kurz
erläutert. Was sagt die Benennung «ontologisch»? Wird von
Seinsbestimmungen schlechthin Rechenschaft gegeben wie dort von
Weltbestimmungen? Der ontologische Gottesbeweis geht vom Sein Gottes
selbst aus, nämlich von seinem Was-sein, seiner Essenz. Darin liegt
der Unterschied zu den anderen Gottesbeweisen, die vom Sein der

Welt, vom Sein des Guten usw. aufGottes Existenz schließen. Was Gott
ist, sagt der Begriff «Gott». Dieser Begriffkann unmöglich ein empirischer

oder diskursiver, er muß ein reiner Vernunftbegriff, eine Idee -
wie Kant sagt - sein. «Die Vernunft will, in der Metaphysik, von dem

Ursprünge aller Dinge, dem Urwesen (ens originarium), und dessen

innerer Beschaffenheit sich einen Begriff machen, und fängt subjektiv
vom Urbegriffe (conceptus originarius) der Dingheit überhaupt (rea-
litas), d. i. von demjenigen an, dessen Begriff an sich selbst ein
Sein vorstellt. Wahr ist es, daß wenn wir uns a priori von

49



einem Dinge überhaupt, also ontologisch, einen Begriff" machen wollen,

wir immer, zum UrbegrifF, den Begriff" von einem allerrealesten
Wesen in Gedanken zum Grunde legen ...» (Kant, Preisschrift über
die Fortschritte der Metaphysik, hg. v. Rink, AA XX, 301 f). Kant
nennt also den Gottesbeweis aus zwei Gründen einen ontologischen2:
formal gesehen geht er von einem Begriffe a priori aus, wie alle

Ontologie als «Wissenschaft von den allgemeineren Prädikaten des

Seienden» (A. G. Baumgarten, Metaphysica §4) von Begriffen a priori

handelt, ohne sich auf eine korrespondierende Anschauung
beziehen zu können; zweitens besteht zwischen Ontologie und 'Theologie'

eine innere Abhängigkeit derart, daß ontologische Aussagen
über Bestimmungen von Dingen überhaupt den Begriff« Gott», wie er
dem Gottesbeweis zugrundeliegt, voraussetzen (vgl. KdrV B 603 f/
A575f). Kant selbst hat diese innere Abhängigkeit im Begriffe der

Ontotheologie terminologisch fixiert (KdrV B 660/A 672), und so ist
es nur folgerichtig, wenn er in der Transzendentalen Analytik der
KdrV den «stolzen Namen einer Ontologie» durch den «bescheidenen,

einer bloßen Analytik des Verstandes» (B 303/A247) ersetzt

- in der Transzendentalen Dialektik den ontologischen Gottesbeweis

widerlegt.
c) Noch auf ein letztes Moment ist einführend hinzuweisen. Wir

sprechen vom Gottesbeweis. Im Wort Beweis ist ein wissenschaftlicher

Anspruch erhoben und zwar hinsichtlich der formalen Seite des

Vorgehens. Das Beweisen gehört in die Wissenschaft. Und erst im Horizont

der Wissenschaft wird ein Schließen, Folgern usw. zum Beweisen.

Diesen Zusammenhang hat, noch heute gültig, zum ersten Male
Aristoteles in «Analytica Posteriora» dargelegt. Falls, wie wir bald
sehen werden, kein Gottesbeweis wissenschaftlichen Anforderungen an
einen Beweis zu genügen vermag, und sich damit die Rede vom
Gottesbeweis als betrügerisch entpuppt, wird zu prüfen sein, mit was
für einer Argumentation wir es eigentlich zu tun haben. Der
sogenannte Gottesbeweis ist damit nur wissenschaftlich, nicht generell
bedeutungslos geworden.

2.

Nach diesen einführenden Erläuterungen zum Begriff des

ontologischen Gottesbeweises wenden wir uns einer eigentlichen Frage-
2 M. W. zuerst in «Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration

des Daseins Gottes» III/4. 1763.

50



Stellung zu, die mit dem Titel «Bemerkungen zum Gottesbegriff in
Philosophie und Theologie» angekündigt war. Da wir zu diesem

Thema den Zugang über den ontologischen Gottesbeweis suchen,
wird dieser zu befragen sein, was für einen Gottesbegriff er voraussetzt,

welche Bedeutung seine Durchführung für eine Erkenntnis
Gottes hat, welche Absicht mit ihm im Ganzen eines denkerischen
Vorhabens verfolgt wird.

Kommen wir aber mit diesen Fragen nicht 200 Jahre zu spät? Hat
sich nicht längst eine Einsicht durchgesetzt, für die Kant etwa mit
folgenden Worten verantwortlich zeichnet: «Es ist also an dem so

berühmten ontologischen (Cartesianischen) Beweise, vom Dasein
eines höchsten Wesens, aus Begriffen, alle Mühe und Arbeit verloren,
und ein Mensch möchte wohl eben so wenig aus bloßen Ideen an
Einsichten reicher werden, als ein Kaufmann an Vermögen, wenn er,
um seinen Zustand zu verbessern, seinem Kassenbestand einige
Nullen anhängen wollte.» (KdrV A602/B 630)? Ist nicht die
protestantische Theologie zu ihrem Glück auf die Basis des Glaubens

zurückgekehrt, die ihr derselbe Kant im Rückblick auf sein kritisches
Werk bot: «Ich mußte also das Wissen aufheben, um zum Glauben
Platz zu bekommen» (B XXX)? Eine Erkenntnis Gottes aus dem

ontologischen Gottesbeweis ist in der Tat weder für Philosophen
noch für Theologen heute relevant. Die offizielle katholische Theologie
hält kraft Dekret des 1. Vatikanum und des Antimodernisteneides an
einem Gottesbeweis fest und stützt sich im wesentlichen auf den

kosmologischen Gottesbeweis. Eine saubere Scheidung zwischen
Glauben und Wissen, zwischen protestantischer Theologie und
Philosophie scheint möglich. Fundament christlichen Glaubens ist die

Offenbarung Gottes, Thema der Philosophie das Denken, das sich in
sein Scheitern an der Transzendenz zu schicken gelernt hat. Doch
der friedliche Eindruck täuscht. Theologen und Philosophen sind
sich gegenseitig ein Stein des Anstoßes. Auch wenn man sich in einem

sogenannten Gespräch miteinander befindet, weist man sich gegenseitig

bloß Exile zu: geistige Orte außerhalb je verbindlicher oder

begreifbarer Wirklichkeit. Dagegen stehen aber Anzeichen eines

gemeinsamen sachlichen Gefordertseins: Die protestantische Theologie

befindet sich gegenüber dem Gottesbegriff in äußerster

Verlegenheit ; der Philosophie andererseits wird - wenn sie Kant folgend,
'Gott' als unvermeidliche Aufgabe der Vernunft begreifen muß -
gerade heute für die Auseinandersetzung mit Hegel Henrichs Ab-

51



sieht dringlich, «das ontologische Argument. der Philosophie
als Problem zurückzugeben» (VI). Eine wie es scheint paradoxe
Situation: einige Theologen wollen den Gottesbegriff ganz
preisgeben und gerade so Theologen bleiben3, einige Philosophen die

Beschäftigung mit dem Gottesproblem als einem philosophischen
zentral machen. Möglicherweise entspringen beide Tendenzen der

gleichen Fragestellung in der Besinnung auf die Grundlagen unserer
Kultur bzw. 'Wirklichkeit'. Aber vergessen wir hier nicht einfach den

fundamentalen Unterschied von Glauben und Denken? Geht das

denkende Fragen nach Gott den seines Glaubens gewissen Menschen

etwas an?

Wenden wir uns an Anselms Beweis der Existenz Gottes: hier dürfen

wir Antwort erwarten, weil Anselms Unternehmen unter dem
Thema « fides quaerens intellectum» (der Glaube verlangt nach
Einsicht) steht. Karl Barth hat es in seinem gleichnamigen Buch(München
1931) so gedeutet: «In bezug auf die objektive Rationalität des Glaubens

fühlt sich Anselm weder gefragt noch zur Rechenschaft
verpflichtet. Er hätte wohl auf die Zumutung, daß es auch in dieser

Hinsicht eine 'Beunruhigung' des Theologen geben müsse, nur mit
einem großen Staunen quittieren können: ohne die qualifiziert
kirchliche Voraussetzung jener objektiven Rationalität war eben die

ganze Mühe um das intelligere und auch das ganze Fragen und
Antworten der theologischen Polemik und Apologetik gegenstands-
und sinnlos. Unter der Voraussetzung, daß es wahr ist: Gott existiert,
Gott ist das höchste Wesen, ist ein Wesen in drei Personen, ist Mensch

geworden usw., diskutiert Anselm die Frage, inwiefern das wahr ist,
und indem er nach diesem 'inwiefern' in bezug auf diesen und diesen

Glaubenssatz fragt und sich fragen läßt, antwortet er von der vor-

3 So schreibt Herbert Braun («Vom Verstehen des Neuen Testaments»
in: Ges. Studien zum NT und seiner Umwelt, Tübingen 1962, 297): «Dem
aufmerksamen Leser dieses Aufsatzes ist es längst aufgefallen, daß ich zur
Darlegung dessen, was das NT mir zu sagen hat, bisher auf die Vokabel
,Gott' verzichtet habe. Er entsinnt sich, daß wir oben auch den theistischen
Standpunkt als eine vom Menschen beizubringende Vorgabe für ein rechtes
Verstehen des Neuen Testaments abgewiesen haben Der Theismus ist ein
Standpunkt. ,Gott' stellt bei diesem Standpunkt jeweils eine leere Hülse dar,
in die der den Standpunkt Vertretende seine Inhalte hineinpackt; einen
Blankoscheck, in den der Theist die ihm richtig scheinenden Werte einsetzt.
Die Wahl der Inhalte, die Art wird dabei abhängen von der Art, wie der
Mensch sich selber versteht...»

52



ausgesetzten Wahrheit aller übrigen Sätze aus» (63). Das quaerere
rationem bedeutet dann « die durch die Klärung der wechselseitigen

Beziehungen der einzelnen Stücke des Credo aufzuzeigende noetische

Rationalität des Glaubens» (69). Hat Barth damit recht, Anselms
Beweis «für ein Stück vorbildlich guter, einsichtiger und ordentlicher
Theologie» (VII) zu halten, und also nicht für einen philosophischen
Beweis, der dem ungläubigen Toren (insipiens) gilt?

Unbestreitbar geht Anselm vom Glauben aus. Er bittet Gott am
Anfang des 2. Kapitels des Proslogion: «Verleihe mir, daß ich
einsehe, daß Du bist, wie wir glauben, und das bist, was wir glauben».
Das intelligere, nach dem die fides fragt, betrifft Existenz und Wesen
Gottes. «Und zwar glauben wir, daß Du etwas bist, über das hinaus
Größeres nicht gedacht werden kann: et quidem credimus te esse

aliquid quo nihil maius cogitari possit». Entscheidend für den

folgenden Beweis selbst ist der Begriff «aliquid quo nihil maius cogitari
possit». Der Tor, dem der Beweis gilt, leugnet, daß Gott existiert.
Kann er auch leugnen, daß «etwas über das hinaus Größeres nicht
gedacht werden kann» existiert? Während ihm der bloße Name
«Gott» offenbar nicht verständlich ist, vermag er diesen Ausdruck zu
denken: «etwas über das hinaus Größeres nicht gedacht werden
kann». Denkt er ihn, dann ist das «etwas .», das höchste Wesen,
sein Gedanke, ist in intellectu eius, wie Anselm sagt. Wenn es

Gedanke ist, ist es nicht nur Gedanke. Wäre es nur Gedanke, dann
wäre das «über das hinaus Größeres nicht gedacht werden kann»
eben das, über das hinaus Größeres gedacht werden könnte - daß es

nämlich nicht nur als Gedanke in intellectu, sondern darüber hinaus
in re wirklich existierte, was größer ist. «Das aber kann gewiß nicht
sein», schließt Anselm, weil es widersinnig ist. Kap. 3 verschärft:
«etwas über das hinaus Größeres nicht gedacht werden kann» kann
nicht nur nicht existieren, es kann auch gar nicht als nichtexistierend
gedacht werden. Der insipiens hat also, wenn er die Existenz des

höchsten Wesens leugnet, «etwas über das hinaus Größeres nicht
gedacht werden kann» gar nicht gedacht. Er hat nach Kap. 4 nur
den Namen «Gott», die vox significans, nicht den vollen Begriff
Gottes gedacht. Wer aber Gott als «das über das hinaus Größeres

nicht gedacht werden kann» denkt, «der kann ihn nicht als

nichtexistierend denken». Schon in Kap. 3 ist diese entscheidende Identifizierung

dessen, «über das hinaus Größeres nicht gedacht werden
kann» mit Gott erfolgt: «Et hoc (nämlich «das über ») es tu,

53



Domine Deus noster», oder wieder Kap. 4: «denn Gott ist das, über
das hinaus Größeres nicht gedacht werden kann». Aus der
Wesensbestimmung Gottes als «das über das hinaus Größeres nicht gedacht
werden kann» folgt seine Existenz.

Wir heben die entscheidenden Stationen des Beweisganges in engem
Anschluß an Heinrich Scholz' Aufsatz «Der Anselmische
Gottesbeweis» (in: Mathesis Universalis, Basel 1961, S. 64ff) heraus. Auch

wenn Anselm zu Beginn um Erleuchtung bittet und am Schluß für
das Gelingen des Beweises Gott dankt, ist der Beweis selbst noch
nicht als eine Bewegung zwischen Glaubenssätzen qualifiziert bzw.

disqualifiziert. Wohl geht Anselm von einem Glaubenssatz aus («daß
Du bist, wie wir glauben»), aber er mutet ihn nicht dem Toren als

Ausgangssatz des Beweises zu. Wohl bleibt das credere und die Autorität

der Kirche dem intelligere vorgeordnet, aber das heißt nur: für
den Fall des Scheiterns des intelligere ist die Glaubenswahrheit nicht
gefährdet. Gerade deshalb ist auch das intelligere frei zu erdenklich

strengem Anspruch. In der «Epistula de incarnatione verbi» widerlegt
Anselm selbst Karl Barths These klar: Proslogion und Monologion
«seien vor allem zu dem Zweck geschrieben worden, daß wir das,

was wir im Glauben von der göttlichen Natur festhalten... aus

notwendigen Gründen ohne Autorität der Schrift beweisen könnten».
Hätte Anselm getan, was ihm Karl Barth unterschiebt, vom Glaubenssatz

«Gott existiert» auszugehen, lautete sein 'Beweis': Gott existiert,
weil er existiert. Er hätte also in Tat und Wahrheit auch gar keinen
Beweis versucht. In einem Beweis darf das zu Beweisende nicht
einfach vorausgesetzt werden.

Anselm geht von der Definitionsgleichung « Gott df das, über das

hinaus Größeres nicht gedacht werden kann» aus. Er zeigt, daß es

nicht möglich ist, daß Gott im Gedanken und nicht in Wirklichkeit
existiert. Oder anders: wenn Gott gedacht ist, existiert er auch in
Wirklichkeit. Die Angelpunkte des Beweises liegen zutage: a) Der
Ausdruck Gott «das über das hinaus Größeres nicht gedacht
werden kann» muß als terminus a quo des Beweises unmittelbar
evident sein; b) man muß etwas und in diesem Falle also Gott gedacht
haben, um seine Existenz bestreiten zu können ; c) Existenz muß eine

Eigenschaft sein, die die Seinsfülle eines Wesens erhöht.
Dazu läßt sich sagen: a) Der Ausdruck «das über das hinaus

Größeres nicht gedacht werden kann» ist ersetzbar durch den
Ausdruck «das über das hinaus Größeres nicht ist». Das durch den letzte-

54



ren Ausdruck bestimmte Wesen läßt sich durchaus als nichtexistierend
denken, ohne daß man sich in einen Widerspruch verwickelt, wie das

beim von Anselm gebrauchten ersteren Ausdruck der Fall ist (vgl.
Kap. 3 : man kann « das über das hinaus Größeres nicht gedacht werden

kann» gar nicht als nichtexistierend denken, sonst denkt man es

nicht). Der Widerspruch, auf den Anselm seinen Beweis stützt, steht

und fällt mit dem von ihm gewählten Ausgangsausdruck. Ist dieser

durch einen anderen ersetzbar, aus dem der Beweis nicht mehr
geführt werden kann, so genügt er nicht den Anforderungen, die man
an den terminus a quo eines schlüssigen Beweises stellen muß. - Weiter

ist zu bemerken, daß der Ausgangssatz eine Definition darstellt.
Aus einer Definition allein kann nie geschlossen werden. Es müßte
erst gezeigt werden: es gibt genau ein x, über das hinaus Größeres

nicht denkbar ist; es ist genau ein x angebbar, so daß A: «über x
hinaus ist Größeres nicht denkbar» zutrifft aufx; auch wäre erst dann
eine Namengebung und der Satz «Gott ist das, über das hinaus
Größeres nicht gedacht werden kann» als wirkliche Basis des Beweises

möglich.
b) Gegen den zweiten Angelpunkt gilt, daß es genügt, die Eigenschaft

eines x zu denken, um seine Existenz bestreiten zu können;
der Tor muß also nicht notwendig das höchste Wesen denken (es in
intellectu haben), wenn er seine Existenz bestreitet. Damit ist eine
entscheidende Voraussetzung des Beweises hinfällig: daß der Zweifler
das höchste Wesen in intellectu hat.

c) Existenz kann nicht als Eigenschaft eines Dinges aufgefaßt
werden, sonst wäre das bloß gedachte vom existierenden Ding als Ding
unterschieden. «Sein ist. kein reales Prädikat, d. i. ein Begriff
von irgend etwas, was zu dem Begriffe eines Dinges hinzukommen
könne. Es ist bloß die Position eines Dinges ...» (Kant, KdrV A 598/
B 626). Existenz kann also auch nicht in einem komplizierten
Eigenschaftsganzen enthalten sein, aus dem sie herauszufiltern wäre.

Die vorgenommene Zergliederung erweist den Beweis vom
modernen logischen Standpunkt aus als nicht haltbar. Barths Interpretation

schien uns Anselms Vorhaben nicht gerecht zu werden4, nun

4 Erstaunlicherweise hat Hans-Georg Geyer («Gedanken über den
ontologischen Gottesbeweis» in: Parrhesia, Karl Barth zum 80. Geburtstag,
Zürich 1966, 101 ff) wieder Barths Interpretation zustimmend
aufgenommen - bezeichnenderweise ohne mit einem Wort des insipiens
Erwähnung zu tun. Die von Scholz geforderte Unterscheidung zwischen ,Gott'

55



ist Anselm in der Durchführung seines Vorhabens unseren Ansprüchen
nicht gerecht geworden. Anselm gibt weder einen theologischen noch
einen philosophischen Beweis: jenen nicht, weil es ihm um ein
selbständiges intelligere geht, diesen nicht, weil er gar nicht beweist. Wir
fragten, ob das denkende Fragen nach Gott den seines Glaubens

gewissen Menschen etwas angehe. Wir fragten Anselm. Die Tatsache
seines Gottesbeweises, seines quaerere intellectum vel rationem, allein
schon ist ein Indiz für den Zwang, Glauben auf Denken zu beziehen,
so gewiß Glaube hier Fundament bleibt5. Beunruhigt Anselm nur der
Ungläubige oder in ihm schon die aufbrechende Differenz von Glauben

und Wissen? Beide Weisen der Gottesbeziehung, das credere und
das intelligere, kommen überein, das freut Anselm. Für ihn ist der

und,aliquid quo maius cogitari non possit' berücksichtigt Geyer infolgedessen
auch bei der Darstellung des Beweisganges nicht. Dieses Vernachlässigen der
formalen Seite des Denkens ist um so befremdlicher, als das Denken Gottes
für Geyer (im Gegensatz zum Ansatz Anselms : Proslogion Kap. 2, s. o. S. 53)
nur formalen Charakter besitzt: «Der die anselmische Argumentation
tragende GottesbegrifFhat keinen realen Bedeutungsgehalt (objektive Realität),
sondern enthält nur die Form, in der Gott gedacht werden kann, wenn er
zum Gegenstand des Denkens wird (subjektive Formalität). Mithin intendiert

Anselms ,Definition' Gottes als ,aliquid quo maius cogitari non possit'
das Denken Gottes (gen. obj.), keinesfalls aber Gottes Dasein und Wesen.»!

5 Adolf Schurr unternimmt in seinem Buch «Die Begründung der Philosophie

durch Anselm von Canterbury. Eine Erörterung des ontologischen
Gottesbeweises» (Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz, 1966) den Versuch einer streng
philosophischen Interpretation des Anselmschen Werkes. Er faßt dabei
Anselms Glaubensfundament als «legitime Erfahrungsbasis der Reflexion»
(122) - sich gegen die dogmatische Setzung des festen Unterschieds von
,Glaubens-' und ,natürlicher' Erfahrung wehrend. Denn mit dem credere
wird «auf ein Vermögen zurückgewiesen, das jedem Vernunftwesen
zukommt» (72). «Anselms ,Glaubens'-Position, insoweit sie das Proslogion
thematisiert, ferner die Weise, wie sie angegangen wird, kann daher weder
jenseits einer philosophischen Fragemöglichkeit plaziert, noch kann seiner
Methode und ihrem terminus a quo eine streng philosophische Relevanz -
sola ratione - abgesprochen werden» (122). - Wie Barth läßt auch Schurr
Anselm im Lichte einer modernen Problematik zu Worte kommen, wenngleich

er das Barth diametral entgegengesetzte Interesse verfolgt: nämlich das

credere vom intelligere her zu denken. Es ist zweifellos ein wichtiges Postulat
der gegenwärtigen philosophischen Diskussion, den verstockten Gegensatz von
Glauben und Denken fragend zu öffnen. Ohne Schurrs interessanten Versuch
hier würdigen zu können und angemessen kritisch befiagen zu wollen, sei

doch bezweifelt, ob er in einer hermeneutisch zulässigen Weise die
anselmischen Begriffe fides und ratio zuhanden der heutigen Diskussion umdeutet.

56



Beweis ja stimmig. Sie kommen überein auf einem unbefragten
Hintergrund. In der Tat, eine fehlgeschlagene Bemühung ums intelli-
gere zerstörte den Glauben nicht, aber das intelligere kann auch hier

gar nicht fehlgehen6.

3.

Anselms Gottesbeweis erlebte nach vielfacher Ablehnung im Mittelalter

seine Auferstehung bei Descartes. Descartes legt ihn in der
fünften seiner « Meditationes de prima philosophia» 1641 wieder vor,
allerdings in veränderter Form und vor allem unter veränderter
Zielsetzung. Descartes schreibt als Philosoph, nicht als Theologe.
Wir müssen Descartes also fragen: was geht das denkende Fragen
nach Gott das Denken selbst an? Damit ist schon etwas ganz deutlich
gesagt : der Gottesbeweis und sein Gottesbegriff stehen in neuen
Zusammenhängen.

In der Widmung der Meditationen an die Theologische Fakultät
der Sorbonne tritt das noch nicht hervor. Descartes argumentiert ganz
im Gegenteil anselmisch: «Ich bin immer der Ansicht gewesen, daß

es gerade die beiden Fragen über Gott und die Seele sind, die man eher

mit den Mitteln der Philosophie als mit denen der Theologie zu
beantworten habe. Denn mag es auch für uns Gläubige genügen, im
Glauben überzeugt zu sein, daß es einen Gott gibt, so kann man
doch Ungläubige von keiner Religion überzeugen, wie es scheint,

wenn man ihnen das nicht zuvor aus einem natürlichen Grunde
beweist Es ist durchaus wahr, daß man an Gottes Dasein glauben
muß, da es ja in den heiligen Schriften gelehrt wird, und umgekehrt,
daß man an die heiligen Schriften glauben muß, da sie ja von Gott
stammen - der Glaube ist nämlich ein Geschenk Gottes, und daher
kann der, der die Gnade verleiht, an das übrige zu glauben, auch

geben, daß man an sein Dasein glaubt - dennoch, Ungläubigen kann

man dies nicht vorhalten, denn sie würden es für einen Zirkelschluß
erklären.» Dagegen schreibt Descartes am 28. 1. 1641 an Mersenne,
daß die Meditationen auch die Grundlagen seiner Physik enthielten,
man das besser aber nicht sagen solle, um von den Aristotelikern eher

6 Nach einer am Text orientierten Kritik an Barths Interpretation kommt
Ernst Haenchen («Anselm und Barth [Zur Frage der Apologetik]» in:
Wort und Geist. Festgabe für Karl Heim, Berlin 1934, 181 ff) zum Schluß,
Anselm «als einen großen Denker vor den Gegensätzen» verstehen zu müssen,
«der ihr Aufbrechen nocht nicht erlebt hat».

5 Studia Philosophica XXVIII 57



die Anerkennung seiner Prinzipien zu erhalten7 (AT III, 297f).
Spitzen wir zu: der Gottesbeweis soll die Ungläubigen vom Dasein
Gottes überzeugen und zugleich die neue Wissenschaft begründen

Wir betrachten zunächst das ontologische Argument bei
Descartes selbst. Er führt es in der 5. Meditation so ein: «Wenn übrigens
einzig und allein daraus, daß ich die Idee irgendeiner Sache meinem
Bewußtsein entlehnen kann, folgt, daß alles, was ich klar und deutlich
als zur Sache gehörend erfasse, tatsächlich ihr zugehört, - sollte sich

daraus nicht auch ein Beweisgrund für das Dasein Gottes entnehmen
lassen?» (VII, 70). Die Idee Gottes, das ist die Idee des ens summe
perfectum, des höchst vollkommenen Wesens. Klar und deutlich läßt
sich einsehen, daß es zur Natur des höchst vollkommenen Wesens

gehört, «immer zu existieren». Denn ebensowenig wie ein Dreieck,
dessen Winkelsumme kleiner oder größer als zwei Rechte ist, läßt sich

ein höchst vollkommenes Wesen ohne Dasein denken. Es ist zwar
nicht notwendig, ein Dreieck oder ein höchst vollkommenes Wesen

zu denken, aber wenn ich sie denke und klar und deutlich vorstelle,
folgt das Gesagte notwendig. Was besagt der Vergleich? Der Begriff
von Gott als dem vollkommensten Wesen muß den Vergleich mit
dem Begriff Dreieck aushalten können, und zwar so, daß Gott die
Existenz wie dem Dreieck die Winkelsumme von zwei Rechten -
nämlich als Essenz - zukommt. Die Feststellung, jedem Dreieck
komme diese Winkelsumme zu, ist Ergebnis der Analyse unserer
klaren und deutlichen Vorstellung vom Dreieck. Klar heißt diese

Vorstellung, weil das vorgestellte Dreieck von anderem Vorstell-
baren abhebbar ist, distinkt oder deutlich heißt sie, weil sich die
Merkmale des Vorgestellten vollständig angeben lassen. Klare und
deutliche Vorstellbarkeit schließen das Moment der 'Wahrheit' dieser

Vorstellung ein, durch das sie von nur eingebildeten, unwahren
Vorstellungen abgehoben wird (die Idee eines Dreiecks mit einer
Winkelsumme von beispielsweise 270 Grad ist unwahr, weil sie nicht
in einer klaren und deutlichen Vorstellung zu geben ist).

Ist nun die Aussage «Gott existiert» das Ergebnis der Analyse einer

7 «et je vous diray, entre nous, que ces six Meditations contiennent tous
les fondements de ma Physique. Mais il ne le faut pas dire, s'il vous plaist;
car ceux qui favorisent Aristote feroient peut-estre plus de difficulté de les

approuver; et j'espere que ceux qui les liront, s'accoûtumeront insensiblement

à mes principes, et en reconnoistront la vérité avant que de s'apperce-
voir qu'ils détruisent ceux d'Aristote. »

58



ebenso klaren und deutlichen Vorstellung von Gott als dem vollkommensten

Wesen? Oder anders gefragt: hat das Dasein denselben

inneren und notwendigen Zusammenhang mit dem Wesen Gottes wie
die Winkelsumme von zwei Rechten mit dem Wesen des Dreiecks?

Und ist die Vorstellung Gottes als des vollkommensten Wesens die

klare und deutliche Vorstellung vom Wesen Gottes, aus der mit
Wesensnotwendigkeit sein Dasein folgt? Die ersten Einwände von Catenas

zwingen Descartes in seiner Responsio selbst zu dieser Frage

(VII, 116). Die Idee des höchst vollkommenen Wesens muß durch
angebbare Kriterien als eine nicht bloß vom Verstand gebildete
Idee erwiesen werden. Ich kann mir ein geflügeltes Pferd vorstellen,
das Pferd aber auch ohne Flügel. Aber ich kann mir kein Dreieck
vorstellen, das nicht die Winkelsumme von zwei Rechten besitzt (auch
wenn mit der Vorstellung Dreieck nicht immer zugleich die
Vorstellung der Winkelsumme von zwei Rechten aktuell verbunden sein

muß). Ist die Idee eines höchst vollkommenen Wesens denkbar, dem
das Dasein fehlt? Gaunilo hatte gegen Anselm eingewandt: auf die

gleiche Weise wie Gottes Existenz lasse sich die Existenz jedes höchst
vollkommenen Dinges, etwa der glücklichsten Insel, demonstrieren.
Descartes trägt diesem Einwand Rechnung. Ein höchst vollkommener

Körper, sagt er, kann möglicherweise, aber er muß nicht existieren.
Die Idee eines höchst vollkommenen Körpers ist auch vom Verstände
selbst gebildet (VII, 118). Dem Körper fehlt die Kraft, sich selbst

hervorzubringen und zu erhalten. Das aber ist gerade eine der
Vollkommenheiten des höchst vollkommenen Wesens. Fassen wir das

höchst vollkommene Wesen als das höchst mächtige Wesen (ens

summe potens), ergibt sich a) daß es existieren kann, b) daß es dank
seiner ungeheuren Macht aus eigener Kraft existieren kann und c)
daß es deshalb immer und notwendig existiert (VII, 119). Es folgt
also, «daß das notwendige Dasein in der Idee des höchst mächtigen
Wesens enthalten ist, und zwar nicht durch eine Erdichtung unseres

Verstandes, sondern weil das Dasein zur wahren und unveränderlichen

Natur eines solchen Wesens gehört: und wir werden in der Tat
auch leicht wahrnehmen, daß jenes höchst mächtige Wesen unbedingt

alle anderen Vollkommenheiten in sich haben muß, die in der
Idee Gottes enthalten sind, so daß jene, ohne die geringste Erdichtung
unseres Verstandes und aus ihrer eigenen Natur heraus, miteinander
verbunden sind und in Gott existieren» (VII, 119).

Descartes gewinnt dieses neue, von Henrich herausgestellte onto-

59



logische Argument durch Verwandlung des Gottesbegriffs. Sein
Beweis geht nicht mehr nur von der summa perfectio, sondern von der
immensa oder summa potestas Dei aus. Betrachten wir rückblickend
die ganze Schlußfolge. Obersatz: «Das, wovon wir klar und deutlich
einsehen, daß es zu der wahren und unveränderlichen Natur der
Wesenheit oder Form einer Sache gehört, das können wir von
dieser Sache mit Wahrheit behaupten» (VII, 115). Untersatz: Wir
sehen klar und deutlich ein, daß es zur Natur Gottes gehört, daß

er existiert. Schluß: Gott existiert in Wahrheit (ebd.). Die Unklarheit
im Untersatz, was denn klar und deutlich von Gottes Natur einsehbar

ist, hat Descartes behoben. Der Obersatz wird hier nicht eigens

begründet. Das geschieht in der 3. Meditation selbst. Die
Zweifelsbetrachtung war in der 1. Meditation bis vor die mathematischen
Ideen gelangt. Gott könnte mich in seiner Allmacht als ein genius

malignus auch bezüglich deren Wahrheit täuschen. Worin ist
letztlich die Wahrheit klar und deutlich erkannter Ideen verbürgt?
Gewiß ist das fundamentum inconcussum : ego sum, ego existo

festgestellt. Aber ich bin einsam, ohne Welt. Zwar habe ich
Wahrnehmungen, Vorstellungen, Ideen von Weltlichem, aber daß sie das

Wirkliche geben, kann ich mir selbst nicht verbürgen. Es bedarf
einer Idee, in der das Ich nicht nur sich selbst gegenüber ist, sondern

in der notwendig ein Sein, das nicht ich bin, entdeckt wäre. Daß es

sich mit der Idee Gottes so verhält, zeigt Descartes im 'Gottesbeweis',
besser in den 'Gottesbeweisen' der 3. Meditation. Doch sind es nicht
eigentlich Beweise, die Descartes vorlegt, sondern eine Kontemplation

auf die Idee Gottes im Grunde der menschlichen Seele. Die Idee
Gottes als eines unendlichen Wesens in mir verlangt eine ihr
angemessene Ursache. Ich kann nicht Ursache einer Idee sein, die meine
formale Realität in ihrer objektiven unendlichen Realität übersteigt.
Nur die unendliche Substanz, Gott selbst, vermag die Idee von sich

in mir erzeugt zu haben. Meditiere ich also über die Idee des unendlichen

Gottes, werde ich der Wirklichkeitsbedeutung dieser Idee
unmittelbar ansichtig. Das geschieht im gleichen Akt, in dem ich mir
auch meiner Endlichkeit bewußt werde. Denn daß ich nicht Ursache
meiner Idee von Gott sein kann, zeigt mir zugleich Gottes Wirklichkeit

und meine Endlichkeit an. Indem ich mich in dieser Identifikation

von Selbst- und Gottesbewußtsein als endlich erfasse, begreife
ich auch zugleich, daß ich nicht Ursache meines eigenen Seins, mich
nicht selbst erschaffen haben kann. Gott erweist sich nicht nur als

60



Ursache seiner Idee in mir, sondern des Ich selbst und damit aller
Ideen, die ich habe. Der 'Gottesbeweis' der 3. Meditation stellt den
Obersatz für den Gottesbeweis der Responsio zur 5. Meditation
sicher. Der Gottesbeweis der 5. Meditation ist der Gottesbeweis für
den Ungläubigen, der 'Gottesbeweis' der 3. Meditation seine

Begründung und — Fundament von Mathematik und Physik! Insofern
sich der Schöpfergott8 als wirklich existierend erwies, ist nun die
Beweislast für die reale Bedeutung der Ideen auf ihn abgewälzt. Gott
ist der Garant dafür, daß die Ideen Wirkliches bedeuten. Und das in
doppeltem Sinne: die Ideen als Ideen (bedeutsam für die Mathematik)

und die Ideen als Repräsentanten des Wirklichen (bedeutsam
für die mathematische Naturwissenschaft). Warum garantiert der

Schöpfer in seiner Allmacht die Wahrheit meiner Ideen? Die Idee
Gottes hat sich paradigmatisch als wahr erwiesen. Aber mehr noch.
Es würde die Allmacht Gottes schmälern, wenn er zwei Welten
geschaffen hätte, die Welt der Ideen im menschlichen Verstand und
die Welt der Dinge. Wir müssen Übereinstimmung (Wahrheit
adaequatio) feststellen, Gott schafft sie. Mathematische und physikalische

Ideen sind als geschaffene nicht tauglich für Einsichten in das

unendliche Wesen Gottes. Die Beschäftigung mit ihnen hat also keine

religiöse Bedeutung mehr. Descartes setzt mit seinem Gottesbegriff
und der Lehre von der Erschaffung der ewigen Wesenheiten als

dessen Folge die neuzeitliche Wissenschaft frei. Daß der menschliche
Intellekt etwas Vollkommeneres als Gott denken könnte, war für
Anselm aufgrund der Seinsordnung undenkbar, für Descartes

aufgrund der immensa potestas Dei. Der Zusammenhang seines

Gottesbegriffes im ontologischen Beweis mit seiner wissenschaftsbegründenden

Metaphysik ist damit deutlicher geworden. Daß Descartes gleichwohl

nicht einem reinen Nominalismus verfiel und also Philosoph
blieb, ist nur aus einer sehr tiefen metaphysischen Erfahrung zu
verstehen, die seinen Zweifel ernster zu nehmen zwingt, als es gemeinhin
getan wird.

Diese Erfahrung liegt dem Beweis und seinen Konsequenzen nicht
einfach voraus. Sie selbst wird im Beweis der 3. Meditation expli-

8 Das argumentum Anselmi unterscheidet sich also vom argumentum
Cartesianum nicht einfach darin, daß bei letzterem «der Schöpfungsglaube
als positive Voraussetzung entfällt», wie Hans-Georg Geyer meint (a. a. O.
113); Descartes radikalisiert vielmehr den Schöpfungsgedanken.

61



ziert. Sie ist nicht unabhängig vom Vorhaben des intelligere wie das

Glaubensfundament des Anselm. Geben bei Anselm die
Glaubenswahrheiten auch der Vernunft Anleitung recht zu fragen, so ist es bei
Descartes die cogitatio in ihrer vollen Struktur, die die Erkenntnis
Gottes zeitigt. Anselm wie Descartes gehen von der Erkenntnis
Gottes aus, jener von der Erkenntnis Gottes als offenbarter Glaubenswahrheit,

dieser von der Erkenntnis Gottes als Bürgin der Gewißheit
alles Erkennens. Aber sofern die Bürgin dem Erkennen nicht vorausbürgt,

sondern von ihm selbst für es eingesetzt wird, bürgt Erkenntnis
für sich selbst. Die Erkenntnis Gottes wird in der Nachfolge
Descartes' immer schärfer zur eigentlichen Selbstbegründung des Wissens.

In die Metaphysik, die rationale Theologie hinübergezogen, geht dem
Gottesbegriff der Bezug auf Glauben verloren.

4.

Immerhin, könnte man hoffnungsvoll sagen, begründet sich das

weltbeherrschende Wissen jetzt in der Erkenntnis Gottes. Das ist bis

auf Kant richtig, wenngleich die Unabhängigkeit des wissenschaftlichen

Wissens von seinem metaphysischen Fundament immer
eklatanter wird. Doch auch dieses metaphysische Fundament bleibt nicht
das cartesianische. Das 17. und 18. Jahrhundert bemühen sich um
immer präzisere Fassung. Kant behandelt bekanntlich die Frage der
Gottesbeweise unter dem verwunderlichen Titel «Von dem
transzendentalen Ideal». Er versteht darunter die Idee von einem All der
Realität (wir erinnern uns an den Begriff des vollkommenen Wesens),
das «gleichsam den ganzen Vorrat des Stoffes, daher alle möglichen
Prädikate der Dinge genommen werden können» (A 575/B 603)
enthält und damit «die oberste und vollständige materiale Bedingung»

durchgängiger Bestimmung von Gegenständen ausmacht

(A 576/B 604). Wenn man dieses transzendentale Ideal das Urwesen

(ens originarium) oder das höchste Wesen (ens summum) nennt, so

bedeutet das «nicht das objektive Verhältnis eines wirklichen
Gegenstandes zu anderen Dingen, sondern der Idee zu Begriffen, und läßt
uns wegen der Existenz eines Wesens von so ausnehmenden Vorzuge
in völliger Unwissenheit» (A 579/B 607). Den Beweis für die Existenz
dieses Wesens hat also Kant nicht nur und nicht eigentlich dadurch
kritisiert, daß er zeigte, Sein Existenz sei kein reales Prädikat
(«Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das mindeste mehr als

62



hundert mögliche» A599/B 627). Schon Gassendi hat das getan!
Kant hat vielmehr die Gottesidee auf ihren klaren Begriff gebracht
und d. h. sie als Funktion bei der Bestimmung des Wirklichen angesetzt,

in welcher Funktion ihre objektive Gegebenheit nicht einmal
von der Vernunft verlangt werden kann. Daß das trotzdem geschieht,

liegt am Begriff des notwendigen Wesens, der — wie wir schon bei
Thomas sahen — aus der Existenz des Zufälligen erschlossen und als

das höchste Wesen mit Hilfe des Begriffs vom transzendentalen Ideal
interpretiert wird. «Der ontologische Beweis ist jener Schluß, der
verständlich machen soll, wieso der Gedanke des ens realissimum
dazu taugt, den Begriff des Notwendigen zu bestimmen. » (Henrich,
a. a. O., 152). Der Begriff des höchsten Wesens gibt dem Begriff des

Notwendigen einen bestimmten Sinn. Auch die Materie oder die
Lebenskraft könnte ja absolut notwendig sein. Deshalb läuft für Kant
der kosmologische Gottesbeweis zuletzt auf den ontologischen hinaus.
Scheitert dieser, so kann der Begriff des notwendigen Wesens

überhaupt nicht klar und deutlich gedacht werden. Notwendigkeit ist in
der Tat für Kant auch nur eine Modalbestimmung der Gegenstände

möglicher Erfahrung, der Begriff eines notwendigen Wesens nicht
bestimmbar. Damit macht Kant Descartes' scheinbare Klärung des

anselmischen Argumentes durch einen neuen Gottesbeweis zum
Hebel der Kritik jeglichen Gottesbeweises und mehr: eines bestimmten

Gottesbegriffes überhaupt. (Der Zusammenhang eines bestimmten

Gottesbegriffes mit dem Gelingen eines Gottesbeweises war schon

von Leibniz nachgewiesen worden: nur etwas kann notwendig sein,
und nur das höchste Wesen, seiner selbst mächtig, ist mögliche
Bestimmung dieses Etwas.) In Kants Philosophie verliert das Wissen

Gott. Gott wird zum Postulat praktischer Vernunft und insofern
wieder Gegenstand eines Glaubens, des Vernunftglaubens. Sein
Dasein muß postuliert werden, um die Übereinstimmung von Würdigkeit

und Glückseligkeit des handelnden Menschen glaubhaft aussagen

zu können. D. h. aber: Gott wird als die Bedingung sittlichen Handelns

postuliert.
Diese wichtige Wendung im Gottesproblem der Philosophie kann

nur andeutend Erwähnung finden. Um angemessen fruchtbar
gemacht werden zu können, verlangt sie, über den kantischen Horizont
hinaus, an einem auf die menschliche Praxis im ganzen erweiterten

Begriff des Sittlichen bewährt zu werden.
Im deutschen Idealismus kehrte die Gotteserkenntnis als Thema

63



des Denkens zurück, als Problem der absoluten Reflexion. Der
ontologische Gottesbeweis wird vor allem von Hegel erneuert.
Er ist dort aber nicht mehr ein philosophisches Lehrstück unter
anderen, sondern das ganze System selbst. Die Selbstbegründung des

Wissens wird hier radikal vollzogen : das absolute Wissen ist nichts als

seine Selbstbegründung. Gott als unvermeidlicher Aufgabe der
Vernunft trägt Hegel schonungslos Rechnung. Dabei geht er nicht hinter
Kant zurück, sondern knüpft über Fichte und Schelling an Kants
/cA-Bcgriff an. Die transzendentale Apperzeption gilt ihm als einer
der tiefsten Gedanken Kants (Wiss. d. Logik, hg. v. Lasson, II, 221).
Mit der Auslegung Gottes im absoluten Ich oder absoluten Wissen
wird der cartesische Ansatz zu seiner Vollendung gebracht, Gott zu
erkennen in der Selbstbegründung des Erkennens. Dabei denkt vor
allem Hegel in eigentümlich theologischer Konsequenz: man muß
von Gott ausgehen, um zu ihm zu gelangen. Zum Absoluten läßt sich
nicht denkend aufsteigen, das Denken ist, wenn auch nicht als

Verstand, so doch als Vernunft, schon beim Absoluten, nämlich bei
sich selbst (in der absoluten Idee).

5.

Der Absprung ins Absolute will uns heute nicht mehr gelingen.
Und damit auch der ontologische Gottesbeweis nicht mehr. Wir
haben zu zeigen versucht, daß der ontologische Gottesbeweis von
Descartes an auf die Frage, «was im Ganzen der Erkenntnis das

letztlich Gewisse sei» (Henrich, a.a.O., V) zu antworten versucht,
ohne daß wir wichtige Stationen in der weiteren Beweisgeschichte im
einzelnen ins Auge fassen konnten. Wenn diese Antwort nicht mehr
glückt, gewinnt gerade die Frage als Frage neues Interesse.

Henrich hat drei Bedingungen formuliert, denen ein Denken
genügen muß, um den ontologischen Gottesbeweis führen zu können:
es muß (1.) über einen strengen Prinzipienbegriff verfügen, d. h. den

ersten Grund von allem so denken können, daß er sich selbst als

Grund bestimmt; es muß (2.) die ontologische Differenz gedacht
haben und darf (3.) den Inhalt der reinen Gedanken nicht von ihrem
Gedachtsein abhängig machen.

Gelingt es uns nicht mehr, Gott zu denken, wie ihn der ontologische
Gottesbeweis zu denken versuchte, so liegt das daran, daß wir für
jedes Gedachte eine Beziehung zum denkenden Subjekt mit ins Spiel

64



bringen müssen, also nicht mehr das reine Denken vermögen9. Von
den genannten Denkvoraussetzungen her betrachtet ist aber das

ontotheologische Problem auch gar nicht mehr nur das Problem des

Gottesbeweises. Widmen wir dem letzteren weiterhin unsere
Aufmerksamkeit, dann bietet er sich als eine philosophisch und theologisch

gleichermaßen unerledigte Aufgabe an.
a) W. Janke hat in seiner Rezension von Henrichs Buch (Philos.

Rundschau 12, 179ff) als 4. Bedingung der Möglichkeit einer Onto-
theologie « die Zuversicht der Methode, den notwendigen Zusammenhang

von Wesen und Dasein im unendlichen Wesen zu beweisen»

herausgestellt. Den ontologischen Gottesbeweis für frag-würdig
zu halten, bedeutet dann zunächst, die Verknüpfung von Denken
Gottes und Beweisen Gottes in Frage zu stellen, damit aber in den
Grund jener Verknüpfung zurückzugehen: den Willen zur Gewißheit.

Die Frage Descartes' betraf die notwendige Identität von Wesen

und Sein in Gott. In ihr begründete sich die Identität von Begriff
(Denken) und Sein und damit jede Identität des Weltwissens. In
Luthers Satz «Ideo nostra theologia est certa, quia ponit nos extra
nos» (WA 40 I; 589,8) hat die Besinnung auf den Grund
theologischer Erkenntnis die gleiche Struktur wie Descartes' Meditation.
Nicht nur die Wissenschaften sind Ausdruck und Folge der
Vergewisserung des menschlichen Erkennens; Suche nach Gewißheit
bestimmt auch menschliches Glauben und Handeln. Das philosophische

Denken unterliegt einem eigentümlichen Zwang, wenn es

sich weder bei der hypothetischen Gewißheit, die in der Wissenschaft

bezüglich ihrer Voraussetzungen verlangt wird, noch bei der prak-

9 Das klingt wie eine bloße Behauptung, mit der aber nichts weniger als
das Schicksal der Philosophie besiegelt scheinen könnte. Wolfgang Cramer
(«Gottesbeweise und ihre Kritik. Prüfung ihrer Beweiskraft», Frankfurt/M. 1967)
hält denn auch am ontologischen Argument als Form der absoluten Reflexion
fest und entwickelt sie weiter. Er insistiert auf dem Sein der Eide als

Bedingung des ontologischen Beweises, die Anselm wohl kannte, aber mit seiner

Formulierung schon aus der Hand gab. «Diejenigen, die meinen, uns sagen
zu müssen, was man heute nicht mehr denken kann, sollten doch wissen, daß
es Philosophie mit Sachfragen zu tun hat und daher mit Argumenten, die
nicht durch das Faktum einer allgemein verbreiteten Denkweise widerlegt
werden können» (8f). Die Auseinandersetzung mit dieser Polemik müßte
von der Frage ausgehen, welche Voraussetzungen die - im Horizont der
absoluten Reflexion höchst angebrachte - Unduldsamkeit hat, mit der einer
Tüenkerfahrung jeder Anspruch philosophisch relevant zu sein bestritten wird.

65



tischen Gewißheit über konkrete Handlungsziele beruhigen kann.
Der Begriff des vollkommensten oder notwendigen Wesens wie des

höchsten Gutes gründet in diesem Denkzwang. Das ontologische
Argument verdankt ihm seine Plausibilität. Er läßt sich in die

Wittgensteinsche Formulierung kleiden: «Wenn sich eine Frage
überhaupt stellen läßt, so kann sie auch beantwortet werden»

(Tractatus logico-philosophicus 6. 5).
b) Wird aufgrund des Scheiterns der Ontotheologie nach dem

Ansatz neuzeitlicher Philosophie selbst gefragt, so ist damit nicht das

Eingeständnis gemeint, neuzeitliches Denken sei an seiner Hybris
zugrunde gegangen. Und erst recht nicht in dem Sinne, es gebe
seinen Gott, den es 'objektivieren' zu können glaubte, auf und damit
das Denken für die neue Epiphanie eines Gottes frei. Wenn einerseits

Gott unvermeidliche Aufgabe des vernünftigen Denkens bleibt, unser
Denken andererseits dieser Aufgabe nicht genügen kann, stellt sich
die drängende Frage, was uns denken heißt. Heidegger - um das

Problem philosophischer Theologie in ontologischer Dimension
bemüht - hat den Zwang des 'metaphysischen' Denkens, Gott denken

zu müssen, und damit seine onto-theologische Verfassung aufgedeckt.

Theologie überhaupt erfährt bei ihm schärfste Infragestellung: «Wer
die Theologie, sowohl diejenige des christlichen Glaubens als auch

diejenige der Philosophie, aus gewachsener Herkunft erfahren hat,
zieht es heute vor, im Bereich des Denkens von Gott zu schweigen»
(Identität und Differenz, 51). Nicht aus weltanschaulichen Gründen,
«auf Grund irgend eines Atheismus» zu schweigen, nicht um Theologen

zu einer bloßen Glaubens/wMiiow zu ermuntern, nicht aus
Desinteresse schließlich, sondern um der Frage nachdenken zu
können: «Wie kommt der Gott in die Philosophie?» (52).

Die Behauptung eines letztlich Gewissen, der Beweis der Existenz

Gottes, das Denken des Absoluten ist der Frage nach Gott gewichen.
Diese Frage stellt sich vor als Resultat des Kampfes der Vernunft um
Gott; sie ist nicht mehr bloß ein Moment dieses Kampfes. Da Gott
kein beliebiger Gegenstand des Denkens sein kann, ist das Denken
selbst in das Resultat seiner Bemühung um Gott involviert.

Damit soll nicht psychologischer oder soziologischer Aufhellung
des 'reinen' Denkens das Wort geredet werden, wie sie in der
Religionskritik der nachhegelschen Philosophen zum Zuge kam. Sie galt
primär religiösen Vorstellungen und ihrer gesellschaftlichen Bedeutung,

nicht dem philosophischen Gottesbegriff.

66



Das Resultat der scheiternden Denkbemühung um Gott kann nur
angeeignet werden, wenn die gemachte 'Denkerfahrung' im Denken
selbst sich auslegt. Dazu bedarf es der Einsicht in den Zusammenhang
von Erfahrung und Frage, wie ihn H. G. Gadamer aufgedeckt hat
(Wahrheit und Methode, 344ff). An die Stelle des beweisenden
Denkens Gottes tritt dank einer Erfahrung mit diesem Denken die
Offenheit der Frage nach Gott. In der Explikation ihrer Struktur
sollte das Erbe des ontologischen Gottesbeweises zeitgemäß
interpretiert werden können.

67


	Der ontologische Gottesbeweis : Bemerkungen zum Gottesbegriff in Philosophie und Theologie

