Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: Der ontologische Gottesbeweis : Bemerkungen zum Gottesbegriff in
Philosophie und Theologie

Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der ontologische Gottesbeweis
Bemerkungen zum Gottesbegriff in Philosophie und Theologie

Von Helmut Holzhey

1.

Das Thema, mit dem ich mich beschiftigen méchtel, bedarf einer
Erliuterung und Priazisierung. Selbstverstandlich ist keine erschop-
fende Auskunft tiber den ontologischen Gottesbeweis, seine recht ver-
zwickte Durchfithrung in den einzelnen Stationen seiner Geschichte,
geplant. Dafiir 148t sich auch auf Dieter HENRrIcHS Darstellung «Der
ontologische Gottesbeweis. Sein Problem und seine Geschichte in der
Neuzeit» (Tiibingen 1960) verweisen, auf die wir im folgenden immer
wieder Bezug nehmen werden. Das scharfsinnige Werk erméglicht
eine prazisere Fassung des Gottesproblems in der gegenwirtigen
philosophischen und theologischen Diskussion. Als Beitrag hierzu
wollen auch meine Ausfithrungen verstanden sein.

Zuvor soll erklart werden, a) was unter einem Gottesbeweis, b)
was unter dem ontologischen Gottesbeweis zu verstehen ist.

a) Wir kennen neben dem ontologischen vor allem den kosmolo-
gischen und den physiko-theologischen (bzw. -teleologischen) Gottes-
beweis, bei Erweiterung des Begriffes auch einen moralischen und den
Gottesbeweis e consensu gentium. Das Ziel jedes dieser Gottesbeweise
besteht in der unzweifelhaften Erkenntnis der Existenz Gottes, aus-
sprechbar im Satz: Gott ist. Wie es die Namen besagen, beansprucht
der kosmologische Gottesbeweis durch eine Rechenschaftsgabe (Lo-
gos) vom Sein der Welt (Kosmos) auf diese Erkenntnis zu fithren, der
physiko-teleologische durch eine Rechenschaftsgabe von Ursprung
und Ziel der Weltordnung, der moralische Gottesbeweis durch Inter-

1 Uberarbeiteter Vortrag vor Ziircher Pfarrern im Lavaterkreis am 10.
Januar 1966. — Es wird versucht, die philosophischen Beitrage zu einem her-
meneutischen Kolloquium, das im WS 1964/65 zwischen Prof. Dr. theol.
G. Ebeling und Prof. Dr. phil. R. Meyer in Ziirich stattfand, zusammenzu-
fassen und eine dort gewonnene Fragestellung weiterzuverfolgen.

47



pretation der unbedingten sittlichen Forderung. Die drei Beweise
stimmen darin iiberein, daB sie von etwas ausgehen, was nicht Gott ist:
von der Welt, von der Naturordnung, von der Forderung des Guten,
um daraus abzuleiten: daff Gott ist. Oder genauer: Welt, Naturzweck,
Forderung des Guten in ihrem Was und Wie, in ihrem Wesen bewei-
sen Gottes DaB-sein, seine Existenz. Ich mochte als Beispiel einen der
kosmologischen Beweise des THOMAS von Aquin aus der «summa
Theologiae» q. 2, a. 3 vorfiuhren. Und zwar den ersten der «fiinf
Wege», die zur Erkenntnis «ob Gott sei» fithren sollen. Der Aus-
gangssatz lautet: «Es ist gewil und steht aufgrund sinnlicher Wahr-
nehmung fest, dal3 sich etwas in dieser Welt bewegt.» Thomas geht
vom Bewegungsphinomen aus. Bewegung ist Charakter von weltli-
chem Seienden tiberhaupt. Er fiahrt fort: « Alles aber, was sich bewegt,
wird von einem anderen bewegt», d. h. es kann sich nicht selbst be-
wegen, es kann nicht beziiglich derselben Bewegung zugleich bewe-
gend und bewegt sein. Thomas begriindet das im Akt-Potenz-
Schema. Bewegen heifit: etwas aus der Potenz in den Akt tiberfiihren;
da ein potentiell Seiendes nicht zugleich auch aktuell sein und also
sich nicht selbst aktuell machen kann, muf3 das durch ein anderes
aktuell Seiendes geschehen. Auch «wenn sich also das Bewegende
bewegt, muB} es selbst von einem anderen bewegt werden; und jenes
(wieder) von einem anderen». Wir scheinen einem unendlichen
RegreB zu verfallen. Doch dann «gébe es kein erstes Bewegendes und
deshalb auch kein anderes Bewegendes, weil die zweiten Bewegenden
nicht bewegen, auller dadurch, daf sie von ersten Bewegenden bewegt
worden sind». Dann gibe es also iiberhaupt keine Bewegung. Halten
wir aber den Ausgangssatz, dafl es Bewegung mit Sicherheit gibt, fest,
dann «ist es also notwendig, zu einem ersten Bewegenden zu gelangen,
das von keinem bewegt wird: und das erkennen alle als Gott».
Thomas kniipft mit diesem Beweis z. T. an die Bewegungslehre des
Aristoteles, vor allem aber an dessen Gottesbegriff des unbewegten
Bewegers aus Metaphysik Buch 12 an. (Aristoteles wire es selbst-
verstandlich nie eingefallen, aus seiner Nous-Metaphysik einen Gottes-
beweis zu formen.) Die folgenden vier Wege des Thomas unterschei-
den sich vom ersten formal kaum. Im zweiten etwa wird ganz parallel
zum ersten abgeleitet, dal es notwendig ist, eine erste Ursache zu
denken. Wir lassen die metaphysischen Voraussetzungen (analogia
entis) und die Verbindlichkeit des Beweises unerértert. Aus Erfah-
rung wird auf eine unbedingte Bedingung der Erfahrung geschlossen.

48



Ist damit bewiesen (probare), daBl Gott existiert? Es brauchte doch
den Nachweis, daB3 das bewiesene erste Bewegende, die erste Ursache
usw. — das hochste Wesen ist, daB also nicht nur eine Idee vorliegt,
sondern diese Idee zur existierenden Person Gott hypostasiert werden
muB. Wird auf diesen Nachweis verzichtet, ist entweder das Ziel
nicht erreicht oder nicht auf dem Weg des begonnenen Beweises.
Der ontologische Gottesbeweis mufl zu Hilfe kommen, der aus dem
Wesensbegriff Gottes sein Dasein erschlieBt, auch wenn er hier in
umgekehrter Richtung deduzierend (vom notwendigen Dasein z. B.
eines ersten Bewegenden auf den Begriff Gott) angewandt wird.

b) Der Name ’ontologischer’ Gottesbeweis stammt von Kant,
nachdem der Beweis vorher der cartesianische geheiBlen hatte. Des-
cartes ist der Erneuerer des argumentum Anselmi, Anselm von
Canterbury (1033/4-1109) hat in seinem Proslogion cap. 2—4 den
Beweis zum ersten Mal explizit formuliert. Der ontologische Gottes-
beweis steht den anderen gegeniiber. Sie laufen zuletzt alle auf ihn
hinaus. Das hat mit gréBter Klarheit vor allem Kant in der «Kritik
der reinen Vernunft» (1781) gezeigt. Wer den ontologischen Gottes-
beweis ablehnt, leugnet also jegliche Moglichkeit eines Gottesbe-
weises. Kant hat auch nicht etwa einen moralischen Gottesbeweis
an die Stelle des verworfenen ontologischen gesetzt. Das zu behaupten
hieBe die Postulatenlehre der «Kritik der praktischen Vernunft»
griindlich miBzuverstehen.

Wir hatten aus der Benennung eines Gottesbeweises als des kosmolo-
gischen, des physiko-teleologischen usw. je dessen Vorgehen kurz er-
lautert. Was sagt die Benennung «ontologisch»? Wird von Seins-
bestimmungen schlechthin Rechenschaft gegeben wie dort von Welt-
bestimmungen? Der ontologische Gottesbeweis geht vom Sein Gottes
selbst aus, ndmlich von seinem Was-sein, seiner Essenz. Darin liegt
der Unterschied zu den anderen Gottesbeweisen, die vom Sein der
Welt, vom Sein des Guten usw. auf Gottes Existenz schlieBen. Was Gott
ist, sagt der Begriff « Gott». Dieser Begriff kann unméglich ein empiri-
scher oder diskursiver, er muf3 ein reiner Vernunftbegriff, eine Idee —
wie Kant sagt — sein. «Die Vernunft will, in der Metaphysik, von dem
Ursprunge aller Dinge, dem Urwesen (ens originarium), und dessen
innerer Beschaffenheit sich einen Begriff machen, und fingt subjektiv
vom Urbegriffe (conceptus originarius) der Dingheit iiberhaupt (rea-
litas), d.i. von demjenigen an, dessen Begriff an sich selbst ein
Sein . . . vorstellt . . . Wahr ist es, da wenn wir uns a priori von

49



einem Dinge tiberhaupt, also ontologisch, einen Begriff machen wol-
len, wir immer, zum Urbegriff, den Begriff von einem allerrealesten
Wesen in Gedanken zum Grunde legen . . . » (Kant, Preisschrift iiber
die Fortschritte der Metaphysik, hg. v. Rink, AA XX, 301f). Kant
nennt also den Gottesbeweis aus zwei Griinden einen ontologischen?:
formal gesehen geht er von einem Begriffe a priori aus, wie alle
Ontologie als « Wissenschaft von den allgemeineren Pradikaten des
Seienden» (A. G. Baumgarten, Metaphysica §4) von Begriffen a pri-
ori handelt, ohne sich auf eine korrespondierende Anschauung be-
ziehen zu konnen; zweitens besteht zwischen Ontologie und *Theo-
logie’ eine innere Abhidngigkeit derart, dal ontologische Aussagen
tiber Bestimmungen von Dingen tiberhaupt den Begriff « Gott», wie er
dem Gottesbeweis zugrundeliegt, voraussetzen (vgl. KdrV B 603f]
A 575f). Kant selbst hat diese innere AbhZngigkeit im Begriffe der
Ontotheologie terminologisch fixiert (KdrV B 660/A 672), und so ist
es nur folgerichtig, wenn er in der Transzendentalen Analytik der
KdrV den «stolzen Namen einer Ontologie» durch den «beschei-
denen, einer bloBen Analytik des Verstandes» (B 303/A 247) ersetzt
— in der Transzendentalen Dialektik den ontologischen Gottesbeweis
widerlegt.

c) Noch auf ein letztes Moment ist einfithrend hinzuweisen. Wir
sprechen vom Gottesbeweis. Im Wort Beweis ist ein wissenschaftlicher
Anspruch erhoben und zwar hinsichtlich der formalen Seite des Vor-
gehens. Das Beweisen gehort in die Wissenschaft. Und erst im Hori-
zont der Wissenschaft wird ein SchlieBen, Folgern usw. zum Beweisen.
Diesen Zusammenhang hat, noch heute giiltig, zum ersten Male
Aristoteles in «Analytica Posteriora» dargelegt. Falls, wie wir bald
sehen werden, kein Gottesbeweis wissenschaftlichen Anforderungen an
einen Beweis zu geniigen vermag, und sich damit die Rede vom
Gottesbeweis als betriigerisch entpuppt, wird zu priifen sein, mit was
fiir einer Argumentation wir es eigentlich zu tun haben. Der soge-
nannte Gottesbeweis ist damit nur wissenschaftlich, nicht generell
bedeutungslos geworden.

2.

Nach diesen einfithrenden Erliuterungen zum Begriff des onto-
logischen Gottesbeweises wenden wir uns einer eigentlichen Frage-

2 M. W. zuerst in «Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demon-
stration des Daseins Gottes» 11I/4. 1763.

50



stellung zu, die mit dem Titel « Bemerkungen zum Gottesbegriff in
Philosophie und Theologie» angekiindigt war. Da wir zu diesem
Thema den Zugang iiber den ontologischen Gottesbeweis suchen,
wird dieser zu befragen sein, was fiir einen Gottesbegriff' er voraus-
setzt, welche Bedeutung seine Durchfiihrung fiir eine Erkenntnis
Gottes hat, welche Absicht mit ihm im Ganzen eines denkerischen
Vorhabens verfolgt wird.

Kommen wir aber mit diesen Fragen nicht 200 Jahre zu spat? Hat
sich nicht lingst eine Einsicht durchgesetzt, fiir die Kant etwa mit
folgenden Worten verantwortlich zeichnet: «Es ist also an dem so
berithmten ontologischen (Cartesianischen) Beweise, vom Dasein
eines hochsten Wesens, aus Begriffen, alle Miihe und Arbeit verloren,
und ein Mensch méchte wohl eben so wenig aus bloBen Ideen an
Einsichten reicher werden, als ein Kaufmann an Vermogen, wenn er,
um seinen Zustand zu verbessern, seinem Kassenbestand einige
Nullen anhingen wollte.» (KdrV A 602/B 630)? Ist nicht die pro-
testantische Theologie zu threm Gliick auf die Basis des Glaubens zu-
riickgekehrt, die ihr derselbe Kant im Riickblick auf sein kritisches
Werk bot: «Ich muBte also das Wissen aufheben, um zum Glauben
Platz zu bekommen» (B XXX)? Eine Erkenntnis Gottes aus dem
ontologischen Gottesbeweis ist in der Tat weder fir Philosophen
noch fiir Theologen heute relevant. Die offizielle katholische Theologie
halt kraft Dekret des 1. Vatikanum und des Antimodernisteneides an
einem Gottesbeweis fest und stiitzt sich im wesentlichen auf den
kosmologischen Gottesbeweis. Eine saubere Scheidung zwischen
Glauben und Wissen, zwischen protestantischer Theologie und Philo-
sophie scheint méglich. Fundament christlichen Glaubens ist die
Offenbarung Gottes, Thema der Philosophie das Denken, das sich in
sein Scheitern an der Transzendenz zu schicken gelernt hat. Doch
der friedliche Eindruck tduscht. Theologen und Philosophen sind
sich gegenseitig ein Stein des Anstofes. Auch wenn man sich in einem
sogenannten Gesprich miteinander befindet, weist man sich gegen-
seitig bloB Exile zu: geistige Orte auBerhalb je verbindlicher oder
begreifbarer Wirklichkeit. Dagegen stehen aber Anzeichen eines
gemeinsamen sachlichen Gefordertseins: Die protestantische Theo-
logie befindet sich gegeniiber dem Gottesbegriff in duBerster Ver-
legenheit; der Philosophie andererseits wird — wenn sie Kant folgend,
’Gott’ als unvermeidliche Aufgabe der Vernunft begreifen muBl —
gerade heute fiir die Auseinandersetzung mit Hegel Henrichs Ab-

51



sicht dringlich, «das ontologische Argument... der Philosophie
als Problem zuriickzugeben» (VI). Eine wie es scheint paradoxe
Situation: einige Theologen wollen den Gottesbegriff ganz preis-
geben und gerade so Theologen bleiben3, einige Philosophen die
Beschiftigung mit dem Gottesproblem als einem philosophischen
zentral machen. Moglicherweise entspringen beide Tendenzen der
gleichen Fragestellung in der Besinnung auf die Grundlagen unserer
Kultur bzw. Wirklichkeit’. Aber vergessen wir hier nicht einfach den
fundamentalen Unterschied von Glauben und Denken? Geht das
denkende Fragen nach Gott den seines Glaubens gewissen Menschen
etwas an?

Wenden wir uns an ANseLMs Beweis der Existenz Gottes: hier diir-
fen wir Antwort erwarten, weil Anselms Unternehmen unter dem
Thema «fides quaerens intellectum» (der Glaube verlangt nach Ein-
sicht) steht. Karl Barth hat es in seinem gleichnamigen Buch(Miinchen
1931) so gedeutet: «In bezug auf die objektive Rationalitat des Glau-
bens fiihlt sich Anselm weder gefragt noch zur Rechenschaft ver-
pflichtet. Er hitte wohl auf die Zumutung, daB3 es auch in dieser
Hinsicht eine ’Beunruhigung’ des Theologen geben miisse, nur mit
einem groBen Staunen quittieren koénnen: ohne die qualifiziert
kirchliche Voraussetzung jener objektiven Rationalitit war eben die
ganze Miihe um das intelligere und auch das ganze Fragen und
Antworten der theologischen Polemik und Apologetik gegenstands-
und sinnlos. Unter der Voraussetzung, daf es wahr ist: Gott existiert,
Gott ist das hochste Wesen, i1st ein Wesen in drei Personen, ist Mensch
geworden usw., diskutiert Anselm die Frage, inwiefern das wahr ist,
und indem er nach diesem ’inwiefern’ in bezug auf diesen und diesen
Glaubenssatz fragt und sich fragen l48t, antwortet er von der vor-

8 So schreibt HERBERT BRAUN («Vom Verstehen des Neuen Testaments»
in: Ges. Studien zum NT und seiner Umwelt, Tiibingen 1962, 297): «Dem
aufmerksamen Leser dieses Aufsatzes ist es lingst aufgefallen, daB ich zur
Darlegung dessen, was das N'T mir zu sagen hat, bisher auf die Vokabel
,Gott* verzichtet habe. Er entsinnt sich, daB3 wir oben auch den theistischen
Standpunkt als eine vom Menschen beizubringende Vorgabe fiir ein rechtes
Verstehen des Neuen Testaments abgewiesen haben . . . Der Theismus ist ein
Standpunkt. ,Gott* stellt bei diesem Standpunkt jeweils eine leere Hiilse dar,
in die der den Standpunkt Vertretende seine Inhalte hineinpackt; einen
Blankoscheck, in den der Theist die ihm richtig scheinenden Werte einsetzt.
Die Wahl der Inhalte, die Art wird dabei abhingen von der Art, wie der
Mensch sich selber versteht . . .»

52



ausgesetzten Wahrheit aller iibrigen Sitze aus» (63). Das quaerere
rationem bedeutet dann «die durch die Klarung der wechselseitigen
Beziehungen der einzelnen Stiicke des Credo aufzuzeigende noetische
Rationalitat des Glaubens» (69). Hat Barth damit recht, Anselms
Beweis «fiir ein Stiick vorbildlich guter, einsichtiger und ordentlicher
Theologie» (VII) zu halten, und also nicht fiir einen philosophischen
Beweis, der dem ungldubigen Toren (insipiens) gilt?

Unbestreitbar geht Anselm vom Glauben aus. Er bittet Gott am
Anfang des 2. Kapitels des Proslogion: «Verleihe mir, daB ich. ..
einsehe, daB Du bist, wie wir glauben, und das bist, was wir glauben».
Das intelligere, nach dem die fides fragt, betrifft Existenz und Wesen
Gottes. «Und zwar glauben wir, daB3 Du etwas bhist, iiber das hinaus
GroBeres nicht gedacht werden kann: et quidem credimus te esse
aliquid quo nihil maius cogitari possit». Entscheidend fiir den fol-
genden Beweis selbst ist der Begriff «aliquid quo nihil maius cogitari
possit». Der Tor, dem der Beweis gilt, leugnet, daB Gott existiert.
Kann er auch leugnen, daBB «etwas tiber das hinaus GréBeres nicht
gedacht werden kann» existiert? Wahrend ihm der bloBe Name
«Gott» offenbar nicht verstandlich ist, vermag er diesen Ausdruck zu
denken: «etwas tiber das hinaus GroéBeres nicht gedacht werden
kann». Denkt er ihn, dann ist das «etwas . . .», das hochste Wesen,
sein Gedanke, ist in intellectu eius, wie Anselm sagt. Wenn es
Gedanke ist, ist es nicht nur Gedanke. Wiare es nur Gedanke, dann
ware das «iiber das hinaus GréB8eres nicht gedacht werden kann»
eben das, iiber das hinaus GréB8eres gedacht werden kénnte — daB es
nimlich nicht nur als Gedanke in intellectu, sondern dariiber hinaus
in re wirklich existierte, was gréBer ist. «Das aber kann gewil} nicht
sein», schlieBt Anselm, weil es widersinnig ist. Kap. 3 verscharft:
«etwas iiber das hinaus GroBeres nicht gedacht werden kann» kann
nicht nur nicht existieren, es kann auch gar nicht als nichtexistierend
gedacht werden. Der insipiens hat also, wenn er die Existenz des
héchsten Wesens leugnet, «etwas iiber das hinaus GroBeres nicht
gedacht werden kann» gar nicht gedacht. Er hat nach Kap. 4 nur
den Namen «Gott», die vox significans, nicht den vollen Begriff
Gottes gedacht. Wer aber Gott als «das iiber das hinaus GroBeres
nicht gedacht werden kann» denkt, «der kann ihn nicht als nicht-
existierend denken». Schon in Kap. 3 ist diese entscheidende Identifi-
zierung dessen, «iiber das hinaus GréBeres nicht gedacht werden
kann» mit Gott erfolgt: «Et hoc (namlich «das iiber... ») es tu,

53



Domine Deus noster», oder wieder Kap. 4: «denn Gott ist das, uber
das hinaus GréBeres nicht gedacht werden kann». Aus der Wesens-
bestimmung Gottes als «das iiber das hinaus GréBeres nicht gedacht
werden kann» folgt seine Existenz.

Wir heben die entscheidenden Stationen des Beweisganges in engem
AnschluB3 an Heinrich Scholz’ Aufsatz «Der Anselmische Gottes-
beweis» (in: Mathesis Universalis, Basel 1961, S. 64 ff) heraus. Auch
wenn Anselm zu Beginn um Erleuchtung bittet und am SchluB3 fur
das Gelingen des Beweises Gott dankt, ist der Beweis selbst noch
nicht als eine Bewegung zwischen Glaubenssiatzen qualifiziert bzw.
disqualifiziert. Wohl geht Anselm von einem Glaubenssatz aus («daf3
Du bist, wie wir glauben»), aber er mutet ihn nicht dem Toren als
Ausgangssatz des Beweises zu. Wohl bleibt das credere und die Auto-
ritdt der Kirche dem intelligere vorgeordnet, aber das heiBit nur: fiir
den Fall des Scheiterns des intelligere ist die Glaubenswahrheit nicht
gefihrdet. Gerade deshalb ist auch das intelligere frei zu erdenklich
strengem Anspruch. In der « Epistula de incarnatione verbi» widerlegt
Anselm selbst Karl Barths These klar: Proslogion und Monologion
«seien vor allem zu dem Zweck geschrieben worden, dafl wir das,
was wir im Glauben von der gottlichen Natur festhalten... aus not-
wendigen Griinden ohne Autoritit der Schrift beweisen koénnten».
Hitte Anselm getan, was ihm Karl Barth unterschiebt, vom Glaubens-
satz « Gott existiert» auszugehen, lautete sein *Beweis’: Gott existiert,
weil er existiert. Er hitte also in Tat und Wahrheit auch gar keinen
Beweis versucht. In einem Beweis darf das zu Beweisende nicht ein-
fach vorausgesetzt werden.

Anselm geht von der Definitionsgleichung « Gott = 4 das, iiber das
hinaus GroBeres nicht gedacht werden kann» aus. Er zeigt, daB es
nicht moglich ist, daB Gott im Gedanken und nicht in Wirklichkeit
existiert. Oder anders: wenn Gott gedacht ist, existiert er auch in
Wirklichkeit. Die Angelpunkte des Beweises liegen zutage: a) Der
Ausdruck Gott = «das iiber das hinaus GréBeres nicht gedacht
werden kann» muB als terminus a quo des Beweises unmittelbar
evident sein; b) man muf} etwas und in diesem Falle also Gott gedacht
haben, um seine Existenz bestreiten zu kénnen; c) Existenz muB eine
Eigenschaft sein, die die Seinsfiille eines Wesens erhéht.

Dazu 14aBt sich sagen: a) Der Ausdruck «das iiber das hinaus
GroBeres nicht gedacht werden kann» ist ersetzbar durch den Aus-
druck «das iiber das hinaus GroBeres nicht ist». Das durch den letzte-

b4



ren Ausdruck bestimmte Wesen 148t sich durchaus als nichtexistierend
denken, ohne daB3 man sich in einen Widerspruch verwickelt, wie das
beim von Anselm gebrauchten ersteren Ausdruck der Fall ist (vgl.
Kap. 3: man kann «das tiber das hinaus GroBeres nicht gedacht wer-
den kann» gar nicht als nichtexistierend denken, sonst denkt man es
nicht). Der Widerspruch, auf den Anselm seinen Beweis stiitzt, steht
und fallt mit dem von ihm gewéhlten Ausgangsausdruck. Ist dieser
durch einen anderen ersetzbar, aus dem der Beweis nicht mehr ge-
fithrt werden kann, so gentigt er nicht den Anforderungen, die man
an den terminus a quo eines schliissigen Beweises stellen muB3. — Wei-
ter ist zu bemerken, daBB der Ausgangssatz eine Definition darstellt.
Aus einer Definition allein kann nie geschlossen werden. Es miil3te
erst gezeigt werden: es gibt genau ein x, iiber das hinaus GroBeres
nicht denkbar ist; es ist genau ein x angebbar, so dal3 A: «iiber x
hinaus ist GréBeres nicht denkbar» zutrifft auf x; auch wire erst dann
eine Namengebung und der Satz «Goit ist das, iiber das hinaus
GroBeres nicht gedacht werden kann» als wirkliche Basis des Bewei-
ses moglich.

b) Gegen den zweiten Angelpunkt gilt, daB es geniigt, die Eigen-
schaft eines x zu denken, um seine Existenz bestreiten zu konnen;
der Tor muB also nicht notwendig das hochste Wesen denken (es in
intellectu haben), wenn er seine Existenz bestreitet. Damit ist eine
entscheidende Voraussetzung des Beweises hinfillig: da3 der Zweifler
das hochste Wesen in intellectu hat.

c) Existenz kann nicht als Eigenschaft eines Dinges aufgefaB3t
werden, sonst wire das bloB gedachte vom existierenden Ding als Ding
unterschieden. «Sein ist...kein reales Pridikat, d.i. ein Begriff
von irgend etwas, was zu dem Begriffe eines Dinges hinzukommen
konne. Es ist blo die Position eines Dinges . . . » (Kant, KdrV A 598/
B 626). Existenz kann also auch nicht in einem komplizierten Eigen-
schaftsganzen enthalten sein, aus dem sie herauszufiltern ware.

Die vorgenommene Zergliederung erweist den Beweis vom mo-
dernen logischen Standpunkt aus als nicht haltbar. Barths Interpre-
tation schien uns Anselms Vorhaben nicht gerecht zu werden?, nun

4 Erstaunlicherweise hat Hans-Geore GeveEr («Gedanken iiber den
ontologischen Gottesbeweis» in: Parrhesia, Karl Barth zum 80. Geburtstag,
Ziirich 1966, 101ff) wieder Barths Interpretation zustimmend aufge-
nommen - bezeichnenderweise ohne mit einem Wort des insipiens Er-
wzhnung zu tun. Die von Scholz geforderte Unterscheidung zwischen ,Gott*

bb



ist Anselm in der Durchfithrung seines Vorhabens unseren Anspriichen
nicht gerecht geworden. Anselm gibt weder einen theologischen noch
einen philosophischen Beweis: jenen nicht, weil es ihm um ein selb-
standiges intelligere geht, diesen nicht, weil er gar nicht beweist. Wir
fragten, ob das denkende Fragen nach Gott den seines Glaubens
gewissen Menschen etwas angehe. Wir fragten Anselm. Die Tatsache
seines Gottesbeweises, seines quaerere intellectum vel rationem, allein
schon ist ein Indiz fiir den Zwang, Glauben auf Denken zu beziehen,
so gewil3 Glaube hier Fundament bleibt®. Beunruhigt Anselm nur der
Unglaubige oder in ihm schon die aufbrechende Differenz von Glau-
ben und Wissen? Beide Weisen der Gottesbeziehung, das credere und
das intelligere, kommen iiberein, das freut Anselm. Fiir ihn ist der

und ,aliquid quo maius cogitari non possit® beriicksichtigt Geyer infolgedessen
auch bei der Darstellung des Beweisganges nicht. Dieses Vernachlassigen der
formalen Seite des Denkens ist um so befremdlicher, als das Denken Gottes
fir Geyer (im Gegensatz zum Ansatz Anselms: Proslogion Kap. 2, s. 0. S. 53)
nur formalen Charakter besitzt: «Der die anselmische Argumentation tra-
gende Gottesbegriff hat keinen realen Bedeutungsgehalt (objektive Realitit),
sondern enthélt nur die Form, in der Gott gedacht werden kann, wenn er
zum Gegenstand des Denkens wird (subjektive Formalitat). Mithin inten-
diert Anselms ,Definition® Gottes als ,aliquid quo maius cogitari non possit*
das Denken Gottes (gen. obj.), keinesfalls aber Gottes Dasein und Wesen. »!

5 ADOLF SCHURR unternimmt in seinem Buch «Die Begriindung der Philo-
sophie durch Anselm von Canterbury. Eine Erorterung des ontologischen Gottes-
beweises» (Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz, 1966) den Versuch einer streng
philosophischen Interpretation des Anselmschen Werkes. Er falit dabei An-
selms Glaubensfundament als «legitime Erfahrungsbasis der Reflexion»
(122) - sich gegen die dogmatische Setzung des festen Unterschieds von
,Glaubens-* und ,natiirlicher’ Erfahrung wehrend. Denn mit dem credere
wird «auf ein Vermégen zuriickgewiesen, das . . . jedem Vernunftwesen zu-
kommt» (72). «Anselms ,Glaubens‘-Position, insoweit sie das Proslogion
thematisiert, ferner die Weise, wie sie angegangen wird, kann daher weder
jenseits einer philosophischen Fragemoglichkeit plaziert, noch kann seiner
Methode und ihrem terminus a quo eine streng philosophische Relevanz —
sola ratione — abgesprochen werden» (122). — Wie Barth 14Bt auch Schurr
Anselm im Lichte einer modernen Problematik zu Worte kommen, wenn-
gleich er das Barth diametral entgegengesetzte Interesse verfolgt: namlich das
credere vom intelligere her zu denken. Es ist zweifellos ein wichtiges Postulat
der gegenwirtigen philosophischen Diskussion, den verstockten Gegensatz von
Glauben und Denken fragend zu 6ffnen. Ohne Schurrs interessanten Versuch
hier wiirdigen zu kénnen und angemessen kritisch befiagen zu wollen, sei
doch bezweifelt, ob er in einer hermeneutisch zulissigen Weise die ansel-
mischen Begriffe fides und ratio zuhanden der heutigen Diskussion umdeutet.

56



Beweis ja stimmig. Sie kommen iiberein auf einem unbefragten
Hintergrund. In der Tat, eine fehlgeschlagene Bemiithung ums intelli-
gere zerstorte den Glauben nicht, aber das intelligere kann auch hier

gar nicht fehlgehen®.
3.

Anselms Gottesbeweis erlebte nach vielfacher Ablehnung im Mittel-
alter seine Auferstehung bei DescarTes. Descartes legt ihn in der
fiinften seiner « Meditationes de prima philosophia» 1641 wieder vor,
allerdings in verdnderter Form und vor allem unter verinderter
Zielsetzung. Descartes schreibt als Philosoph, nicht als Theologe.
Wir miissen Descartes also fragen: was geht das denkende Fragen
nach Gott das Denken selbst an? Damit ist schon etwas ganz deutlich
gesagt: der Gottesbeweis und sein Gottesbegriff stehen in neuen Zu-
sammenhingen.

In der Widmung der Meditationen an die Theologische Fakultit
der Sorbonne tritt das noch nicht hervor. Descartes argumentiert ganz
im Gegenteil anselmisch: «Ich bin immer der Ansicht gewesen, daf3
es gerade die beiden Fragen iiber Gott und die Seele sind, die man eher
mit den Mitteln der Philosophie als mit denen der Theologie zu be-
antworten habe. Denn mag es auch fiir uns Gliaubige geniigen, im
Glauben iiberzeugt zu sein, . . . daB es einen Gott gibt, so kann man
doch Unglaubige von keiner Religion . . . iiberzeugen, wie es scheint,
wenn man ihnen das nicht zuvor aus einem natiirlichen Grunde
beweist . . . Es ist durchaus wahr, daB3 man an Gottes Dasein glauben
mubB, da es ja in den heiligen Schriften gelehrt wird, und umgekehrt,
daB3 man an die heiligen Schriften glauben muB, da sie ja von Gott
stammen — der Glaube ist nimlich ein Geschenk Gottes, und daher
kann der, der die Gnade verleiht, an das tibrige zu glauben, auch
geben, daBB man an sein Dasein glaubt — dennoch, Unglidubigen kann
man dies nicht vorhalten, denn sie wiirden es fiir einen Zirkelschluf3
erkliren.» Dagegen schreibt Descartes am 28. 1. 1641 an Mersenne,
dafB die Meditationen auch die Grundlagen seiner Physik enthielten,
man das besser aber nicht sagen solle, um von den Aristotelikern eher

6 Nach einer am Text orientierten Kritik an Barths Interpretation kommt
Ernst HAENCHEN («Anselm und Barth [Zur Frage der Apologetik]» in:
Wort und Geist. Festgabe fiir Karl Heim, Berlin 1934, 181ff) zum SchluB,
Anselm «als einen groBen Denker vor den Gegensétzen» verstehen zu miissen,
«der ihr Aufbrechen nocht nicht erlebt hat».

5 Studia Philosophica XXVIII b7



die Anerkennung seiner Prinzipien zu erhalten” (AT III, 297f).
Spitzen wir zu: der Gottesbeweis soll die Ungldubigen vom Dasein
Gottes iiberzeugen und zugleich die neue Wissenschaft begriinden!

Wir betrachten zunichst das ontologische Argument bei Des-
cartes selbst. Er fithrt es in der 5. Meditation so ein: « Wenn {iibrigens
einzig und allein daraus, daB ich die Idee irgendeiner Sache meinem
BewubBtsein entlehnen kann, folgt, daB alles, was ich klar und deutlich
als zur Sache gehorend erfasse, tatsichlich ihr zugehort, — sollte sich
daraus nicht auch ein Beweisgrund fiir das Dasein Gottes entnehmen
lassen?» (VII, 70). Die Idee Gottes, das ist die Idee des ens summe
perfectum, des hochst vollkommenen Wesens. Klar und deutlich 148t
sich einsehen, daB3 es zur Natur des héchst vollkommenen Wesens
gehort, «immer zu existieren». Denn ebensowenig wie ein Dreieck,
dessen Winkelsumme kleiner oder groBer als zwei Rechte ist, 148t sich
ein hochst vollkommenes Wesen ohne Dasein denken. Es ist zwar
nicht notwendig, ein Dreieck oder ein héchst vollkommenes Wesen
zu denken, aber wenn ich sie denke und klar und deutlich vorstelle,
folgt das Gesagte notwendig. Was besagt der Vergleich? Der Begriff
von Gott als dem vollkommensten Wesen muf3 den Vergleich mit
dem Begriff Dreieck aushalten kénnen, und zwar so, daB Gott die
Existenz wie dem Dreieck die Winkelsumme von zwei Rechten —
niamlich als Essenz — zukommt. Die Feststellung, jedem Dreieck
komme diese Winkelsumme zu, ist Ergebnis der Analyse unserer
klaren und deutlichen Vorstellung vom Dreieck. Klar heiBt diese
Vorstellung, weil das vorgestellte Dreieck von anderem Vorstell-
baren abhebbar ist, distinkt oder deutlich heiBt sie, weil sich die
Merkmale des Vorgestellten vollstindig angeben lassen. Klare und
deutliche Vorstellbarkeit schlieBen das Moment der "Wahrheit’ dieser
Vorstellung ein, durch das sie von nur eingebildeten, unwahren
Vorstellungen abgehoben wird (die Idee eines Dreiecks mit einer
Winkelsumme von beispielsweise 270 Grad ist unwahr, weil sie nicht
in einer klaren und deutlichen Vorstellung zu geben ist).

Ist nun die Aussage « Gott existiert» das Ergebnis der Analyse einer

7 «et je vous diray, entre nous, que ces six Meditations contiennent tous
les fondements de ma Physique. Mais il ne le faut pas dire, s’il vous plaist;
car ceux qui favorisent Aristote feroient peut-estre plus de difficulté de les
approuver; et j’espere que ceux qui les liront, s’accotitumeront insensible-
ment & mes principes, et en reconnoistront la verité avant que de s’apperce-
voir qu’ils détruisent ceux d’Aristote.»

58



ebenso klaren und deutlichen Vorstellung von Gott als dem vollkom-
mensten Wesen? Oder anders gefragt: hat das Dasein denselben
inneren und notwendigen Zusammenhang mit dem Wesen Gottes wie
die Winkelsumme von zwei Rechten mit dem Wesen des Dreiecks?
Und ist die Vorstellung Gottes als des vollkommensten Wesens dize
klare und deutliche Vorstellung vom Wesen Gottes, aus der mit We-
sensnotwendigkeit sein Dasein folgt? Die ersten Einwinde von Cate-
rus zwingen Descartes in seiner Responsio selbst zu dieser Frage
(VII, 116). Die Idee des hochst vollkommenen Wesens mul3 durch
angebbare Kriterien als eine nicht bloB vom Verstand gebildete
Idee erwiesen werden. Ich kann mir ein gefliigeltes Pferd vorstellen,
das Pferd aber auch ohne Fliigel. Aber ich kann mir kein Dreieck
vorstellen, das nicht die Winkelsumme von zwei Rechten besitzt (auch
wenn mit der Vorstellung Dreieck nicht immer zugleich die Vor-
stellung der Winkelsumme von zwei Rechten aktuell verbunden sein
mul). Ist die Idee eines héchst vollkommenen Wesens denkbar, dem
das Dasein fehlt? Gaunilo hatte gegen Anselm eingewandt: auf die
gleiche Weise wie Gottes Existenz lasse sich die Existenz jedes hochst
vollkommenen Dinges, etwa der gliicklichsten Insel, demonstrieren.
Descartes tragt diesem Einwand Rechnung. Ein héchst vollkommener
Kérper, sagt er, kann moglicherweise, aber er muf} nicht existieren.
Die Idee eines hochst vollkommenen Kérpers ist auch vom Verstande
selbst gebildet (VII, 118). Dem Korper fehlt die Kraft, sich selbst
hervorzubringen und zu erhalten. Das aber ist gerade eine der Voll-
kommenheiten des hoéchst vollkommenen Wesens. Fassen wir das
hochst vollkommene Wesen als das hochst michtige Wesen (ens
summe potens), ergibt sich a) daB es existieren kann, b) daB3 es dank
seiner ungeheuren Macht aus eigener Kraft existieren kann und c)
daB3 es deshalb immer und notwendig existiert (VII, 119). Es folgt
also, «daB das notwendige Dasein in der Idee des héchst michtigen
Wesens enthalten ist, und zwar nicht durch eine Erdichtung unseres
Verstandes, sondern weil das Dasein zur wahren und unverinderli-
chen Natur eines solchen Wesens gehért: und wir werden in der Tat
auch leicht wahrnehmen, daB jenes héchst michtige Wesen unbe-
dingt alle anderen Vollkommenheiten in sich haben muB, die in der
Idee Gottes enthalten sind, so daB jene, ohne die geringste Erdichtung
unseres Verstandes und aus ihrer eigenen Natur heraus, miteinander
verbunden sind und in Gott existieren» (VII, 119).

Descartes gewinnt dieses neue, von Henrich herausgestellte onto-

59



logische Argument durch Verwandlung des Gottesbegriffs. Sein Be-
weis geht nicht mehr nur von der summa perfectio, sondern von der
immensa oder summa potestas Dei aus. Betrachten wir riickblickend
die ganze SchluBfolge. Obersatz: «Das, wovon wir klar und deutlich
einsechen, daB es zu der wahren und unverinderlichen Natur der
Wesenheit oder Form einer Sache gehort, das kénnen wir von
dieser Sache mit Wahrheit behaupten» (VII, 115). Untersatz: Wir
sehen klar und deutlich ein, dal es zur Natur Gottes gehort, daB
er existiert. SchluB3: Gott existiert in Wahrheit (ebd.). Die Unklarheit
im Untersatz, was denn klar und deutlich von Gottes Natur einseh-
bar ist, hat Descartes behoben. Der Obersatz wird hier nicht eigens
begriindet. Das geschieht in der 3. Meditation selbst. Die Zweifels-
betrachtung war in der 1. Meditation bis vor die mathematischen
Ideen gelangt. Gott kénnte mich in seiner Allmacht als ein genius
malignus auch beziiglich deren Wahrheit tduschen. Worin ist
letztlich die Wahrheit klar und deutlich erkannter Ideen verbiirgt?
GewiB ist das fundamentum inconcussum: ego sum, ego existo
festgestellt. Aber ich bin einsam, ohne Welt. Zwar habe ich Wahr-
nehmungen, Vorstellungen, Ideen von Weltlichem, aber daB sie das
Wirkliche geben, kann ich mir selbst nicht verbiirgen. Es bedarf
einer Idee, in der das Ich nicht nur sich selbst gegeniiber ist, sondern
in der notwendig ein Sein, das nicht ich bin, entdeckt wire. Dal es
sich mit der Idee Gottes so verhilt, zeigt Descartes im *Gottesbeweis’,
besser in den ’Gottesbeweisen’ der 3. Meditation. Doch sind es nicht
eigentlich Beweise, die Descartes vorlegt, sondern eine Kontempla-
tion auf die Idee Gottes im Grunde der menschlichen Seele. Die Idee
Gottes als eines unendlichen Wesens in mir verlangt eine ihr ange-
messene Ursache. Ich kann nicht Ursache einer Idee sein, die meine
formale Realitit in ihrer objektiven unendlichen Realitit iibersteigt.
Nur die unendliche Substanz, Gott selbst, vermag die Idee von sich
in mir erzeugt zu haben. Meditiere ich also tiber die Idee des unend-
lichen Gottes, werde ich der Wirklichkeitsbedeutung dieser Idee un-
mittelbar ansichtig. Das geschieht im gleichen Akt, in dem ich mir
auch meiner Endlichkeit bewuB3t werde. Denn daB ich nicht Ursache
meiner Idee von Gott sein kann, zeigt mir zugleich Gottes Wirklich-
keit und meine Endlichkeit an. Indem ich mich in dieser Identifika-
tion von Selbst- und GottesbewuBtsein als endlich erfasse, begreife
ich auch zugleich, daB ich nicht Ursache meines eigenen Seins, mich
nicht selbst erschaffen haben kann. Gott erweist sich nicht nur als

60



Ursache seiner Idee in mir, sondern des Ich selbst und damit aller
Ideen, die ich habe. Der ’Gottesbeweis’ der 3. Meditation stellt den
Obersatz fiir den Gottesbeweis der Responsio zur 5. Meditation
sicher. Der Gottesbeweis der 5. Meditation ist der Gottesbeweis fiir
den Ungliaubigen, der ’Gottesbeweis’ der 3. Meditation seine Be-
griindung und — Fundament von Mathematik und Physik! Insofern
sich der Schopfergott® als wirklich existierend erwies, ist nun die
Beweislast fiir die reale Bedeutung der Ideen auf ihn abgewilzt. Gott
ist der Garant dafiir, daB die Ideen Wirkliches bedeuten. Und das in
doppeltem Sinne: die Ideen als Ideen (bedeutsam fiir die Mathe-
matik) und die Ideen als Reprasentanten des Wirklichen (bedeutsam
fir die mathematische Naturwissenschaft). Warum garantiert der
Schopfer in seiner Allmacht die Wahrheit meiner Ideen? Die Idee
Gottes hat sich paradigmatisch als wahr erwiesen. Aber mehr noch.
Es wiirde die Allmacht Gottes schméilern, wenn er zwei Welten ge-
schaffen hitte, die Welt der Ideen im menschlichen Verstand und
die Welt der Dinge. Wir miissen Ubereinstimmung (Wahrheit =
adaequatio) feststellen, Gott schafft sie. Mathematische und physika-
lische Ideen sind als geschaffene nicht tauglich fiir Einsichten in das
unendliche Wesen Gottes. Die Beschaftigung mit ihnen hat also keine
religiose Bedeutung mehr. Descartes setzt mit seinem Gottesbegriff
und der Lehre von der Erschaffung der ewigen Wesenheiten als
dessen Folge die neuzeitliche Wissenschaft frei. DalB3 der menschliche
Intellekt etwas Vollkommeneres als Gott denken kénnte, war fur
Anselm aufgrund der Seinsordnung undenkbar, fiir Descartes auf-
grund der immensa potestas Dei. Der Zusammenhang seines Gottes-
begriffes im ontologischen Beweis mit seiner wissenschaftsbegriinden-
den Metaphysik ist damit deutlicher geworden. Dal3 Descartes gleich-
wohl nicht einem reinen Nominalismus verfiel und also Philosoph
blieb, ist nur aus einer sehr tiefen metaphysischen Erfahrung zu ver-
stehen, die seinen Zweifel ernster zu nehmen zwingt, als es gemeinhin
getan wird.

Diese Erfahrung liegt dem Beweis und seinen Konsequenzen nicht
einfach voraus. Sie selbst wird im Beweis der 3. Meditation expli-

8 Das argumentum Anselmi unterscheidet sich also vom argumentum
Cartesianum nicht einfach darin, daf3 bei letzterem «der Schépfungsglaube
als positive Voraussetzung entfillt», wie Hans-Georg Geyer meint (a. a. O.
113) ; Descartes radikalisiert vielmehr den Schépfungsgedanken.

61



ziert. Sie ist nicht unabhingig vom Vorhaben des intelligere wie das
Glaubensfundament des Anselm. Geben bei Anselm die Glaubens-
wahrheiten auch der Vernunft Anleitung recht zu fragen, so ist es bei
Descartes die cogitatio in ihrer vollen Struktur, die die Erkenntnis
Gottes zeitigt. Anselm wie Descartes gehen von der Erkenntnis
Gottes aus, jener von der Erkenntnis Gottes als offenbarter Glaubens-
wahrheit, dieser von der Erkenntnis Gottes als Biirgin der Gewilheit
alles Erkennens. Aber sofern die Biirgin dem Erkennen nicht voraus-
biirgt, sondern von ihm selbst fiir es eingesetzt wird, biirgt Erkenntnis
fiir sich selbst. Die Erkenntnis Gottes wird in der Nachfolge Des-
cartes’ immer schirfer zur eigentlichen Selbstbegriindung des Wissens.
In die Metaphysik, die rationale Theologie hiniibergezogen, geht dem
Gottesbegriff der Bezug auf Glauben verloren.

4,

Immerhin, kénnte man hoffnungsvoll sagen, begriindet sich das
weltbeherrschende Wissen jetzt in der Erkenntnis Gottes. Das ist bis
auf Kant richtig, wenngleich die Unabhingigkeit des wissenschaft-
lichen Wissens von seinem metaphysischen Fundament immer ekla-
tanter wird. Doch auch dieses metaphysische Fundament bleibt nicht
das cartesianische. Das 17. und 18. Jahrhundert bemiihen sich um
immer prizisere Fassung. KanT behandelt bekanntlich die Frage der
Gottesbeweise unter dem verwunderlichen Titel «Von dem trans-
zendentalen Ideal». Er versteht darunter die Idee von einem All der
Realitat (wir erinnern uns an den Begriff des vollkommenen Wesens),
das «gleichsam den ganzen Vorrat des Stoffes, daher alle méglichen
Pridikate der Dinge genommen werden kénnen» (A 575/B 603)
enthilt und damit «die oberste und vollstindige materiale Bedin-
gung» durchgéngiger Bestimmung von Gegenstinden ausmacht
(A 576/B 604). Wenn man dieses transzendentale Ideal das Urwesen
(ens originarium) oder das héchste Wesen (ens summum) nennt, so
bedeutet das «nicht das objektive Verhiltnis eines wirklichen Gegen-
standes zu anderen Dingen, sondern der Idee zu Begriffen, und 148t
uns wegen der Existenz eines Wesens von so ausnehmenden Vorzuge
in volliger Unwissenheit» (A 579/B 607). Den Beweis fur die Existenz
dieses Wesens hat also Kant nicht nur und nicht eigentlich dadurch
kritisiert, da} er zeigte, Sein = Existenz sei kein reales Pradikat
(«Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das mindeste mehr als

62



hundert mogliche» A 599/B 627). Schon Gassendi hat das getan!
Kant hat vielmehr die Gottesidee auf ihren klaren Begriff gebracht
und d. h. sie als Funktion bei der Bestimmung des Wirklichen ange-
setzt, in welcher Funktion ihre objektive Gegebenheit nicht einmal
von der Vernunft verlangt werden kann. Dal3 das trotzdem geschieht,
liegt am Begriff des notwendigen Wesens, der — wie wir schon bei
Thomas sahen — aus der Existenz des Zufilligen erschlossen und als
das hochste Wesen mit Hilfe des Begriffs vom transzendentalen Ideal
interpretiert wird. «Der ontologische Beweis ist jener SchluB, der
verstandlich machen soll, wieso der Gedanke des ens realissimum
dazu taugt, den Begriff des Notwendigen zu bestimmen.» (Henrich,
a. a. O., 152). Der Begriff des hochsten Wesens gibt dem Begriff des
Notwendigen einen bestimmten Sinn. Auch die Materie oder die
Lebenskraft konnte ja absolut notwendig sein. Deshalb lauft fiir Kant
der kosmologische Gottesbeweis zuletzt auf den ontologischen hinaus.
Scheitert dieser, so kann der Begriff des notwendigen Wesens iiber-
haupt nicht klar und deutlich gedacht werden. Notwendigkeit ist in
der Tat fiir Kant auch nur eine Modalbestimmung der Gegenstinde
moglicher Erfahrung, der Begriff eines notwendigen Wesens nicht
bestimmbar. Damit macht Kant Descartes’ scheinbare Klirung des
anselmischen Argumentes durch einen neuen Gottesbeweis zum
Hebel der Kritik jeglichen Gottesbeweises und mehr: eines bestimmien
Gottesbegriffes iiberhaupt. (Der Zusammenhang eines bestimmten
Gottesbegriffes mit dem Gelingen eines Gottesbeweises war schon
von Leibniz nachgewiesen worden: nur efwas kann notwendig sein,
und nur das hochste Wesen, seiner selbst michtig, ist mogliche Be-
stimmung dieses Etwas.) In Kants Philosophie verliert das Wissen
Gott. Gott wird zum Postulat praktischer Vernunft und insofern
wieder Gegenstand eines Glaubens, des Vernunftglaubens. Sein Da-
sein muf} postuliert werden, um die Ubereinstimmung von Wiirdig-
keit und Gliickseligkeit des handelnden Menschen glaubhaft aussagen
zu konnen. D. h. aber: Gott wird als die Bedingung sittlichen Han-
delns postuliert.

Diese wichtige Wendung im Gottesproblem der Philosophie kann
nur andeutend Erwihnung finden. Um angemessen fruchtbar ge-
macht werden zu kénnen, verlangt sie, iiber den kantischen Horizont
hinaus, an einem auf die menschliche Praxis im ganzen erweiterten
Begriff des Sittlichen bewahrt zu werden.

Im deutschen Idealismus kehrte die Gotteserkenntnis als Thema

63



des Denkens zuriick, als Problem der absoluten Reflexion. Der
ontologische Gottesbeweis wird vor allem von Hegel erneuert.
Er ist dort aber nicht mehr ein philosophisches Lehrstiick unter
anderen, sondern das ganze System selbst. Die Selbstbegriindung des
Wissens wird hier radikal vollzogen: das absolute Wissen ist nichts als
seine Selbstbegriindung. Gott als unvermeidlicher Aufgabe der Ver-
nunft tragt Hegel schonungslos Rechnung. Dabei geht er nicht hinter
Kant zuriick, sondern kniipft iiber Fichte und Schelling an Kants
Ich-Begriff an. Die transzendentale Apperzeption gilt ihm als einer
der tiefsten Gedanken Kants (Wiss. d. Logik, hg. v. Lasson, II, 221).
Mit der Auslegung Gottes im absoluten Ich oder absoluten Wissen
wird der cartesische Ansatz zu seiner Vollendung gebracht, Gott zu
erkennen in der Selbstbegriindung des Erkennens. Dabei denkt vor
allem Hegel in eigentiimlich theologischer Konsequenz: man muB
von Gott ausgehen, um zu ihm zu gelangen. Zum Absoluten 148t sich
nicht denkend aufsteigen, das Denken ist, wenn auch nicht als
Verstand, so doch als Vernunft, schon beim Absoluten, nimlich bei
sich selbst (in der absoluten Idee).

5.

Der Absprung ins Absolute will uns heute nicht mehr gelingen.
Und damit auch der ontologische Gottesbeweis nicht mehr. Wir
haben zu zeigen versucht, daB der ontologische Gottesbeweis von
Descartes an auf die Frage, «was im Ganzen der Erkenntnis das
letztlich Gewisse sei» (Henrich, a.a.O., V) zu antworten versucht,
ohne daB wir wichtige Stationen in der weiteren Beweisgeschichte im
einzelnen ins Auge fassen konnten. Wenn diese Antwort nicht mehr
gliickt, gewinnt gerade die Frage als Frage neues Interesse.

Henrich hat drei Bedingungen formuliert, denen ein Denken ge-
niigen muB, um den ontologischen Gottesbeweis fithren zu kénnen:
es muB (1.) itber einen strengen Prinzipienbegriff verfiigen, d. h. den
ersten Grund von allem so denken kénnen, daB er sich selbst als
Grund bestimmt; es muBl (2.) die ontologische Differenz gedacht
haben und darf (3.) den Inhalt der reinen Gedanken nicht von ihrem
Gedachtsein abhingig machen.

Gelingt es uns nicht mehr, Gott zu denken, wie ihn der ontologische
Gottesbeweis zu denken versuchte, so liegt das daran, daB wir fiir
jedes Gedachte eine Beziehung zum denkenden Subjekt mit ins Spiel

64



bringen miissen, also nicht mehr das reine Denken vermogen®. Von
den genannten Denkvoraussetzungen her betrachtet ist aber das
ontotheologische Problem auch gar nicht mehr nur das Problem des
Gottesbeweises. Widmen wir dem letzteren weiterhin unsere Auf-
merksamkeit, dann bietet er sich als eine philosophisch und theolo-
gisch gleichermaBen unerledigte Aufgabe an.

a) W. Janke hat in seiner Rezension von Henrichs Buch (Philos.
Rundschau 12, 179ff) als 4. Bedingung der Moglichkeit einer Onto-
theologie «die Zuversicht der Methode, den notwendigen Zusammen-
hang von Wesen und Dasein im unendlichen Wesen . .. zu bewei-
sen» herausgestellt. Den ontologischen Gottesbeweis fiir frag-wiirdig
zu halten, bedeutet dann zunichst, die Verkniipfung von Denken
Gottes und Beweisen Gottes in Frage zu stellen, damit aber in den
Grund jener Verkniipfung zuriickzugehen: den Willen zur Gewil3-
heit. Die Frage Descartes’ betraf die notwendige Identitit von Wesen
und Sein in Gott. In ihr begrindete sich die Identitit von Begriff
(Denken) und Sein und damit jede Identitit des Weltwissens. In
Luthers Satz «Ideo nostra theologia est certa, quia ponit nos extra
nos» (WA 40 I; 589,8) hat die Besinnung auf den Grund theolo-
gischer Erkenntnis die gleiche Struktur wie Descartes’ Meditation.
Nicht nur die Wissenschaften sind Ausdruck und Folge der Ver-
gewisserung des menschlichen Erkennens; Suche nach GewiBheit
bestimmt auch menschliches Glauben und Handeln. Das philoso-
phische Denken unterliegt einem eigentiimlichen Zwang, wenn es
sich weder bei der hypothetischen GewiBheit, die in der Wissenschaft
beziiglich ihrer Voraussetzungen verlangt wird, noch bei der prak-

9 Das klingt wie eine bloBe Behauptung, mit der aber nichts weniger als
das Schicksal der Philosophie besiegelt scheinen konnte. Wolfgang Cramer
(«Gottesbeweise und ihre Kritik. Prifung ihrer Beweiskraft», Frankfurt/M. 1967)
hialt denn auch am ontologischen Argument als Form der absoluten Reflexion
fest und entwickelt sie weiter. Er insistiert auf dem Sein der Eide als Be-
dingung des ontologischen Beweises, die Anselm wohl kannte, aber mit seiner
Formulierung schon aus der Hand gab. «Diejenigen, die meinen, uns sagen
zu miissen, was man heute nicht mehr denken kann, sollten doch wissen, daf3
es Philosophie mit Sachfragen zu tun hat und daher mit Argumenten, die
nicht durch das Faktum einer allgemein verbreiteten Denkweise widerlegt
werden kénnen» (8f). Die Auseinandersetzung mit dieser Polemik miite
von der Frage ausgehen, welche Voraussetzungen die — im Horizont der
absoluten Reflexion hochst angebrachte — Unduldsamkeit hat, mit der einer
Denkerfahrung jeder Anspruch philosophisch relevant zu sein bestritten wird.

65



tischen GewiBheit uber konkrete Handlungsziele beruhigen kann.
Der Begriff des vollkommensten oder notwendigen Wesens wie des
héchsten Gutes griindet in diesem Denkzwang. Das ontologische
Argument verdankt ihm seine Plausibilitit. Er 1aBt sich in die
Wittgensteinsche Formulierung kleiden: «Wenn sich eine Frage
itberhaupt stellen 14Bt, so kann sie auch beantwortet werden»
(Tractatus logico-philosophicus 6. 5).

b) Wird aufgrund des Scheiterns der Ontotheologie nach dem
Ansatz neuzeitlicher Philosophie selbst gefragt, so ist damit nicht das
Eingestindnis gemeint, neuzeitliches Denken sei an seiner Hybris
zugrunde gegangen. Und erst recht nicht in dem Sinne, es gebe
seinen Gott, den es ’objektivieren’ zu kénnen glaubte, auf und damit
das Denken fiir die neue Epiphanie eines Gottes frei. Wenn einerseits
Gott unvermeidliche Aufgabe des verniinftigen Denkens bleibt, unser
Denken andererseits dieser Aufgabe nicht gentigen kann, stellt sich
die dringende Frage, was uns denken heit. Heidegger — um das
Problem philosophischer Theologie in ontologischer Dimension be-
miiht — hat den Zwang des metaphysischen’ Denkens, Goit denken
zu miissen, und damit seine onto-theologische Verfassung aufgedeckt.
Theologie iiberhaupt erfahrt bei ihm schirfste Infragestellung: « Wer
die Theologie, sowohl diejenige des christlichen Glaubens als auch
diejenige der Philosophie, aus gewachsener Herkunft erfahren hat,
zieht es heute vor, im Bereich des Denkens von Gott zu schweigen»
(Identitiat und Differenz, 51). Nicht aus weltanschaulichen Griinden,
«auf Grund irgend eines Atheismus» zu schweigen, nicht um Theo-
logen zu einer bloBen Glaubensposition zu ermuntern, nicht aus
Desinteresse schlieBlich, sondern um der Frage nachdenken zu kén-
nen: « Wie kommt der Gott in die Philosophie?» (52).

Die Behauptung eines letztlich Gewissen, der Beweis der Existenz
Gottes, das Denken des Absoluten ist der Frage nach Gott gewichen.
Diese Frage stellt sich vor als Resultat des Kampfes der Vernunft um
Gott; sie ist nicht mehr bloB ein Moment dieses Kampfes. Da Gott
kein beliebiger Gegenstand des Denkens sein kann, ist das Denken
selbst in das Resultat seiner Bemithung um Gott involviert.

Damit soll nicht psychologischer oder soziologischer Aufhellung
des ’reinen’ Denkens das Wort geredet werden, wie sie in der Reli-
gionskritik der nachhegelschen Philosophen zum Zuge kam. Sie galt
primir religitsen Vorstellungen und ihrer gesellschaftlichen Bedeu-
tung, nicht dem philosophischen Gottesbegriff.

66



Das Resultat der scheiternden Denkbemiithung um Gott kann nur
angeeignet werden, wenn die gemachte ’Denkerfahrung’ im Denken
selbst sich auslegt. Dazu bedarf es der Einsicht in den Zusammenhang
von Erfahrung und Frage, wie ihn H. G. Gadamer aufgedeckt hat
(Wahrheit und Methode, 344ff). An die Stelle des beweisenden
Denkens Gottes tritt dank einer Erfahrung mit diesem Denken die
Offenheit der Frage nach Gott. In der Explikation ihrer Struktur
sollte das Erbe des ontologischen Gottesbeweises zeitgemalB inter-
pretiert werden kénnen.

67



	Der ontologische Gottesbeweis : Bemerkungen zum Gottesbegriff in Philosophie und Theologie

