
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: Mittelalter und Renaissance als Geistesepochen in der Sicht von
Heinrich Barth

Autor: Gauss, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelalter und Renaissance als Geistesepochen
in der Sicht von Heinrich Barth

von Julia Gauss

Die Geschichte eines philosophischen Problems zu schreiben, ist
ein Unternehmen, das zweierlei Ergebnisse bringen kann. Soweit die

Darstellung einem echt systematischen Interesse entspringt, wird es

für den Autor zur Pflicht, sein Problem in einen weltweiten Horizont
hineinzustellen und darin vielfältig zu durchdenken. Kommt es ihm
dagegen auf den historischen Aspekt an, so mag der Gang der
Weltgeschichte, an einem philosophischen Sachverhalt orientiert, ein
unkonventionelles Gepräge annehmen, mögen neuartige Linien und
Periodisierungen hervortreten. Dies trifft beides in hohem Maße zu
auf Heinrich Barths großangelegte «Philosophie der Erscheinung».
Denn auf der einen Seite bildet dieses doppelbändige Werk mit seinen

über 1000 Seiten eine einzigartige Vorstufe zum abschließenden

systematischen Aufriß des Verfassers, der 1967 posthum erschienenen

«Philosophie der Existenz». Auf der andern Seite bietet es ein
Geschichtsbild voller Eigenart.

Hier sei versucht, etwas über die Bedeutung des Historikers H. Barth
zu sagen. Wie wir glauben, ist es sein hohes Verdienst, zwei
Zeitwenden der Geistesgeschichte mit neuem Auge erfaßt zu haben, in
einer Art, daß sich ganz ungeahnte Zusammenhänge erschließen : so,

vom Islam her, den Beginn der frühscholastischen Periode und ebenso,

von der Spätantike aus, das Zeitalter der Renaissance. Wir folgen, so

weit es immer geht, nicht nur der gedanklichen Linie von Barth,
sondern übernehmen auch gern seine tiefüberdachten Formulierungen.

Fürs Erste handelt es sich um den Einschnitt zwischen Antike und
Mittelalter, philosophiehistorisch run den Weg von der antiken
Gotteslehre zum mittelalterlich christlichen Gottesbegriff. Barth ist
sich bewußt, wie sehr er von der üblichen Auffassung abweiche. «Wir
möchten die kaum zu ermessende philosophiegeschichtliche Wandlung

in das rechte Licht setzen; denn es könnte sein, daß hier

39



Wesentliches mehr oder weniger übersehen worden ist» (Philosophie
der Erscheinung I S. 359). Nach seiner Überzeugung ist nämlich die

mittelalterliche Idee des göttlichen Schöpfers nicht zuerst
systembildend in der christlichen Philosophie aufgekommen, sondern im
monotheistischen Denken des Islam, haben nicht die metaphysischen
Prinzipien von Plato und Aristoteles dabei den Ansatzpunkt
abgegeben, vielmehr die schon dem Frühmittelalter sehr wohlbekannte
aristotelische Logik, und hat sich schließlich die Gott- und Schöpferlehre

nicht in der scholastischen Epoche formal ausgebildet, sondern

vorher, um die Jahrtausendwende. Anders sieht also Barth den

ursprünglichen Antrieb der Entwicklung, anders die antike Grundlage
und auch den Zeitpunkt der Geisteswende. So beschreibt er denn in
dem großen Kapitel «Das kontingente Sein» die originale Gedankenarbeit

eines Alfarabi und Avicenna, östliche Fundamente für unser
westliches Denken.

In subtiler Weise werden wir an die begriffliche Grundlage
herangeführt, das der Abschnitt der aristotelischen Logik «Über die
Auslegung» bietet. Wir treffen auf die drei Bezeichnungen für die
verschiedenen Seinsweisen: möglich-wirklich-notwendig. Einfache

Satzaussagen illustrieren deren Bedeutung im rein logischen Bereich.

Möglich heißt demnach, was sein kann, aber auch nicht sein kann;
sagt man es von einem Sachverhalt aus, so ist der entgegengesetzte
Inhalt eingeschlossen und nicht ausgeschlossen. Auf das Notwendige
bezogen, läßt sich das Mögliche definieren als etwas, das unmöglicher
Weise nicht sein kann. Auf einmal aber füllen sich diese Modalitätsbegriffe,

da sie vom islamischen Gläubigen auf Gott und die Schöpfung

bezogen werden, mit ungeheurem metaphysischem Gehalt. Bei
dieser Transposition, wie sie Alfarabi und Avicenna vornehmen,
dient das Mögliche zum Ausdruck für die unerschaffene Welt, für
alle kontingenten Dinge, die sein oder auch nicht sein können und
erst durch den Schöpfer in die Wirklichkeit gerufen werden. Keines
der kontingent möglichen Dinge vermag aus sich selbst zu bestimmen,
daß es wirklich werde. Alle fordern darum ein Prinzip, das über ihr
Sein oder Nichtsein entscheide. Am weltlosen Gehalt des bloß

Möglichen abstrahieren also die muslimischen Philosophen eine letzte
absolute Voraussetzung dafür, daß es überhaupt Seiendes gebe — sie

gelangen zu dem einen notwendigen Wesen, zum Prinzip dessen, was

unmöglich nicht sein kann.
Wie Barth hervorhebt, drängt sich dabei der Begriff der Existenz

40



mit aller Schärfe in den Mittelpunkt. Das Mögliche wird als mangelhaft,

als defizient bezeichnet: ihm fehlt eben die Existenz. Die
Gedankenfolge führt weiter bis zur fundamentalen Unterscheidung
von möglichem Wesen und wirklichem Dasein, von Essenz und
Existenz, einem Begriffspaar, das für Jahrhunderte zum Bestand der
philosophischen Erkenntnis gehören sollte. Uberall in der Welt findet
sich kontingentes Wesen und hinzugefügtes Dasein getrennt. Gerade
darum muß es letztlich dafür einen Ursprung außerhalb der Sphäre
der schwebenden Möglichkeit geben. «Das absolute Sein, als Voraussetzung

aller geschaffenen Dinge als nicht vorhanden zu setzen, wäre
Absurdität. Es ist unmöglich, daß es nicht ist. Eben darin besteht seine

Notwendigkeit.» Auf Grund dieser Argumentation erscheint Gott,
wie Barth sagt, als die vollkommene Existenzbestätigung. In ihm
fallen Essenz und Existenz zusammen. Dadurch stehen einander in
voller Diskrepanz gegenüber: zeitliche Kontingenz und ewige
Notwendigkeit.

Nun vergleicht Barth summarisch diese neue monotheistische

Philosophie mit der antiken Metaphysik in ihrer klassischen und
neuplatonischen Gestalt und fragt sich, wie weit die Anknüpfung gehe,
wie weit der Widerspruch. Ein großer Gegensatz tritt zutage. Der
Grieche denkt sich nämlich eine Weltordnung, die auf dem Kausalprinzip

oder auf Emanation beruht. In beiden Fällen hält er die
Ursache für wesensverwandt mit ihrer Wirkung, so wie zum Beispiel
das Feuer mit dem vom Feuer erhitzten Eisen. Analog stellt er sich
das ewige Prinzip des Göttlichen vor. Es wirkt nur auf Wesensverwandtes,

also nicht aufdie zufällige, vergängliche Erdenwelt, vielmehr
auf die Gestirnwelt mit ihrer gesetzlich dauernden Bewegung, und
erst die Sterne ihrerseits strahlen gebrochene Wirkungen aus auf das

Irdische. Nach monotheistischer Auffassung dagegen fehlt jede
Wesensverwandtschaft, jedes Mittelglied zwischen dem ewigen Gott
und der zeitlich zufälligen Welt.

Schließlich gibt Barth einen weiten Ausblick auf die mittelalterliche

Philosophie, besonders bei Duns Scotus, und untersucht dabei
die spezifischen Beziehungen des Schöpfergottes zu den Inhalten der
Welt. An die Stelle des Kausalverhältnisses oder der Emanation tritt
der Bezug der Welt zu Gottes Intellekt und Gottes Willen. Denn so

wie die Scholastiker urteilen, beruht der Schöpfungsakt zunächst auf
einem «Ersinnen», einem Entwerfen der zu schaffenden Dinge, dann
auf der freien Wahl oder Auswahl des göttlichen Willens. Dieser

4 Studia Philosophica XXVIII 41



Ansicht entspringt, sobald der Gedanke ins Extreme ausgespannt
wird, das gewaltig umstrittene Problem von Gottes Allmacht.
Entweder, so lautet die eine Meinung, kann Gott nur tun, was er wirklich
tut, eben weil er so tun muß. Dann geht seine Allmacht völlig auf in
der wirklichen Schöpfung. Oder aber — heißt die Gegenmeinung -
Gott kann willkürlich schrankenlos schaffen, ohne jede Bindung an
eine rationale Ordnung oder an irgend einen Sinn, nicht einmal
gebunden an die Identität eines Geschaffenen. Er könnte also sogar
bewirken, daß schon Geschaffenes nicht geschaffen sei, daß, nach
dem vielzitierten Exempel, die Gründung Roms nicht geschehen
wäre. In meisterlicher Knappheit läßt uns Barth erfahren, wie sich
die mittelalterlichen Philosophen mitten durch diese Spannung
hindurchschlagen. Und weiter zeigt er noch, wie sich eine zweite
entscheidende Frage erhebt, die Frage nach dem Verhältnis zwischen
dem göttlichen Vorauswissen des Künftigen und den mit eigenem
Willen begabten Geschöpfen - also das umfassende ethische Anliegen
der menschlichen Willensfreiheit. So erscheint im geschichtlichen
Aufriß der «Philosophie der Erscheinung» eine ganze Reihe geistiger
Ereignisse, die vom Jahr 1000 bis 1300 eine Geistesepoche konstituieren

und in denen sich die philosophiegeschichtliche Tragweite des

monotheistischen Glaubens, der jüdisch-christlichen wie der
islamischen Religion, entfaltet.

Ebenso groß und großartig begegnet Barth (im 1. Kapitel des

zweiten Bandes) der Frage nach dem Wesen und der Bedeutung der
Renaissance. Wie er erkennt, wird man dem Umbruch, den sie

darstellt, in seiner eigentlichen Tiefe nicht gerecht, wenn man sie einfach
als Rückfall aus dem transzendenten mittelalterlichen Denken
auffaßt - mit anderen Worten als eine Zuwendung zur «Faktizität eines

Diesseits, in dem nun endlich der gesunde Verstand und der sachlich
wissenschaftliche Wahrheitssinn seine Genugtuung finden durften».
Nach Barth gilt es, von «solcher Vereinfachung einer kurzsichtig
aufgeklärten Geschichtsschreibung Abstand zu nehmen». Ihm steht

fest, daß sich die Renaissance keineswegs aus dem Horizont, in dem
sich die Philosophie im Mittelalter bewegte, entfernt habe. Er führt
ihre Wurzeln auf eine Kontinuität von säkularem Ausmaß zurück,
auf die tiefen und verborgenen Anschauungen einer Philosophie des

Lichts. Diese Vorstufe schildert er in prägnanten Zügen: wie die
Idee des Geisteslichts vom Neuplatonismus ausgegangen sei und sich

durch alle mittelalterlichen Perioden hindurch ziehe, wie sie vor allem

42



in der platonisch-augustinischen Geisteswelt hervortrete, besonders

etwa bei Bonaventura und später in der Mystik Meister Eckhardts.
Licht heißt in dieser Sicht ursprüngliche allererste Erscheinung,
approbiert durch das Offenbarungswort in der Genesis: Es werde
Licht. Zugleich bedeutet es aber ein geistiges Prinzip, als Erleuchtung
des Erkenntnisvermögens, durch die sich Sichtbares wie Unsichtbares
fassen läßt. Welt und Seele stehen miteinander in Wechselbeziehung.
Wenn jene, in ihrem sublimen Aspekt, die ewige Ordnung des Geistes

und die Verborgenheit Gottes ankündet, so soll ihrerseits die Seele zu
einer Lichtsphäre, einem geistigen Himmel werden, soll damit wieder
in den Kreislauf ihres Urquells eintreten und von hier niederfließen
bis in die untersten Kräfte. Demnach formuliert Barth: «In der
Erkenntnis des Himmels als eines gottähnlichen Seins und als eines

Trägers von gottähnlichen Eigenschaften begegnet uns der geschichtliche

Quellpunkt des neuzeitlichen Weltbewußtseins». Und er
erklärt, es wäre «allzu anspruchslos» anzunehmen, die irdische
Erscheinungswelt mit ihrer Verhüllung des wahren Seins durch den

Trug der Phänomene hätte die Geister zu einer neuen Erkenntnis
des Kosmos antreiben können. Ohne Zweifel, schreibt er, «bedurfte
es einer erweckenden Kraft von tiefstem Sinngehalt». «Wenn sich

von der himmlischen Lichtregion über alles Weltsein ein verklärender
Schimmer ausbreitete» - wenn es für den Mystiker eine contemplatio
Dei per creaturas in speculo gab — «mußte dann nicht für die

begrenzten kosmischen Erscheinungen eine nie zuvor erlebte

Aufgeschlossenheit rege werden?» Das Urteil lautet abschließend:
«So wie das Licht zwischen der geistigen und körperlichen Welt
vermittelt, so bedeutet diese Philosophie des Lichts» - als Motiv von
entscheidender geschichtlicher Bedeutung - «eine Art von Vermittlung

zwischen dem das Mittelalter beherrschenden klassisch antiken
Weltbegriff und der Welterfahrung der Neuzeit».

Zur eigentlichen Entfaltung kommt nun die Lichtidee im
sogenannten «magischen Weltbewußtsein» der Renaissance. Als dessen

repräsentative Gestalt stellt uns Barth Paracelsus dar. Er entwirft eine
hochbedeutsame Studie voll liebevoll ausgewählter Zitate, wohl im
Bewußtsein, wie sehr es erwünscht sei, aus dem enormen Schriftenkorpus

fundamentale Aussagen zu entnehmen und zusammenhängend

vorzulegen. Diesen Pionier der Neuzeit zeichnet er in einem

gewaltigen Format.
Was dem neuen magischen Bewußtsein die Grundlage gab, war

43



ein Durchschauen der Wirklichkeit. Nur ging es bei solcher Schau

nicht in platonischem Sinne um eine Realität des ideellen Seins,

sondern es handelte sich um eine qualitativ eminente Weltwirklichkeit,

um die Region des Makrokosmos mit allen seinen wesenhaften

Kräften, Agenden und Arcana. Anders gesagt : die sinnenhafte
Wirklichkeit sollte befreit werden zu dem, was sie wesentlich ist. Der große
Arzt und Naturforscher Paracelsus zeichnete sich darin aus, daß sich

die Spannung von makrokosmischer und irdischer Welterfahrung in
ihm zu einer Einheit zusammenschloß, ihm aber zugleich eine

praktische Verpflichtung auferlegte. Er wußte sich eben als Alchemist
dazu berufen, in den Naturvorgängen bestimmte Grundtendenzen
aufzudecken, um diese dann, zur Gesundung der Menschen, kraft
ihrer verborgenen, doch gottgewollten und natürlichen Intention in
die volle sinnliche Erscheinung emporzuheben. So lautete ein
paracelsischer Ausspruch: «Dan Mysterium naturae in den corporibus
ist gleich wie ein Feuer in eim holz, das naß ist und gerne brinnen
wolt». Es schien ihm deshalb die Aufgabe des Magikers, diese potentiellen

Realitäten, die Arcana, freizusetzen, ihnen zur Aktualisierung
ihrer vollerfüllten Wirkungskraft Beistand zu leisten, sie gleichsam
zu erlösen. Dabei sollte der unsichtbare Gehalt des Wirklichen also

nach seiner Vollendung in der Sichtbarkeit streben, die materia

prima in der materia ultima.
Barth geht im weiteren auch mit eindringlichem Interesse auf die

stofflichen Grundprinzipien der paracelsischen Naturlehre ein,
bezeichnet durch die drei Namen Sulphur, Mercurius, Sal. Schwefel

entspricht dabei der Verbrennung, Quecksilber der Verflüssigung,
Salz der Veraschung, und so machen sie zusammen die funktionalen
Elemente des natürlichen Lebens aus. Barth findet in diesen

Anschauungen den unverfälschten Mikrokosmosgedanken, wie er seit
dem wegweisenden Wort des Aristoteles: «Die Seele ist irgendwie das

Seiende in seiner Gesamtheit», sich durch die Jahrhunderte weiter
erhalten hatte. Allerdings, meint er, gehe Paracelsus einen
entschiedenen Schritt über die überlieferte Relation der großen und der
kleinen Welt hinaus. Bei ihm stehe der Mensch in der Mitte der Welt,
in der Weise, daß er sein eigenes Dasein nicht ohne Bezug auf die
makrokosmische Weltferne zu erschließen vermöge. Auch bestehe die
kleine Welt, die er selber sei, nicht nur aus einem zusammenströmenden

Konzentrat materieller Elemente, vielmehr spiegle er den Aufbau
der ganzen Monarchia mundi. Aus dem mikrokosmischen Bezug des

44



Menschen aber ergebe sich unvermittelt die Bestimmung seines

Daseins : es ist dies der Auftrag der hellen Magie. Ihr gemäß gelte es

zu forschen, nämlich sich an die Erfahrung zu halten bis man das

Unsichtbare wisse. Hierzu vermerkt Barth mit aller Deutlichkeit:
Gerade mit dem Begriff eines Unsichtbaren, das sich wissen läßt,
scheide sich Paracelsus vom modern wissenschaftlichen Empirismus,
der vermeine, es sei im Phänomen eine eindeutige Gegebenheit zu
erkennen.

Auf derselben Ebene steht die Astrallehre, so etwa mit der Aussage

: Greifbar ist der Leib, unsichtbar ist das Gestirn - und doch ist
eben dieses Gestirn der Quellpunkt unserer natürlich geistigen
Erleuchtung. Damit gibt sich zuletzt die paracelsische Philosophie, wie
Barth konstatiert, auch ihrerseits als eine Lehre vom Licht. Sie spricht
von einem lumen naturae, einem Erkenntnisprinzip, durch das sich
die verborgene Weisheit der Natur dem menschlichen Geist erhellt,
denn es bewirke eine völlige Koinzidenz von Subjekt und Gegenstand,

von Sinn und Sinnlichkeit. Damit erweist sich die Weltauffassung des

Paracelsus für unseren Autor als ein denkwürdiger, ja einzigartiger
Höhepunkt in der säkularen Auseinandersetzung mit dem Problem
der Erscheinung. Hier erschließen sich auf einen Schlag zwei

Horizonte, derjenige der Welt und der des Menschen : mit dem Offenbarwerden

des verborgenen Naturgehalts wird nämlich auch der Sinn
menschlichen Daseins offenbar. Es wird dem Menschen aufgetragen,
den als Schöpfung angelegten Kosmos schöpferisch weiterzuführen,
und so eröffnet sich ein Ausblick auf Werke menschlicher Technik
und Erfindungskunst, im Sinne neuzeitlichen Forschungsdranges und
Entdeckungslust.

Doch bei aller Weltbezogenheit hat nach Barths Urteil die
Einstellung des Paracelsus nichts gemein mit heidnischer Diesseitigkeit
oder faustischer Hybris. Denn das Licht der Natur, das ihn leiten soll,
bedeutet keine Erleuchtung übermenschlichen Ursprungs, steht doch
das Licht der göttlichen Offenbarung, nach paracelsischer Ansicht,
unvergleichlich hoch darüber. Es ist das Bild eines gläubigen, demütig
und kühn forschenden Geistes, das uns am Eingang der Neuzeit
entgegentritt.

Was Heinrich Barth für die allgemeine geschichtliche Einsicht
geleistet hat damit, daß er die beiden Zeitalter, Mittelalter und Renaissance

in ein neues Licht rückte, läßt sich nicht rasch beurteilen. Jeden-

45



falls scheint es gewiß, daß unsere Mittelalterforschung sich nie genug
darum bemühen kann, die Kultur- und Geisteswelt des Orients einzu-
beziehen. Dazu hat Barth einen bisher unbegangenen Weg freigelegt.
Und über die Renaissance-Auffassungen sind manche Stimmen laut
geworden, nicht selten kritisch gegen die Burckhardt'schen Signaturen,

die zum Teil von Michelet stammen, «Von der Geburt des

Individuums» oder der «Entdeckung der Welt und des Menschen».
So hat etwa schon älteren Datums Konrad Burdach eine Korrektur
versucht von der religiösen Entwicklung her, vom Wiedergeburtsgedanken

der augustinischen Tradition, den Adams-Spekulationen
oder der Renovatio-Idee aus den Tagen des Cola di Rienzo. Seine

Untersuchungen können jedoch höchstens das religiöse Bewußtsein

von Renaissance-Persönlichkeiten tiefer begründen, nicht aber den

zeitgemäßen Willen, sich die Welt zu erschließen. Vom
wissenschaftsgeschichtlichen Standpunkt aus ist vor Jahren Joachim Fleckenstein

vorgestoßen, mit seiner überaus dichtgeschriebenen, scharfen Studie :

Scholastik, Barock, exakte Naturwissenschaften. Er bringt viel Neues,

ja viel Ungeahntes vor über den Wandel der Denkmethode, den
Umschwung von einem mittelalterlichen Denken, das noch immer den
substantiellen Formen des Aristoteles verhaftet blieb, zur ersten
Vorwegnahme des modernen funktionellen Denkens im Spätmittelalter
in den graphischen Lösungen etwa eines Nikolaus von Oresme bis

zum offenen Kampf um dieses funktionelle Denken, das dann in der

Infinitesimalrechnung sein adäquates Instrument finden wird und
dem die ganze Zukunft der europäischen Wissenschaftsentwicklung
gehören soll.

Doch nach diesen und vielen anderen Versuchen dürfen uns Barths
Gedankengänge wohl Grund zu besonderem Nachsinnen geben.

46


	Mittelalter und Renaissance als Geistesepochen in der Sicht von Heinrich Barth

