Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: Mittelalter und Renaissance als Geistesepochen in der Sicht von
Heinrich Barth

Autor: Gauss, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mittelalter und Renaissance als Geistesepochen
in der Sicht von Heinrich Barth

von Julia Gauss

Die Geschichte eines philosophischen Problems zu schreiben, ist
ein Unternehmen, das zweierlei Ergebnisse bringen kann. Soweit die
Darstellung einem echt systematischen Interesse entspringt, wird es
fiir den Autor zur Pflicht, sein Problem in einen weltweiten Horizont
hineinzustellen und darin vielfiltig zu durchdenken. Kommt es ihm
dagegen auf den historischen Aspekt an, so mag der Gang der Welt-
geschichte, an einem philosophischen Sachverhalt orientiert, ein un-
konventionelles Geprige annehmen, mogen neuartige Linien und
Periodisierungen hervortreten. Dies trifft beides in hohem MaBe zu
auf Heinrich Barths groBangelegte «Philosophie der Erscheinung».
Denn auf der einen Seite bildet dieses doppelbiandige Werk mit seinen
iiber 1000 Seiten eine einzigartige Vorstufe zum abschlieBenden
systematischen AufriB des Verfassers, der 1967 posthum erschienenen
«Philosophie der Existenz». Auf der andern Seite bietet es ein
Geschichtsbild voller Eigenart.

Hier sei versucht, etwas iiber die Bedeutung des Historikers H. Barth
zu sagen. Wie wir glauben, ist es sein hohes Verdienst, zwei Zeit-
wenden der Geistesgeschichte mit neuem Auge erfallt zu haben, in
einer Art, daB sich ganz ungeahnte Zusammenhinge erschlieBen: so,
vom Islam her, den Beginn der frithscholastischen Periode und ebenso,
von der Spitantike aus, das Zeitalter der Renaissance. Wir folgen, so
weit es immer geht, nicht nur der gedanklichen Linie von Barth,
sondern iibernehmen auch gern seine tiefiiberdachten Formulie-
rungen.

Fiirs Erste handelt es sich um den Einschnitt zwischen Antike und
Mittelalter, philosophiehistorisch um den Weg von der antiken
Gotteslehre zum mittelalterlich christlichen Gottesbegriff. Barth ist
sich bewuBt, wie sehr er von der iiblichen Auffassung abweiche. « Wir
mochten die kaum zu ermessende philosophiegeschichtliche Wand-
lung ... in das rechte Licht setzen; denn es konnte sein, daB hier

39



Wesentliches mehr oder weniger tibersehen worden ist» (Philosophie
der Erscheinung I S. 359). Nach seiner Uberzeugung ist nimlich die
mittelalterliche Idee des gottlichen Schépfers nicht zuerst system-
bildend in der christlichen Philosophie aufgekommen, sondern im
monotheistischen Denken des Islam, haben nicht die metaphysischen
Prinzipien von Plato und Aristoteles dabei den Ansatzpunkt ab-
gegeben, vielmehr die schon dem Frithmittelalter sehr wohlbekannte
aristotelische Logik, und hat sich schlieBlich die Gott- und Schépfer-
lehre nicht in der scholastischen Epoche formal ausgebildet, sondern
vorher, um die Jahrtausendwende. Anders sieht also Barth den ur-
spriinglichen Antrieb der Entwicklung, anders die antike Grundlage
und auch den Zeitpunkt der Geisteswende. So beschreibt er denn in
dem groBen Kapitel «Das kontingente Sein» die originale Gedanken-
arbeit eines Alfarabi und Avicenna, ostliche Fundamente fiir unser
westliches Denken.

In subtiler Weise werden wir an die begriffliche Grundlage heran-
gefithrt, das der Abschnitt der aristotelischen Logik « Uber die Aus-
legung» bietet. Wir treffen auf die drei Bezeichnungen fiir die ver-
schiedenen Seinsweisen: méglich-wirklich-notwendig. Einfache Satz-
aussagen illustrieren deren Bedeutung im rein logischen Bereich.
Moglich heiBt demnach, was sein kann, aber auch nicht sein kann;
sagt man es von einem Sachverhalt aus, so ist der entgegengesetzte
Inhalt eingeschlossen und nicht ausgeschlossen. Auf das Notwendige
bezogen, 148t sich das Mogliche definieren als etwas, das unméglicher
Weise nicht sein kann. Auf einmal aber fiillen sich diese Modalitits-
begriffe, da sie vom islamischen Glaubigen auf Gott und die Schép-
fung bezogen werden, mit ungeheurem metaphysischem Gehalt. Bei
dieser Transposition, wie sie Alfarabi und Avicenna vornehmen,
dient das Mégliche zum Ausdruck fiir die unerschaffene Welt, fiir
alle kontingenten Dinge, die sein oder auch nicht sein kénnen und
erst durch den Schopfer in die Wirklichkeit gerufen werden. Keines
der kontingent méglichen Dinge vermag aus sich selbst zu bestimmen,
daB es wirklich werde. Alle fordern darum ein Prinzip, das iiber ihr
Sein oder Nichtsein entscheide. Am weltlosen Gehalt des blof3
Moglichen abstrahieren also die muslimischen Philosophen eine letzte
absolute Voraussetzung dafiir, daB es iiberhaupt Seiendes gebe — sie
gelangen zu dem einen notwendigen Wesen, zum Prinzip dessen, was
unmoglich nicht sein kann.

Wie Barth hervorhebt, driangt sich dabei der Begriff der Existenz

40



mit aller Scharfe in den Mittelpunkt. Das Mégliche wird als mangel-
haft, als defizient bezeichnet: ihm fehlt eben die Existenz. Die
Gedankenfolge fiihrt weiter bis zur fundamentalen Unterscheidung
von moglichem Wesen und wirklichem Dasein, von Essenz und
Existenz, einem Begriffspaar, das fiir Jahrhunderte zum Bestand der
philosophischen Erkenntnis gehoren sollte. Uberall in der Welt findet
sich kontingentes Wesen und hinzugefiigtes Dasein getrennt. Gerade
darum muB es letztlich dafiir einen Ursprung auBerhalb der Sphire
der schwebenden Moglichkeit geben. « Das absolute Sein, als Voraus-
setzung aller geschaffenen Dinge als nicht vorhanden zu setzen, wire
Absurditat. Es ist unmoglich, daB es nicht ist. Eben darin besteht seine
Notwendigkeit.» Auf Grund dieser Argumentation erscheint Gott,
wie Barth sagt, als die vollkommene Existenzbestitigung. In ihm
fallen Essenz und Existenz zusammen. Dadurch stehen einander in
vaoller Diskrepanz gegentiber: zeitliche Kontingenz und ewige Not-
wendigkeit.

Nun vergleicht Barth summarisch diese neue monotheistische
Philosophie mit der antiken Metaphysik in ihrer klassischen und neu-
platonischen Gestalt und fragt sich, wie weit die Ankniipfung gehe,
wie weit der Widerspruch. Ein groBer Gegensatz tritt zutage. Der
Grieche denkt sich namlich eine Weltordnung, die auf dem Kausal-
prinzip oder auf Emanation beruht. In beiden Fallen hilt er die
Ursache fir wesensverwandt mit ihrer Wirkung, so wie zum Beispiel
das Feuer mit dem vom Feuer erhitzten Eisen. Analog stellt er sich
das ewige Prinzip des Gottlichen vor. Es wirkt nur auf Wesensver-
wandetes, also nicht auf die zufillige, vergiangliche Erdenwelt, vielmehr
auf die Gestirnwelt mit ihrer gesetzlich dauernden Bewegung, und
erst die Sterne ihrerseits strahlen gebrochene Wirkungen aus auf das
Irdische. Nach monotheistischer Auffassung dagegen fehlt jede
Wesensverwandtschaft, jedes Mittelglied zwischen dem ewigen Gott
und der zeitlich zufilligen Welt.

SchlieBlich gibt Barth einen weiten Ausblick auf die mittelalter-
liche Philcsophie, besonders bei Duns Scotus, und untersucht dabei
die spezifischen Beziehungen des Schopfergottes zu den Inhalten der
Welt. An die Stelle des Kausalverhiltnisses oder der Emanation tritt
der Bezug der Welt zu Gottes Intellekt und Gottes Willen. Denn so
wie die Scholastiker urteilen, beruht der Schépfungsakt zunichst auf
einem « Ersinnen», einem Entwerfen der zu schaffenden Dinge, dann
auf der freien Wahl oder Auswahl des géttlichen Willens. Dieser

4 Studia Philosophica XXVIII 41



Ansicht entspringt, sobald der Gedanke ins Extreme ausgespannt
wird, das gewaltig umstrittene Problem von Gottes Allmacht. Ent-
weder, so lautet die eine Meinung, kann Gott nur tun, was er wirklich
tut, eben weil er so tun muB. Dann geht seine Allmacht vollig auf in
der wirklichen Schopfung. Oder aber — heiBt die Gegenmeinung —
Gott kann willkiirlich schrankenlos schaffen, ohne jede Bindung an
eine rationale Ordnung oder an irgend einen Sinn, nicht einmal ge-
bunden an die Identitit eines Geschaffenen. Er konnte also sogar
bewirken, daB schon Geschaffenes nicht geschaffen sei, daB, nach
dem vielzitierten Exempel, die Griindung Roms nicht geschehen
wire. In meisterlicher Knappheit 146t uns Barth erfahren, wie sich
die mittelalterlichen Philosophen mitten durch diese Spannung
hindurchschlagen. Und weiter zeigt er noch, wie sich eine zweite
entscheidende Frage erhebt, die Frage nach dem Verhiltnis zwischen
dem gottlichen Vorauswissen des Kiinftigen und den mit eigenem
Willen begabten Geschopfen — also das umfassende ethische Anliegen
der menschlichen Willensfreiheit. So erscheint im geschichtlichen
Aufrif} der «Philosophie der Erscheinung» eine ganze Reihe geistiger
Ereignisse, die vom Jahr 1000 bis 1300 eine Geistesepoche konstitu-
ieren und in denen sich die philosophiegeschichtliche Tragweite des
monotheistischen Glaubens, der juidisch-christlichen wie der isla-
mischen Religion, entfaltet.

Ebenso groB3 und groBartig begegnet Barth (im 1. Kapitel des
zweiten Bandes) der Frage nach dem Wesen und der Bedeutung der
Renaissance. Wie er erkennt, wird man dem Umbrach, den sie dar-
stellt, in seiner eigentlichen Tiefe nicht gerecht, wenn man sie einfach
als Riickfall aus dem transzendenten mittelalterlichen Denken auf-
faBt — mit anderen Worten als eine Zuwendung zur « Faktizitit eines
Diesseits, in dem nun endlich der gesunde Verstand und der sachlich
wissenschaftliche Wahrheitssinn seine Genugtuung finden durften».
Nach Barth gilt es, von «solcher Vereinfachung einer kurzsichtig
aufgeklarten Geschichtsschreibung Abstand zu nehmen». IThm steht
fest, daB sich die Renaissance keineswegs aus dem Horizont, in dem
sich die Philosophie im Mittelalter bewegte, entfernt habe. Er fiihrt
ihre Wurzeln auf eine Kontinuitit von sikularem AusmaB zuriick,
auf die tiefen und verborgenen Anschauungen einer Philosophie des
Lichts. Diese Vorstufe schildert er in prignanten Ziigen: wie die
Idee des Geisteslichts vom Neuplatonismus ausgegangen sei und sich
durch alle mittelalterlichen Perioden hindurch ziehe, wie sie vor allem

42



in der platonisch-augustinischen Geisteswelt hervortrete, besonders
etwa bei Bonaventura und spiter in der Mystik Meister Eckhardts.
Licht heiBt in dieser Sicht urspriingliche allererste Erscheinung,
approbiert durch das Offenbarungswort in der Genesis: Es werde
Licht. Zugleich bedeutet es aber ein geistiges Prinzip, als Erleuchtung
des Erkenntnisvermogens, durch die sich Sichtbares wie Unsichtbares
fassen 1a8t. Welt und Seele stehen miteinander in Wechselbeziehung.
Wenn jene, in ihrem sublimen Aspekt, die ewige Ordnung des Geistes
und die Verborgenheit Gottes ankiindet, so soll ihrerseits die Seele zu
einer Lichtsphire, einem geistigen Himmel werden, soll damit wieder
in den Kreislauf ihres Urquells eintreten und von hier niederflieBen
bis in die untersten Krifte. Demnach formuliert Barth: «In der Er-
kenntnis des Himmels als eines gottihnlichen Seins und als eines
Tragers von gottdhnlichen Eigenschaften begegnet uns der geschicht-
liche Quellpunkt des neuzeitlichen WeltbewuBltseins». Und er er-
klart, es wire «allzu anspruchslos» anzunehmen, die irdische Er-
scheinungswelt mit ihrer Verhiillung des wahren Seins durch den
Trug der Phinomene hitte die Geister zu einer neuen Erkenntnis
des Kosmos antreiben kénnen. Ohne Zweifel, schreibt er, «bedurfte
es einer erweckenden Kraft von tiefstem Sinngehalt». « Wenn sich
von der himmlischen Lichtregion tiber alles Weltsein ein verkldarender
Schimmer ausbreitete» — wenn es fur den Mystiker eine contemplatio
Dei per creaturas in speculo gab — «mufite dann nicht fir die be-
grenzten ... kosmischen Erscheinungen ... eine nie zuvor erlebte
Aufgeschlossenheit rege werden?» Das Urteil lautet abschlieBend:
«So wie das Licht zwischen der geistigen und kérperlichen Welt ver-
mittelt, so bedeutet diese Philosophie des Lichts» — als Motiv von
entscheidender geschichtlicher Bedeutung — «eine Art von Vermitt-
lung zwischen dem das Mittelalter beherrschenden klassisch antiken
Weltbegriff und der Welterfahrung der Neuzeit».

Zur eigentlichen Entfaltung kommt nun die Lichtidee im soge-
nannten «magischen WeltbewuBtsein» der Renaissance. Als dessen
reprasentative Gestalt stellt uns Barth Paracelsus dar. Er entwirft eine
hochbedeutsame Studie voll liebevoll ausgewahlter Zitate, wohl im
BewuBtsein, wie sehr es erwiinscht sei, aus dem enormen Schriften-
korpus fundamentale Aussagen zu entnehmen und zusammen-
hiangend vorzulegen. Diesen Pionier der Neuzeit zeichnet er in einem
gewaltigen Format.

Was dem neuen magischen BewuBtsein die Grundlage gab, war

43



ein Durchschauen der Wirklichkeit. Nur ging es bei solcher Schau
nicht in platonischem Sinne um eine Realitit des ideellen Seins,
sondern es handelte sich um eine qualitativ eminente Weltwirklich-
keit, um die Region des Makrokosmos mit allen seinen wesenhaften
Kriften, Agentien und Arcana. Anders gesagt: die sinnenhafte Wirk-
lichkeit sollte befreit werden zu dem, was sie wesentlich ist. Der groBe
Arzt und Naturforscher Paracelsus zeichnete sich darin aus, daB sich
die Spannung von makrokosmischer und irdischer Welterfahrung in
ihm zu einer Einheit zusammenschloB, ihm aber zugleich eine
praktische Verpflichtung auferlegte. Er wuBte sich eben als Alchemist
dazu berufen, in den Naturvorgingen bestimmte Grundtendenzen
aufzudecken, um diese dann, zur Gesundung der Menschen, kraft
ihrer verborgenen, doch gottgewollten und natiirlichen Intention in
die volle sinnliche Erscheinung emporzuheben. So lautete ein
paracelsischer Ausspruch: «Dan Mysterium naturae in den corporibus
ist gleich wie ein Feuer in eim holz, das naB3 ist und gerne brinnen
wolt». Es schien ithm deshalb die Aufgabe des Magikers, diese poten-
tiellen Realitdten, die Arcana, freizusetzen, ihnen zur Aktualisierung
ihrer vollerfiillten Wirkungskraft Beistand zu leisten, sie gleichsam
zu erlosen. Dabei sollte der unsichtbare Gehalt des Wirklichen also
nach seiner Vollendung in der Sichtbarkeit streben, die materia
prima in der materia ultima.

Barth geht im weiteren auch mit eindringlichem Interesse auf die
stofflichen Grundprinzipien der paracelsischen Naturlehre ein, be-
zeichnet durch die drei Namen Sulphur, Mercurius, Sal. Schwefel
entspricht dabei der Verbrennung, Quecksilber der Verfliisssigung,
Salz der Veraschung, und so machen sie zusammen die funktionalen
Elemente des natiirlichen Lebens aus. Barth findet in diesen An-
schauungen den unverfilschten Mikrokosmosgedanken, wie er seit
dem wegweisenden Wort des Aristoteles: «Die Seele ist irgendwie das
Seiende in seiner Gesamtheit», sich durch die Jahrhunderte weiter
erhalten hatte. Allerdings, meint er, gehe Paracelsus einen ent-
schiedenen Schritt iiber die iiberlieferte Relation der groBen und der
kleinen Welt hinaus. Bei ihm stehe der Mensch in der Mitte der Welt,
in der Weise, daB er sein eigenes Dasein nicht ohne Bezug auf die
makrokosmische Weltferne zu erschlieBen vermége. Auch bestehe die
kleine Welt, die er selber sei, nicht nur aus einem zusammenstrémen-
den Konzentrat materieller Elemente, vielmehr spiegle er den Aufbau
der ganzen Monarchia mundi. Aus dem mikrokosmischen Bezug des

44



Menschen aber ergebe sich unvermittelt die Bestimmung seines
Daseins: es ist dies der Auftrag der hellen Magie. Thr gemaB gelte es
zu forschen, namlich sich an die Erfahrung zu halten bis man das
Unsichtbare wisse. Hierzu vermerkt Barth mit aller Deutlichkeit:
Gerade mit dem Begriff eines Unsichtbaren, das sich wissen 148t,
scheide sich Paracelsus vom modern wissenschaftlichen Empirismus,
der vermeine, es sei im Phinomen eine eindeutige Gegebenheit zu
erkennen.

Auf derselben Ebene steht die Astrallehre, so etwa mit der Aus-
sage: Greifbar ist der Leib, unsichtbar ist das Gestirn — und doch ist
eben dieses Gestirn der Quellpunkt unserer natiirlich geistigen Er-
leuchtung. Damit gibt sich zuletzt die paracelsische Philosophie, wie
Barth konstatiert, auch ihrerseits als eine Lehre vom Licht. Sie spricht
von einem lumen naturae, einem Erkenntnisprinzip, durch das sich
die verborgene Weisheit der Natur dem menschlichen Geist erhellt,
denn es bewirke eine vollige Koinzidenz von Subjekt und Gegenstand,
von Sinn und Sinnlichkeit. Damit erweist sich die Weltauffassung des
Paracelsus fiir unseren Autor als ein denkwiirdiger, ja einzigartiger
Hohepunkt in der sikularen Auseinandersetzung mit dem Problem
der Erscheinung. Hier erschlieBen sich auf einen Schlag zwei Hori-
zonte, derjenige der Welt und der des Menschen: mit dem Offenbar-
werden des verborgenen Naturgehalts wird ndmlich auch der Sinn
menschlichen Daseins offenbar. Es wird dem Menschen aufgetragen,
den als Schopfung angelegten Kosmos schopferisch weiterzufiihren,
und so eroffnet sich ein Ausblick auf Werke menschlicher Technik
und Erfindungskunst, im Sinne neuzeitlichen Forschungsdranges und
Entdeckungslust.

Doch bei aller Weltbezogenheit hat nach Barths Urteil die Ein-
stellung des Paracelsus nichts gemein mit heidnischer Diesseitigkeit
oder faustischer Hybris. Denn das Licht der Natur, das ihn leiten soll,
bedeutet keine Erleuchtung iibermenschlichen Ursprungs, steht doch
das Licht der géttlichen Offenbarung, nach paracelsischer Ansicht,
unvergleichlich hoch dariiber. Es ist das Bild eines gldubigen, demiitig
und kithn forschenden Geistes, das uns am Eingang der Neuzeit ent-
gegentritt.

Was Heinrich Barth fiir die allgemeine geschichtliche Einsicht ge-
leistet hat damit, daB3 er die beiden Zeitalter, Mittelalter und Renais-
sance in ein neues Licht riickte, 148t sich nicht rasch beurteilen. Jeden-

45



falls scheint es gewil3, da3 unsere Mittelalterforschung sich nie genug
darum bemiithen kann, die Kultur- und Geisteswelt des Orients einzu-
beziehen. Dazu hat Barth einen bisher unbegangenen Weg freigelegt.
Und tiber die Renaissance-Auffassungen sind manche Stimmen laut
geworden, nicht selten kritisch gegen die Burckhardt’schen Signatu-
ren, die zum Teil von Michelet stammen, «Von der Geburt des
Individuums» oder der «Entdeckung der Welt und des Menschen».
So hat etwa schon idlteren Datums Konrad Burdach eine Korrektur
versucht von der religiésen Entwicklung her, vom Wiedergeburts-
gedanken der augustinischen Tradition, den Adams-Spekulationen
oder der Renovatio-Idee aus den Tagen des Cola di Rienzo. Seine
Untersuchungen koénnen jedoch héchstens das religiose BewuBtsein
von Renaissance-Personlichkeiten tiefer begriinden, nicht aber den
zeitgemiBen Willen, sich die Welt zu erschlieBen. Vom wissenschafts-
geschichtlichen Standpunkt aus ist vor Jahren Joachim Fleckenstein
vorgestoBen, mit seiner iiberaus dichtgeschriebenen, scharfen Studie:
Scholastik, Barock, exakte Naturwissenschaften. Er bringt viel Neues,
ja viel Ungeahntes vor iiber den Wandel der Denkmethode, den Um-
schwung von einem mittelalterlichen Denken, das noch immer den
substantiellen Formen des Aristoteles verhaftet blieb, zur ersten Vor-
wegnahme des modernen funktionellen Denkens im Spatmittelalter
in den graphischen Loésungen etwa eines Nikolaus von Oresme bis
zum offenen Kampf um dieses funktionelle Denken, das dann in der
Infinitesimalrechnung sein adiquates Instrument finden wird und
dem die ganze Zukunft der europiischen Wissenschaftsentwicklung
gehoren soll.

Doch nach diesen und vielen anderen Versuchen diirfen uns Barths
Gedankenginge wohl Grund zu besonderem Nachsinnen geben.

46



	Mittelalter und Renaissance als Geistesepochen in der Sicht von Heinrich Barth

