
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: L'home peut-il maîtriser la guerre? : Réflexions philosophiques

Autor: Cottier, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La guerre - Der Krieg

Symposium de la Société suisse de philosophie
à Berne, le 25 février 1968

Symposium der schweizerischen Philosophischen Gesellschaft
in Bern, am 25. Februar 1968

L'HOMME PEUT-IL MAITRISER LA GUERRE?
RÉFLEXIONS PHILOSOPHIQUES

par Georges Cottier, O. P.

A la question posée la réponse du philosophe ne peut être que
modeste et nuancée. Nous écartons, cela va de soi, l'exhortation
moralisante à l'adresse des hommes politiques. Nous ne prétendons pas
non plus apporter des plans et des recettes devant conduire infailliblement

au résultat espéré de la paix. Notre réflexion porte sur la
possibilité d'une élimination de la guerre. Est-il possible, n'est-ce

point utopique, de prévoir un état de la société humaine d'où la

guerre comme institution aura été éliminée, comme l'a été l'institution
de l'esclavage? Ce qui est possible n'est pas toujours et nécessairement
réalisé.

Longtemps la question ne fut même pas soulevée parce qu'il
semblait aller de soi que les rapports entre Etats impliquaient, en
certaines circonstances, le recours à la guerre. Puis, à l'inverse, les

impératifs de la paix étant mieux discernés, les projets de «paix
perpétuelle» du temps de VAufklärung supposaient que l'objectif était
aisé à atteindre du moment qu'il était «raisonnable». L'expérience
historique a infligé de terribles démentis; la réflexion elle-même sur
l'homme et la société a rendu les affirmations plus prudentes, quand
elles ne sont pas marquées au coin de la désillusion et du scepticisme.

Eliminer la guerre? cela reste, malgré tout, un idéal de nos sociétés,

et l'aspiration à la paix constitue une force vive du monde contemporain.

Ce facteur n'est point négligeable. Mais ce qui paraît plus
caractéristique de cette génération, c'est la conviction que la guerre

1



est un grand mal. Il est loin d'en avoir toujours été ainsi et de grands
philosophes ont payé leur tribut à l'éloge de la guerre et de ses vertus.
Aujourd'hui un consensus semble exister à ce sujet. Le caractère de

calamité de la guerre représente quelque chose d'absolu, et non plus
la rançon inévitable d'une acquisition positive. Le fait est relativement
nouveau dans l'histoire. Il convient d'ailleurs de préciser. Ce consensus

ne concerne pas toute guerre, mais, avant tout, les guerres totales

entre Etats, dans la mesure où elles impliquent le risque d'un recours
à l'arme thermonucléaire. Car les guerres révolutionnaires, avec leur
lot d'horreurs et de pratiques habituelles directement contraires aux
conventions de La Haye, sont devenues le refuge de la fascination
romantique que la guerre a toujours exercée sur certains intellectuels.
Disons que le progrès de la conscience reste ici fragile. Après ces brefs
éléments de diagnostic, entrons dans le vif de notre sujet.

Définition de la guerre

Qu'est-ce que la guerre? La réponse n'est pas obvie. Un texte de

Platon nous servira de fil conducteur1:

«Quand donc les Grecs se battent avec les barbares et les barbares avec les

Grecs, nous dirons qu'ils se font la guerre, qu'ils sont naturellement ennemis,
et cette inimitié méritera le nom de guerre; mais que des Grecs se battent
avec des Grecs, quand nous verrons cela, nous dirons qu'ils n'en sont pas
moins naturellement amis, mais qu'en ce cas la Grèce est malade et en
discorde, et ce nom de discorde est celui qui s'applique à une telle
inimitié. »

Ceux qui se font la guerre (noXsptslv) sont ceux qui sont naturellement

ennemis (nolipiioc rpùoei). A l'opposé, parce que les Grecs sont
naturellement amis (cpùasc <pi?.oi), quand ils sont en lutte, ils sont en
discorde (ordaiç). Une telle discorde est une maladie, ce qui semble

impliquer qu'à l'inverse la guerre reflète une certaine santé. La guerre
comme la discorde sont chacune une espèce de haine (ëx'&pa) ; la

première a un fondement naturel, la seconde est contre nature.
«L'inimitié entre parents s'appelle discorde, entre étrangers, guerre».
Une haine, une inimitié, et de là une lutte, sont naturelles quand elles

surgissent entre étrangers {aXXozpcoi) ; elles cessent de l'être quand

1 Cf. La République, Lib. V, 470 a sv., trad. E. Chambry, in Oeuvres

complètes, VII, Ie P., Paris, «Les Belles Lettres», 1933, cf. pp. 82 sv.

2



elles sont le fait de gens unis par la parenté et la communauté d'origine

(oixeïoç, Ojyyevrjç).
Compte tenu des limites de l'horizon grec, l'observation de Platon

est profonde et doit nous permettre d'approcher d'une définition de

la guerre. On retiendra d'abord que la guerre ne s'identifie pas à la
haine, à l'inimitié ou à la lutte tout court. Par là une première
question est posée : celle du rapport de la guerre et de la violence. On
relèvera ensuite que l'on passe de la guerre à la discorde selon que la
haine et l'inimitié opposent des communautés qui sont par nature
étrangères les unes aux autres, ou, au contraire, déchirent de l'intérieur
des communautés reliées par une unité naturelle. Pour Platon, de la
communauté entre Grecs découle un impératif de paix. Entre eux, les

querelles ne devraient jamais dégénérer en guerres; les hostilités seront
menées comme entre gens destinés à se réconcilier, car l'adversaire
n'est pas un ennemi, mais un ami à corriger (aœcpQOViazal ovreç, où

JlOÀéfMOl) 2.

Ainsi est suggérée une seconde question: quelles sont les unités
naturelles sur lesquelles se fondent les communautés humaines? Ce

point est décisif. Retenons pour l'instant que c'est en fonction d'une
communauté déterminée que la violence devient guerre.

Chez Platon la communauté qui exclut la guerre ou qui la justifie
est une communauté de nature, au sens de parenté et d'origine. Mais
les communautés qui se font la guerre, en vertu de cette communauté

première, sont les sociétés politiques. Nous sommes ainsi acheminés

vers les célèbres définitions de Clausewitz qui nous permettront de

mener plus avant notre analyse.
«La guerre est un acte de violence destiné à contraindre l'adversaire

à exécuter notre volonté3. » La violence dont il est question est la
violence physique ; elle est moyen par rapport à la fin qui est d'imposer

notre volonté à l'ennemi. Aussi bien,

«la guerre d'une communauté - de nations entières et notamment de
nations civilisées - surgit toujours d'une situation politique et ne résulte que
d'un motif politique. Voilà pourquoi la guerre est un acte politique».

Ce qui est précisé de la sorte :

2 Cf/ibid., 470d - 471 c. La différence de traitement appliqué aux vaincus
se réfère aux moeurs guerrières de l'époque. Ceci soulève un problème qu'il
n'est pas possible de traiter dans le cadre de la présente communication.

3 Clausewitz, De la guerre, trad. D. Naville, Paris 1955, Ed. de Minuit, p. 51.

3



«Nous voyons donc que la guerre n'est pas seulement un acte politique, mais

un véritable instrument politique, une poursuite des relations politiques,
une réalisation de celles-ci par d'autres moyens4.»

Nous lisons encore: «La guerre n'est qu'une partie des rapports
politiques, et par conséquent quelque chose d'indépendant». Ce que
Clausewitz commente ainsi:

«la guerre n'est rien d'autre que la continuation des relations politiques,
avec l'appoint d'autres moyens. Nous disons que de nouveaux moyens s'y
ajoutent, pour affirmer du même coup que la guerre elle-même ne fait pas
cesser ces relations politiques, qu'elle ne les transforme pas en quelque
chose de tout à fait différent, mais que celles-ci continuent à exister dans
leur essence, quels que soient les moyens dont elles se servent, et que les
fils principaux qui courent à travers les événements de guerre et auxquels
elles se rattachent ne sont que des linéaments d'une politique qui se poursuit

à travers la guerre jusqu'à la paix»5.

Nous reviendrons sur ces assertions capitales, nous dirons en quoi
elles nous paraissent discutables. Retenons-en ici une qui est essentielle:

la guerre est de nature politique. Est-ce là un truisme?
Apparemment peut-être. En réalité c'est dans l'élucidation de la nature du
politique que nous trouverons la réponse à la question qui nous occupe.

Guerre et violence

Mais examinons d'abord une question antérieure: quel est le

rapport de la guerre et de la violence? Il ressort de ce qui précède que
la guerre constitue un champ délimité à l'intérieur du champ plus

4 Ibid., pp. 66-67. Ainsi la guerre est-elle «une forme des rapports humains»:
«Nous disons donc que la guerre n'appartient pas au domaine des arts et des

sciences, mais à celui de l'existence sociale. Elle est un conflit de grands
intérêts réglé par le sang, et c'est seulement en cela qu'elle diffère des autres
conflits. Il vaudrait mieux la comparer, plutôt qu'à un art quelconque, au
commerce qui est aussi un conflit d'intérêts et d'activités humaines; elle
ressemble encore plus à la politique, qui peut être considérée à son tour, du moins
en partie, comme une sorte de commerce sur une grande échelle. De plus,
la politique est la matrice dans laquelle la guerre se développe ; ses linéaments
déjà formés rudimentairement s'y cachent comme les propriétés des créatures
vivantes dans leurs embryons», p. 145.

6 Ibid., p. 703. Clausewitz ajoute: «Peut-on concevoir les choses autrement?
Les relations politiques entre nations et gouvernements ont-elles jamais cessé

avec les notes diplomatiques? La guerre n'est-elle pas simplement une autre
manière d'écrire et de parler pour exprimer leur pensée? Il est vrai qu'elle a sa

propre grammaire, mais non sa propre logique».

4



vaste de la violence. Elle est une forme politique de la violence. Elle
est, en effet, le recours à la violence physique de la part d'une société

politique en vue d'imposer sa volonté à une autre société politique,
avec laquelle elle est en conflit. Mais la question peut être précisée:

y a-t-il une nécessité, procédant de la violence elle-même ou de ses

sources, qui s'imposerait là aux relations entre les sociétés? Une telle
thèse est fréquemment soutenue. Dans la conception marxiste classique,

par exemple, la structure de la société est violence, puisque la
lutte des classes, sur la base de la propriété privée des instruments de

production, engendre les stratifications sociales, qui ne sont jamais
définitivement fixées, mais dont la tension évolue vers le paroxysme qui
provoque la rupture révolutionnaire. L'Etat lui-même est défini
comme un instrument de domination aux mains de la classe dirigeante.
Dans cette perspective, un jugement de valeur est porté sur les guerres :

si elles s'inscrivent dans l'axe de la révolution, elles ont une valeur

positive; doivent-elles être attribuées à l'impérialisme, elles sont
condamnées. Mais entre les sociétés et les Etats, comme entre les

classes, qui constituent leur infrastructure, la condition normale est

celle de la lutte. Guerre et paix ne sont que des modalités de la lutte ou
de l'antagonisme révolutionnaire. Radicalement, si la lutte est la loi
des sociétés, c'est que la structure fondamentale du réel, qui est le

réel matériel, est l'opposition dialectique. Dans le tissu profond de la
réalité, ce n'est pas une loi d'harmonie, mais une loi de lutte, dont on
affirme la fécondité, qui règne. Ici aussi on peut reprendre la parole
d'Héraclite (fragm. 10) : «Le combat est père et roi de toutes choses».

Ajoutons que la problématique des armes thermonucléaires pourrait,
sur ce point, conduire la pensée marxiste à des révisions6.

Chez Hegel déjà la conception dialectique globale, jointe au

concept de souveraineté inscrit lui-même dans la dialectique de la

particularité et de sa réalité, commandait impérieusement la justification

de la guerre. Celle-ci est définie comme «le moment dans lequel
l'idéalité du particulier reçoit son dû et devient réel»7.

6 On trouvera des données éclairantes sur ce problème dansJean Laloy,
Entre guerres et paix, 1945-1965, Paris, Pion, 1966, 380 p.

' Cf. Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 324. Un peu plus haut, Hegel
écrit: «il est nécessaire que le fini, possession et vie, soit posé comme contingent,

car tel est le concept du fini». Ce concept fonde le devoir de l'individu
(Einzelner) de risquer et sacrifier sa vie pour l'Individualité (Individualität)
en et pour soi réalisée dans l'Etat. Sur la guerre cf. § 321 sv., 334 sv., 351.

5



On trouve chez Freud, qui pourtant vient d'un tout autre horizon,
quelque chose de semblable. La structure de la société et son
dynamisme présupposent une réalité marquée par le conflit. La tension

entre Eros et la pulsion de mort, qui est elle-même à la base des

pulsions d'agressivité et de destruction, constitue la donnée fondamentale
et irréductible de la vie sociale. Dans les structures actuelles d'autorité

et de domination, on décèle les traces mnémiques du meurtre du
père. Si les instincts primitifs sont canalisés et orientés dans le sens de

l'œuvre civilisatrice, c'est encore par mode de répression. Quant à la

guerre, elle peut et doit être jugulée, mais c'est à cause de sa puissance
même, puisqu'aujourd'hui elle fait peser la menace d'une extermination

totale. Mais la pulsion d'où elle procède ne peut être éliminée,
elle peut seulement être détournée, dérivée vers le monde des objets8.

Ces quelques rappels rapides sont pour souligner qu'il y a un
triple préalable, métaphysique, anthropologique, et de philosophie
politique, au problème qui nous occupe. Il est clair que, puisque la

guerre est une modalité de la violence, la signification de cette
dernière est déterminante. La question de la fatalité de la guerre, et par
conséquent de notre attitude à son égard, en dépend. Ainsi il est décisif
de savoir si le tissu même de la réalité est d'abord violence, qu'elle
soit ou non dialectique, et si l'homme et la société sont de nature
totalement homogène au réel matériel, ou si, au contraire, l'univers
dans ses structures obéit, d'une manière déterminante, à une loi
d'ordre et d'harmonie, ce qui n'exclut nullement que la violence y
ait une grande part, et si, en outre, avec l'homme, un seuil spécifique
est franchi, introduisant dans un ordre de réalités obéissant à des

principes eux-mêmes spécifiques, bien qu'il faille là aussi compter avec
la violence9.

8 Freud a abordé le problème de la guerre à deux reprises, dans des textes
brefs : Considérations actuelles sur la guerre et la mort, 1915, G. W., X, pp. 324—55,
Lettre à Einstein: Pourquoi la guerre 1932, G. W., XVI, pp. 11-27. Sur la notion
de pulsions de mort et son application culturelle, voir dans Ricoeur, De
l'interprétation, essai sur Freud, Paris, Le Seuil, 1965, 3 P., ch. II, Les pulsions de mort,
spéculation et interprétation, pp. 277-303. On sait que l'essai de Herbert Marcuse,
Eros and civilisation. A Philosophical Enquiry into Freud, reprend et développe les
thèses de Freud sur la culture. Une traduction française des Considérations se

trouve dans Essais de psychanalyse, Petite Bibliothèque Payot, 44, Paris, 1963,

pp. 235-252.
0 J'ai abordé ce problème dans un chapitre de mon livre Du romantisme au

marxisme, Paris, Alsatia, 1961, Violence et philosophies politiques, pp. 87-113.

6



En ce qui concerne la structure anthropologique de l'être humain, il
est décisif de savoir si l'élément d'instinct et de conflit est non seulement

très puissant, ce que nul aujourd'hui n'est tenté de nier, mais

déterminant et dominant, et si, en conséquence, la raison ne constitue

qu'une force d'appui, une arme de ruse au service des pulsions et de

leurs intérêts, ou si, au contraire, la raison peut avoir barre sur les

instincts, les diriger et aussi les sublimer.

Il est enfin décisif de savoir si la violence est non pas seulement

présente dans les rapports sociaux, ce que personne non plus ne

conteste, mais en constitue l'essence. Il est vrai qu'il y a hypocrisie à

condamner la guerre au nom d'un «ordre» qui n'est que maintien
de l'exploitation, c'est-à-dire une forme de violence. Mais au-delà des

perversions et des abus, il faut saisir l'essence des choses. L'autorité qui
soutient le gouvernement de la société n'est-elle que le camouflage
idéologique et «aliénant» de rapports de puissance, de force physique
ou psychologique,et donc, finalement, de violence? Ou constitue-t-elle

une réalité d'ordre moral, réclamant la libre adhésion des citoyens?
L'autorité n'est-elle que la manifestation du pouvoir de fait, et
donc de la force, ou, au contraire, est-ce elle qui légitime le pouvoir
effectif? L'unité sociale n'est-elle que la résultante, sans cesse remise

en question, d'un équilibre de forces antagonistes, ou, au contraire, en

dépit des facteurs de désagrégation, la cité repose-t-elle, comme le

voulait Aristote, sur la justice et l'amitié civique entre concitoyens10.
Selon la réponse que l'on apportera à ces trois niveaux de questions,

le jugement sur la nature de la guerre et sur son caractère inévitable
ou non sera différent. Ou bien on tiendra que la paix est une notion
négative ou dérivée, un simple répit, une interruption, dans le cours
essentiellement belliqueux des relations entre sociétés; on y verra le

transfert d'une forme plus évidente et spectaculaire à une forme plus
subtile de la violence toujours déterminante. Ou bien on reconnaîtra
dans la paix la réalité première et positive, constitutive de la vie des

sociétés, la guerre apparaissant alors comme une rupture de l'ordre
premier, un mal qui vient le corrompre. Il n'est donc pas indifférent

pour les choix éthiques et politiques d'envisager le phénomène de la

guerre du point de vue de l'une ou l'autre conception de la violence.

La comparaison entre l'explication freudienne et l'explication
marxiste de la violence fait d'ailleurs ressortir une différence. Dans

10 Cf. par ex. Eth. Nicom., VIII, 1161 a 10.

7



la première, il est question des pulsions agressives déterminantes, qui
se subordonnent la raison instrumentalement. Ce sont des forces

irrationnelles qui dominent le cours des choses humaines. Tout au
plus peut-on ruser avec elles, les faire dériver, mais non pas les briser.

Dans la seconde, il y a violence, parce qu'on impose sa volonté
dominatrice par la contrainte. Cette dernière a valeur de structure
sociale, antérieure au choix des individus, mais elle peut devenir
consciente, et, à ce titre, être voulue délibérément. Comme structure,

elle est une expression de la rationalité elle-même, qui est une
rationalité dialectique, de la société et de l'histoire. Dans cette
optique héritée de Hegel, c'est la raison elle-même qui, dans son
développement, inclut la violence et en produit la manifestation.

Mais les deux théories se rejoignent en ce que la guerre y est conçue
comme irrésistible et impérative. Dans un cas, elle prend le visage de

la fatalité, dans l'autre, celui de la nécessité rationnelle. Ici la vénération

et l'exaltation, là la peur sont la réponse suggérée par l'interprétation

du phénomène de la guerre.

La guerre phénomène «naturel»?

La spéculation freudienne présente quelque analogie avec l'explication

de Bergson. Pour celui-ci la guerre est d'essence biologique et,
comme telle, caractéristique de la «société close». Par là, un certain
dualisme est présupposé : guerre et paix se rattachent chacune à deux

sources hétérogènes, tandis que chez Freud le culturel est réductible
au primitif. Mais ce dualisme rend fragile l'œuvre de civilisation en

comparaison de ce que Bergson attribue à la nature. Certes, on
conviendra que la civilisation est fragile, mais c'est l'explication bergson-
nienne de cette fragilité qui paraîtra discutable. Les formules
employées sont significatives:

«L'instinct guerrier est si fort qu'il est le premier à apparaître quand on

gratte la civilisation pour retrouver la nature (...)11».

Il est question de «l'instinct profond de guerre que recouvre la
civilisation»12. Aussi bien s'agit-il de savoir, dans les perspectives de la
«société ouverte», «dans quelle mesure l'instinct originel pourra être

réprimé ou tourné»13.

11 Cf. H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF,
33e éd., 1941, p. 303.

12 Ibid., p. 306.
13 Ibid., p. 307.

8



La société close est de type animal et c'est pourquoi la guerre dans

son essence relève de l'ordre biologique. Mais par là-même son caractère

spécifique de réalité politique est éclipsé. Par ailleurs, Bergson
identifie biologique et naturel. C'est donc contre la nature que s'affirme
la civilisation. Or une telle restriction du concept de nature au
domaine de la nature physique me paraît lourde de conséquences. Le

concept de nature a-t-il une extension métaphysique, de sorte qu'il
peut désigner également les composantes spirituelles de l'homme avec
ses exigences propres14? Si on oppose esprit et raison à la nature, sur
quelles bases métaphysiques et anthropologiques l'exigence éthique de

la construction de la paix repose-t-elle? Enfin la nature, dans le sens

restrictif que lui donne Bergson, est-elle seule à être guidée par des

lois et des orientations foncières, tandis que l'œuvre de civilisation
trouverait appui sur une inspiration, une aspiration, ou un contrat, qui
n'aurait d'autre fondement qu'eux-mêmes? On sait que pour Bergson
la réponse est à chercher du côté de ce qu'il a nommé la «mystique».
Mais comment l'élément «mystique» fonde-t-il une exigence rationnelle?

On le discerne mal. La question, capitale pour notre problème,
du droit naturel, demeure sans réponse.

Ajoutons que Bergson a certainement eu une grande intuition en
rattachant à la «mystique» le projet technique saisi dans son «impulsion»

originaire16.
Le célèbre essai de Kant Vers la paix perpétuelle suggère des remarques

voisines, pour autant qu'il suppose lui aussi l'opposition de la nature
et de l'esprit comme deux sphères hétérogènes. C'est en ce sens que
pour Kant la guerre semble naturelle aux hommes et que l'état de

nature est un état de guerre; Kant va même jusqu'à affirmer qu'il n'y
a pas à chercher des motifs à la guerre, puisque sa racine est dans la
nature humaine. Or une telle guerre, en tant qu'elle constituerait une
voie de droit, est condamnée par la raison.

Mais d'un autre côté, la nature, prise dans sa totalité et envisagée,

comme le fait la Critique du Jugement, sous l'angle de la finalité, veut
la victoire du droit. C'est Kant, et non Hegel, qui le premier avance
l'idée de ruse de la raison. Ainsi, pour arriver à ses fins, la nature s'est

servie de la guerre elle-même, dont on reconnaît le rôle historique.
Il s'agit donc d'utiliser aussi le mécanisme de la nature : les penchants

14 Voir sur ce sujet mon étude Réflexions sur le concept de «nature», in Nova
et Vetera, Genève, 1967, n. 3, pp. 207-232.

16 Cf. Op. cit., pp. 311 sv.

2 Studia Philosophica XXVIII 9



qui sont par eux-mêmes égoïstes, et partant antagonistes, se neutralisent,

les rivalités s'équilibrent. Il est clair que dans cette explication
le dynamisme de la nature laissé à lui-même n'aboutit qu'à l'équilibre
au sens de neutralisation des instincts de guerre, qui sont ses propres
instincts, non à la paix. Celle-ci suppose une rupture : l'état de droit, s'il
est voulu par la nature, n'est pas inscrit dans ses structures; c'est pourquoi

il s'oppose à l'état de nature. Nous dirions que pour échapper à la

guerre, qui lui est connaturelle, pour accéder à la paix, qu'elle vise

néanmoins, la nature doit ruser avec soi-même16.

Aussi bien le contrat entre les Etats opère-t-il une mutation substantielle,

radicale. Là encore, nous rencontrons un dualisme et un conflit

entre deux impératifs antagonistes : celui de la nature et celui de la
moralité et du droit. Pour qu'il y ait paix, la raison doit s'opposer à une
nature, quelque peu complice, il est vrai. Comme chez Bergson, le

raisonnement suppose un concept restrictif de la nature, prise dans sa

signification physique. Mais la position kantienne me paraît encore
discutable à un second point de vue. Elle implique une extrapolation.
Kant, de même qu'il affirme que la guerre est inscrite dans la nature,
ne met pas en doute que la paix soit inscrite dans les exigences de la
raison. Puis, sans transition, il passe de l'idée de raison à l'idée d'état de

raison ou état de droit. Mais n'est-ce pas supposer résolu au départ le

problème avant même de l'examiner? Car qui nous garantit qu'on
atteindra un état historique où la raison, non seulement dictera sa loi
aux penchants, mais encore jugera habituellement raisonnablement La
raison a toujours été présente dans la guerre, et non seulement au
niveau de sa conduite ou des moyens employés, mais encore au niveau
antérieur où la guerre est pensée, voulue et décidée. Pour reprendre la
fameuse distinction de Clausewitz, il ne suffit pas de vaincre le
sentiment d'hostilité; toute la question est de vaincre l'intention hostile.

Quand la raison déraisonne, cela signifie parfois qu'elle se tait et
laisse parler l'irrationnel et ses «penchants». Mais cela peut aussi

vouloir dire qu'elle est le lieu et la responsable de son propre égarement.

Elle peut être la proie d'unehybris qui lui est immanente17. Trop

16 Telle qu'elle apparaît, précisons-le, dans l'optique, en elle-même non

scientifique, de la finalité.
17 Ici, la réflexion du philosophe pourrait s'ouvrir à la réflexion théologique

en envisageant la réalité du péché. Voir à ce sujet ma contribution
T a-t-il une doctrine chrétienne sur la violence dans le volume collectif de «.Recher¬

ches et Débats», La Violence, Paris, Desclée de Brouwer, 1967, pp. 105-118.

10



sévère peut-être pour la «nature», Kant est aussi trop crédule quant
au pouvoir de la raison. En d'autres termes, il n'a pas suffisamment vu
que la guerre est déjà par elle-même une réalité politique. Son

raisonnement laisse entendre que le politique s'identifie avec l'état du
droit et que celui-ci s'identifie avec le règne de la raison raisonnable et

morale. C'est pourquoi ce petit écrit, noble et généreux, appartient,
quoi qu'on en ait, à la littérature utopique18.

Kant et Bergson se font l'écho d'une puissante aspiration à la paix.
Mais le concept même de paix n'est pas suffisamment élucidé par
eux, de sorte qu'à l'instar des penseurs qui affirment le primat de la
violence, ils rendent, contrairement à leur intention, mieux compte
de la guerre que de la paix. C'est d'ailleurs Bergson lui-même qui note
avec finesse que «la difficulté de supprimer les guerres est plus grande
encore que ne se l'imaginent généralement ceux qui ne croient pas à

leur suppression»19.

Guerre, civilisation industrielle, et progrès de la conscience

Les philosophes que nous avons évoqués nous invitent à poser ici
une nouvelle question : quel est le lien qui existe entre guerre et civilisation?

La réponse nous paraît devoir être double et contrastée. Le
progrès de la civilisation n'a-t-il pas d'une certaine manière atténué la
sauvagerie et la barbarie initiales? On s'interdit de tuer les prisonniers,

de violer et de piller systématiquement. Il existe un droit de la
guerre et les mœurs belliqueuses semblent tempérées par des

interventions humanitaires. Clausewitz constate le fait:

«Si les guerres des nations civilisées sont beaucoup moins cruelles et
destructrices que celles des nations non civilisées, cela tient à la situation sociale
de ces Etats, autant à la leur propre qu'à celle qui dicte leurs relations
mutuelles. C'est de cette situation, et de ce qui la conditionne, que surgit
la guerre: ce sont ces conditions qui la façonnent, la limitent et la modèrent.
Mais ces éléments en eux-mêmes n'appartiennent pas à la guerre: ils y
préexistent. »

Et il en donne l'explication suivante :

18 Hegel lui reproche d'être une Vorstellung dont la détermination générale
demeure de l'ordre du sollen par opposition à l'ordre de la réalité, Wirklichkeit,
cf. op. cit. § 333.

19 Op. cit., p. 306.

11



«Lorsqu'on voit les peuples civilisés s'abstenir de mettre les prisonniers à

mort, et de piller villes et campagnes, c'est que l'intelligence tient une plus
large place dans leur conduite de la guerre, et qu'elle leur a appris à

employer la force de manière plus efficace que par cette brutale manifestation

de l'instinct.»

C'est pourquoi il ajoute:

«L'on ne saurait introduire un principe modérateur dans la philosophie de
la guerre elle-même sans commettre une absurdité.»

En effet, et c'est l'autre aspect du phénomène:

«L'invention de la poudre et les progrès incessants dans le développement
des armes à feu démontrent par eux-mêmes qu'en fait la tendance à détruire
l'ennemi, inhérente au concept de la guerre, n'a nullement été entravée ou
refoulée par les progrès de la civilisation.
Nous répétons donc notre déclaration : la guerre est un acte de violence et il
n'y a pas de limite à la manifestation de cette violence. Chacun des adversaires

fait la loi de l'autre, d'où résulte une action réciproque qui, en tant
que concept, doit aller aux extrêmes20.»

Avec les possibilités d'anéantissement qu'offrent les armes
thermonucléaires, biologiques et chimiques, la civilisation industrielle
n'a-t-elle pas permis d'atteindre 1'«extrême» du concept? C'est à

partir de cette constatation que l'homme d'aujourd'hui envisage la
suppression possible de la guerre. Le raisonnement est le suivant: la

peur de la guerre totale est le bouclier qui nous protège de la guerre.
Par le biais de la menace dont elle est porteuse, la guerre finirait par
se détruire elle-même. Le «sentiment» de peur tiendrait lieu ici de

sagesse. Freud penchait vers une solution de ce type.
Nous touchons là à un nœud de la question. L'argument me paraît

fallacieux. Car, de par sa nature passionnelle, la peur, surtout quand
elle est poussée à l'extrémité, n'est maîtresse ni de lucidité, ni de

mesure, ni d'initiative. Elle affole, elle arrache les sécurités. Simultanément

il se peut que l'homme saisi d'angoisse cherche à se rassurer soi-

même en se disant que cette angoisse sécrète elle-même des mécanismes

protecteurs. Est-ce certain? D'autre part, il faut compter, même

20 Cf. op. cit., pp. 52-53. Et on connaît la remarque de Hegel : la découverte
de l'arme à feu est attribuable au principe du monde moderne qui est la
pensée et l'universel-, elle n'est donc pas fortuite; elle a transformé la figure
purement personnelle du courage en une figure plus abstraite; c'est comme
membre d'une totalité que la personne individuelle en guerre est tournée
contre un tout hostile. Cf. op. cit., § 328.

12



à l'intérieur d'un contexte de peur, avec l'émoussement que produit
l'habitude: la vigilance négative, nullement inventive, risque de se

relâcher, de sorte qu'une cause accidentelle suffise à ouvrir les vannes
d'une violence incontrôlable. Ce n'est pas au niveau du «sentiment»,
mais à celui de l'«intention», qu'il faut chercher la solution.

C'est la même raison qui est ici raison technique et là raison éthique.
Certes, l'expérience montre assez qu'un progrès dans un champ
déterminé de la raison n'entraîne pas ipso facto un progrès dans un
autre champ. Chaque domaine a son mode et son rythme propres de

développement et il est possible que dans le devenir historique joue
une certaine loi d'unilatéralité, ou de rançon, en vertu de laquelle la
raison ne peut exercer son activité dans une direction donnée, sans

provoquer de fait un relâchement ou une inhibition des activités
d'ordres différents. Mais inhibition n'est pas négation et, de par sa

nature profonde et son unité, la raison est mue par l'exigence incoercible

de son déploiement intégral, ce qui ne veut pas dire homogène,
et de la complémentarité des divers plans où elle intervient. La raison

appelle la raison21.

On relèvera, dans cette perspective, les vertus et l'esprit positif du

projet scientifico-technique. Culturellement, il représente un miroir
partiel, mais authentique, de l'unité et de l'universalité de la raison.

L'uniformisation de la forma mentis à l'échelle planétaire dont ce

projet est l'agent s'effectue d'une manière brutale et par là cause des

traumatismes dans les sociétés traditionnelles. Mais plus fondamentalement

son intervention est positive car il réalise, pour la première
fois dans l'histoire, une unification qui a pour base la raison. Les

peuples qui ne sont pas encore pleinement entrés dans l'ère industrielle
savent déjà qu'ils en sont capables et qu'ils y entreront un jour.
Oeuvres de la raison, science et technique sont essentiellement
communicables. Et c'est pourquoi parallèlement à leur affirmation,
l'exigence démocratique et égalitaire se manifeste de plus en plus
fortement. Il n'y a plus aujourd'hui pour les peuples d'histoires

séparées, la conscience de l'histoire est conscience de l'histoire universelle.

Dans ce contexte, la puissance des armes modernes se présente

comme une menace commune en face de laquelle tous les hommes se

sentent solidaires.

21 Voir à ce sujet mon étude Le droit naturel et l'histoire, in Nova et Vetera, 1965,
n. 3, pp. 161-176.

13



Ecartons ici une équivoque possible. Quand nous parlons de la
raison éthique, l'expression peut revêtir deux significations. Elle peut
désigner la prise de conscience d'une exigence éthique; c'est dans ce

sens que nous l'entendons. Elle pourrait désigner aussi un comportement

pratique conforme à l'exigence ainsi perçue. Rien ne nous

garantit que de l'une à l'autre signification le passage s'effectue
nécessairement. L'homme peut commettre le mal, tout en le discernant
parfaitement. Ce que le progrès technique, dans la rationalité qu'il dévoile

comme dans le miroir inversé de la destruction thermonucléaire dont
il nous menace, illustre pour la conscience éthique, c'est la dimension
universelle et solidaire à l'échelle de toute l'humanité des choix qui
l'attendent. Ces choix, que l'on se décide pour le meilleur ou pour le

pire, s'inscrivent dès lors nécessairement dans le cadre d'une solidarité
planétaire. Voilà ce que la raison technique apprend à la raison

éthique. On pourrait traduire: l'ordre politique comme la guerre sont
maintenant devenus des réalités mondiales. Une exigence est posée.

La réalisation est laissée au libre choix de l'homme. L'acquisition peut
paraître modeste. Elle est en fait considérable.

En quoi y a-t-il nouveauté? La fraternité de tous les hommes n'est-
elle pas au cœur du message chrétien? Certes, et il faut rendre justice
à l'intuition de Bergson qui reconnaissait dans l'Evangile de charité
la source inspiratrice de la paix. Mais ce qui est nouveau, c'est que les

conditions objectives d'une traduction de la fraternité universelle au
plan même de la vie politique de l'humanité sont pour la première fois

réalisées.

Un problème politique

Qu'est-ce à dire sinon que la distinction entre Grecs et Barbares, qui
fournissait à Platon un élément essentiel de sa définition de la guerre,
disparaît? Cela vaut de toute distinction analogue. L'homme
supplante le Grec: il n'y a pas d'ennemi naturel; les conflits entre hommes

devraient être traités comme des discordes, non comme des

guerres. L'unité naturelle, base de l'unité politique, est devenue

l'unité de l'humanité elle-même. Le problème central est donc celui
de son expression politique.

Il est remarquable qu'à l'idée kantienne de paix perpétuelle Hegel

oppose l'argument de la souveraineté absolue de l'Etat. A mon avis,
c'est bien à ce niveau que se situe la réponse à notre problème. Tant
que les Etats nationaux se considéreront, en dépit de l'inextricable

14



réseau de solidarités technologiques et commerciales où ils sont insérés,

comme des foyers indépendants de décision souveraine dans tous
les domaines de la vie politique, on n'éliminera pas la guerre, sinon
dans tel cas grâce à la menace latente d'une guerre plus vaste de la

part des Etats plus puissants. L'Etat souverain, tel qu'il a été conçu et

a existé pendant des siècles, possédait une puissance d'action limitée
qui limitait, à son tour, et par là corrigeait, l'exercice de sa souveraineté.

Celle-ci existait en principe plus que dans les faits. La situation
est aujourd'hui fort différente: l'interdépendance entre Etats s'intensifie;

la puissance guerrière d'un Etat, grâce à certaines armes, tend à

devenir illimitée. La bombe H est le symbole d'une contradiction: un
Etat particulier, aux intérêts particuliers, possède, par la menace qu'il
brandit, un pouvoir d'intervention «universel». La seule présence
de cette menace constitue une ingérence dans la vie des autres collectivités

et pèse sur le cours entier de l'histoire humaine. Dans ce

contexte, le concept de souveraineté absolue de l'Etat sert à justifier
l'écart contre nature qui sépare l'Etat particulier et la violence
illimitée dont il dispose. Il est le grand responsable du maintien
permanent du risque de guerre dans la société industrielle.

En face d'une telle situation, deux solutions sont possibles. La
première découle logiquement de la conception hégélienne de la
souveraineté de l'Etat: c'est celle de l'hégémonie d'un Empire
universel, imposée par la force. La violence n'est pas jugulée, mais
concentrée dans les mains d'un unique dominateur; la guerre connaît
un répit jusqu'au jour où un nouveau maître renversera le maître
ancien.

La seconde solution me paraît postulée par le progrès de la
conscience éthique, tel que j'ai essayé de le caractériser. Elle réside dans

l'édification d'un ordre politique international, ou, selon la formule
de J. Maritain, d'une «organisation politique du monde», qu'on se

gardera de confondre avec un super-Etat mondial, qui ne serait qu'un
avatar de l'Empire universel22. Il s'agit de mettre en place des

instances politiques supranationales jouissant d'une réelle autorité et
dotées de moyens juridiques et coercitifs obligeant au respect de ses

décisions. Ce qui suppose, pour les domaines majeurs où les intérêts de

l'humanité sont en cause, un transfert réel d'autorité des Etats

22 Cf. Jacques Maritain, in Man and the State, ch. VII. The problem ofWorld
Government, The University of Chicago Press, Chicago, 1951, pp. 188-216.

15



nationaux à l'autorité supranationale. Ne nous faisons pas d'illusions
sur les renoncements exigés, sur les difficultés à vaincre. Le chemin
sera long et ardu; il faudra procéder par étapes23.

Ajoutons que l'indispensable mise en place d'institutions nouvelles

ne saurait suffire. L'ordre juridique, pour être efficace, doit être
soutenu par une conscience et des moeurs politiques. L'œuvre n'aboutira

que si une véritable révolution des conceptions et des mentalités

s'opère. A ce niveau, le philosophe peut espérer n'être pas totalement
inutile.

Ensuite, relevons que l'élimination possible de la guerre ne signifie

pas l'élimination de toutes les racines de la violence et de l'agressivité
dans l'humanité. A ce propos, il est important de préciser le sens du
transfert de l'agressivité. S'il s'agissait d'un simple déplacement
quantitatifdu potentiel agressif, on ne changerait que la modalité d'une
hostilité foncière entre les hommes. Mais le transfert peut s'entendre
aussi comme une sublimation, une assomption des forces de l'instinct
dans la sphère du spirituel, qui en capte l'énergie à son profit. Sous

cet angle, toute tension sociale et toute compétitivité sont loin d'être
négatives, comme on le vérifie, par exemple, dans les domaines
technique ou commercial, à condition qu'elles s'inscrivent à l'intérieur
d'un projet supérieur de collaboration. Et des passions, drainées jadis
par la guerre, pourraient entrer au service d'une noble émulation dans

la lutte contre des fléaux comme la misère, la maladie et l'ignorance,
qui figurent parmi les obstacles à la paix.

Il faudra toujours compter avec le mal et l'iniquité. C'est pourquoi
l'autorité internationale devra être dotée d'instruments de répression
et sans doute disposer d'une force de police. Le heurt des intérêts

particuliers divergents suscitera toujours des conflits. La suppression
de la guerre ne signifie pas l'abolition, impossible, des conflits. Elle
signifie que le seul moyen digne de l'homme de leur apporter une
solution est le recours à l'arbitrage d'une autorité supérieure24.

23 Cf. à ce sujet Jean Laloy, op. cit., III-P., Vers une organisation des rapports
internationaux, pp. 315—366.

24 «Si l'on peut imaginer un monde sans guerre, écrit M. Jean Laloy,
on ne peut imaginer un monde sans conflit. Aucun art politique ne peut
empêcher les passions et les ambitions de se heurter. Si on les refrène par la
puissance, on parvient à l'empire universel. Mais trop grand, il se brise. Si on
les contient par l'organisation politique, le résultat peut être meilleur», op.

cit., p. 366.

16



C'est dans la même perspective qu'il faut envisager la question
des causes de la guerre. Certains faits créent des situations explosives
et peuvent par là provoquer des guerres. Cela ne veut pas dire que la

guerre en soit l'issue unique et inévitable. On a ainsi vu dans le

surpeuplement la cause des guerres26. Disons plutôt que, dans ce cas

comme dans d'autres, l'humanité doit affronter un problème colossal

et redoutable et que sa tâche est précisément de découvrir une solution

politique digne d'elle. Le problème n'impose pas la guerre comme
fatalité. Plus radicalement: les facteurs démographiques peuvent
peser dans la genèse d'une guerre, mais la guerre n'est pas essentiellement

un problème démographique, elle est un problème politique.
Il faut enfin corriger la définition de Clausewitz, dont nous sommes

partis. En posant, en effet, la guerre comme art politique, elle laisse

entendre que la politique dispose, pour obtenir ses fins, de deux

moyens alternés, la guerre et la diplomatie26. Par là elle fait abstraction

de la dimension éthique de la politique. Or, si ce que nous avons
dit est exact, la guerre tend à devenir un moyen moralement condamnable

de poursuivre un but politique. Le seul moyen conforme à une
politique humaine est dès lors la diplomatie et la collaboration dans
le cadre d'institutions internationales renforcées. Bien plus, en
évoluant vers la guerre totale, la guerre, non seulement est devenue
moralement condamnable, mais a cessé de pouvoir être envisagée

comme appartenant exclusivement à l'ordre des moyens. Son élimination

constitue un des buts majeurs de la politique.
Mais ici il convient que le philosophe interrompe son discours. Il lui

est demandé d'analyser les situations socio-politiques, d'en déchiffrer

25 Pour Bergson, c'est là la cause «la plus grave» de la guerre. Cf. op. cit.,
p. 308. La thèse est soutenue, dans un tout autre esprit, par M. Gaston
Bouthoul, dans son Traité de sociologie-Les Guerres, éléments depolémologie, Paris,
Payot, 1951, pp. 252-324. La guerre serait une des «institutions destructrices»

que la nature a inventées pour maintenir un équilibre physique de la
démographie. Sur l'ensemble du problème des causes de la guerre, voir
Raymond Aron, Paix et Guerre entre les nations, Paris, Calmann-Lévy, 1962,
2' partie, sociologie, déterminants et régularités, pp. 181-364. L'auteur examine
les causes matérielles ou physiques : espace, population, ressources, et les causes
morales ou sociales: nation et régime politique, civilisation, humanité.

28 C'est sans doute parce que son approche du problème est d'abord
descriptive que M. Raymond Aron écrit : « L'ambassadeur et le soldat vivent et
symbolisent les relations internationales qui, en tant qu'interétatiques, se

ramènent à la diplomatie et à la guerre», op. cit. p. 18.

17



le sens, et de dégager les principes nécessaires pour orienter l'action.
Maintenant la recherche de la aocp'ca doit être relayée par la cppovrjatç,
cette prudence, qui est, selon Aristote, la vertu de l'homme d'action.
A ce dernier revient la tâche la plus ardue: mesurer les possibilités
mouvantes et les chances du concret et faire pénétrer dans la trame

opaque et rebelle de la réalité politico-historique la lumière du

principe de fraternité, afin que la paix, et non plus la guerre, devienne
le destin de la société humaine.

KRIEG UND RECHT

von Bundesrichter Prof. 0. K. Kaufmann

«Selbst wer überzeugt ist, in gerechter Sache zum
Schwert zu greifen und eine unerträgliche, unwürdige
Lage zu brechen, nimmt dadurch, daß er zum
Angriff schreitet, ohne das Äußerste zum Frieden
versucht zu haben, eine unermeßliche Verantwortung
auf sich. Wie der Schütze den Pfeil, den er
abgeschossen hat, nicht mehr beherrscht, so - oder noch
viel weniger — beherrscht der Staat, der den Krieg
erklärt, ja nur ein Ultimatum gestellt hat, die Folgen
seines Handelns. Auch in der gerechten Abwehr kann
nur zu leicht ein Element des Unrechts stecken.
Wieviel Recht und Besitz sind durch die Zeit
sanktioniertes, einstiges Unrecht! Wer in eigener Sache
allein Richter sein will, stellt sich damit eigentlich
schon außerhalb der Gerechtigkeit.»
(Max Huber, «Leben in Verantwortung», Worte
aus seinem Schrifttum, Atlantis-Verlag 1969, S. 78.)

I. Vorbemerkungen

Aufgabe des Philosophen war und ist es, die Menschen seiner Zeit
und vor allem die jungen, gebildeten Menschen zur Besinnung zu
bringen über die Grundfragen unserer Zeit. Das Thema Krieg und
Frieden ist ein derartiges Thema, das alle Generationen immer
wieder neu beschäftigt. Der Jurist kann nur einen Teilaspekt des

ganzen Themas und auch diesen im Rahmen eines kurzen Vortrages
nur bruchstückweise behandeln.

18


	L'home peut-il maîtriser la guerre? : Réflexions philosophiques

