Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: L'home peut-il maitriser la guerre? : Réflexions philosophiques
Autor: Cottier, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883278

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La guerre - Der Krieg

Symposium de la Société suisse de philosophie
a Berne, le 25 février 1968

Symposium der schweizerischen Philosophischen Gesellschaft
in Bern, am 25. Februar 1968

L’HOMME PEUT-IL MAITRISER LA GUERRE?
REFLEXIONS PHILOSOPHIQUES

par Georges Cottier, Q. P.

A la question posée la réponse du philosophe ne peut étre que
modeste et nuancée. Nous écartons, cela va de soi, I’exhortation mora-
lisante a I’adresse des hommes politiques. Nous ne prétendons pas
non plus apporter des plans et des recettes devant conduire infaillible-
ment au résultat espéré de la paix. Notre réflexion porte sur la
possibilité d’une élimination de la guerre. Est-il possible, n’est-ce
point utopique, de prévoir un état de la société humaine d’ou la
guerre comme institution aura été éliminée, comme I’a été I’institution
de ’esclavage? Ce qui est possible n’est pas toujours et nécessairement
réalisé.

Longtemps la question ne fut méme pas soulevée parce qu’il
semblait aller de soi que les rapports entre Etats impliquaient, en
certaines circonstances, le recours a la guerre. Puis, a I'inverse, les
impératifs de la paix étant mieux discernés, les projets de «paix
perpétuelle» du temps de I’ dufkldrung supposaient que 1’objectif était
ais€ a atteindre du moment qu’il était «raisonnable». L’expérience
historique a infligé de terribles démentis; la réflexion elle-méme sur
I’homme et la société a rendu les affirmations plus prudentes, quand
elles ne sont pas marquées au coin de la désillusion et du scepticisme.

Eliminer la guerre? cela reste, malgré tout, un idéal de nos sociétés,
et ’aspiration a la paix constitue une force vive du monde contempo-
rain. Ce facteur n’est point négligeable. Mais ce qui parait plus
caractéristique de cette génération, c’est la conviction que la guerre



est un grand mal. Il est loin d’en avoir toujours été ainsi et de grands
philosophes ont payé leur tribut a I’éloge de la guerre et de ses vertus.
Aujourd’hui un consensus semble exister a ce sujet. Le caractére de
calamité de la guerre représente quelque chose d’absolu, et non plus
la rancon inévitable d’une acquisition positive. Le fait est relativement
nouveau dans histoire. I convient d’ailleurs de préciser. Ce consen-
sus ne concerne pas toute guerre, mais, avant tout, les guerres totales
entre Etats, dans la mesure ou elles impliquent le risque d’un recours
a ’arme thermonucléaire. Car les guerres révolutionnaires, avec leur
lot d’horreurs et de pratiques habituelles directement contraires aux
conventions de La Haye, sont devenues le refuge de la fascination
romantique que la guerre a toujours exercée sur certains intellectuels.
Disons que le progres de la conscience reste ici fragile. Aprées ces brefs
¢éléments de diagnostic, entrons dans le vif de notre sujet.

Définition de la guerre

Qu’est-ce que la guerre? La réponse n’est pas obvie. Un texte de
Platon nous servira de fil conducteur?:

«Quand donc les Grecs se battent avec les barbares et les barbares avec les
Grecs, nous dirons qu’ils se font la guerre, qu’ils sont naturellement ennemis,
et cette inimitié méritera le nom de guerre; mais que des Grecs se battent
avec des Grecs, quand nous verrons cela, nous dirons qu’ils n’en sont pas
moins naturellement amis, mais qu’en ce cas la Gréce est malade et en
discorde, et ce nom de discorde est celui qui s’applique a une telle ini-
mitié.»

Ceux qui se font la guerre (moleuseiv) sont ceux qui sont naturelle-
ment ennemis (woléuoc pioet). A 'opposé, parce que les Grecs sont
naturellement amis (pvoet pilot), quand ils sont en lutte, ils sont en
discorde (o7dots). Une telle discorde est une maladie, ce qui semble
impliquer qu’a I'inverse la guerre refléte une certaine santé. La guerre
comme la discorde sont chacune une espéce de haine (¥ydpa); la
premiére a un fondement naturel, la seconde est contre nature.
«L’inimitié entre parents s’appelle discorde, entre étrangers, guerre».
Une haine, une inimitié, et de 14 une lutte, sont naturelles quand elles
surgissent entre étrangers (adddrzpcor); elles cessent de I’étre quand

1 Cf. La République, Lib. V, 470 a sv., trad. E. Chambry, in Oeuvres com-
plétes, VII, 1¢ P., Paris, «Les Belles Lettres», 1933, cf. pp. 82 sv.

2



elles sont le fait de gens unis par la parenté et la communauté d’ori-
gine (oéxeiog, Cuyyevys).

Compte tenu des limites de I’horizon grec, I’observation de Platon
est profonde et doit nous permettre d’approcher d’une définition de
la guerre. On retiendra d’abord que la guerre ne s’identifie pas a la
haine, & P'inimitié ou a la lutte tout court. Par la une premicre
question est posée: celle du rapport de la guerre et de la violence. On
relévera ensuite que I’on passe de la guerre 2 la discorde selon que la
haine et I'inimitié opposent des communautés qui sont par nature
étrangeres les unes aux autres, ou, au contraire, déchirent de 'intérieur
des communautés reliées par une unité naturelle. Pour Platon, de la
communauté entre Grecs découle un impératif de paix. Entre eux, les
querelles ne devraient jamais dégénérer en guerres; les hostilités seront
menées comme entre gens destinés a se réconcilier, car I’adversaire
n’est pas un ennemi, mais un ami a corriger (cwEEoviaTa: OVTES, 0D
noAéucoe)?.

Ainsi est suggérée une seconde question: quelles sont les unités
naturelles sur lesquelles se fondent les communautés humaines? Ce
point est décisif. Retenons pour I'instant que c’est en fonction d’une
communauté déterminée que la violence devient guerre.

Chez Platon la communauté qui exclut la guerre ou qui la justifie
est une communauté de nature, au sens de parenté et d’origine. Mais
les communautés qui se font la guerre, en vertu de cette communauté
premiere, sont les sociétés politiques. Nous sommes ainsi acheminés
vers les céleébres définitions de Clausewitz qui nous permettront de
mener plus avant notre analyse.

«La guerre est un acte de violence destiné a contraindre 1’adver-
saire a exécuter notre volonté?.» La violence dont il est question est la
violence physique; elle est moyen par rapport a la fin qui est d’impo-
ser notre volonté a4 ’ennemi. Aussi bien,

«la guerre d’'une communauté — de nations entiéres et notamment de
nations civilisées — surgit toujours d’une situation politique et ne résulte que
d’un motif politique. Voila pourquoi la guerre est un acte politique».

Ce qui est précisé de la sorte:
2 Cf}ibid., 470d — 471 c. La différence de traitement appliqué aux vaincus
se référe aux meeurs guerri¢res de 1’époque. Ceci souléve un probléme qu’il

n’est pas possible de traiter dans le cadre de la présente communication.
8 CLAUSEWITZ, De la guerre, trad. D. Naville, Paris 1955, Ed. de Minuit, p. 51.

3



«Nous voyons donc que la guerre n’est pas seulement un acte politique, mais
un véritable instrument politique, une poursuite des relations politiques,
une réalisation de celles-ci par d’autres moyens*.»

Nous lisons encore: «La guerre n’est qu’une partie des rapports
politiques, et par conséquent quelque chose d’indépendant». Ce que
Clausewitz commente ainsi:

«la guerre n’est rien d’autre que la continuation des relations politiques,
avec I’appoint d’autres moyens. Nous disons que de nouveaux moyens s’y
ajoutent, pour affirmer du méme coup que la guerre elle-méme ne fait pas
cesser ces relations politiques, qu’elle ne les transforme pas en quelque
chose de tout a fait différent, mais que celles-ci continuent a exister dans
leur essence, quels que soient les moyens dont elles se servent, et que les
fils principaux qui courent a travers les événements de guerre et auxquels
elles se rattachent ne sont que des linéaments d’une politique qui se pour-
suit a travers la guerre jusqu’a la paix»®.

Nous reviendrons sur ces assertions capitales, nous dirons en quoi
elles nous paraissent discutables. Retenons-en ici une qui est essen-
tielle: la guerre est de nature politique. Est-ce 1a un truisme? Appa-
remment peut-étre. En réalité c’est dans I’élucidation de la nature du
politique que nous trouverons la réponse a la question qui nous occupe.

Guerre et violence

Mais examinons d’abord une question antérieure: quel est le
rapport de la guerre et de la violence? 1l ressort de ce qui précede que
la guerre constitue un champ délimité a D'intérieur du champ plus

4 Ibid., pp. 66-67. Ainsi la guerre est-elle «une forme des rapports humains»:
«Nous disons donc que la guerre n’appartient pas au domaine des arts et des
sciences, mais & celui de Dexistence sociale. Elle est un conflit de grands
intéréts réglé par le sang, et c’est seulement en cela qu’elle differe des autres
conflits. Il vaudrait mieux la comparer, plutét qu’a un art quelconque, au
commerce qui est aussi un conflit d’intéréts et d’activités humaines; elle res-
semble encore plus a la politique, qui peut étre considérée a son tour, du moins
en partie, comme une sorte de commerce sur une grande échelle. De plus,
la politique est la matrice dans laquelle la guerre se développe; ses linéaments
déja formés rudimentairement s’y cachent comme les propriétés des créatures
vivantes dans leurs embryons», p. 145.

8 Ibid., p. 703. Clausewitz ajoute: « Peut-on concevoir les choses autrement?
Les relations politiques entre nations et gouvernements ont-elles jamais cessé
avec les notes diplomatiques? La guerre n’est-elle pas simplement une autre
maniére d’écrire et de parler pour exprimer leur pensée? Il est vrai qu’elle a sa
propre grammaire, mais non sa propre logique».

4



vaste de la violence. Elle est une forme politique de la violence. Elle
est, en effet, le recours a la violence physique de la part d’une société
politique en vue d’imposer sa volonté a une autre société politique,
avec laquelle elle est en conflit. Mais la question peut étre précisée:
y a-t-il une nécessité, procédant de la violence elle-méme ou de ses
sources, qui s’imposerait 12 aux relations entre les sociétés? Une telle
these est fréquemment soutenue. Dans la conception marxiste classi-
que, par exemple, la structure de la société est violence, puisque la
lutte des classes, sur la base de la propriété privée des instruments de
production, engendre les stratifications sociales, qui ne sont jamais
définitivement fixées, mais dont la tension évolue vers le paroxysme qui
provoque la rupture révolutionnaire. L’Etat lui-méme est défini
comme un instrument de domination aux mains dela classe dirigeante.
Dans cette perspective, un jugement de valeur est porté sur les guerres:
si elles s’inscrivent dans ’axe de la révolution, elles ont une valeur
positive; doivent-elles étre attribuées a I'impérialisme, elles sont
condamnées. Mais entre les sociétés et les Etats, comme entre les
classes, qui constituent leur infrastructure, la condition normale est
celle de la lutte. Guerre et paix ne sont que des modalités de la lutte ou
de ’antagonisme révolutionnaire. Radicalement, si la lutte est la loi
des sociétés, c’est que la structure fondamentale du réel, qui est le
réel matériel, est I’opposition dialectique. Dans le tissu profond de la
réalité, ce n’est pas une loi d’harmonie, mais une loi de lutte, dont on
affirme la fécondité, qui regne. Ici aussi on peut reprendre la parole
d’Héraclite (fragm. 10): «Le combat est pére et roi de toutes choses».
Ajoutons que la problématique des armes thermonucléaires pourrait,
sur ce point, conduire la pensée marxiste a des révisions®.

Chez Hegel déja la conception dialectique globale, jointe au
concept de souveraineté inscrit lui-méme dans la dialectique de la
particularité et de sa réalité, commandait impérieusement la justifica-
tion de la guerre. Celle-ci est définie comme «le moment dans lequel
I’idéalité du particulier regoit son dii et devient réel»”.

¢ On trouvera des données éclairantes sur ce probléme dans Jean Lavoy,
Entre guerres et paix, 1945-1965, Paris, Plon, 1966, 380 p.

7 Cf. Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 324. Un peu plus haut, Hegel
écrit: «il est nécessaire que le fini, possession et vie, soit posé comme contin-
gent, car tel est le concept du fini». Ce concept fonde le devoir de I'individu
(Einzelner) de risquer et sacrifier sa vie pour 'Individualité (Individualitit)
en et pour soi réalisée dans ’Etat. Sur la guerre cf. § 321 sv., 334 sv., 351.



On trouve chez Freud, qui pourtant vient d’un tout autre horizon,
quelque chose de semblable. La structure de la société et son dyna-
misme présupposent une réalité marquée par le conflit. La tension
entre Eros et la pulsion de mort, qui est elle-méme a la base des pul-
sions d’agressivité et de destruction, constitue la donnée fondamentale
et irréductible de la vie sociale. Dans les structures actuelles d’auto-
rité et de domination, on décele les traces mnémiques du meurtre du
pere. Si les instincts primitifs sont canalisés et orientés dans le sens de
I’ceuvre civilisatrice, c’est encore par mode de répression. Quant a la
guerre, elle peut et doit étre jugulée, mais c’est a cause de sa puissance
méme, puisqu’aujourd’hui elle fait peser la menace d’une extermina-
tion totale. Mais la pulsion d’ou elle procede ne peut étre éliminée,
elle peut seulement étre détournée, dérivée vers le monde des objets®.

Ces quelques rappels rapides sont pour souligner qu’il y a un
triple préalable, métaphysique, anthropologique, et de philosophie
politique, au probléme qui nous occupe. Il est clair que, puisque la
guerre est une modalité de la violence, la signification de cette der-
ni¢re est déterminante. La question de la fatalité de la guerre, et par
conséquent de notre attitude a son égard, en dépend. Ainsi il est décisif
de savoir si le tissu méme de la réalité est d’abord violence, qu’elle
soit ou non dialectique, et si I’homme et la société sont de nature
totalement homogeéne au réel matériel, ou si, au contraire, I'univers
dans ses structures obéit, d’une mani¢re déterminante, & une loi
d’ordre et d’harmonie, ce qui n’exclut nullement que la violence y
ait une grande part, et si, en outre, avec I’homme, un seuil spécifique
est franchi, introduisant dans un ordre de réalités obéissant a des
principes eux-mémes spécifiques, bien qu’il faille 1a aussi compter avec
la violence®.

8 Freud a abordé le probléme de la guerre 4 deux reprises, dans des textes
brefs: Considérations actuelles sur la guerre et la mort, 1915, G. W., X, pp. 324-55,
Lettre a Einstein: Pourquoi la guerre 2, 1932, G. W., XVI, pp. 11-27. Sur la notion
de pulsions de mort et son application culturelle, voir dans Ricorur, De linter-
prétation, essai sur Freud, Paris, Le Seuil, 1965, 3 P., ch. II, Les pulsions de mort,
spéculation et interprétation, pp.277-303. On sait que I’essai de HERBERT MARCUSE,
Eros and civilisation. A Philosophical Enquiry into Freud, reprend et développe les
théses de Freud sur la culture. Une traduction francaise des Considérations se
trouve dans Essais de psychanalyse, Petite Bibliothéque Payot, 44, Paris, 1963,
pp. 235-252.

® J’ai abordé ce probléme dans un chapitre de mon livre Du romantisme au
marxisme, Paris, Alsatia, 1961, Violence et philosophies politiques, pp. 87-113.

6



En ce qui concerne la structure anthropologique de I’€tre humain, il
est décisif de savoir si I’élément d’instinct et de conflit est non seule-
ment treés puissant, ce que nul aujourd’hui n’est tenté de nier, mais
déterminant et dominant, et si, en conséquence, la raison ne constitue
qu’une force d’appui, une arme de ruse au service des pulsions et de
leurs intéréts, ou si, au contraire, la raison peut avoir barre sur les
instincts, les diriger et aussi les sublimer.

Il est enfin décisif de savoir si la violence est non pas seulement
présente dans les rapports sociaux, ce que personne non plus ne
conteste, mais en constitue ’essence. Il est vrai qu’il y a hypocrisie a
condamner la guerre au nom d’un «ordre» qui n’est que maintien
de I’exploitation, c’est-a-dire une forme de violence. Mais au-dela des
perversions et des abus, il faut saisir I’essence des choses. L’autorité qui
soutient le gouvernement de la société n’est-elle que le camouflage
idéologique et «aliénant» de rapports de puissance, de force physique
ou psychologique,et donc, finalement, de violence? Ou constitue-t-elle
une réalité d’ordre moral, réclamant la libre adhésion des citoyens?
L’autorité n’est-elle que la manifestation du pouvoir de fait, et
donc de la force, ou, au contraire, est-ce elle qui légitime le pouvoir
effectif? L’unité sociale n’est-elle que la résultante, sans cesse remise
en question, d’un équilibre de forces antagonistes, ou, au contraire, en
dépit des facteurs de désagrégation, la cité repose-t-elle, comme le
voulait Aristote, sur la justice et I’amitié civique entre concitoyens?!?,

Selon la réponse que I’on apportera a ces trois niveaux de questions,
le jugement sur la nature de la guerre et sur son caractére inévitable
ou non sera différent. Ou bien on tiendra que la paix est une notion
négative ou dérivée, un simple répit, une interruption, dans le cours
essentiellement belliqueux des relations entre sociétés; on y verra le
transfert d’une forme plus évidente et spectaculaire a une forme plus
subtile de la violence toujours déterminante. Ou bien on reconnaitra
dans la paix la réalité premiére et positive, constitutive de la vie des
sociétés, la guerre apparaissant alors comme une rupture de I’ordre
premier, un mal qui vient le corrompre. Il n’est donc pas indifférent
pour les choix éthiques et politiques d’envisager le phénoméne de la
guerre du point de vue de 1’une ou I’autre conception de la violence.

La comparaison entre l’explication freudienne et l’explication
marxiste de la violence fait d’ailleurs ressortir une différence. Dans

10 Cf. par ex. Eth. Nicom., VIII, 1161 a 10.



la premiére, il est question des pulsions agressives déterminantes, qui
se subordonnent la raison instrumentalement. Ce sont des forces
irrationnelles qui dominent le cours des choses humaines. Tout au
plus peut-on ruser avec elles, les faire dériver, mais non pas les briser.

Dans la seconde, il y a violence, parce qu’on impose sa volonté
dominatrice par la contrainte. Cette derniére a valeur de structure
sociale, antérieure au choix des individus, mais elle peut devenir
consciente, et, a ce titre, étre voulue délibérément. Comme struc-
ture, elle est une expression de la rationalité elle-méme, qui est une
rationalité dialectique, de la société et de I’histoire. Dans cette
optique héritée de Hegel, c’est la raison elle-méme qui, dans son
développement, inclut la violence et en produit la manifestation.

Mais les deux théories se rejoignent en ce que la guerre y est congue
comme irrésistible et impérative. Dans un cas, elle prend le visage de
la fatalité, dans ’autre, celui de la nécessité rationnelle. Ici la vénéra-
tion et ’exaltation, la la peur sont la réponse suggérée par I'interpréta-
tion du phénomeéne de la guerre.

La guerre phénoméne «naturel» ?

La spéculation freudienne présente quelque analogie avec I’explica-
tion de Bergson. Pour celui-ci la guerre est d’essence biologique et,
comme telle, caractéristique de la «société close». Par 1a, un certain
dualisme est présupposé: guerre et paix se rattachent chacune a deux
sources hétérogenes, tandis que chez Freud le culturel est réductible
au primitif. Mais ce dualisme rend fragile I’ceuvre de civilisation en
comparaison de ce que Bergson attribue a la nature. Certes, on con-
viendra que la civilisation est fragile, mais c’est ’explication bergson-
nienne de cette fragilité qui paraitra discutable. Les formules em-
ployées sont significatives:

«L’instinct guerrier est si fort qu’il est le premier a apparaitre quand on
gratte la civilisation pour retrouver la nature (...)1»,

Il est question de «l’instinct profond de guerre que recouvre la
civilisation»!2. Aussi bien s’agit-il de savoir, dans les perspectives de la
«société ouverte», «dans quelle mesure I'instinct originel pourra étre
réprimé ou tourné»*s.

11 Cf. H. BERGSON, Les deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF,
33° éd., 1941, p. 303.

12 Jhid., p. 306.
18 Jhid., p. 307.



La société close est de type animal et c’est pourquoi la guerre dans
son essence releve de I'ordre biologique. Mais par l1a-méme son carac-
tére spécifique de réalité politique est éclipsé. Par ailleurs, Bergson
identifie bzologique et naturel. C’est donc contre la nature que s’affirme
la civilisation. Or une telle restriction du concept de nature au do-
maine de la nature physique me parait lourde de conséquences. Le
concept de nature a-t-il une extension métaphysique, de sorte qu’il
peut désigner également les composantes spirituelles de I’homme avec
ses exigences propres'*? Si on oppose esprit et raison a la nature, sur
quelles bases métaphysiques et anthropologiques ’exigence éthique de
la construction de la paix repose-t-elle? Enfin la nature, dans le sens
restrictif que lui donne Bergson, est-elle seule a étre guidée par des
lois et des orientations foncieres, tandis que ’ceuvre de civilisation
trouverait appui sur une inspiration, une aspiration, ou un contrat, qui
n’aurait d’autre fondement qu’eux-mémes? On sait que pour Bergson
la réponse est a chercher du c6té de ce qu’il a nommé la «mystique».
Mais comment 1’élément «mystique» fonde-t-il une exigence ration-
nelle? On le discerne mal. La question, capitale pour notre probléme,
du droit naturel, demeure sans réponse.

Ajoutens que Bergson a certainement eu une grande intuition en
rattachant a la «mystique» le projet technique saisi dans son «impul-
sion» originaire!®.

Le célebre essai de Kant Vers la paix perpétuelle suggére des remarques
voisines, pour autant qu’il suppose lui aussi ’opposition de la nature
et de 'esprit comme deux sphéres hétérogenes. C’est en ce sens que
pour Kant la guerre semble naturelle aux hommes et que I’état de
nature est un état de guerre; Kant va méme jusqu’a affirmer qu’il n’y
a pas a chercher des motifs & la guerre, puisque sa racine est dans la
nature humaine. Or une telle guerre, en tant qu’elle constituerait une
voie de droit, est condamnée par la raison.

Mais d’un autre c6té, la nature, prise dans sa totalité et envisagée,
comme le fait la Critique du Jugement, sous I’angle de la finalité, veut
la victoire du droit. C’est Kant, et non Hegel, qui le premier avance
I’idée de ruse de la raison. Ainsi, pour arriver a ses fins, la nature s’est
servie de la guerre elle-méme, dont on reconnait le réle historique.
11 s’agit donc d’utiliser aussi le mécanisme de la nature: les penchants

14 Voir sur ce sujet mon étude Réflexions sur le concept de «nature», in Nova
et Vetera, Genéve, 1967, n. 3, pp. 207-232.
15 Cf. Op. cit., pp. 311 sv.

2 Studia Philosophica XXVIII 9



qui sont par eux-mémes égoistes, et partant antagonistes, se neutrali-
sent, les rivalités s’équilibrent. Il est clair que dans cette explication
le dynamisme de la nature laissé a lui-méme n’aboutit qu’a I’équilibre
au sens de neutralisation des instincts de guerre, qui sont ses propres
instincts, non a la paix. Celle-ci suppose une rupture: 1’état de droit, s'il
est voulu par la nature, n’est pas inscrit dans ses structures; c’est pour-
quoi il s’oppose a ’état de nature. Nous dirions que pour échapper a la
guerre, qui lui est connaturelle, pour accéder a la paix, qu’elle vise
néanmoins, la nature doit ruser avec soi-mémel8,

Aussi bien le contrat entre les Etats opére-t-il une mutation substan-
tielle, radicale. La encore, nous rencontrons un dualisme et un con-
flit entre deux impératifs antagonistes: celui de la nature et celui de la
moralité et du droit. Pour qu’il y ait paix, la raison doit s’opposer a une
nature, quelque peu complice, il est vrai. Comme chez Bergson, le
raisonnement suppose un concept restrictif de la nature, prise dans sa
signification physique. Mais la position kantienne me parait encore
discutable & un second point de vue. Elle implique une extrapolation.
Kant, de méme qu’il affirme que la guerre est inscrite dans la nature,
ne met pas en doute que la paix soit inscrite dans les exigences de la
raison. Puis, sans transition, il passe de I’idée de raison a 1’idée d’état de
raison ou. état de droit. Mais n’est-ce pas supposer résolu au départ le
probléme avant méme de I’examiner? Car qui nous garantit qu’on
atteindra un état historique ou la raison, non seulement dictera sa loi
aux penchants, mais encore jugera habituellement raisonnablement? La.
raison a toujours été présente dans la guerre, et non seulement au
niveau de sa conduite ou des moyens employés, mais encore au niveau
antérieur ou la guerre est pensée, voulue et décidée. Pour reprendre la
fameuse distinction de Clausewitz, il ne suffit pas de vaincre le
sentiment d’hostilité; toute la question est de vaincre 'intention hostile.
Quand la raison déraisonne, cela signifie parfois qu’elle se tait et
laisse parler l'irrationnel et ses «penchants». Mais cela peut aussi
vouloir dire qu’elle est le lieu et la responsable de son propre égare-
ment. Elle peut étre la proie d’une hybris qui lui est immanente?. Trop

16 Telle qu’elle apparait, précisons-le, dans 1’optique, en elle-méme non
scientifique, de la finalité.

17 Ici, la réflexion du philosophe pourrait s’ouvrir 4 la réflexion théolo-
gique en envisageant la réalité du péché. Voir a ce sujet ma contribution
Y a-t-il une doctrine chrétienne sur la violence ? dans le volume collectif de « Recher-
ches et Débats», La Violence, Paris, Desclée de Brouwer, 1967, pp. 105-118.

10



sévere peut-étre pour la «nature», Kant est aussi trop crédule quant
au pouvoir de la raison. En d’autres termes, il n’a pas suffisamment vu
que la guerre est déja par elle-méme une réalité politique. Son
raisonnement laisse entendre que le politique s’identifie avec I’état du
droit et que celui-ci s’identifie avec le régne de la raison raisonnable et
morale. C’est pourquoi ce petit écrit, noble et généreux, appartient,
quoi qu’on en ait, a la littérature utopique!s.

Kant et Bergson se font 1’écho d’une puissante aspiration a la paix.
Mais le concept méme de paix n’est pas suffisamment élucidé par
eux, de sorte qu’a l’instar des penseurs qui affirment le primat de la
violence, ils rendent, contrairement a leur intention, mieux compte
de la guerre que de la paix. C’est d’ailleurs Bergson lui-méme qui note
avec finesse que «la difficulté de supprimer les guerres est plus grande
encore que ne se I'imaginent généralement ceux qui ne croient pas a
leur suppression»'®.

Guerre, civilisation industrielle, et progrés de la conscience

Les philosophes que nous avons évoqués nous invitent a poser ici
une nouvelle question : quel est le lien qui existe entre guerre et civilisa-
tion? La réponse nous parait devoir étre double et contrastée. Le
progres de la civilisation n’a-t-il pas d’une certaine maniere atténué la
sauvagerie et la barbarie initiales? On s’interdit de tuer les prison-
niers, de violer et de piller systématiquement. Il existe un droit de la
guerre et les moeurs belliqueuses semblent tempérées par des inter-
ventions humanitaires. Clausewitz constate le fait:

«S1 les guerres des nations civilisées sont beaucoup moins cruelles et des-
tructrices que celles des nations non civilisées, cela tient 2 la situation sociale
de ces Etats, autant a la leur propre qu’a celle qui dicte leurs relations
mutuelles. C’est de cette situation, et de ce qui la conditionne, que surgit
la guerre: ce sont ces conditions qui la fagonnent, la limitent et la modérent.
Mais ces éléments en eux-mémes n’appartiennent pas a la guerre: ils y
préexistent.»

Et il en donne ’explication suivante:

18 Hegel lui reproche d’étre une Vorstellung dont la détermination générale
demeure de ’ordre du sollen par opposition A ’ordre de la réalité, Wirklichkeit,
cf. op. cit. § 333.

1* Op. cit., p. 306.

11



«Lorsqu’on voit les peuples civilisés s’abstenir de mettre les prisonniers a
mort, et de piller villes et campagnes, c’est que l'intelligence tient une plus
large place dans leur conduite de la guerre, et qu’elle leur a appris a
employer la force de maniére plus efficace que par cette brutale manifesta-
tion de l'instinct.»

C’est pourquoi il ajoute:

«L’on ne saurait introduire un principe modérateur dans la philosophie de
la guerre elle-méme sans commettre une absurdité.»

En effet, et c’est 'autre aspect du phénomene:

«L’invention de la poudre et les progres incessants dans le développement
des armes a feu démontrent par eux-mémes qu’en fait la tendance a détruire
I’ennemi, inhérente au concept de la guerre, n’a nullement été entravée ou
refoulée par les progres de la civilisation.

Nous répétons donc notre déclaration: la guerre est un acte de violence et il
n’y a pas de limite 4 la manifestation de cette violence. Chacun des adver-
saires fait la loi de ’autre, d’ol résulte une action réciproque qui, en tant
que concept, doit aller aux extrémes??.»

Avec les possibilités d’anéantissement qu’offrent les armes thermo-
nucléaires, biologiques et chimiques, la civilisation industrielle
n’a-t-elle pas permis d’atteindre I'«extréme» du concept? C’est a
partir de cette constatation que I’homme d’aujourd’hui envisage la
suppression possible de la guerre. Le raisonnement est le suivant: la
peur de la guerre totale est le bouclier qui nous protege de la guerre.
Par le biais de la menace dont elle est porteuse, la guerre finirait par
se détruire elle-méme. Le «sentiment» de peur tiendrait lieu ici de
sagesse. F'reud penchait vers une solution de ce type.

Nous touchons la 4 un nceud de la question. L’argument me parait
fallacieux. Car, de par sa nature passionnelle, la peur, surtout quand
elle est poussée a I'extrémité, n’est maitresse ni de lucidité, ni de me-
sure, ni d’initiative. Elle affole, elle arrache les sécurités. Simultané-
ment il se peut que ’homme saisi d’angoisse cherche a se rassurer soi-
méme en se disant que cette angoisse sécrete elle-méme des mécanis-
mes protecteurs. Est-ce certain? D’autre part, il faut compter, méme

20 Cf. 0p. cit., pp. 52-53. Et on connait la remarque de Hegel : 1a découverte
de P’arme 2 feu est attribuable au principe du monde moderne qui est la
pensée et Puniversel; elle n’est donc pas fortuite; elle a transformé la figure
purement personnelle du courage en une figure plus abstraite; c’est comme
membre d’une totalité que la personne individuelle en guerre est tournée
contre un tout hostile. Cf. op. cit., § 328.

12



a l'intérieur d’un contexte de peur, avec I’émoussement que produit
Phabitude: la vigilance négative, nullement inventive, risque de se
relacher, de sorte qu’une cause accidentelle suffise & ouvrir les vannes
d’une violence incontrélable. Ce n’est pas au niveau du «sentiment»,
mais a celui de '«intentiony», qu’il faut chercher la solution.

C’est la méme raison qui est ici raison technique et 14 raison éthique.
Certes, I’expérience montre assez qu’un progreés dans un champ
déterminé de la raison n’entraine pas ipso facto un progrés dans un,
autre champ. Chaque domaine a son mode et son rythme propres de
développement et il est possible que dans le devenir historique joue
une certaine loi d’unilatéralité, ou de rangon, en vertu de laquelle la
raison ne peut exercer son activité dans une direction donnée, sans
provoquer de fait un relachement ou une inhibition des activités
d’ordres différents. Mais inhibition n’est pas négation et, de par sa
nature profonde et son unité, la raison est mue par I’exigence incoer-
cible de son déploiement intégral, ce qui ne veut pas dire homogéne,
et de la complémentarité des divers plans ol elle intervient. La raison
appelle la raison®*.

On relévera, dans cette perspective, les vertus et ’esprit positif du
projet scientifico-technique. Culturellement, il représente un miroir
partiel, mais authentique, de I'unité et de 'universalité de la raison.
L’uniformisation de la jforma mentis a Iéchelle planétaire dont ce
projet est ’agent s’effectue d’une maniére brutale et par la cause des
traumatismes dans les sociétés traditionnelles. Mais plus fondamen-
talement son intervention est positive car il réalise, pour la premiere
fois dans I’histoire, une unification qui a pour base la raison. Les
peuples qui ne sont pas encore pleinement entrés dans I’ére industrielle
savent déja qu’ils en sont capables et qu’ils y entreront un jour.
Oecuvres de la raison, science et technique sont essentiellement
communicables. Et c’est pourquoi parallelement a leur affirmation,
Iexigence démocratique et égalitaire se manifeste de plus en plus
fortement. Il n’y a plus aujourd’hui pour les peuples d’histoires
séparées, la conscience de I’histoire est conscience de I’histoire univer-
selle. Dans ce contexte, la puissance des armes modernes se présente
comme une menace commune en face de laquelle tous les hommes se
sentent solidaires.

21 Voir 2 ce sujet mon étude Le droit naturel et I’ histoire, in Nova et Vetera, 1965,
n, 3, pp. 161-176.

13



Ecartons ici une équivoque possible. Quand nous parlons de la
raison éthique, 'expression peut revétir deux significations. Elle peut
désigner la prise de conscience d’une exigence éthique; c’est dans ce
sens que nous ’entendons. Elle pourrait désigner aussi un comporte-
ment pratique conforme a l’exigence ainsi pergue. Rien ne nous
garantit que de I'une a ’autre signification le passage s’effectue néces-
sairement. L’homme peut commettre le mal, tout en le discernant par-
faitement. Ce que le progres technique, dans la rationalité qu’il dévoile
comme dans le miroir inversé de la destruction thermonucléaire dont
il nous menace, illustre pour la conscience éthique, c’est la dimension
universelle et solidaire a I’échelle de toute ’humanité des choix qui
Pattendent. Ges choix, que ’on se décide pour le meilleur ou pour le
pire, s’inscrivent dés lors nécessairement dans le cadre d’une solidarité
planétaire. Voila ce que la raison technique apprend a la raison
éthique. On pourrait traduire: I’ordre politique comme la guerre sont
maintenant devenus des réalités mondiales. Une exigence est posée.
La réalisation est laissée au libre choix de I’homme. L’acquisition peut
paraitre modeste. Elle est en fait considérable.

En quoi y a-t-il nouveauté? La fraternité de tous les hommes n’est-
elle pas au cocur du message chrétien? Certes, et il faut rendre justice
a Pintuition de Bergson qui reconnaissait dans ’Evangile de charité
la source inspiratrice de la paix. Mais ce qui est nouveau, c’est que les
conditions objectives d’une traduction de la fraternité universelle au
plan méme de la vie politique de ’humanité sont pour la premiére fois
réalisées.

Un probléme politique

Qu’est-ce a dire sinon que la distinction entre Grecs et Barbares, qui
fournissait & Platon un élément essentiel de sa définition de la guerre,
disparait? Cela vaut de toute distinction analogue. L’homme sup-
plante le Grec: il n’y a pas d’ennemi naturel; les conflits entre hom-
mes devraient étre traités comme des discordes, non comme des
guerres. L’unité naturelle, base de I'unité politique, est devenue
I’unité de ’humanité elle-méme. Le probléme central est donc celui
de son expression politique.

Il est remarquable qu’a I’idée kantienne de paix perpétuelle Hegel
oppose ’argument de la souveraineté absolue de I’Etat. A mon avis,
c’est bien a ce niveau que se situe la réponse a notre probléme. Tant
que les Etats nationaux se considéreront, en dépit de Pinextricable

14



réseau de solidarités technologiques et commerciales ol ils sont insé-
rés, comme des foyers indépendants de décision souveraine dans tous
les domaines de la vie politique, on n’éliminera pas la guerre, sinon
dans tel cas griace a la menace latente d’une guerre plus vaste de la
part des Etats plus puissants. L’Etat souverain, tel qu’il a été congu et
a existé pendant des siécles, possédait une puissance d’action limitée
qui limitait, & son tour, et par la corrigeait, ’exercice de sa souverai-
neté. Celle-ci existait en principe plus que dans les faits. La situation
est aujourd’hui fort différente: 'interdépendance entre Etats s’inten-
sifie; la puissance guerriére d’un Etat, grace a certaines armes, tend a
devenir illimitée. La bombe H est le symbole d’une contradiction: un
Etat particulier, aux intéréts particuliers, possede, par la menace qu’il
brandit, un pouvoir d’intervention «universel». La seule présence
de cette menace constitue une ingérence dans la vie des autres collec-
tivités et pése sur le cours entier de I’histoire humaine. Dans ce con-
texte, le concept de souveraineté absolue de I’Etat sert a justifier
I’écart contre nature qui sépare I’Etat particulier et la violence
illimitée dont il dispose. Il est le grand responsable du maintien per-
manent du risque de guerre dans la société industrielle.

En face d’une telle situation, deux solutions sont possibles. La
premiere découle logiquement de la conception hégélienne de la
souveraineté de I’Etat: c’est celle de I’hégémonie d’un Empire
universel, imposée par la force. La violence n’est pas jugulée, mais
concentrée dans les mains d’un unique dominateur; la guerre connait
un répit jusqu’au jour ol un nouveau maitre renversera le maitre
ancien.

La seconde solution me parait postulée par le progres de la cons-
cience éthique, tel que j’ai essayé de le caractériser. Elle réside dans
I’édification d’un ordre politique international, ou, selon la formule
de J. Maritain, d’une «organisation politique du monde», qu’on se
gardera de confondre avec un super-Etat mondial, qui ne serait qu’un
avatar de D’Empire universel?®. Il s’agit de mettre en place des
instances politiques supranationales jouissant d’une réelle autorité et
dotées de moyens juridiques et coercitifs obligeant au respect de ses
décisions. Ce qui suppose, pour les domaines majeurs ol les intéréts de
Phumanité sont en cause, un transfert réel d’autorité des Etats

22 Cf. JAcQUES MARITAIN, in Man and the State, ch. VIL. The problem of World
Government, The University of Chicago Press, Chicago, 1951, pp. 188-216.

15



nationaux a I’autorité supranationale. Ne nous faisons pas d’illusions
sur les renoncements exigés, sur les difficultés a vaincre. Le chemin
sera long et ardu; il faudra procéder par étapes?:.

Ajoutons que l'indispensable mise en place d’institutions nouvel-
les ne saurait suffire. L’ordre juridique, pour étre efficace, doit étre
soutenu par une conscience et des moeurs politiques. L’ceuvre n’abou-
tira que si une véritable révolution des conceptions et des mentalités
s’opére. A ce niveau, le philosophe peut espérer n’étre pas totalement
inutile.

Ensuite, relevons que 1’élimination possible de la guerre ne signifie
pas I’élimination de toutes les racines de la violence et de ’agressivité
dans ’humanité. A ce propos, il est important de préciser le sens du
transfert de D’agressivité. S’il s’agissait d’un simple déplacement
quantitatif du potentiel agressif, on ne changerait que la modalité d’une
hostilité fonciere entre les hommes. Mais le transfert peut s’entendre
aussi comme une sublimation, une assomption des forces de I'instinct
dans la sphere du spirituel, qui en capte 1’énergie a son profit. Sous
cet angle, toute tension sociale et toute compétitivité sont loin d’étre
négatives, comme on le vérifie, par exemple, dans les domaines tech-
nique ou commercial, & condition qu’elles s’inscrivent & Pintérieur
d’un projet supérieur de collaboration. Et des passions, drainées jadis
par la guerre, pourraient entrer au service d’une noble émulation dans
la lutte contre des fléaux comme la misére, la maladie et I'ignorance,
qui figurent parmi les obstacles a la paix.

Il faudra toujours compter avec le mal et Piniquité. C’est pourquoi
Pautorité internationale devra étre dotée d’instruments de répression
et sans doute disposer d’une force de police. Le heurt des intéréts
particuliers divergents suscitera toujours des conflits. La suppression
de la guerre ne signifie pas 1’abolition, impossible, des conflits. Elle
signifie que le seul moyen digne de I’homme de leur apporter une
solution est le recours a I’arbitrage d’une autorité supérieure?*.

23 Cf. a ce sujet JEan Lavovy, op. cit., III-P., Vers une organisation des rapports
internationaux, pp. 315-366.

2 «Si ’on peut imaginer un monde sans guerre, écrit M. Jean Laloy,
on ne peut imaginer un monde sans conflit. Aucun art politique ne peut
empécher les passions et les ambitions de se heurter. Si on les refréne par la
puissance, on parvient 4 ’empire universel. Mais trop grand, il se brise. Si on
les contient par I’organisation politique, le résultat peut étre meilleury, op.
cit., p. 366.

16



C’est dans la méme perspective qu’il faut envisager la question
des causes de la guerre. Certains faits créent des situations explosives
et peuvent par la provoquer des guerres. Cela ne veut pas dire que la
guerre en soit I’issue unique et inévitable. On a ainsi vu dans le sur-
peuplement la cause des guerres®. Disons plutét que, dans ce cas
comme dans d’autres, ’humanité doit affronter un probléme colossal
et redoutable et que sa tache est précisément de découvrir une solu-
tion politique digne d’elle. Le probléme n’impose pas la guerre comme
fatalité. Plus radicalement: les facteurs démographiques peuvent
peser dans la genese d’une guerre, mais la guerre n’est pas essentielle-
ment un probléme démographique, elle est un probléme politique.

I1 faut enfin corriger la définition de Clausewitz, dont nous sommes
partis. En posant, en effet, la guerre comme art politique, elle laisse
entendre que la politique dispose, pour obtenir ses fins, de deux
moyens alternés, la guerre et la diplomatie?8. Par 1 elle fait abstrac-
tion de la dimension éthique de la politique. Or, si ce que nous avons
dit est exact, la guerre tend a devenir un moyen moralement condam-
nable de poursuivre un but politique. Le seul moyen conforme a une
politique humaine est dés lors la diplomatie et la collaboration dans
le cadre d’institutions internationales renforcées. Bien plus, en évo-
luant vers la guerre totale, la guerre, non seulement est devenue
moralement condamnable, mais a cessé de pouvoir étre envisagée
comme appartenant exclusivement a I’ordre des moyens. Son élimina-
tion constitue un des buts majeurs de la politique.

Mais ici il convient que le philosophe interrompe son discours. Il lui
est demandé d’analyser les situations socio-politiques, d’en déchiffrer

25 Pour Bergson, c’est la la cause «la plus grave» de la guerre. Cf. op. cit.,
p. 308. La theése est soutenue, dans un tout autre esprit, par M. GAsTON
Bournout, dans son T7aité de sociologie—Les Guerres, éléments de polémologie, Paris,
Payot, 1951, pp. 252-324. La guerre serait une des «institutions destructri-
ces» que la nature a inventées pour maintenir un équilibre physique de la
démographie. Sur ’ensemble du probléme des causes de la guerre, voir
RavyMmoND ARON, Paix et Guerre entre les nations, Paris, Calmann-Lévy, 1962,
2¢ partie, sociologie, déterminants et régularités, pp. 181-364. L’auteur examine
les causes matérielles ou physiques: espace, population, ressources, et les causes
morales ou sociales: nation et régime politique, civilisation, humanité.

26 (Pest sans doute parce que son approche du probléeme est d’abord des-
criptive que M. RAYMOND ARroN écrit: «L’ambassadeur et le soldat vivent et
symbolisent les relations internationales qui, en tant qu’interétatiques, se
rameénent a la diplomatie et a la guerre», op. cit. p. 18.

17



le sens, et de dégager les principes nécessaires pour orienter 1’action.
Maintenant la recherche de la gogie doit étre relayée par la ppovnocs,
cette prudence, qui est, selon Aristote, la vertu de ’homme d’action.
A ce dernier revient la tiche la plus ardue: mesurer les possibilités
mouvantes et les chances du concret et faire pénétrer dans la trame
opaque et rebelle de la réalité politico-historique la lumiére du
principe de fraternité, afin que la paix, et non plus la guerre, devienne
le destin de la société humaine.

KRIEG UND RECHT
von Bundesrichter Prof. O. K. Kaufmann

«Selbst wer iiberzeugt ist, in gerechter Sache zum
Schwert zu greifen und eine unertrigliche, unwiirdige
Lage zu brechen, nimmt dadurch, daB3 er zum An-
griff schreitet, ohne das AuBerste zum Frieden ver-
sucht zu haben, eine unermeBliche Verantwortung
auf sich. Wie der Schiitze den Pfeil, den er abge-
schossen hat, nicht mehr beherrscht, so — oder noch
viel weniger — beherrscht der Staat, der den Krieg
erklart, ja nur ein Ultimatum gestellt hat, die Folgen
seines Handelns. Auch in der gerechten Abwehr kann
nur zu leicht ein Element des Unrechts stecken.
Wieviel Recht und Besitz sind durch die Zeit sank-
tioniertes, einstiges Unrecht! Wer in eigener Sache
allein Richter sein will, stellt sich damit eigentlich
schon auBerhalb der Gerechtigkeit.»

(Max Huber, «Leben in Verantwortung», Worte
aus seinem Schrifttum, Atlantis-Verlag 1969, S. 78.)

I. Vorbemerkungen

Aufgabe des Philosophen war und ist es, die Menschen seiner Zeit
und vor allem die jungen, gebildeten Menschen zur Besinnung zu
bringen iiber die Grundfragen unserer Zeit. Das Thema Krieg und
Frieden ist ein derartiges Thema, das alle Generationen immer
wieder neu beschiftigt. Der Jurist kann nur einen Teilaspekt des
ganzen Themas und auch diesen im Rahmen eines kurzen Vortrages
nur bruchstiickweise behandeln.

18



	L'home peut-il maîtriser la guerre? : Réflexions philosophiques

