Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 27 (1967)

Buchbesprechung: Philosophes en Suisse francaise
Autor: Voelke, A.-J.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophes en Suisse frangaise*

Les trois cantons réformés de Suisse frangaise ont vu naitre et se développer
une réflexion philosophique riche et diversifiée qui a déja donné lieu a quel-
ques études d’ensemblel. C’est maintenant au tour de M. de Muralt de nous
donner un livre remarquable sur les principaux philosophes de ce pays. 11
ordonne son étude en prenant comme fil directeur la confrontation de la ré-
flexion philosophique avec la foi, la science et ’art. Au lieu de se présenter
comme un éparpillement de doctrines diverses, la philosophie romande prend
ainsi la forme d’un triple dialogue, dans lequel la place de chaque auteur est
déterminée par le type de confrontation qui retient avant tout sa réflexion.
Une derniére partie est consacrée a ceux qui manifestent plus spécialement la
vitalité de ’humanisme grec par leurs travaux sur la pensée antique. Ce mode
de présentation ne va pas sans quelques sacrifices. C’est ainsi que la place
réservée 2 A. Reymond, parmi les auteurs illustrant la confrontation entre la
foi et la raison, ne permet pas de tenir suffisamment compte des recherches
logiques et épistémologiques qui ont largement contribué a sa réputation.
De méme la mention de Ch. Werner parmi les représentants de la tradition
humaniste laisse dans ’ombre la «nouvelle monadologie», d’inspiration
leibnizienne, dont ce philosophe est ’auteur. Dans la plupart des cas, M. de
Muralt réussit cependant 2 donner une vue compléte des doctrines envisagées.
Non content de les présenter avec exactitude et clarté, il en dégage avec pro-
fondeur les structures maitresses et multiplie les rapprochements les plus
suggestifs avec les grands courants de la philosophie universelle.

Dans un bref préambule, M. de Muralt caractérise ’esprit propre a la
Suisse francaise, «esprit de foi religieuse et de raison autonome» (p. 7) issu
de la Réforme, et retrace schématiquement 1’évolution de la pensée religieuse
romande jusqu’au début du XXe siécle, en soulignant au passage I'importance
de Ch. Secrétan. Aprés avoir marqué le parallélisme entre ce mouvement et
celui de la théologie libérale, il caractérise enfin le climat de rénovation tra-
ditionnelle et de retour 4 Porthodoxie qui s’est progressivement établi au cours
du XXe siecle.

Les préoccupations religieuses sont particuliérement vives chez H.-L. Mié-
ville, A. Reymond, P. Thévenaz et F. Brunner, qui tous quatre se proposent
d’établir les rapports de la foi et de la raison, et qui sont I’objet de la premiére
partie du livre.

Au cceur de la pensée de H.-L. MI£vILLE on trouve 'intention de fonder le
«christianisme historique» sur le «christianisme éternel», c’est-a-dire, ex-
plique M. de Muralt, de «mesurer le sens, la portée et la valeur de I’enseigne-
ment traditionnel de ’Eglise aux normes universelles de ’expérience et de la
raison humaines» (p. 17)% Par cette intention, H.-L. Miéville se révele dis-
ciple de Ch. Secrétan. Son souci de fonder la vérité sur ’activité de la pensée,

* André de Muralt: Philosophes en Suisse francaise Neuchatel, La Baconniére, 1966. 256 p. Collec-
tion «Langages».

1 La bibliographie donne une liste de ces études. Il conviendrait d’y ajouter les pages de H.-L. Mié-
ville intitulées La Pensée, dans I’ouvrage commémoratif « Cent cinquante ans d’histoire vaudoise» (Biblio-
théque historique vaudoise, XIV, 1953, pp. 269-285).

% Cette position est proche de celle de H. Reverdin, auquel M. de Muralt ne consacre qu’une trop
bréve note (p. 12). Il est vrai qu’au moment ou il écrivait son livre il ne pouvait connaitre Les exigences de
la vie de Pesprit (1966), qui retracent tout I’itinéraire philosophique de H. Reverdin.

251



a I’exclusion de toute autorité extérieure, le conduit a expliciter en une « philo-
sophie de la liberté spirituelle» le théme kantien et husserlien de la constitution
du sens (p. 18). Quant a la métaphysique de ’Esprit universel ou de la Tota-
lité qui couronne la pensée de H.-L. Miéville, M. de Muralt la juge fort pro-
che des métaphysiques romantiques de Fichte et de Hegel (p. 23).

La distinction entre le christianisme historique et le christianisme éternel
se retrouve aussi chez A. ReEymonD. Mais, a la différence de H.-L. Miéville,
A. Reymond reste attaché a la foi réformée de traditionnelle observance. 11
veut assurer I’unité du savoir sans sacrifier ni ’expérience religieuse ni les
exigences de la raison, et pour cela cherche a articuler organiquement les
diverses disciplines qui peuvent se présenter 2 la réflexion critique du chrétien:
théologie, philosophie religieuse, philosophie proprement dite, science,
logique. Pour M. de Muralt une telle recherche est plus proche du thomisme
de Maritain que du spiritualisme de Miéville (p.29). S’attachant plus spéciale-
ment a la philosophie religieuse d’A. Reymond, M. de Muralt souligne ce
qui 'oppose a celle de Harnack: c’est une recherche des «invariants fonction-
nels» du christianisme, et non de son essence abstraite. Il souligne avec force
le caractére «paradoxal» de cette philosophie chrétienne, «stre de voir les
progres ultérieurs de la raison confirmer le fondement de sa certitude, assurée
du moins de voir le développement de la critique rationnelle expliciter le
véritable sens du révélé sur lequel elle s’appuie» (p. 34).

Mais aux yeux du chrétien de tendance barthienne qu’était P. THEVENAZ,
une telle confiance trahit en réalité I’«inconscience d’une raison aux préten-
tions divines, qui n’a pas encore congu, sous le choc révélateur de la foi, la
possibilité de sa folie, c’est-a-dire de sa déraison» (p. 34). Selon P. Thévenaz,
c’est en effet 'accusation de folie portée par la Parole divine contre la raison
humaine qui «suscite I’aventure philosophique» (p. 47). Cette accusation est
«l’occasion pour la raison de sortir d’elle-méme, de briser ’autisme ot elle
s’enfermait a son insu et de découvrir son objet propre, c’est-a-dire de se con-
naitre dans sa vérité et dans la précarité de sa condition humaine» (p. 47).
Ainsi s’instaure une philosophie nouvelle, chrétienne par ’acte de foi en la
Parole divine dont elle procéde, pourtant rationnelle et autonome par sa struc-
ture et son contenu. M. de Muralt montre bien I’originalité et la subtilité de
cette position. Raison et foi sont pour P. Thévenaz dans un rapport mutuel
de «médiation dialectique»: «La foi du croyant est la médiation nécessaire a
la pleine élucidation de la condition humaine par la raison autonome. Et,
en retour, I’explicitation exhaustive de I’expérience humaine par la raison
autonome est la médiation nécessaire a la plénitude et a la richesse de la foi»
(p. 51). Comparant cette doctrine a celle de la théologie catholique, M. de
Muralt reléve que pour cette derniére la foi s’incarne dans l'intelligence
humaine a la fagon d’une vertu théologale informant une puissance naturelle,
alors que chez P. Thévenaz la raison et la foi sont deux activités distinctes et
coextensives a la totalité de I’homme, entretenant un rapport de «service
mutuel» (p. 51). Une analyse plus poussée I’améne a rattacher la structure de
Pentreprise de P. Thévenaz au mode de pensée nominaliste: c’est parce que
ce philosophe est nominaliste, «c’est-a-dire identifie... la substance a I’opé-
ration, la puissance a ’acte» (p. 58), qu’il doit concevoir la raison et la foi

232



comme deux actes distincts et ne peut voir dans l'intelligence une puissance
susceptible de «recevoir» une vertu.

Tout autre la solution de F. BRUNNER, qui aboutit a la «résorption de la
raison dans la foi» (p. 80). Pour F. Brunner, «l'intelligence humaine trouve
dans la pensée divine sa vraie nature et sa véritable dimension: c’est en se
laissant intégrer par la surnature qu’elle atteint 4 son entiére plénitude»
(p. 67). Ce philosophe dénonce la tendance au rationalisme autonome, qui
apparait des le XIIIe siécle, au moment ou se dissocie 'unité de la foi et de la
raison. L’intégration de la nature dans la surnature, de 'intelligence dans
la foi, n’est pas pour lui, comme pour P. Thévenaz, une déification dont la
raison doit se garder. Se refuser a cette assomption de ’humain par le divin,
c’est étre aveugle a la présence en nous d’une pensée capable de penser Dieu,
parce qu’elle est la « présence divine elle-méme en nous» (p. 70) : doctrine qui
pourrait reprendre a son compte le mot de saint Augustin, «Deus intimior
intimo meo» (p. 71). C’est cette connaissance de Dieu qui est pour F. Brunner
la condition de toute connaissance véritable du monde, car elle seule permet de
connaitre le monde d’une fagon objective, c’est-a-dire en soi, tel qu’il procéde
de Dieu. «Position noble et grande», s’écrie M. de Muralt, mais qui «susci-
tera 'opposition décidée des tenants de ’objectivité scientifique» (p. 76),
car pour F. Brunner la science, se contentant de saisir les relations entre les
phénomeénes, n’atteint pas une réelle objectivité: bien au contraire elle reléve
de ’«opinion subjective» (cité p. 76), dans la mesure ou elle détermine elle-
méme les conditions et le mode de I'intelligibilité qu’elle vise. A qui rétorque-
rait qu’elle se justifie par ses applications pratiques, F. Brunner objectera que
«l’idéal de la domination de la matiére, forme primitive et embryonnaire de
I'idéal de la primauté de I’esprit, n’est de ce fait qu’une vaine illusion» (p. 78).

La réflexion sur les rapports de la foi et de la raison ne donne pas une véri-
table connaissance et, quelle que soit la solution apportée a ce probléme, une
question demeure ouverte: «la philosophie est-elle capable d’établir une au-
thentique connaissance?» (p.85). A cette question J. PiaceT et F. GoNseTH
répondent par la négative. Pour J. Piaget, la science «résorbe en elle tout
Peffort de la philosophie, car elle seule réalise 'intention cognitive de celle-ci»
(p-90). De méme pour F. Gonseth, la science est «la seule exécutrice légitime»
del’intention de connaitre propre a la philosophie (p. 93). « Anti-philosophisme
apparent» (p. 87), note M. de Muralt, qui voit dans ces deux pensées une
certaine forme de «positivisme» (p. 98). Toutefois cette réduction au positi-
visme a ses limites: aussi bien pour J. Piaget que pour F. Gonseth, la philo-
sophie a une tiche a4 remplir. Pour le premier elle doit coordonner les valeurs
motivant la vie de chaque homme, pour le second élaborer ’humanisme néces-
saire a notre civilisation scientifique. Tandis que le premier se satisfait d’un
relativisme des valeurs, le second, plus exigeant, considére que la multiplicité
des philosophies n’est peut-étre que provisoire. «En affirmant que la science
seule réalise lintention cognitive de la philosophie, et corrélativement en
attribuant 4 la philosophie les fonctions d’une doctrine de vie morale et
pratiquey (p. 100), la «sagesse» de J. Piaget et la «philosophie ouverte» de
F. Gonseth ne s’opposent en définitive pas aux tendances dominantes de la

16 Studia Philosophica XXVII 233



philosophie en Suisse romande, mais attestent a leur maniére la profondeur de
Pinfluence kantienne sur les penseurs de ce pays.

Deux de ces penseurs, J. Hersch et D. Christoff, se consacrent a la réflexion
éthique, la premiére en développant une anthropologie existentielle, le second
une réflexion sur les valeurs.

Pour J. HerscH la philosophie doit se garder d’une triple tentation, celle du
savoir scientifique, celle de la certitude religieuse, celle de la perfection
esthétique. En dega de la vérité objective visée par le philosophe, il y en a une
autre, sa vérité subjective: «L’activité du philosophe, les résultats théoriques
qu’il atteint, ou pense atteindre, le systéme qu’il construit, expriment donc
indirectement cette source jaillissante de vie intellectuelle qu’est la subjecti-
vité humaine» (p. 107). Cette vérité subjective est une certaine décision
métaphysique originaire engageant I’étre du sujet et constituant la forme ori-
ginaire de sa liberté. Dans cette perspective, la philosophie se définit comme
«vérité subjective face au réel, engagement dans le monde» (p. 111). Ainsi
le philosophe illustre a sa maniére la condition de ’homme, consistant tou-
jours & exercer concrétement une liberté qui en elle-méme est une «forme vide
a priori» (p. 118). C’est en s’incarnant dans une «prise», en devenant forme
accomplie dans une matiére, que cette liberté existe réellement comme telle.
Mais méme alors elle échappe 2 la connaissance et demeure contestable et
précaire. J. Hersch reprend ainsi I’acquis de la philosophie kantienne, qu’elle
prolonge dans la ligne de la philosophie existentielle.

Quant a D. CHRISTOFF, sa philosophie se présente au premier abord comme
«une description phénoménologique de la vie concréte de I’homme dans le
monde qui ’entoure» (p. 122), autrement dit une anthropologie, mais M. de
Muralt montre qu’en fait elle dépasse ce niveau et constitue une «éthique
authentiquement philosophique» (p. 139). Philosophie pratique et non théo-
rique, elle tend & nous amener a la liberté, en dépassant le repliement sur soi
de la liberté sartrienne par I’ouverture sur autrui. Si la liberté apparait d’a-
bord comme le terme d’une libération progressive par les trois voies de la
connaissance théorique, de I’action morale et de la création esthétique, ces
opérations n’assurent cependant pas la liberté authentique. En effet, «si dans
la création des valeurs et des significations objectives la conscience ne ren-
contre aucune résistance..., la liberté est vaine. Pour que la liberté soit,
il faut qu’il y ait une autre conscience, une autre liberté, dont ma conscience
et ma liberté ne peuvent en aucune maniére constituer le sens ni la valeur; il
faut en un mot autrui. De méme que, chez P. Thévenaz, seule ’expérience
vécue de la Parole de Dieu fonde la philosophie en ouvrant la conscience sur
un autrui véritable, de méme, chez D. Christoff, seule la rencontre avec autrui
permet la découverte de la liberté et accomplit la philosophie...» (p. 134).
Je ne découvre la liberté qu’en comprenant autrui comme source de signifi-
cations et de valeurs, c’est-a-dire précisément comme liberté, et autrui de son
coté ne découvre la liberté qu’en me comprenant comme liberté. Ainsi c’est
dans I’amitié que je peux vivre et rencontrer la liberté. M. de Muralt souligne
Poriginalité de cette position en I'opposant d’une part aux doctrines qui
objectivent la liberté (hégélianisme, marxisme, moralisme légaliste), d’autre
part aux doctrines qui I’enferment dans la subjectivité (Descartes, Rousseau,

234



Sartre) : la position de D. Christoff préserve la subjectivité du pour soi, tout
en fondant son engagement dans le monde.

La phénoménologie et la philosophie existentielle posent avec acuité le
probléme de ’adéquation du langage au réel. Ne dénoncent-elles pas, comme
on le voit bien chez J. Hersch ou D. Christoff, I'impossibilité d’exprimer le
jaillissement concret de la liberté humaine dans un langage abstrait? Est-il
donc possible de découvrir un autre langage, adéquat a la réalité existentielle
du devenir? Tel est le probleéme auquel s’attache J.-Cr. PIGUET, dans une ré-
flexion qui part de I’esthétique pour s’élever 4 la métaphysique. L’analyse des
langages propres de la science, de I’art et de I’esthétique le convainc que le lan-
gage esthétique doit étre le modele du langage métaphysique. Il voit dans
Pexistence de ce langage esthétique la condition de la possibilité de la méta-
physique en tant que discipline autonome, distincte de 1’art et de la science.
Malgré les apparences, ce projet n’a pas la méme structure que celui de Kant.
Comme le note bien M. de Muralt, Kant déduit de la science effective-
ment réalisée les conditions de possibilité de la science, alors que J.-Cl. Piguet
«recherche le langage métaphysique dans une réflexion critique sur le langage
de disciplines humaines dont aucune pourtant ne représente a ses yeux
P’authentique métaphysique» (p. 155). De méme que le langage esthétique
regoit toute sa signification de I’ceuvre d’art offerte a la contemplation silen-
cieuse et ne fait qu’«indiquer» ce réel, le langage métaphysique que J.-C. Pi-
guet cherche a constituer veut se mesurer sur la perception concrete du réel et
en étre le reflet immédiat. Une telle philosophie ne cherche pas la connais-
sance, car celle-ci est donnée avec I’Etre: elle sera un «discours» indiquant la
«signification silencieusement vécue dans 'intimité de la conscience» (p. 157).
M. de Muralt oppose cette métaphysique qui place la contemplation avant le
discours a la métaphysique grecque, pour laquelle la contemplation ne peut
étre que le terme de la démarche discursive. Cherchant a dégager la structure
propre de la pensée de J.-Cl. Piguet, il la rapproche de celle de P. Thévenaz:
de méme que pour ce dernier foi et raison coexistent dans une relation de
réciprocité dialectique, pour J.-Cl. Piguet «le discours et I’étre s’imprégnent
mutuellement» (p. 168). Ainsi sont rejetées 4 la fois la réduction hégélienne
de I’étre au discours, la réduction heideggérienne du discours a I’étre et la
conception aristotélicienne d’un discours exprimant 1’étre d’une facon abs-
traite.

Si J.-Cl. Piguet «espére» une métaphysique dont le modéle serait 1’esthé-
tique, E. ANserMET fonde P’esthétique sur une métaphysique fortement éla-
borée, hégélienne par sa structure, existentialiste par sa technique d’expres-
sion. Cette métaphysique distingue I’Etre, qui est «en soi», du phénomeéne,
qui «existe». Dieu, étre-énergie originel et nécessaire en soi, se manifeste dans
les phénomenes contingents de la conscience psychique et du monde physique.
Cette manifestation, «processus quasi émanatif» (p. 197) aux yeux de M. de
Muralt, comporte elle-méme plusieurs degrés, de telle sorte que «ce qui se
manifeste comme phénoméne de I’étre premier devient ’étre du phénomeéne
ultérieur qui le manifeste» (p. 196). C’est ainsi par exemple que la conscience
éthique, «phénomeéne» manifestant en 1’homme le «fondement divin»,

235



est & son tour I’étre et le fondement de la conscience affective. Le lien immé-
diat entre les phénomenes physiques, les phénomeénes psychiques et ’Etre trans-
phénomeénal est signifié par la religion, qui se manifeste au cceur de ’homme
en tant que foi. Pour E. Ansermet il existe donc une foi originelle, donnée «a
la lumiére de I’é¢vidence avec un caractére de réalité indubitable» (cité p.
191), et c’est seulement au niveau de la «réflexion seconde», qui objective et
trahit le vécu immédiat, que Dieu, transcendant en tant qu’étre et immanent
en tant qu’existence manifestée, est objectivé en un Dieu phénoménal trans-
cendant auquel ’homme peut refuser de croire. Telle est la métaphysique
a laquelle E. Ansermet subordonne son esthétique: ’art humain est 4 ses yeux
une manifestation de la conscience éthique, qui lui donne sa loi nécessaire et
sa structure fondamentale. Cela est spécialement vrai de la musique, qui doit
permettre de «vivre les sons physiques selon une loi intérieure qui est celle
méme, divine, de la conscience éthique» (p. 199). Or E. Ansermet prétend
établir que «la loi tonale est la loi éthique de toute conscience musicale»
(p. 199): ainsi la musique tonale jouit d’un «privilége naturel et nécessaire»
(p. 175). En fin de compte, affirme M. de Muralt, la « phénoménologie de
Dieu» d’E. Ansermet obéit a la méme intention que la philosophie de I’Esprit
de H.-L. Miéville, celle «d’assurer 2 ’homme une vie spirituelle intelligente
et harmonieuse» (p. 209). Sous des structures et des modes d’expression
variés le méme souci se rencontre chez tous les philosophes romands: la «re-
cherche d’une sagesse de vie» (p. 210) est la préoccupation commune des
diverses familles d’esprits auxquelles se rattachent les philosophes de Suisse
francgaise.

L’humanisme grec a puissamment contribué a former Iesprit de la Suisse
frangaise, et M..de Muralt consacre 2 juste titre un chapitre aux représentants
actuels de cette tradition humaniste. Ch. WERNER considére la philosophie
grecque comme la «source et le modele d’une vraie conception de 'univers»
(cité p. 222). Selon cette conception, le cosmos «allie le beau et le bien,
I’humain et le divin, et assure au philosophe qui y participe par sa contempla-
tion une sérénité, une liberté et une félicité parfaites» (p.222).Pour R.ScHAE-
RER, la synthése philosophique et I’analyse philologique se présentent comme
deux activités complémentaires. L’esprit de géométrie du philosophe et I’es-
prit de finesse du philologue ne doivent pas s’opposer, mais «s’ouvrir chacun
sur les perspectives de 'autre» (p. 227). L’ceuvre de R. Schaerer est la vivante
illustration de cette collaboration de la philosophie et de la philologie. Ses
études sur Platon, fondées sur la seule considération des facteurs internes des
Dialogues, ont renouvelé la compréhension de la pensée platonicienne en
ressaisissant, par-dela les vues conventionnelles et figées, le cheminement
méme de cette pensée. Elles ont en particulier montré la nécessité du mythe
comme expression poétique d’une vérité transcendante inaccessible au dis-
cours rationnel. Ayant dégagé par I’analyse des Dialogues 'existence d’une
dominante transcendante «coupant verticalement 'univers» (cité p. 237) et
liant ’humain au divin, R. Schaerer montre dans ses travaux postérieurs, con-
sacrés a la description des «vécus de conscience fondamentaux» (cité p. 240)
de ’homme grec, que cette structure se retrouve dans toute la pensée grecque.

236



Ainsi «le modéle platonicien meut la civilisation grecque dés ses origines» et
en est aussi «I’expression la plus haute et la plus parfaite» (p. 237). Bien plus,
la structure fondamentale de la pensée grecque est commune 4 I’homme
éternel, de sorte que R. Schaerer admet a la fois «la pérennité de la nature
humaine et le caractére exemplaire de la pensée et de la philosophie grec-
ques» (p. 239).

Je terminerai cette présentation du beau livre de M. de Muralt en faisant
quelques réserves sur les développements consacrés 2 H.-L. Miéville, A. Rey-
mond et F. Gonseth.

Le titre «la raison contre la foi» ne me parait pas correspondre a 'inten-
tion profonde de H.-L. Miéville, qui considére que la «confiance en la perma-
nente présence créatrice de I’Esprit dans le monde»® est une véritable foi et en
appelle 2 cette foi contre les croyances traditionnelles de I’Eglise. H.-L. Mié-
ville se propose de concilier ce qu’il y a «de précieux et de valable» dans la
tradition religieuse avec les «exigences d’une pensée devenue majeure»?.
Cette tentative de conciliation ne me parait pas aboutir, comme le juge
M. de Muralt, a une totale «résorption de la foi dans la raison» (p. 79)°%.
D’un autre c6té, si H.-L. Miéville est fortement marqué par I’idéalisme alle-
mand, son admiration va surtout 2 Kant et 4 Fichte, mais il éprouve une pro-
fonde méfiance a I’égard de la dialectique hégélienne. Le rapprochement
entre sa pensée et la métaphysique allemande de I’Esprit universel demande-
rait donc a étre nuancé.

En ce qui concerne A. Reymond, le rapprochement avec Maritain ne me
convainc pas, et je ne crois pas que dans sa conception la philosophie soit une
ancilla theologiae, comme le pense M. de Muralt (p. 30): la pensée d’A. Rey-
mond n’a guére de point commun avec la théologie scolastique aristotéli-
cienne.

Enfin les quelques pages consacrées a F. Gonseth ne mettent pas assez en
lumiére I’originalité de sa philosophie ouverte. Amputée de la «méthodologie
dialectique» qui en est 'un des éléments centraux — et que l’expression
philosophice des sciences (p. 94) ne suffit pas a caractériser — cette pensée fait a
tort figure d’humanisme scientifique assez plat.

Mais ces quelques réserves ne doivent pas faire oublier toutes les qualités
d’un ouvrage singuli¢rement riche, profond et stimulant. On ne peut lire les
exposés remarquables consacrés a P. Thévenaz ou E. Ansermet sans avoir le
sentiment de mieux comprendre des doctrines difficiles et en étre reconnais-
sant 2 M. de Muralt. On ne peut voir apparaitre les structures communes ou
divergentes des philosophies étudiées sans étre le plus souvent frappé par la
perspicacité de ses analyses. Et surtout on ne peut le suivre sans avoir envie
de reprendre a la lumiére de ses perspectives originales I’étude de la philo-
sophie romande, une et diverse. A.-F. Voelke

3 H.-L. Miéville, Foi et Credo, p. 84. M. de Muralt ne tient pas suffisamment compte de cet ouvrage,
qui représente le dernier état de la pensée de Miéville et n’a pas les accents polémiques de Vers une philo-
sophie de I’Esprit ou de la Totalité.

4 Ibid., p. 13.

5 Apres avoir lu le manuscrit de Vers une philosophie de I’ Esprit ou de la Totalité, Brunschvicg écrivait a
Miéville: «Un catholique pur et un philosophe pur s’accorderaient pour vous demander d’ou vient ce
résidu de foi et de tradition que vous désirez conserver par-dela toute justification rationnelle.» (Texte
cité dans les Etudes de lettres, 1965, 2, p. 131.)

231



	Philosophes en Suisse française

