
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Vita Aristotelis Marciana. Herausgegeben und kommentiert von Olof Gigon.
Kleine Textefür Vorlesungen und Übungen, begründet von Hans Lietzmann,

herausgegeben von Kurt Aland. Walter de Gruyter, Berlin 1962.

Der Berner Altphilologe Olof Gigon legt hier den stark defekten Text der
«Vita Aristotelis Marciana» vor (S. 1-7). Allgemeine Bemerkungen und be-
sonderns der Kommentar machen eindrücklich die Schwierigkeiten deutlich,
die sich vor die Erforschung des Lebens des Aristoteles stellen. Obwohl durch
dieses Fragment viele Lebensverhältnisse des Stagiriten hell werden, bleiben
zentrale Abschnitte seiner Vita nach wie vor im Dunkeln. Warum das
Verhältnis zu Piaton distanziert wurde, wie sich die Erziehertätigkeit am Hofe
Philipps von Macédonien anließ - darüber findet sich auch hier nichts.
Manche Lebensumstände in Athen erklären sich aus der Tatsache, daß Aristoteles

den Status eines «Fremden» besaß. - Die kleine Schrift gewährt einen
lebendigen Einblick in die heutige Aristoteles-Forschung.

Armin Wildermuth

Hans Dieter Irmscher: Immanuel Kant. Aus den Vorlesungen der Jahre 1762
bis 1764. Auf den Grund der Nachschriften Johann Gottfried Herders.

Herausgegeben von Hans Dietrich Irmscher. Kantstudien. Ergänzungshefte

herausgegeben von Ingeborg Heidemann im Auftrag der Kantgesellschaft
Landesgruppe Rheinland-Westfalen, Köln 1964.

Gottfried Martin gab 1936 unter dem Titel «Herder als Schüler Kants.
Aufsätze und Kolleghefte aus Herders Studienzeit» Nachschriften von
Kantvorlesungen heraus, die aus dem Studienaufenhalt Herders in Königsberg
von 1762-1764 datieren. Die vorliegende Schrift will jenes Unternehmen
wieder aufnehmen und fortsetzen. Irmscher veröffentlicht hier eine bisher
unbekannte Nachschrift von Vorlesungen Kants über Mathematik, Logik,
Metaphysik und praktische Philosophie. Sie bringt auch die schon von P.

Menzer 1911 publizierten Auszüge aus Herders Metaphysik-Nachschrift.
Stärker als in den bis anhin bekannten Kantschriften treten hier die für den
lebendigen Vortrag so nützlichen Beispiele hervor. Auch die Unterlagen, die
Kant benutzte, sind deutlich sichtbar, so in den Vorlesungen über praktische
Philosophie. Als Grundlage dienten Kant Schriften von Francis Hutcheson,
An inquiry concerning moral good and evil (London 1725) und von Alexander
Gottlieb Baumgarten, Initia philosophiae practicae primae (Halle 1760).
Diese Kantischen Darlegungen haben von heute her gesehen einen höchst
interessanten Nebeneffekt. Sie geben Einblick nicht nur in philosophische

238



Ethik, sondern auch in das damalige moralische Verhalten. Kants Bemerkungen

über das Verhalten von Mann und Frau bieten köstlich Verzopftes und
recht Vergängliches. Nicht zu übersehen ist aber, daß man in diesen
Vorlesungen einen außerordentlich aufmerksamen Kant antrifft, der seine eigene
Gesellschaft genau beobachtet. Vielleicht wurde zu lange übersehen, daß in
Kant auch eine Fähigkeit zum empirischen Soziologen gesteckt hat.

Armin Wildermuth

Bernard. Bolzano's Grundlegung der Logik. Auserwählte Paragraphen aus der

Wissenschaftslehre, Band I und II. Mit ergänzenden Textzusammenfassungen,

einer Einleitung und Registern herausgegeben von Friedrich Kam-
bartel. Verlag Felix Meiner, Hamburg 1963.

Friedrich Kambartel hat sich der Aufgabe unterzogen, eine Studienausgabe

der zweibändigen «Wissenschaftslehre» von Bolzano aus demJahre 1837

herzustellen. Seine Auswahl ist somit zugleich ein Urteil über die Gewichtigkeit

vieler Partien dieses lange unbeachtet gebliebenen Werkes. Seine höchst
lesenswerte Einführung macht mit der Wirkungsgeschichte Bolzanos bekannt.
Husserls und Scholz' enthusiastische Urteile werden nüchtern kommentiert
und auf die Maße einer objektiveren Betrachtung der Geschichte der neueren
Entwicklung der Logik gebracht. Die Studie zieht viele Linien von Bolzano
zu den heutigen logischen Unternehmungen und von diesen wieder zurück.
Durch die notwendig werdende Grundlegung einer umfassenden
Wissenschaftstheorie unserer Zeit sind die Ansätze Bolzanos sicher wieder gründlich
zu überdenken; sie dürften jedoch nur im Zusammenhang der ganzen neueren

Wissenschafts- und Philosophiegeschichte ihre Bedeutung voll erlangen.
Denn der Piatonismus von Bolzano impliziert noch recht viel Ontologisches
das mit dem Logischen nicht unbedingt verknüpft gehört. Der Herausgeber
legt im weiteren klar seine Prinzipien der Textauswahl auf den Tisch. Er
konnte sich bei seiner Auswahl auch auf einen Brief an J. P. Romany von 1847

zurückbeziehen, in dem Bolzano alle Paragraphen nannte, die er als wesentlich

für seine Wissenschaftslehre erachtete. Sie sind dem Leser nicht vorenthalten

worden. Armin Wildermuth

Gerhart Schmidt: Aufklärung und Metaphysik. Die Neubegründung des

Wissens durch Descartes. Max Niemeyer, Tübingen 1965.

Die Descartes-Literatur ist nahezu unübersehbar geworden. Die «Biblio-
graphica Gartesiana» von 1964 verzeichnet allein 3600 Nummern. Wozu dann
ein neues Buch über ein bis zum Überdruß beackertes Thema: Descartes
Zweifel und sein cogito ergo sum? S. antwortet darauf: Die Gegenwart findet
ihren Ausdruck nicht nur in der zeitgenössischen Philosophie, sondern auch
in der Auslegung der Vergangenheit. Durch ein neues Descartes-Verständnis
lernen wir uns selbst verstehen. Dazu sei es aber vonnöten, nicht historisch
sanktionierten Forschungszielen nachzugehen, sondern "philosophierend die

239



Begegnung mit Descartes zu suchen» (S. X). Descartes soll als historische
Person zur Sache vernommen werden, und die Sache, um die es geht, ist -
wie der Untertitel des Buches verrät - die Neubegründung des Wissens durch
Descartes.

Was S. unter «Wissen» und vor allem unter «Neubegründung des Wissens»

versteht, sollen wir aus der Einleitung erfahren, wo S. die für ihn wesentlichen
Begriffe zu «kennzeichnen» versucht. Auffallend ist gleich eine gewisse
antimetaphysische, d. h. anti-idealistische und anti-theologische Tendenz, die
S. offenbar unter dem Titel «Aufklärung» zusammengefaßt haben möchte.
Anti-idealistisch ist S. Haltung insofern, als er eine Identität von Denken und
Sein verneint, und das Sein als vom Denken verschieden, als echten Widerpart
des Denkens auffaßt; anti-theologisch insofern, als er ein transzendentes, an
sich bestehendes Reich der Wahrheit als für uns sinnlos verwirft. Das Wissen
sei nicht objektiv, sondern immer an die Subjektivität gebunden, denn es

müsse in jedem Subjekt neu entstehen; es sei nicht zeitlos, sondern der Zeit
unterworfen, denn es beruhe auf einem Zeitverhältnis: das gegenwärtige
Bewußtsein des Gewesenen als eines für die Zukunft Bedeutsamen (S. 5). Die
Metaphysik habe fälschlicherweise das Sein zum Maßstab des Wissens
gemacht und eine objektive Wahrheit vorausgesetzt; erst in der Neuzeit habe
sich die entgegengesetzte, subjektive Auffassung durchgesetzt - das Wissen als
Maßstab des Seins. Die Wahrheit des subjektiven Wissens wird von S.

verdächtig pragmatisch bestimmt : Wahr ist nur das Wissen, das sich bewährt hat,
die Bewährung aber ist ein unabschließbarer Prozeß. Was durch den Zweifel
hindurchgegangen und nicht verzehrt worden sei, so fährt S. fort, das sei

zwar nicht absolut wahr, dafür aber gewiß. Wissen sei uns allein in der
Gewißheit gegeben, und dies bedeute konsequenterweise Verzicht auf die Idee
einer absoluten Wahrheit, denn die Gewißheit bürge nie für die absolute
Wahrheit einer Sache (S. 9).

Es mag gewiß richtig sein, daß nicht alles wahr sein muß, was uns für
gewiß erscheint, doch gilt nicht zumindest das Umgekehrte, daß man einer
Sache gerade darum gewiß ist, weil sie wahr ist? Verschafft man sich nicht
gerade dadurch Gewißheit, daß man Erfahrung macht, eine Wirklichkeit
erkennt und sich also von einem Sein sagen läßt, was wahr ist? Besteht die
Begründung des Wissens nicht gerade in einer solchen Vergewisserung? An der
Ungeklärtheit dieser Fragen krankt S. Begriffsexposition. Begriffe, die bei
einer Begründung des Wissens mitspielen müßten (Erfahrung, Erkennen usw.),
fehlen völlig. Es wird zwar beiläufig gesagt, das Wissen sei nicht haltlose
Subjektivität, es müsse geprüft werden, es sei «ein Hinausgehen über das Denken
zum Sein» (S. 7), doch wenn das Wissen Maßstab des Seins sein soll, wenn
man die Logik (als Ordnung des Wissens) der Wahrheit überordnet, werden
solche Aussagen bedeutungslos. Es ist nicht leicht einzusehen, wie das Ich
überhaupt zur Gewißheit und zu einem gesicherten Wissen kommen kann.
Unverständlich bleibt auch, warum sich das subjektive Wissen vom objektiven

durch den Ausgangspunkt von der Gewißheit unterscheiden soll. Falls
Gewißheit nämlich darin besteht, daß man sich der Wahrheit vergewißert
hat, gäbe es Gewißheit in beiden Wissensformen, und der Unterschied läge
einserseits in der Art der Vergewisserung (um Kants Terminologie zu ge-

240



brauchen: aposteriorisch statt apriorisch), andererseits in der Seinsweite des

vergewisserten Seins (Empirie statt Idealität).
S. nennt seine Begriffe zurecht «Leerformen». Sie sind tatsächlich so leer,

daß sich alles und nichts dabei denken läßt, bald scheint mit ihnen ein
wesentlicher Zug der Metaphysik oder der modernen Wissenschaft getroffen zu
sein, bald liegt wieder alles im Dunkel. Wir wollen nun sehen, ob es S. gelingt,
seine Begriffe «durch die Reflexion über die Cartesianische Philosophie mit
einem Inhalt» zu versehen (S. X).

Konsequent hält S. bei seiner Interpretation an dem einen Ziel fest: die
Besonderheit des Cartesischen Ausgangspunktes vom natürlichen, endlichen
Ich herauszustreichen, in Descartes Gefolgschaft, solange es geht, gegen
Descartes kämpfend, wo dieser «inkonsequent» zu werden droht und bei einer
transzendenten Macht Zuflucht sucht. Im 1. Kapitel wird eine Auslegung des

«Discours de la Méthode» gegeben. Für S. liegt der Sinn der methodischen
Regeln und der Maximen der provisorischen Moral darin, daß sie das Ich
unabhängig machen «von der Lenkung durch die Tradition und von den
Wissensformen der Bildung» (S. 57). Das Ich müsse auf seine eigenen Füsse

gestellt werden, das Subjektive müsse über das Objektive dominieren.
Für S. steht darum auch die erste und dritte Regel, welche der Leitung des

erkennenden Subjektes dient, höher als die zweite und vierte Regel, welche
die Manipulationen beschreibt, die am Gegenstand der Erkenntnis vorzunehmen

sind. Die dritte Regel hält S. insofern für bedeutsam, als sie das subjektive
Prinzip einer Gedankenordnung entwickle (von dem Bekannten fortschreitend

zum Unbekannten) - gleichsam in Konkurrenz zu dem Erkenntnismodell

des Aristoteles. Die Entwicklung des Wissens werde nicht mehr von
außen, von einer an sich bestehenden Seinsordnung bestimmt, sondern
entspringe dem Wissen selbst, festgesetzt von der autonomen Vernunft des
Menschen (S. 40).

Die « Meditationes de prima philosophia», interpretiert im 2. und 3.

Kapitel, setzen nach S. die Befreiung des Ich voraus. Das Ich könne nun
unmittelbar mit sich selber beginnen. Die «Meditationes» seien daher ein
ichhaftes Denken, ein Denken, das aus der Endlichkeit des menschlichen
Bewußtseins und Lebens komme. Die Form des Denkens sei dem Inhalt angepaßt;

nur ein ichhaftes Philosophieren könne die Wahrheit über das Ich
ermitteln. Um zu dieser Wahrheit zu gelangen, müsse sich das Ich jedoch dem
Experiment des Zweifels übergeben, sich immer mehr isolieren, um schließlich

in der selbstgewählten ontologischen Einsamkeit zu enden. S. sieht in
diesem Experiment den einzigen Weg, der zu einer Gewißheit, zu einem festen

Punkt führt, wo sich nichts mehr, auch kein Betrüger-Gott, trennend zwischen
Denken und Sein stellen kann. Die Einheit von Denken und Sein im « cogito
ergo sum» sei jedoch absolut einzigartig und mit keinem andern Wissen
vergleichbar, sie sei nicht abstrakt, sondern konkret, nicht universell, sondern

partikulär. In immer neuen Ansätzen versucht S. die Eigentümlichkeit des

«cogito» herauszustellen: «Ich denke» und «Ich bin» sind ausschließlich

subjektive Sätze, sie lassen sich objektiv weder beweisen noch bestreiten; jeder
kann sich nur für sich selbst davon überzeugen, daß er ist - indem er denkt.
Das «Ich denke» ist für sich ohne irgendwelchen Inhalt, doch es kann sich auf

241



die verschiedensten Objekte richten. Jeder objektive Satz kann daher als
Nebensatz eines subjektiven Satzes aufgefaßt werden. Das «Ich denke» ist
zeitlich gesehen der Anfang jeder Gedankenreihe, denn jeder objektive Satz
ist als Prädikat diesem subjektiven Satz zeitlich nachgeordnet. Das Ich ist
für S. nicht nur zeitlich, sondern auch seinsmäßig das absolute Subjekt.
Wirklich ist allein das Ich, die Dinge haben nur soweit Wirklichkeit, als

ihnen diese von dem Bewußtsein nach eingehender Prüfung verliehen wurde.
Das «Ich denke», heißt es schließlich, ist die Bedingung aller Wahrheit.
«Objektive Wahrheiten haben nur einen Wert, wenn sich ein Subjekt für sie

verbürgt» (S. 81).
S. glaubt im cogito des Descartes das erste Glied der neuen Gedankenordnung

gefunden zu haben. Die weiteren Gedanken sollten daran angeschlossen
werden, indem aus dem auf sich selbst bezogenen Ich Kategorien entwickelt
würden, welche die Erkenntnis einzelner Gegenstände vorbereiteten. Auf
diese Weise müßte sich, meint S., eine zusammenhängende Welterfahrung
bilden lassen (S. 102). Wie kommt aber das in der ontologischen Einsamkeit
gefangene Ich plötzlich zu Kategorien und zu gegenständlicher Erfahrung?
Wenn S. weiterhin am natürlichen Ich als Ausgangspunkt festhalten will, so

stellen sich ihm zwei Aufgaben zugleich: Einerseits muß er den Ausbruch
des Descartes in die Transzendenz zu vereiteln versuchen, andererseits muß
er positiv aufweisen können, wie sich das Ich ohne fremde Hilfe aus seiner
Einsamkeit befreien und seine Zweifel rückgängig machen kann. In beiden
Fällen kann S. sein Ziel nur im Kampf gegen Descartes' eigene Absichten
erreichen.

Angesichts des Cartesischen Gottesbegriffs stehen für S. zwei Möglichkeiten

offen: Er kann ihn als sinnlos verwerfen, oder ihm eine notwendige
Funktion zur Erhellung des Ichs beilegen. S. wählt das letztere. Die Idee der
göttlichen Unendlichkeit und Vollkommenheit ist nach S. Auffassung weder
ein Fremdkörper im menschlichen Vorstellungskreis, noch transzendentalen
Ursprungs. Diese Idee sei nichts anderes als die Negation der menschlichen
Endlichkeit und Unvollkommenheit. Was sich aber positiv im Gottesbegriff
verberge, sei das Erlebnis der Denknotwendigkeit, der das Ich unterworfen
sei ohne ihr je mächtig werden zu können. Die Denknotwendigkeit erscheine
wie ein transzendentalerEinbruch und verleite daher Descartes dazu, den
transzendentalen Hintergrund des Ich vom Ich zu spalten und separat zu setzen.

S. Haupteinwand gegen den Cartesischen Gottesbegriff geht schließlich
dahin, daß die Annahme einer göttlichen Wahrheit und der Versuch, das

lumen naturale aus ihr abzuleiten, aufkeine Weise das spezifisch Menschliche,
den Irrtum erkläre. Auf diesen Einwurf folgt der vielleicht interessanteste
Gedanke des Buches: Ebensowenig wie man das Böse aus dem Prinzip des

Guten erklären könne, lasse sich der Irrtum aus der Wahrheit erklären.
Umgekehrt aber ließen sich leicht alle Bedeutungen des Guten aus dem Bösen
als dem Allgemeineren herleiten, und das einzig sinnvolle Verständnis der
menschlichen Erkenntnis beruhe darin, die Wahrheit als eine Form des

Irrtums zu sehen (S. 173).
Nach der Destruktion des Gottesbegriffes bleibt die schwierigere Aufgabe,

dem isolierten Ich seine Welt zurückzugeben. S. setzt alle Karten auf den

242



Versuch, dem verdächtig «reinen» Verstände des Descartes die Sinnlichkeit
zurückzuverleihen. Sobald man das Ich in der Gesamtheit seiner Erscheinung
nehme, sagt S., so sei auch die «sympathetische Verbundenheit mit allen
Dingen», «die Komplizität mit der ganzen Welt» wieder hergestellt (S. 164).
Doch woher soll der in sich verschlossene Verstand Sinnlichkeit bekommen?
Die Sinnlichkeit, antwortet S., hätte eigentlich nie aufgegeben werden dürfen,
der radikale Zweifel am sinnlichen Sein, wie ihn die erste Meditation postuliere,

sei zu voreilig und unerlaubt. Descartes übersehe die Möglichkeit einer
sinnlichen Gewißheit.

Dieser Weg führte möglicherweise ins Freie, falls S. das Zusammenspiel
zwischen Verstand und Sinnlichkeit begrifflich klären würde und sich nicht
mit einigen Bildern und dem Hinweis begnügte, dieser Zusammenhang
bestehe nicht für das Denken. Doch umso gewisser geriete man anderwärts in
eine Sackgasse. Wenn S. den radikalen Zweifel des Descartes aufgibt, ist
nämlich nicht mehr einzusehen, wie man dann zu der von S. für notwendig
befundenen Selbstgewißheit des Denkens kommen kann. Falls S. aber umgekehrt

in den radikalen Zweifel und damit in den Ausgangspunkt von der
Selbstgewißheit einwilligt, wird es unverständlich, wie er von da aus weiter
gehen will zu irgendwelchen objektiven Sätzen und einer einheitlichen
Welterfahrung. S. redet zwar von einer Deduktion der Kategorien, welche an
diesem Punkt einzusetzen hätte, doch solange diese Deduktion nicht geleistet
ist, sitzt das Ich hoffnungslos gefangen in der kahlen Zelle seines Bewußtseins.

Vorläufig jedenfalls stehen wir vor einem Dilemma: Entweder behält S. die
Sinnlichkeit bei und verliert dabei Descartes cogito aus den Augen, oder er folgt
Descartes und verzichtet aufdie von ihm gesuchte Neubegründung des Wissens.

Über diese Schwierigkeiten ist sich S. anscheinend nicht klar geworden.
Der Grund liegt wohl darin, daß er das Wissen nach wie vor als schon
erworben voraussetzt und die Frage nach der Begründung, der Realität des

Wissens explizit gar nicht stellt. Das Sein gilt ihm zwar als mächtiger als das

Denken, aber bezeichnenderweise ist mit dem Sein nicht das Sein des Nicht-
Ich, sondern das Sein des Ich gemeint (cf. S. 166). Das Ich kommt bei S.

nicht über seinen Gesichtskreis hinaus. Dies zeigte sich bereits in der Einleitung

des Buches, und es bestätigt sich in den Schlußbetrachtungen, wo der
eigentliche wissenschaftliche Fortschritt nicht im Neuerwerb von Kenntnissen,
sondern in der Verständigung, in der ständigen Neuordnung des Wissens

unter didaktischen Gesichtspunkten, gesehen wird (S. 180).
Die eine Gefahr von S. Standpunkt ist gewiß die, daß das Ich den Kontakt

mit dem Objekt verliert, die andere, größere vielleicht, daß sowohl das Denken

wie das Leben jeder Führung durch eine, dem Ich übergeordneten Idee
beraubt sind. Deutlich wird dieser Umstand vor allem bei der Interpretation
der provisorischen Moral, deren Maximen nach S. ausschließlich der
«Erhaltung der höchstpersönlichen Freiheit dienen» (S. 57). Diese Freiheit kann
jedoch zu beliebigen Zwecken eingesetzt werden, und wenn man, wie S.

offenbar geneigt ist, den letzten Zweck in der Ermöglichung der Erkenntnis
sieht, wird die Verkehrung offensichtlich: Das theoretische Erkennen, das

selber der ethischen Führung bedarf, bestimmt stattdessen die Ethik, das

Untere kehrt sich nach oben.

243



Was S. Buch durchgehend auszeichnet, ist einerseits die lebendige und
eindringliche, oft etwas kühne Darstellung der Descartschen Gedanken, anderseits

die Konsequenz, mit der der Hauptgedanke vom Anfang bis zum Schluß
durchgehalten wird. Die Frage bleibt daher offen, ob die von S. gesuchte
Neubegründung des Wissens durch Descartes an der Fragwürdigkeit des Ausgangspunktes

scheitert, oder an der konsequent einseitigen und darum undialektischen

Gedankenführung des Verfassers, an der Art, wie er sich über schwierige

Stellen oft mit Andeutungen und programmatischen Äußerungen
hinweghilft. Gerade die Möglichkeit des Irrtums jedoch, wo sie auch immer
liegen mag, macht das Buch zu einem interessanten und lesenswerten
Versuch. «Wahrheit kommt nur in Relation zum Irrtum vor», sagt der
Verfasser, und fügt dann bei : « Der Irrtum muß ernst genommen werden ». Das
Buch scheint ihm darin recht zu geben. fr- n

Judith E. Schlanger: Schelling et la réalitéfinie. Essai sur la philosophie de la
Nature et de l'Identité. Paris, P. U. F., 1966, 162 pages.

Dans cette étude, l'auteur se propose l'analyse des débuts de la pensée de

Schelling, c'est-à-dire de la période qui s'étend de 1794 à 1804; la philosophie
de l'Identité achève à ce moment-là, aux yeux de l'auteur, le premier
développement du problème fondamental de la pensée de Schelling: celui d'une
philosophie totale, sans perte, n'excluant rien (cf. p. 16).

En suivant les étapes traditionnellement distinguées dans la réflexion de

Schelling: Philosophie du Moi, Philosophie de la Nature, Philosophie de

l'Identité, l'auteur y montre les divers aspects de cette exigence de totalité,
intimement liée à «l'affirmation de la simultanéité de l'absolu et du fini dans

une réalité constituée par des totalités discrètes» (p. 1). Toute opposition
suppose une unité plus fondamentale; mais cela ne signifie pas que l'opposition
en dérive - du moins ce n'est pas à l'histoire de cet écart que Schelling s'arrête:
il s'agit plutôt de montrer que seul «le point de vue de l'absolu, qui est aussi
celui de la philosophie» (p. 158) permet de saisir dans leur réelle simultanéité
les oppositions que l'entendement forge. Et cela à condition que l'intuition
soit «récupérée» pour la philosophie.

Ici l'auteur nous semble indiquer une voie particulièrement intéressante
dans la perspective de certaines recherches contemporaines, quand elle
insiste sur le caractère déjà élaboré de cette intuition: il ne s'agit pas de l'intuition

sensible, muette dans son immédiateté, mais de «l'intuition esthétique»
(p. 159) qui a déjà, à sa manière, fait parler l'intuition première - de même
dans la Philosophie de la Nature ce n'est pas «le bleu de ciel» qui est réintégré
à la philosophie, mais les résultats déjà formulés par les sciences contemporaines

de Schelling (cf. p. 155). «Aussi la philosophie est-elle toujours amenée
à placer son concret dans une matière verbalisable, ou, le plus souvent, déjà
verbalisée. Acquis scientifique, acquis poétique, acquis mythique» (p. 155).

S. Bonzon

244



Stephan Portmann: Das Böse - Die Ohnmacht der Vernunft. Das Böse und die

Erlösung als Grundprobleme in Schellings philosophischer Entwicklung.
Meisenheim: Anton Hain 1966.

Dem richtigen Mann die richtige F rage stellen - wenn dies die Kunst einer
philosophie-historischen Untersuchung ausmacht, so ist Portmanns Buch
schon durch die Fragestellung gerechtfertigt; denn was gibt es erhellenderes
als einen Idealisten auf die Erklärung des Bösen hin zu examinieren?

Portmann betrachtet Schellings Philosophieren als den Versuch, eine

einzige, grundlegende Aufgabe zu lösen. Gegeben ist folgende Antinomie:
1. Gott ist das absolut Vollkommene, aus dem mit Notwendigkeit alles fließt.
2. Das Böse ist eine positive Macht, die allein auf Freiheit beruht. Aufgabe:
Wie kann man diese unvereinbaren Voraussetzungen beibehalten und
zugleich das Ziel des Idealismus, den Monismus und die Deduktion aus einem
Prinzip anstreben? Portmann hält die Aufgabe für unlösbar. Entweder geht
der Idealismus an der gegebenen Antinomie, oder sie am Idealismus
zugrunde. Nach seiner Ansicht ist dieses Dilemma die Triebfeder in Schellings
philosophischer Entwicklung vom vernunftgläubigen Initianten zum vernichtenden

Kritiker des Idealismus. Um den Beweis dafür zu erbringen, verfolgt
Portmann Schellings Philosophie durch alle ihre Perioden hindurch - von
der Wissenschaftslehre bis zur positiven Philosophie. Er sieht dabei folgenden
Entwicklungsgang :

Bereits in seiner Dissertation erkennt Schelling, daß ein radikal Böses im
Sinne Kants jeden Monismus verunmöglicht. Er versucht das Problem des

Bösen daher aus dem Wege zu räumen, und zwar mit denselben dialektischen
Mitteln, die er später immer wieder gebrauchen wird: Eine Einheit ist erst
dann absolute Einheit, wenn sie nicht bloß vorgegeben, sondern errungen
ist. Die unmittelbare Identität muß in eine Differenz zerfallen, um sich in
einer vermittelten Identität wiederherzustellen. In der Dissertation heißt dies

konkret: Der Mensch erreicht seine Bestimmung, das Selbstbewußtsein nur,
wenn er sich von der Natur löst und von der Vernunft leiten läßt. Gut und
Bös sind bloße Erscheinungsformen des Übergangs vom Natur- zum
Vernunftzustand : Gut ist, wer von der intelligiblen, böse, wer von der sensiblen

Natur bestimmt wird. Damit ist aber nur ein Dualismus durch den andern
ersetzt, an die Stelle des Gegensatzes von Gut und Bös tritt der von Natur und
Vernunft. Die weitere Denkarbeit Schellings, von der Wissenschaftslehre über
die Naturphilosophie bis zum System der absoluten Identität, beseitigt auch
diese Schwierigkeit, indem sie die menschliche und geschichtliche Entwicklung

in den göttlichen Werdensprozeß einbezieht. Gott will seine Realität in
der Wirklichkeit darstellen, er muß sich darum in das Endliche entäußern
und die Endlichkeit mit Hilfe des Menschen wieder ins Unendliche zurückführen.

Das Böse ist nicht nur unvermeidlich, sondern auch nötig, um den

Endzustand, der das Absolute zu sich selber bringt, zu beschleunigen. Im
System der absoluten Identität geht Schelling sogar soweit, dem Bösen

überhaupt jedes Sein und jede Realität abzusprechen. Es ist ein Mangel an Sein,
eine bloße Privation, weil es sich von Gott, dem Inbegriff aller Realität,
getrennt hat und außerhalb von ihm existiert.

245



Wie Portmarm hervorhebt, ist die Negation des Bösen für die Vernunft
ein Akt der Notwehr: Sie kann ihre Identität mit der göttlichen Vernunft nur
in dem Maße behaupten, als sie dem Bösen eine positive Macht über sich

abspricht. Die Vernunft heiligt sich selbst durch den Glauben, sie könne die
Individualität - sei es durch Kunst oder durch intellektuelle Anschauung -
aus eigener Kraft überwinden und sich von der Endlichkeit erlösen.

Im Real-Idealismus kritisiert Schelling seine bisherigen Positionen und
bringt sich die Aufgabe deutlicher zu Bewußtsein: Eine absolute Identität
verunmöglicht die Freiheit und negiert die Existenz des Bösen, zu starke
Betonung der Freiheit führt zu einem Dualismus. Wie kann man diese

Konsequenzen vermeiden und dennoch die Antinomie zwischen notwendigem
Weltprozeß und freier Wahl des Bösen umgehen? Trotz der klaren
Fragestellung ist Schelling von einer Lösung weit entfernt; er ist noch zu sehr dem
Idealismus verhaftet. Das Böse bleibt für ihn weiterhin ein Mittel zur
Realisierung des Guten. Es ist wirklich und darum notwendig: als Stufe der
notwendigen Offenbarung Gottes. In dem Maße also, wie das Böse gesetzt wird,
wird es auch wieder aufgehoben.

Eine Wende bringt erst die positive Philosophie. Schelling läßt die
idealistischen Voraussetzungen teilweise fallen und gibt der Freiheit und dem
Bösen das volle Gewicht. Der Abfall von Gott hat zwischen menschlicher und
göttlicher Vernunft eine unüberwindliche Kluft aufgerissen. Die Philosophie
unter der Herrschaft des Bösen erkennt Gott nur noch via negationis - sie

ist negative Philosophie. Aber nicht nur Gott, auch das Böse und die Existenz
und Materialität der Welt sind für die korrumpierte Vernunft ein unlösbares
Rätsel. Ohne Offenbarung Gottes gäbe es kein positives Wissen, ohne
Erlösung durch Christus kein sinnvolles, der Gewalt des Bösen entzogenes Denken

und Handeln. Die positive Philosophie ist jedoch esoterisch; zu ihr gelangt
nur, wer das Wagnis des Glaubens, den Sprung ins Absurde, auf sich genommen

hat. Nur eine durch Christus vermittelte Vernunft vermag die
Antinomie zwischen göttlicher Allmacht und dem Bösen in der Welt zu lösen : So

wie Gott über aller Notwendigkeit steht, und als Herr des Seins frei über Sein
oder Nichtsein der Welt entschieden hat, so stand auch der Mensch über der
Notwendigkeit. Von seinem freien Willen hing es ab, ob die in der Natur
Gottes angelegte Möglichkeit des Bösen durch eine falsche Erhebung der
Selbstheit realisiert würde oder nicht. Schöpfung, Fall und Erlösung sind
Urtaten der Freiheit, unbegreiflich für die menschliche Vernunft. Die positive

Philosophie muß sie als Tatsachen der Offenbarung hinnehmen, kann
dann aber, von ihnen ausgehend, a posterius die Heilsgeschichte konstruieren.

Nach Portmann gibt es auch in der Spätperiode Schellings unverzeihliche
Rückfalle in den Idealismus. So etwa, wenn Schelling, auf der Suche nach
einer Motivierung des Sündenfalls, die Denknotwendigkeit wieder in eine

Seinsnotwendigkeit verwandelt und die Freiheit dogmatisch vernichtet.
Während die bisherige Literatur meist Schellings Sprunghaftigkeit

betonte und eine Einheit im besten Falle postulierte, erscheint Schellings
Philosophie bei Portmann als eine einzige dialektische Entwicklung. Ihr Telos ist
die positive Philosophie ; sie gibt den Maßstab für die Kritik der verschiedenen

Entwicklungsstufen. Das Ungenügen der einzelnen Standpunkte gegen-

246



über ihrem endgültigen Ziel, der positiven Philosophie, ist dabei gleichsam
das Negative, welches die Dialektik vorantreibt. Portmanns Buch scheint
also überzeugend dazutun, daß in einer philosophischen Entwicklung die
gedankliche Konsequenz stärker ist als alle biografischen, psychologischen und
historischen Einflüsse. Man kann daraus aber auch etwas anderes entnehmen :

daß in einer Interpretation nie mehr herauskommt, als was man an
Voraussetzungen hineinsteckt. Wer in einem philosophischen Werk Kontinuität
sucht, wird Kontinuität, wer Diskontinuität sucht, wird Diskontinuität finden.
Woran liegt das? - Am Verhältnis von Freiheit und Notwendigkeit, das nicht
nur ein Problem der Theodizee, sondern auch der Interpretation ist. Ein
philosophisches Werk bildet - grob gesagt - eine Einheit von Freiheit und
Notwendigkeit : Es beruht einerseits auf freier Setzung des Philosophen und
folgt andererseits der gedanklichen Folgerichtigkeit. Wenn man alles
systematisch ableitet, geht die Freiheit des Philosophen, wenn man alles historisch
und biografisch erklärt, die gedankliche Konsequenz verloren.

Zugegeben, zu einem wissenschaftlichen Resultat kommt nur, wer sein
Forschen unter einen bestimmten und darum einseitigen Gesichtspunkt
stellt. Doch was unter diesem Aspekt zur Erscheinung kommt, darf nicht mit
der Sache selbst verwechselt werden ; die methodische Einseitigkeit muß stets

spürbar sein. Gegenüber Portmann heißt dies: Er glaubt zu sehr an die
Dialektik, oder er unterläßt es zumindest, ihre Grenze zu zeigen. Läßt es sich

denn, um ein Beispiel zu nennen, systematisch begründen, was Schelling -
im Gegensatz etwa zu Hegel - veranlaßte, der Existenz des Bösen eine
derartige Bedeutung zuzumessen, und was ihn daran hinderte, den idealistischen
Standpunkt schon zur Zeit des Real-Idealismus aufzugeben? Portmann
scheint diese Frage zu kennen (vgl. S. 99, Anm.), aber er hält sie offenbar
nicht für wichtig genug. Nach seiner Darstellung zu schließen, kennt Schel-

lings Entwicklung weder Sprünge noch Einschnitte, die darauf hinwiesen, wo
die systematische Erklärung endet, und wo eine andere, historische oder bio-
grafische Untersuchung einsetzen müßte.

Unbeschadet dieser rein methodischen Einwände bleibt Portmanns
Buch ein wertvoller Beitrag zur Schelling-Forschung: Erstmals wird Schel-

lings Dissertation gebührend berücksichtigt, und in der positiven Philosophie
werden einige, bisher unbeachtete Züge herausgearbeitet, welche Kierkegaard

noch näher an Schelling heranrücken lassen. Darüber hinaus ist das

Buch nicht ohne Aktualität : Am Fall Schelling wird die Fragwürdigkeit jeder
totalitären, monistischen oder idealistischen Theorie demonstriert; Portmann
exerziert gleichsam vor, wohin eine geschlossene Geschichtskonstruktion -
wie etwa in paläontologischer und biologischer Verbrämung die Philosophie
eines Teilhard de Chardin - unweigerlich führen muß.

Anton Hügli

Kurt Schilling: Weltgeschichte der Philosophie. Duncker & Humblot,
Berlin 1964.

Das Unternehmen, eine weltgeschichtlich orientierte Philosophiegeschichte
zu schreiben, ist heute zweifellos überfallig. Was den neuesten Kommunika-

247



tionsmöglichkeiten zugemutet werden kann, das bleibt für die Philosophie
allerdings noch lange ein Traum. Indien, China, Vorderer Orient sind jedem
Zeitungsleser irgendwie vertraut geworden, doch das Wissen um die geistigen
Gründe dieser Kulturen fehlt meistens auch dem Gebildeten. Wie aber soll
dem Wunsch nach einer alle Kulturen umfassenden Philosophiegeschichte
stattgegeben werden? Die Schwierigkeiten sind riesengroß. Neben den
philologischen melden sich ganz grobe. Wie kann die Masse von philosophischen
Schriften bewältigt werden? Darf ein einzelner sich an eine solche Aufgabe
wagen? Und auch die Notwendigkeit ungeheurer Verkürzungen zugegeben -
nach welchen Prinzipien läßt sich das Ausgewählte verbinden und darstellen?
Mit solchen Fragen sieht sich der Historiker der Philosophie konfrontiert. Er
kann sich mit großmaschigen Prinzipien aus der Affäre ziehen. Nicht zuletzt
verdanken wir den kühnen spekulativen Idealisten Entwürfe, die irgendwie
das Ganze des menschlichen Geistes sichtbar machen. Aber der Leser wird
doch dürre Strecken in Kauf nehmen müssen, bloßes angesammeltes Wissen,
sobald das Unternehmen einigermaßen auf eine Vollständigkeit im Großen
und Allergrößten ausgeht. Einer allein kann vielleicht jene Philosophen
beschreiben, die er für «groß» hält - doch im Ganzen der Philosophiegeschichte
muß er verzweifeln.

Von einer solchen Verzweiflung ist allerdings in der vorliegenden
«Weltgeschichte der Philosophie» nichts zu spüren, die Kurt Schilling in heroischem

Alleingang vollendete. Im Unterschied zu Werken von Gelehrtenkollektiven
hat ein so persönlich angelegtes Unterfangen zweifellos den Vorteil der
Einheitlichkeit der Diktion. Sehr sicher schreitet auch diese Weltgeschichte voran,
beginnt bei Name und Begriff der Philosophie und beschreibt dann das Denken

der «primären philosophischen Hochkulturen des Altertums». Unter sie

rechnet Schilling China, Indien und die antike Mittelmeerwelt. Daran schließt
sich die «Wiedergeburt der Philosophie in den sekundären Hochkulturen»
an, eine Epoche, die gleichsam von Augustinus bis in die Gegenwart reicht.
Diese ist vierfach gegliedert, nämlich in ein sog. «zwischenzeitliches Vorspiel»,
worunter das «Mittelalter» mit Islam, Judentum und Scholastik gemeint ist,
in die europäische Philosophie des 15.-19. Jahrhunderts, in das Drama der
Beendigung der Philosophie im beginnenden Industriezeitalter, und zuletzt,
gleichsam als Fazit der ganzen Darstellung, wird die Weltherrschaft des

Industrialismus im 20. Jahrhundert und das Ende der Philosophie geschildert.

Das ist in groben Zügen der Ablauf dieser «Weltgeschichte». Wie diese
Übersicht verrät, begreift der Verfasser die Philosophie als eine Erscheinung
der Kulturgeschichte - einer Erscheinung allerdings, auf die nur noch
Nekrologe zu schreiben sind.

Prüfen wir aber den Begriff der Philosophie, den der Verfasser verwendet.
Als Begriff sei er in einem zentralen Sinne von Piaton fixiert worden. Aber
nicht nur bei ihm lasse sich eine Begriffsbestimmung finden, sondern auch bei
Indern und Chinesen, die sogar bis in den Wortlaut miteinander übereinzustimmen

scheinen. «Im Mittelpunkt steht überall ein strenger Kern von
'menschlicher Weisheit'. Sie ist ausgezeichnet durch die in der Reflexion
verwirklichte Unterscheidung dessen, was ich wissen und nicht wissen kann»
(S. 6). Mit Betonung wird von der «menschlichen» Selbstbeschränkung im

248



Wissen um das Wissen und das Nicht-Wissen gesprochen. Darin erfüllt sich
der strenge Begriff der Philosophie. Er ist aber nach dem Verständnis des

Autors nur wenige Male in der Weltgeschichte bewußt geworden : bei Konfuzius,

Buddha, Sokrates, Piaton und Kant. Reicht dieser «strenge Kern» aus,
um Philosophie zu bestimmen? Wir zweifeln.

Der Autor hält sich aber streng an seine These, die der ganzen geistigen
Weltgeschichte vieles von ihrer immanenten Dramatik stiehlt. Warum soll

nur die Begrenzung des Menschen Philosophie im strengen Sinne stiften?
Gibt es nicht auch eine Möglichkeit, Philosophie unter dem Gesichtspunkt
der menschlichen «Bewußtwerdung» - und zwar über sich selbst, aber auch
über alles, was wißbar ist — zu konzipieren Ist es nicht gerade auch die stete
Bewußtseins-Erweiterung, die Philosophie erzeugt? Der Autor wird uns
sogleich in die Schranken weisen. Er wird sicher einige Zitate auf seiner Seite
haben - aber um welchen Preis! Die scharfe Trennung von «vorphilosophischem»

und begrenzendem «philosophischen» Wissen - hinter welcher Scheidung

eine harte Trennung von Heilswissen und Philosophie steht - mag eine
methodische Klarheit erzeugen, doch wird sie der Frage, aus welchem Grunde
Menschen Philosophie treiben, nicht gerecht. Denn das dürfte doch die
wesentliche Frage sein, die überhaupt das Unternehmen einer Weltgeschichte
der Philosophie sinnvoll macht. Es muß doch nachdenklich stimmen, daß

große Anstrengungen, die wir bis heute als philosophisch bezeichnet haben,
als Repristinationen von vorphilosophischem Wissen bezeichnet werden. So

die Scholastik, Descartes, Leibniz, der ganze spekulative Idealismus — ganz
aus der Philosophie führen Marx, Schopenhauer und Nietzsche.
Dementsprechend wirkt auch die Darstellung vieler Denker - sie werden ohne Anteilnahme

und ohne innere Problemstellung referiert und auch nicht auf die
kultursoziologische Relevanz hin untersucht. Dies wäre doch die Aufgabe
gewesen, die sich der Autor am Anfang stellte.

Die Methode, die hier geübt wird, gibt sich Mühe, objektiv und
wissenschaftlich fundiert zu sein. Die Philosophie wird behandelt als «Phänomen
der Hochkulturen». Damit ist der Untergrund genannt, von dem aus der
Autor operiert. «Die Notwendigkeit dieses historischen Ablaufs mit Jugend,
Reife, Alter in allen Hochkulturen hat uns erst Oswald Spengler gelehrt»
(S. 17). Freimütig wird an das Erbe des Philosophen vom Untergang des

Abendlandes angeknüpft. Philosophie erscheint im Zusammenhang einer
Kulturdeutung, die sich biologischer Kategorien bedient. Der Autor behandelt

Philosophie post mortem philosophiae - darf deshalb oft von unserer
«endzeitlichen Situation» sprechen und hat den apriorischen Vorteil jedes
Historikers, nur von Vergangenem zu reden. Das Schema ist also gegeben:
da festgelegt wurde, was Philosophie ist, kann sie als biologischer Prozeß
beschrieben werden. Ins Ganze mischt sich zudem ein Ton weihevoller
Resignation. Diese Herbst-Stimmung prägt sogar auch die Methode. Wo das ganze
hermeneutische Problem der Auslegung von philosophischen Dokumenten
nicht existiert, wo man eben weiß, was Philosophie immer schon war, wo der
geschichtliche Ablauf der Philosophie durch eine Entwicklung von
vorphilosophischem Wissen zu selbstbeschränkendem Philosophieren und
anschließenden Weltanschauungslehren feststeht, da wird eine Sicherheit sugge-

17 Studia Philosophica XXVII 249



riert, die nicht echt ist. Eine Distanz wird zwischen Interpret und Stoff
erzeugt, mit dem Zweck, dass allein noch eine objektivierende Methode als

angemessen erscheinen soll. Dazu verhilft die durch nichts haltbare These

Philosophie im definierten Sinne sei heute unmöglich. Wir haben es nämlich
mit einer allgemeinen Zeitkritik zu tun, die die Perspektive dieser
«Weltgeschichte der Philosophie» durchherrscht.

Es ist nicht einzusehen, daß eine Kulturschau, die sich grundsätzlich
immer auf vergangene Epochen und Kulturen richtet, irgendein zwingendes
Gesetz abgeben kann. Man könnte, wenn's hoch kommt, seinen tendentiellen
Charakter festhalten: es geschieht dies und dies - ceteribus paribus. Warum
soll aber der Historiker der Philosophie unwissenschaftlicher sein gegenüber
seinen Ereignissen als der Physiker gegenüber seinen andersgearteten? Wenn
auch nur eine einzige «Kultur» einen anderen Verlaufnimmt als alle anderen

- dann gilt eben die Kulturgesetzlichkeit immer nur post festum. Durch die
globale Ausstrahlung durch Technik, Kapitalismus und die Spielarten des

Marxismus gewinnt das Abendland eine welthistorisch einmalige Stellung,
die noch in keiner Weise fixierbar ist. Zu merkwürdigen Aussagen läßt sich
aber der Autor verleiten. So lesen wir: «Wollten wir annehmen, daß Konfuzius,

Buddha, Sokrates und Kant schon als Kinder gestorben wären, so hätte
die Weltgeschichte der Philosophie in keiner Weise einen anderen Gang
genommen. Sie war vorher wie nachher prädestiniert. Andere hätten die
gleiche Aufgabe an Stelle dieser Männer, historisch zwar unter anderem
Namen und mit individuell abweichendem Ausdruck, aber doch letztlich dem
philosophischen Gehalt nach ebenso, gelöst» (S. 16). Man könnte hier
vielleicht an die Prädestinationslehre denken, wobei man sich nur wundert, was
sie als Begründung in einer wissenschaftlichen Arbeit zu suchen hätte. Doch
die Philosophie ist aus einer Kulturschau prädestiniert: «Das kann uns der
vier Mal gleiche Ablaufder Philosophieentwicklung in China, Indien, bei den
Griechen und im Abendland lehren» (S. 16). Man darf aber darauf aufmerksam

machen, daß das Abendland nocht nicht «fertig» ist und deshalb nichts
Abschließendes zu sagen ist.

Die universal wissenden Aussagen, die sich letztlich verdünnen lassen

auf die Weisheit, daß der Mensch überall seine eigenen Grenzen untersucht
und somit in irgend einer Form Dasselbe formuliert habe - diesen
großräumigen Aussagen stellen wir eine andere desselben Autors gegenüber:
«Es hat damals (zur Zeit Hitlers, A. W.) durchaus eine reale, wenn auch
nicht sehr große Chance bestanden, daß Deutschland die Weltherrschaft
gewinnen konnte; nicht nur angesichts der Tatsache, daß fast alle modernen
Waffen auf deutsche Erfindungen zurückgehen. Historisch gesehen sind die
Chancen aller Welteroberer anfangs gering gewesen» (S. 536). Man gewinnt
den Verdacht, daß der Autor offenbar Freiheit und Chancen den
Welteroberern leichter konzediert als den Philosophen. Die ganze Begründung der
Philosophie als eines in sich gesetzlich abrollenden Prozesses fallt natürlich
durch die Einsicht zusammen, daß die Kulturen selbst keineswegs aus einem
Gesetz abgeleitet werden können. Alle Momente, alle Konstellationen
erhellen nur, daß z. B. in Athen die klassische Philosophie entstand, in einer
Stadt, die sich ihres eigenen Wesens als Stadt bewußt wurde. Doch sie bewei-

250



sen nichts, wenigstens nichts anderes, als einmal existent gewesen zu sein.
Wieviele Ansammlungen von Häusern gibt es! Wie wenige davon sind
lebendige Städte!

Wie steht es um die Zukunft der Philosophie? Läßt sich aus ihrer gegenwärtigen

Stellung etwas folgern? Als Zeitdiagnostiker ist der Verfasser überzeugt,
daß das 20. Jahrhundert unter der Herrschaft des «Industrialismus» stehe.
Dies ist aber nicht mehr als ein Schlagwort wie «Aufklärung», «Mittelalter»,
«Steinzeit» usw. — teils richtig, teils grundfalsch. Worin das Wesen unseres
Zeitalters einmal wirklich zu finden sei, wer kann das wissen? Blicken wir
hinaus in die Weiten der Kontinente, so können wir heute ebensogut vom Zeitalter

des Hungers und der unzureichenden Anwendung technischen Wissens

sprechen. Was in unseren europäischen und nordamerikanischen Großstädten
dominiert, darf nicht vom Katheder aus ins Planetarische wöitergesponnen
werden. Wir können natürlich einwenden, daß durch die «Technik», vor
allem durch Hygiene und einer ansatzweise globalen Versorgungsapparatur
die demographische Explosion ausgelöst wurde und somit «Technik» den ganzen

Planeten verwandle. Dies ist nur dann richtig, wenn wir auch die ethischen

Impulse miteinbeziehen, die vor allem die Anwendung dieses Wissens leitete.
Es ist schließlich nicht selbstverständlich, daß die wissenschaftlichen Erkenntnisse

in einem lebensfördernden Sinne eingesetzt wurden. Von einer
planetarischen Herrschaft des Industrialismus zu reden, scheint uns reichlich
verfrüht zu sein.

Es ist doch oft manche Kulturkritik, welche von einem Akademiker alten
Schlages formuliert wird, nichts anderes als eine ungeheure Aufbauschung
des eigenen Unvermögens, mit der technischen Welt in ein nüchternes
Verhältnis zu treten. Wir finden auch hier so ziemlich alle Vorurteile, die uns die
eigenen Lehrer über die «moderne Welt» noch beibrachten. In einer
nivellierenden Betrachtung kulturpessimistischer Prägung kommen Formulierungen

vor wie: «Hier (in den USA) herrscht wirklich schon die neue
Konsumgesellschaft. Die gleiche endzeitliche Konsumgesellschaft aber gilt als auf
neuen Wegen zu erreichendes Ziel letztlich auch in Rußland und China»
(S. 538). Auf derselben Seite wird der Schluß gezogen: «Jedenfalls ist die
Differenz zwischen dem sozialistisch-kommunistischen und dem Eigentumerwerbsstaat,

die heute alle Spannungen in der Welt erzeugt, für die Philosophie
nicht mehr interessant» (ib). Vor allem leben wir im Westen in einem
unerträglichen Zustand - dank dem hohen Lebensstandard. Verstehen wir etwas
falsch? «Schließlich wird es absurd, dem Menschen die ständige Erhöhung
des Lebensstandards als Ziel vorzuhalten, dieser Lebensstandard ist im Westen
heute schon viel höher als es jeder Einzelne ertragen kann» (S. 545). Wenn
man all die Platitüden noch sammelt, welche die Epoche des Industrialismus
kennzeichnen sollen - Massenkommunikationsmittel, Moden, Oberflächlichkeiten,

verlogene Werbemethoden, Vertechnisierung usw. - so muß man sich
über den aufgestauten Haß wundern, der gegen die eigene Zeit wütet. Freilich

vergißt der Autor, daß eben dieses Zeitalter der « endzeitlichen
Konsumgesellschaft» ihm die Möglichkeit verschafft, das Panorama der Philosophiegeschichte

von außen oder von hinten her zu betrachten. Zudem denken

251



diese Propheten der Vertechnisierung von ihren eigenen Enkeln in einer kaum
mehr humanen Weise.

Gerade dort, wo es Schilling um die Bestimmung unserer Zeit geht, sollte
er am überzeugendsten sein. Aber mit dem Verdikt über unsere Epoche fallt
er auch den Todesspruch über die bisherige und künftige Philosophie. Dem
gefürchteten «Industrialismus» steht ein kaum verborgener Wunsch nach
einem Agrarismus gegenüber. Gerne beruft er sich auf eine «scharfsinnige
Diagnose des gegenwärtigen Zeitalters» von Arnold Gehlen, die zwischen
«Agrarmoral» und «Industriemoral» unterscheidet (S. 548). Selbst Hitlers
Reich hätte weniger in seinen Verbrechen und Fehlern den tödlichen Keim
in sich gehabt, als in seinem Zwiespalt zwischen Industrialismus und Agrar-
kultur (S. 536). Uns ist bei diesen immer «tieferen» Erklärungen der letztlich
furchtbar einfachen Tatsache, daß Menschen wie nie zuvor grausam
vernichtet und gefoltert wurden, wenig gemütlich. Der Ruf nach der «Agrarmoral»,

nach den einfachen Verhältnissen, nach der Dorfidylle des

Überschaubaren, nach dem Umgang mit Tier und Pflanze - es erinnert an Fatales,
auch dann, wenn es als «bodenständig» und dazu noch «weltgeschichtlich»
begründet wird. - Mit dem Autor einig sind wir, daß die Gestalt der kommenden

Philosophie tiefe Veränderungen, ja bis zur Unkenntlichkeit gehende
Wandlungen durchmachen wird. Gerade angesichts der Möglichkeiten, aber
auch der Notwendigkeit von Technik, Industrie und Wissenschaft ist
Philosophie als das Wissen um Grenzen und um Weiten zu einem intensiveren
Bewußtwerden ihrer selbst aufgerufen.

Armin Wildermuth

Jacques Choron: Der Tod im abendländischen Denken. Stuttgart: E. Klett
1967. (Englische Originalausgabe: Death and Western Thougt. New York:
Collier Books 1963.)

Bis zur Stunde gibt es keine umfassende Monografie über das Problem des

Todes in der Philosophie. Chorons Buch hat darum ein großes Verdienst -
es füllt eine Lücke. Es hat aber auch einen großen Mangel - es läßt eine noch
größere Lücke zurück; die bisherige Lücke nämlich, plus das Gefühl, sie

sollte endlich geschlossen werden. Gibt das Buch also nicht her, was der Titel
verspricht? Im Gegenteil, es bietet noch etwas mehr: Es liefert nicht bloß
einen Überblick über das Todesdenken von den Vorsokratikern bis zu Sartre
und Camus, sondern hilft dazu noch - gemäß der Absicht des Verfassers -
denjenigen, «denen die Tröstungen der Kirche nichts mehr sagen», «sich
mit der Tatsache des Todes auszusöhnen» (S. 8). Mit andern Worten:
Chorons Buch gibt gleich soviel her, daß es eigentlich nichts mehr hergibt.
Man weiß bei seiner Lektüre nie, ist es nun Wissenschaft, die trösten will,
oder Tröstung, die wissenschaftlich sein möchte. Jedenfalls kommt zumeist
Trost, wo man Wissenschaft erwartet, und Wissenschaft, wo man - erschlagen
von Chorons Wissenschaftlichkeit - endlich Trost sucht.

Die Verwirrung beginnt schon bei der Auswahl. Gewiß, eine Auswahl ist
immer subjektiv; aber sie hat auch ihre Gründe. Besteht jedoch ein zwingen-

252



der Grund, in einer Geschichte des Todesproblems das gesamte Mittelalter
beiläufig auf drei Seiten abzutun, und Whitehead etwa - ein eigenes Kapitel
zu widmen? Ist eine solche Proportion von der historischen Bedeutung her
gerechtfertigt, oder von der Wirkung? Es gibt nur eine Erklärung: Entweder
kennt Choron das Mittelalter nicht, oder er sagte sich, diese Kirchenväter und
Scholastiker berufen sich zuviel auf die Bibel, wie sollten sie da meine Leser,
«denen die Tröstungen der Kirche nichts mehr sagen», trösten können. Aber
warum übergeht Choron die Mystiker und ihre Lehre vom mystischen Tod?
Warum wird in seiner Darstellung der beginnenden Neuzeit Cusanus

nur nebenbei, Paracelsus, Böhme usw. überhaupt nicht erwähnt? Sind sie

ihm noch zu christlich oder schon zu unbedeutend Doch lassen wir die heikle
Frage nach der Auswahl; betrachten wir besser die Einzel-Untersuchungen.
Hier scheint Choron einen lobenswerten Grundsatz zu befolgen : Man muß
die Autoren selber sprechen lassen. Er befolgt ihn so rigoros, daß in den
größern Kapiteln auf zehn Seiten Zitat zwei oder drei Zeilen Verbindungstext
kommen. Beinahe eine Anthologie also, aber nur beinahe; denn zuweilen
interpretiert Choron wirklich, wohl um sich nach geduldiger Zurückhaltung
wieder einmal Luft zu machen. Interpretiert ist nicht das richtige Wort,
analysiert müßte man eher sagen oder vielleicht besser - «psychoanaly-
siert». Wen? den Text? Die Philosophen natürlich! Durch Choron kommen
ihre unbewußten Motive endlich an den Tag. - Warum sieht Heraklit die
Wirklichkeit ständig im Werden? - weil ihn die «schreckliche Veränderung
des Menschen im Tode» so stark berührte (S. 36). Warum ist Schopenhauer
Pessimist? - um sich über die Endlichkeit des Lebens hinwegzutrösten (S. 191).
Woher rührt Marcels «akutes Sterblichkeitsbewußtsein»? - daher, «daß er
im Alter von vier Jahren seine Mutter verlor» (S. 263) usw. usw. Wenn es

nicht der Tod der Mutter war, so war es der Tod der Geliebten, oder die
Todesfurcht, oder der Wunsch nach Unsterblichkeit - Choron kennt seine

Pappenheimer. Aber er zeigt nicht nur, wie sich die Philosophen mit ihrem
Tod abgefunden haben, sondern fragt jeweils am Schlüsse eines Kapitels, ob
sie auch uns zu trösten vermögen. Aus dieser Frage entspringt die Kritik, d. h.
es wird geprüft, ob die Aussagen eines Philosophen übereinstimmen mit den

geläufigen Vorstellungen von - ja von wem? von Choron? von seinen
Zeitgenossen? von den Zeitgenossen des betreffenden Philosophen? Ich weiß es

nicht. Zum Glück redet Choron meist im Namen des «Menschen», dann ist
wenigstens alles klar. Es ist der « Mensch », « dessen tiefverwurzeltes Bedürfnis »,
«seine bewußte Persönlichkeit nach dem Tode bewahrt zu wissen» bei Piaton
eine «trostreichere Antwort» findet als bei Heraklit und Empedokles (S. 48).
Der «Mensch» unserer Zeit fragt sich, ob so etwas wie Spinozas amor Dei
wieder erlebt werden könne (S. 134), und dem «Menschen», dem keine
mystische Erfahrung zuteil wurde, kann auch Pascals Rat 'Handeln sie so als
ob sie gläubig wären', nicht zum Glauben verhelfen (S. 127). Eine handfeste
Antwort muß es schon sein, wenn dem «Menschen» etwas helfen soll; schade,
daß es keine gibt und sich die Philosophen so häufig widersprechen. Jetzt muß
eben jeder auf seine Art mit dem Tod fertig werden (S. 272).

Zugegeben, zuweilen geht Choron auch auf die Texte ein, und ab und zu
versucht er sogar, das Todesdenken eines Philosophen in dessen übriges Philo-

253



sophieren einzubeziehen (um dann die ganze Philosophie wiederum als Mittel
zur Bewältigung des Todes zu verstehen). Erstaunlich aber, wie vorsichtig er
dabei ist. Auf eigene Gefahr wagt er kaum zu sprechen ; immer muß zur
Stütze irgendwelche Sekundärliteratur her. Irgendwelche - denn es sieht

ganz darnach aus, als hätte er nach der Literatur gegriffen wie man nach
Büchern greift, die zufallig auf dem Nachttisch liegen.

Doch mit oder ohne Literatur, Choron klebt so ängstlich an seinen

Zitaten, daß er weder geschichtliche noch gedankliche Zusammenhänge
aufzuzeigen vermag. Er hebt zwar fleißig hervor, welche Sätze früher schon
und bei wem gebraucht wurden, aber eine geschlossene Todesdeutung
erkennt er, auch bei nur leicht veränderter Form, nicht mehr wieder. Klare
historische Linien zu ziehen, davon ist er weit entfernt. Seine Geschichte ist
ein Sammelsurium von irgendwelchen chronologisch angeordneten Meinungen

über den Tod. - Der tiefere Grund für Chorons historisches Unvermögen
liegt im Gedanklichen - in seiner Begriffsscheu. Wie will er nämlich eine
bestimmte Vorstellung begrifflich sauber herausarbeiten können, wenn sein

ganzes Vokabular sich darin erschöpft, im Tod entweder den Gegenstand
oder den Anstoß des Philosophierens zu sehen? So grundlegende Unterscheidungen

wie die zwischen Erkenntnis, Anschauung, Vorstellung, Erklärung,
Deutung und Bewertung des Todes scheinen ihm - von einigen Ansätzen in
der Einleitung abgesehen - völlig unbekannt zu sein.

Am verheerendsten wirkt sich die gedankliche Unklarheit in der Themenstellung

aus. Choron will sich, wie er sagt, mit dem Tod als Gesamtphänomen
beschäftigen (S. 7f.): mit der Unsterblichkeit, der Todesfurcht, der Frage
nach dem Sinn der menschlichen Existenz angesichts des Todes. Dies führt
ihn dazu, daß er bald von diesem, bald von jenem spricht, sehr ausgiebig
von der Unsterblichkeit - über die schon eine immense Literatur besteht -
enttäuschend wenig von dem, was bisher in der historischen Darstellung fehlt
und was der Titel des Buches zu geben verspricht - vom Phänomen des Todes.

Kurz gesagt: Chorons «Tod im abendländischen Denken» ist im besten
Falle eine umfangreiche, aber völlig unzulängliche Materialsammlung für
ein noch zu schreibendes Buch über den Tod im abendländischen Denken.

Anton Hügli

Eugen Fink: Studien zur Phänomenologie 1930-1939. Martinus Nijhoff,
Den Haag 1966.

Zu seinem 60. Geburtstage haben H. L. van Breda, J. Taminiaux und
R. Boehm vier Abhandlungen Finks, die in den Jahren 1930-1939 erschienen
sind, im vorliegenden Band vereinigt herausgegeben. Es sind folgende:
Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der Unwirklich-
keit (1930); Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der
gegenwärtigen Kritik (1933); Was will die Phänomenologie Edmund
Husserls? (Die phänomenologische Grundlegungsidee) (1934); Das Problem der
Phänomenologie Edmund Husserls (1939). Von ihnen ist nur die zweite

254



Studie, die Verteidigungsschrift gegen die von der Rickert-Schule (Zocher
und Kreis) an Husserl geübten Kritik abgeschlossen worden. Sie hat heute
lediglich noch historisches Interesse, zumal der Rickertsche Kritizismus an
seiner eigenen Sterilität zugrunde gegangen ist. Die Abhandlung über
«Vergegenwärtigung und Bild» behält als eine gediegene sachhaltige
phänomenologische Untersuchung ihren Wert, ungeachtet sie wie die zwei andern
Aufsätze leider unvollendet geblieben ist. Gleichwohl sind wir dem Verlage
dankbar, daß er uns die schwer greifbaren Arbeiten in einem schönen Bande
wieder zugänglich gemacht hat. r, ~-

Hans Eggert Schröder: Ludwig Klages. Die Geschichte seines Lebens. Erster

Teil: Die Jugend. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1966.

Es gibt zwei rätselhaft reiche und - von unserer Welt her gesehen - seltsam

abseitige Gestalten der deutschen Geistesgeschichte, denen wir wissenschaftlich

offenbar nur in jahrzehntelanger Archivarbeit beikommen. Der eine
heißt Jean Paul, der andere Ludwig Klages (1872-1956). Es hat sich gefügt,
daß beider Werk heute an demselben Ort eine Heimstatt gefunden hat und
daß man im selben Hause für die Erschließung tätig ist. Im Marbacher
Schiller-Nationalmuseum arbeitet Eduard Berend an der kritischen Jean-
Paul-Ausgabe, und dort kommentiert Hans Eggert Schröder die Ausgabe
der Sämtlichen Werke von Ludwig Klages, von der die ersten Bände erschienen

sind. Schröder hat seit 1956 den Nachlaß von Klages betreut und geordnet,

darunter 45 000 Briefe. Nun legt er den ersten Teil einer Biographie vor.
Dieser Teil reicht bis in das erste Jahrzehnt unseres Jahrhunderts und

damit für Klages bis zur Klärung der Weltanschauung und zum Beginn der
Veröffentlichungen. Er enthält noch das Zerwürfnis mit Stefan George und
Friedrich Huch, die Trennung von Franziska von Reventlow und das größte
literarische Erlebnis, die Lektüre Bachofens. Rund hundert fesselnd
dargestellte Abschnitte sind zu neun Kapiteln zusammengefaßt, die von Hannover

bis München führen, von Kindheitsträumen bis zur großen, fast
todbringenden Leidenschaft, von der Chemie zur Philosophie, von der Diskussion

der Entwürfe zur Konzentration auf das Werk.
Die Biographie schöpft aus der Fülle des Materials und teilt es in reichem

Maße aus. Etwa ein Drittel des Buches besteht aus Zitaten. Da sind Stücke

aus den Erinnerungen, die Klages seit 1943 über seine Jugend niedergelegt
hat, allein etwa 60 Seiten, die sich durch den ganzen Band ziehen. Dazu
kommen Auszüge aus seinen Briefen, über 20 Seiten. Die aus dem Umkreis
der Freunde und Bekannten stammenden Dokumente nehmen noch etwas
mehr Raum ein als jene Briefe. Der Reichtum des von Klages selbst stammenden

Materials, dazu die zahlreichen, dies Bild bestätigenden Zeugnisse der
Zeitgenossen bringen es mit sich, daß man fast den Eindruck eines

Selbstporträts hat, das hier und da von kundiger Hand ergänzt und nun ins rechte
Licht gerückt ist. Es wird interessant sein, zu beobachten, ob diese Biographie

255



die Veröffentlichung anderen Materials anregen wird, das es an Authentizität

mit dem vorgelegten aufnimmt, ihm aber andere Züge entgegenstellt,
oder ob sie nur unbeweisbare Gegenbehauptungen oder gar Schmähungen
auf den Plan ruft.

Was das Verhältnis zu George und das vielberedete Zerwürfnis mit ihm
betrifft, so hat Schröder es zum erstenmal nicht nur wie viele aus späterer
Sicht gewürdigt, sondern so genau und vollständig wie möglich aus den
Originalzeugnissen jener Jahre sprechen lassen, ehe er es näher beleuchtet.
Für diese Darstellung z. B. trifft nachweisbar zu, was der Biograph grundsätzlich

von seiner Arbeitsweise sagt: auch die Angaben von Klages sind nicht
ungeprüft übernommen, sondern korrigiert. Als Tatsachen bringt er nur, was
aus sachlichen Quellen belegt ist. Bei persönlichen Quellen wurde
Übereinstimmung mehrerer, voneinander unabhängiger gefordert. Es ist deutlich
gemacht, falls nur eine einzige persönliche Quelle vorliegt, und die Auffassung

des Biographen ist an Stellen, wo es unklar sein könnte, durch betonte
Verwendung der Ich-Form gekennzeichnet. Insofern verdient es diese

Lebensbeschreibung, auf ihre Ergebnisse hin angesehen zu werden. Hier sei

vorweg kurz auf ihre Form eingegangen.
Schröder ist ein guter Darsteller. Wo er schildert, da fühlt man sich in die

Atmosphäre des Geschilderten versetzt. Er ist ein Kenner der Geistesgeschichte.

Seine Charakterisierung der Wirkung Ibsens und Nietzsches aufdie
Jugend, die Unterscheidung eines bürgerlichen und eines wesentlichen
Schwabing, seine Vergleiche mit früheren Epochen haben Gewicht. Sie sind
in ihrer Wertung ganz unkonventionell. Die Darstellung ist belebt durch
Anschaulichkeit, erfüllt von Wärme. Sie ist geschickt gegliedert und hat
einprägsame Gegenüberstellungen. Das Ausmaß von Wiederholungen, die
Technik der Vorausschau und des Rückblicks, das Setzen der Akzente zeigen
Sinn für Wirkung. Der Leser findet sich leicht zurecht, wenn er sich etwas
eingelesen hat. Man spürt den Willen zum Wesentlichen und den Drang in
eine Tiefe, die heute nur schwer zugänglich ist, ohne die aber in diesem
Falle gar nichts eingesehen werden kann.

Welche Tiefe ist das? Schröder macht sie zuerst an den Kindheitserinnerungen

des alten Klages fühlbar, dann an den Jugenddichtungen, die aus den
frühen Erlebnissen hervorgegangen sind. Klages stellt sie des öfteren als den
Raum dar, den die Seele nur im Sternflug erreicht. In denJugenddichtungen
lebt sie als das Land, wo die Seele dem Raunen der Elementarmächte lauscht,
denen sie sich hingibt oder nach denen sie sich sehnt. In seiner Metaphysik
kommt aus ihr jener Zug, der sie wie keine andere in den Stand setzt, der
Dichtung alter und neuer Zeiten gerecht zu werden und den Eros der Ferne

zu finden, wo manche nur blauen Dunst sehen. Goethe hat sie als den Ort
der Mütter angedeutet und Faust im Blick darauf sagen lassen, das Schaudern
sei des Menschen bestes Teil und nur ergriffen fühle er tief das Ungeheure.
Aber wie von diesen Tiefen künden? In der Mystik aller Zeiten ist sie das

Unaussprechliche, das Schiller mit dem Satz umgreift: «Spricht die Seele,

spricht, ach, die Seele nicht mehr». Diese Biographie will einsichtig werden
lassen, daß die Philosophie von Klages aus dem Erlebnis solcher Tiefen schöpfen

kann, und die Antwort auf die Frage, wie denn daraus ein allgemeinver-

256



bindliches Wissen gestaltet werden könnte, wird hoffentlich der zweite Band
nicht schuldig bleiben.

Ich gebe nun berichtend Ergebnisse des ersten Bandes. Als solche nehme
ich auch Deutungen, die ich für angemessen halte. Manches ziehe ich anders

zusammen. Zitate ohne nähere Bemerkung sind von Schröder. Für die von
ihm genannten Dichtungen und frühen Notizen weise ich hin auf den Band
«Rythmen und Runen» (1944), der alles aus diesen Jahren enthält, was
Klages des Überdauerns für wert hielt und der als Quellenbuch neben dieser
Lebensbeschreibung gelesen werden sollte.

Die Erlebnisse mit Elementarmächten sind so stark, daß sie fast allein die
Dichtungen der Knaben- und Jünglingsjahre erfüllen. Immer wieder kreisen
sie um Bilder des Sturms, die Magie des Wassers, den Glanz der Abendsonne.
Im Umgang damit entwickelt das artige Kind unbändige Kräfte, seherische

Fähigkeiten und eine Lust an Ausfahrten der Seele, wie sie in der Literatur
nur selten berichtet werden und nicht nur manchen modernen Leser, sondern
schon damals den Vater «abstrus» anmuten. Es ist «ein in mehreren Schüben
erfolgendes Wachwerden von Erinnerungen, die weit übers Einzelleben
zurückgreifen» (S. 25). Der frühe Tod der Mutter, die übermäßige Strenge
eines doch liebevollen Vaters, sein Verbot jeder «Zauberei» und Dichtung
und der in Hannover sehr starke Zeitgeist der Gründerjahre zusammen mit
der herrschenden Moralität der kleinen Leute drängen das Kind in innere
Einsamkeit. Umso inniger ist die Verbundenheit mit der jüngeren Schwester
Helene. Der Jugendfreund wird Theodor Lessing. Mit diesem entwickelt
sich, dem Verbot zum Trotz, ein förmlicher Wettstreit des Dichtens und des

Lesens. Ihm schreibt Klages aus den ersten Semestern lange, aufschlußreiche
Briefe. In München benimmt sich Lessing aber später so kompromittierend
bei George, Wolfskehl und anderen, daß Klages nichts übrig bleibt, als
sich 1899 von ihm zu trennen. Lessing hat das später wie manches andere
entstellt wiedergegeben. - Die vom Deutschlehrer der Untersekunda
vermittelte Berührung mit der Stabreim-Dichtung Wilhelm Jordans wird als

Bestätigung der kindlichen Erlebnisse empfunden und prägt eine Zeitlang
die eigenen Verse. Die erste größere Dichtung des Schülers, das dramatische
Fragment «Desiderata», behandelt das Sichaufbäumen der alten
abendländischen Elementargottheiten gegen die Christianisierung zur Zeit Karls
des Großen. - Die Enge der häuslichen Verhältnisse wird immer drückender;
die zehnjährige Schwester übersteht einen Selbstmordversuch. Unheimliche
okkulte Erlebnisse verstärken das Gefühl der Einsamkeit. Zuflucht bietet oft
der Park von Herrenhausen.

Eine ganz im Traumhaften verflutende erste Liebe führt den Jüngling
in mystische Tiefen und in einen neuen Strom des «Gedichtetwerdens». Sie
sondert ihn so sehr ab von seinen Altersgenossen, daß der Einfluß, den damals
Ibsen und bald Nietzsche gewinnen, unwirksam bleibt. Das Generations- wie
das Liebesproblem hat für ihn eine andere Färbung. Stärker als die Liebe
zum einzelnen Menschen mit seinen Nöten ist in ihm die Liebe zur Landschaft
mit ihren Bildern der Vorzeit. Dann aber weckt die Einsicht in den Unterschied

der dörflichen Elternheimat zur rasch wachsenden Großstadt mit
ihrer Industrie die Sorge um das Schicksal der Menschheit. Der billige

257



Hurra-Patriotismus stößt den Siebzehnjährigen sehr ab. Das trägt dazu bei,
daß er zeitlebens im Staat ein Werkzeug des Willens zur Macht sieht. Im
gleichen Jahr bringt ihn der äußerliche Betrieb der modernen Fremdsprachen
immer mehr in Schulnöte. Er muß die Unterprima wiederholen. Dann
erzwingt er durch eine Energieleistung, daß ihm die damals mögliche Vergünstigung

gewährt werden muß, die Reifeprüfung schon nach einem halben
Jahr Oberprima abzulegen.

Noch in der Schulzeit hat ihn sein Dichten und Trachten einmal in den
starren Mittelpunkt der Welt entrückt. Aber bald geht ein Schwächerwerden
der Visionen und der Dichtung zusammen mit dem Glauben, daß Kenntnismehrung

ein höchstes Ziel sein könne. Im Wintersemester 1891/92 beginnt
in Leipzig das Studium der Chemie, nicht zwar geleitet vom Zweckdenken,
sondern vom Drang nach Welterkenntnis. Dabei wird ihm deutlich, daß er
kein Praktiker ist und sein wird. Aber die fachwissenschaftliche Lektüre geht
mächtig in die Breite, ebenso das Sammeln von Auszügen. Auch
philosophische Lektüre beginnt. Die Bücher Dührings fesseln ihn und drängen ihn
eine Zeitlang in die Richtung des Positivismus. Nietzsches Zarathustra kommt
wegen des Bibeltons nicht zu größerer Wirkung. Schopenhauers Stil wird
bewundert. Seinen Pessimismus lehnt Klages ab, teils weil die eigenen
Verneinungen sich schon damals nicht auf die Welt und das Leben richten,
sondern auf den von der Natur abgefallenen Menschen, teils weil noch ein von
Jordan bestimmter Optimismus vorherrscht. Neben diesen tritt nun aber, ihn
verdrängend, eine tragische Weltsicht. 1892 schreibt er in einem Brief: «Ich
höre das donnerähnliche Brausen des Weltvernichtungssturmes über den
Häuptern sorgloser Menschen» (S. 107). Ein Zeugnis solcher Auffassung ist
die Dichtung «Karthagos Fall». Sie malt in Bildern, die den Feuersturm des

zweiten Weltkrieges über den deutschen Städten vorwegnehmen, die Folgen
von Geldgier und Herrschsucht nicht nur der alten Zeit. «Die Gestalten sind
unter uns», sagt der Prolog (S. 109).

Seine Gesundheit ist nicht gut. Schon das Kind hat häufig an starkem
Nasenbluten gelitten und sich wegen seiner der frühverstorbenen Mutter
ähnlichen Konstitution mit Todesahnungen gequält. Dazu kommt die bald
bemerkbare Anlage zu Augenentzündungen, die bis über die Zeit des
Studiums anhalten und lange Arbeitspausen erzwingen. In Leipzig übersteht er
eine Brustfellentzündung, von der er ein Emphysem behält, das ihn zwanzig
Jahre sehr behindert und seine Freistellung vom Militärdienst bewirkt. Am
schwersten aber trifft ihn eine furchtbare Schlaflosigkeit, die in München
beginnt und ihn bis zu seinem Tode nicht verläßt.

Die ersten MünchnerJahre von 1893 bis 1900 sind Jahre der Zerrissenheit,
des vergeblichen Suchens, endloser Gespräche über Entwürfe immer neuer
gedanklicher Systeme. Es sind auchJahre der Enttäuschung und des Mißlingens.

Eine schwierige Experimentaluntersuchung zur Synthese des Menthons,
die in einem feuerfesten unterirdischen Gewölbe durchgeführt werden muß,
zieht sich über langeJahre hin. Das Studium wird erst 1900 mit der Promotion
cum laude abgeschlossen; Physik (bei Röntgen) und Philosophie sind die
Nebenfächer. Aber die Naturwissenschaften sind seit 1895 nicht mehr das

Hauptziel. Die Psychologie tritt an ihre Stelle. Außer den Vorlesungen von

258



Lipps sind es besonders die Tätigkeit als graphologischer Gutachter und der
Umgang mit dem durch natürliche Menschenkenntnis ausgezeichneten Hans
Hinrich Busse, was den Charakterologen reifen läßt. Die «Graphologischen
Monatshefte» bringen die ersten Veröffentlichungen von Klages auf den
Gebieten, die er später auf eigene Weise ausbaut. - München ist für ihn die
Stadt, wo man unabhängig vom Urteil der Leute lebt. Er findet Freunde, die
mit ihm die Abneigung gegen den Zeitgeist teilen: George, Schuler, Busse,

Wolfskehl, Friedrich Huch, Georg Meyer und wenige andere. Klages ist
bemüht, Menschen zusammenzuführen, die er geeignet glaubt, heidnische
Lebenselemente zu bewahren und zu erneuern. George hält sich dabei
zurück, wird aber ein Bewunderer der Dichtungen von Klages. - Im weiteren
Umkreis gibt es eine größere Zahl von Schriftstellern und Künstlern, die
zwar an den Festen und Gesprächen teilnehmen, in die tieferen Bereiche aber
nicht folgen können und schon damals und stärker in späteren Jahren die
Vorgänge mit Spott und Klatsch begleiten und der Öffentlichkeit preisgeben.
Sie genießen die fin de siècle-Stimmung in selbstzufriedener Resignation
und sind frei von der Sorge, es könnte ein Abschied vom Leben für immer sein.
Der junge Klages meint die bürgerliche Welt mit ihrem Geld- und
Maschinenglauben von innen her überwinden zu können, ehe sie das Unheil herbeiführt.

Die Lektüre Bachofens und der Einblick in die Erlebnisse Schulers
bestärken ihn in diesem Versuch. Um 1904 sieht er sein Bemühen gescheitert.
Er hält damals das Schicksal der Menschheit für innerlich entschieden.
Trotzdem versucht er nun, seine Einsichten auf ander Weise zur Wirkung zu
bringen: als Wissenschaft.

Nach diesem Vorblick nun einiges etwas genauer: Aus eigenem Erleben
bringt Klages nach München mit die Gewißheit von der besonderen Tiefe
seelischer Erscheinungen, die Liebe zu den Lebensformen früher Zeiten,
zur Landschaft, zur Dichtung. Aber sein Gefühl dafür ist bedroht durch die
mechanistisch-positivistische Denkweise. Da werden ihm Schulers ungewöhnliche

Fähigkeiten zur Bestätigung und Erneuerung der Kraft frühen Wissens.
Schuler sieht oft verborgene lebendige Zusammenhänge (nicht geistige
Beziehungen), die sich keiner Denkweise erschließen, wie leibhaftig vor Augen.
Er kann mit einem Fund aus vergangenen Jahrhunderten in der Hand alte
Zeiten im gesprochenen Wort wiedererstehen lassen. Leben ist ihm immer
Leben symbolischer Verbände und das heidnische Rom der stärkste Herd
solchen Lebens.

Zusammen mit Schuler und Wolfskehl, der einige Jahre später nach München

gekommen ist, trachtet Klages nach einem Gesamtbild der Welt. Das

ganze All erscheint als ein großes lebendiges Geschehen, nicht geordnet nach
auffindbaren Naturgesetzen, sondern «rauschend vom Flügelschlage der
Götter» (Rythmen und Runen, S. 19). Und alles Einzellebendige hängt
davon ab. Das wird in unendlichen Gesprächen erörtert. Zahlreiche ältere und
jüngere Schwabinger nehmen daran teil. Von den Gesprächen der
«kosmischen Runde» sind Wirkungen ausgegangen, die sich des näheren nicht
mehr alle nachweisen lassen. Für Klages liegt hier ein Ansatz zu wesentlichen
Abschnitten seines Werkes. Die Früchte finden sich besonders im «Kosmo-
gonischen Eros» und im 3. Band des «Widersachers». In dieser Runde nennt

259



Wolfskehl den Titel eines Buches, das er nicht weiter kennt. Das ist der
Anstoß zu Klages' fünfwöchiger fast ununterbrochener Lektüre des «Mutterrechts»

von Bachofen. Die Bedeutung von Bachofen für Klages ist groß. Erst
jetzt versteht er Schuler in vollem Umfang. Er sieht den Drang, in Kenntnismehrung

einen Ausweg aus seinen Zweifeln zu finden, als Irrtum. Er bekommt
den rechten Blick für Nietzsche und dessen Grenzen, auch für die deutsche

Romantik, und er erfaßt das Prinzip der Polarität als Grundprinzip des

Lebens. Damit ist die Zeit der Zerrissenheit überwunden.
Aus den Notizen dieser Zeit geht hervor, daß für Klages nun Vergangenheit

und Zukunft zu Scheidebegriffen werden: «Die Vergangenheit ist das

Herdfeuer des Lebens. Jedes tief Lebendige ist groß durch seine Herkunft»
(S. 239). In seinen Dichtungen hat der junge Klages Machtgier und Herrschsucht

als Triebkräfte der Weltgeschichte dargestellt. Nun sieht er im
Zukunftsstreben und Fortschrittsglauben diese Triebfedern verankert und
erkennt ihren faßbaren Ursprung in den Verheißungen der Stifterreligionen und
ihrer weltlichen Parallelen im Sokratismus, Humanismus, Sozialismus aller
Schattierungen. Schröder formuliert: «Sinn des Heidentums war es gewesen,
die Menschen an ihre Herkunft zu binden : in seinem Mittelpunkt stand der
Totenkult; seine Riten dienten der Erneuerung und Verjüngung der
Lebenserbschaft. Sinn der Stifterreligionen ist es, die Menschen an die Zukunft zu
binden; in ihrem Mittelpunkt steht eine Zukunftserwartung» (S. 241). Diese

Gesinnung sieht Klages wirksam in der Forderung des Glaubens an den einen

Jahwe und in der Verfluchung der alten Götter und ihrer Kulte. Das ist es,

was er Jahwismus oder Judaismus nennt. Der Fortschrittsglaube ist ihm nur
eine späte Form des messianischen Dogmas. Aber er denkt nicht an Angriff
und Umsturz. In einem damals gedruckten Flugblatt «Heidnische Feuerzeichen»

fordert er nicht aufzum Kampfgegen irgendeine Institution. Es handelt
sich um die Abwehr der Gefahren, die dem Leben drohen, das ihm am Herzen

liegt. Er mahnt, «wie mit einer Tempelmauer zu umfrieden alles, was
irgend noch aus vorweltlicher Tiefe blüht» (S. 242).

Daß diese Jahre um 1900 zur Lebenswende werden, liegt auch am Verlauf
der Begegnung mit Franziska von Reventlow. Nach einer durch zwei Jahre
gehenden Freundschaft entwickelt sich für Klages daraus die große Passion seines

Lebens, während Franziska im Gefühl der Sympathiefür den Freund verharrt.
Klages verfällt einem Bann, unter dem er sich «kleiner geworden»
vorkommt, wenn er an die Zeit denkt, wo ihm Elementargewalten begegnet
sind. Schließlich überkommt ihn Verzweiflung, die er zu betäuben sucht, und
er steht vor dem Zusammenbruch, als seine Schwester und der Freund Busse

ihn retten. Daß er sich Ende 1902 zurückzuziehen vermag, deutet er im Alter
als einen Sieg des Werkes, das zu schaffen er als seinen Auftrag sieht und das

bei solchen Verstrickungen nicht geleistet werden kann. Der Sturm der
Leidenschaft aber hat die lange Lähmung der Seele gelöst und ihre schöpferische

Kraft erneut, die nun nicht mehr in Dichtungen sich niederschlägt,
sondern mühevolle Forschungen durch die Jahre trägt. — Bevor ich mich dem
Werk zuwende, seien hier einige Züge des jungen Klages aufgezählt, die bei
meinem Bericht sonst zu kurz kommen : Freude an Zauberkunststücken und
Scherzen, Wandersinn, schriftliches und mündliches Mitteilungsbedürfnis,

260



Anteilnahme und Hilfsbereitschaft den Freunden gegenüber. Klages hat
anregend, ratend, drängend, verbessernd an der Entstehung von drei
Büchern mitgewirkt: bei Friedrich Huchs Erstling «Peter Michel» und seinen
«Träumen» sowie bei Franziskas v. R. erstem Roman «Ellen Ollestjerne».
Er hat versucht, Franziska vor weiterer Schädigung ihrer Gesundheit zu
bewahren, und er hat weite Reisen unternommen, um Geldgeber für sie zu
finden.

Das Werk von Klages, wie wir es meinen, wenn wir von dem Philosophen
und Charakterologen sprechen, beginnt zu kristallisieren um 1895. Bis dahin
und etwas darüber hinaus gibt es die Dichtungen, und es gibt die zahlreichen
Aufzeichnungen von Gedanken seelenkundlichen, metaphysischen,
geistesgeschichtlichen, dichterischen Gehalts. Viele spüren dem Wesen der
Elementarseelen nach. Hier und da äußert sich der Wille zum System. Die seit
1895 in verschiedenen Zeitschriften erscheinenden Aufsätze zeigen in ihren
Themen den charakterkundlichen Ansatz ; besonders fesselt ihn die Seelenverfassung

des geistig oder künstlerisch Schaffenden. Viel Beachtung können sie

damals nicht finden.
Das erste Buch ist die Schrift über Stefan George (1901). Klages hat vor, wie

er in einer Selbstanzeige schreibt; «die im bildnerischen Einzelwesen
wirksamen allgemeinen Grundkräfte zu erfassen Dichterische Neuerung und
persönliche Anlagen lockten mich nur in dem Maße, wie sie auf jene
Mächte wiesen» (S. 329). Das heißt, er will seine Weltanschauung am
Beispiel der Gedichte Georges darstellen. Der Versuch entspringt aus der
gefühlten gemeinsamen Gegnerschaft gegen den herrschenden Naturalismus.
Im zweiten Teil des Buches, wo Klages auf die Gedichte eingeht, heißt es

wiederholt, sie seien auf die Menschenwelt beschränkt und reichten nicht hinab

in die Schicht des Elementaren. Der Unterschied zwischen George und
Klages wird hier deutlich. Aber die Entwicklung des Dichters wird in sicheren
Zügen gezeichnet. Hofmannsthal stößt sich an einigen zu emphatischen
Metaphern. George nimmt Klages in Schutz : «Er ist ein Edler der für höchste
werte glüht aber auch ein titan der blocke entgegen wälzt» (S. 331). Die
Betrachtungen des ersten Teils sind ein gültiger Ausdruck der Weltanschauung
von Klages in ihrer Form von 1900. Hier wird die Wendung von der Wirklichkeit

der Bilder zuerst geprägt. Der Einfluß auf die expressionistische Prosa
ist noch nicht gewürdigt. - 1904 erfolgt das Zerwürfnis mit George. Schröders
Zusammenfassung aufS. 367 und S. 377 halte ich für begründet: Klages hat
sich mit der Absicht getragen, sich aus der Umwelt Georges zurückzuziehen,
weil der Symbolismus dort immer mehr ein Mißbrauch ihm heiliger
Überlieferungen zu werden schien. Aber er dachte nicht daran, mit George selbst

zu brechen. Es ist dies der Punkt, der die Freunde Georges stark berühren
wird. Schröder hat die Dinge ohne Schärfe, aber sehr genau dargestellt. Es

ist nun genug Raum da zu einer Diskussion in vornehmer Distanz, und Zeit

genug ist seit 1904 auch verflossen. - Für Friedrich Huch, dem Klages im
Herbst 1904 die Freundschaft aufkündigt, weil er sich bei den Unverschämtheiten

seines Vetters Roderich gegen die Geschwister Klages nicht rückhaltlos
auf die Seite des Freundes stellt, wird sich kaum eine Feder rühren. Er ist so

gut wie vergessen, zu Unrecht. Auf diese Trennungen komme ich zurück.

261



Zu den interessantesten Teilen der Biographie, die ich übergehe, gehören
das Verhältnis zur Musik, die Anfange der Beschäftigung mit der Graphologie,
die Aufenthalte auf einem westpreußischen Gut und zwei Prozesse, von denen
erst das Reichsgericht den einen für Klages entscheidet, was beinahe zu einer
Befassung des Reichstages mit dieser Entscheidung führt, während der andere
Klages zu dem zeitlebens durchgehaltenen Entschluß bringt, nie als
Gerichtsgraphologe zu arbeiten.

Abschließend ist das Fragment «Hestia» (1903) zu erwähnen. Es ist auch in
«Rhythmen und Runen» abgedruckt. Schröder bringt einige besonders
starke Proben der Einleitung als Unterlage für seine Darstellung. Diese ist
neben dem Abschnitt über Herkunft und Zukunft ein Höhepunkt seines
Buches. Der Name der Göttin, deren Schutz das Herdfeuer anvertraut ist,
steht über dem Versuch «mantisch-symbolischer Wissenskündung» (S. 343).
Mit Klages zu sprechen, wird hier am Strahl des Heimwehs der Rückblick
entzündet in den Traumhimmel der Kindheit, aber auch in die Symbolsprache,

mit der die Vorzeit Kunde gab von Elementarmächten. Nach einer
allgemeinen Einleitung führt Klages die Bedeutung vor, die Baum, Rad und
Fluß als Symbole des Kreislaufs besitzen. Schröder stellt diese Ausführungen
in vieler Hinsicht neben ähnliche von Bachofen. Aber er bemerkt auch
zutreffend, daß die Darlegung der Entdeckung, an der Klages vor allem gelegen
ist, in dieser symbolischen Sprache nicht gelingen konnte.

Mein Bericht über die Biographie ist zuende. Schröder bringt die Entdek-
kung nur in den kurzen Worten der «Hestia». Er kann das im zweiten Teil
der Lebensgeschichte ausführen. Mir scheint es an dieser Stelle angebracht,
etwas darüber hinauszugehen. Ich bleibe aber auch im Rahmen jener Jahre,
indem ich mich auf die Darstellung beschränke, die in den Notizen von 1900

in «Rhythmen und Runen» niedergelegt ist (S. 474-482). Danach betrifft
die Entdeckung die Unterscheidung zwischen der lebendigen Substanz und
den Funktionen des Ichs, den Gegensatz des Bewußtseins der persönlichen
Existenz zur Triebfeder des Sichhingebens. Sie betrifft weiter die Einsicht,
daß alles elementare Leben einen raumzeitlichen und nach Leib und Seele

polarisierten Zusammenhang bildet. Im Bereich der zellaren Ballungen dieses

Lebens, genauer im Bereich des menschlichen Lebens ist in diesen Zusammenhang,

die Lebenspole entzweiend, als fremde Macht der außerraumzeitliche
Nous, Logos, Geist eingedrungen, den auch Aristoteles einmal akosmisch
nennt. Dies ist der Beginn der sog. Weltgeschichte. Seine frühen Aufzeichnungen

kommentierend, hat Klages es später scharf so formuliert: Je nachdem
der Geist sich verbündet mit dem leiblichen oder mit dem seelischen Pol,
herrscht nach Völkern und Zeiten vor das materielle Ich oder das spirituelle.
Das eine ist seelefeindlich, trachtet nach Weltunterwerfung und ist auf die
Zukunft gerichtet. Das andere ist körperfeindlich und zielt auf Weltüberwindung

durch Weltverachtung und auf das Jenseits. - Solche Gedanken
auszuführen, hätte Klages der Sprache der Wissenschaft bedurft. Dazu bedurfte
es außerdem der Begründung neuer Zweige der Wissenschaft, nämlich einer
Ausdruckslehre und Charakterkunde, und neuer Aspekte der Erkenntnistheorie

als einer Wissenschaft vom Bewußtsein. Dazu gehörte vor allem die
Erforschung von Wesen und Wirken des Willens, denn im Willen zur Macht und

262



zur Selbstbehauptung fand Klages das Wesen des Geistes. Um die eigene
Lehre auf solchen neuen Gebieten entfalten zu können, mußte erst Raum
geschaffen werden, und zwar durch die Widerlegung vieler Grundsätze von
Materialismus und Idealismus, der feindlichen Brüder. Für den Weg zu einer
solchen Zielen adäquaten Sprache ist folgendes zu beachten. «Hestia» wird
1903 abgebrochen. Danach erscheinen um und nach 1910 die ersten Bücher
zur Grundlegung der Charakterkunde und Ausdruckslehre. Sie enthalten
gewiß viele von den entfalteten Keimen, die aus der beschriebenen Entdek-
kung erwuchsen. Aber ihre gültige wissenschaftliche Sprachgestalt bekommen
sie erst etwas später! Mindestens einen Schlüssel dazu geben die Sätze, die
Klages 1919 geschrieben hat: «Eines ist es, etwas finden, ein anderes, es

beweisen, und wieder ein anderes, den Beweis in die Sprache der Schule kleiden.
Erst die Werke Palâgyis, mit denen wir 1912 bekannt geworden, haben
uns in den Stand gesetzt, die Metaphysik der 'Wissenschaft' in der Sprache
ihrer eigenen Formeln zu befehden» (Monatsschrift «Deutsche Psychologie»
Jg. 1919, S. 188). Damals ahnte Klages nicht, daß es noch zehn Jahre dauern
würde, bis das zusammenfassende Werk erscheinen konnte. Den schweren

Weg dahin und darüber hinaus darzustellen, das muß einen wesentlichen Zug
des zweiten Bandes dieser Biographie bilden, auf dessen Probleme hier ein
Vorblick getan werden sollte.

Wie aber soll man sich zu den Ergebnissen des ersten Bandes stellen?
Hat denn nicht Schuler an Hitler das Hakenkreuz gegeben? Hat nicht
Klages den Verächtern des Rationalen vorgearbeitet, von dem wir heute
so viel erwarten? Hat er nicht dem Antisemitismus doch, wenn auch wider
Willen, Waffen geliefert? Wie konnte er 1933 an der Berliner Universität
Vorlesungen halten? Zu solchen und ähnlichen Fragen kann gesagt werden,
daß es Material genug geben dürfte, sie ausführlich zu beantworten, und daß
man auch dies mit Fug und Recht von der Fortsetzung der Lebensgeschichte
zu erwarten hat. Nur sollte man sich bis dahin nicht dazu hergeben,
unbestimmte oder böswillige Vermutungen zu verbreiten oder an einzelnen Zitaten
Spinnennetze aufzuhängen. Man kann den Begriff des Jahwismus unglücklich
gewählt finden. Der Begriff des Willens zur Macht wäre ihm an Allgemeinheit

überlegen gewesen, aber dem Mißbrauch weniger ausgesetzt. Ist es jedoch
nicht logisch und menschlich gleich bedenklich, eine Sache von ihrem Erfolg
oder Mißbrauch her zu beurteilen? Wie sehr bemühen wir uns doch noch
immer, die Technik oder die Atomwissenschaft als solche auszuklammern bei
unsern Urteilen über das, was Techniker, Militärs und Politiker anrichten,
die mit Atomen umgehen wie mit Ziffern

Klages ist in mancher Hinsicht schon damals und dann bis heute immer
wieder mißverstanden worden. Das gilt auch z. B. von seiner Kritik des

Jahwismus. Es wurde als Angriff empfunden, was von ihm aus Verteidigung
war. Er sah Judentum und Christentum im Bunde mit Staat und Fortschritt,
Kapitalismus, Bürgerlichkeit und Technik. Er sah die Landschaft tausendfach

bedroht, ja schon verwüstet. Er fühlte den Zusammenhang mit Veränderungen,

die in den Seelen der Menschen vorgingen, und spürte das
Heraufkommen des Zweckdenkens in den Köpfen auch des Durchschnitts. Und er
fand in der historisch belegten Rücksichtslosigkeit, d. h. in der Blindheit für

263



Vergangenheitswerte, mit der Judentum und Christentum ihre Lehren
ausgebreitet hatten, das Wesen des Molochs Zukunft. Aber er war kein Antisemit.
Es ist bekannt, daß einzelne Juden auch in späteren Jahren zu seinen Freunden

gehörten und daß er sich in seinen Schriften immer wieder für bedeutende
jüdische Gelehrte und Denker eingesetzt hat. Man denke nur an Palâgyi!
Aber das verschweigt man. Klages unterschied den jüdischen Menschen und
die jahwistische Gesinnung, die er auch bei Nichtjuden fand. Er ironisierte
den üblichen gutbürgerlichen Antisemitismus, wo er ihm begegnete, und
distanzierte sich von ihm. Ein frühes Zeugnis dafür findet sich in den
«Graphologischen Monatsheften» im Juli-August-Heft 1904. Schröder bringt
daraus anmerkungsweise eine kurze Stelle (S. 242 Anm.). Aber er scheint sich
alles Nähere und Weitere für den zweiten Teil aufgehoben zu haben. Wer
wollte deswegen mit ihm rechten? Es bleibt nur zu wünschen, daß wir nicht
zu lange auf ihn warten müssen. Der erste Teil darf inzwischen nicht vergessen

sein. Es ist nicht anzunehmen, daß Schröder die Biographie weniger solide
arbeitet als den Kommentar zu den «Sämtlichen Werken», und der ist
mustergültig genau. Den Nachweis der Belege bringt, wie gesagt, der abschließende

Band. Soweit ich Zitate schon jetzt nachprüfen konnte, sind sie richtig,
und sie sind sachdienlich ausgewählt.

Daß und warum Klages selbst später das Zerwürfnis mit George anders
gesehen und dargestellt hat, wird Schröder zu zeigen haben. Schon auf S. 358
ist das vorbereitet mit dem Satz: «Indem er sich innerlich viel stärker von
ihm geschieden wußte, als es umgekehrt der Fall war, gewann er die
Überzeugung, das Zerwürfnis sei im Grunde von ihm ausgegangen, sowenig er es

tatsächlich herbeigeführt hat. » Gerade die Geschichte dieses Bruches ist
ausführlich dargestellt. Das ist für den literarhistorisch Interessierten von
Wichtigkeit und als Aufklärung des später darüber verbreiteten Nebels wertvoll.

Es kommt Schröder darauf an, Klages' Gegnerschaft gegen den Zeitgeist

von 1900 zu zeigen, der sich vielleicht im großen nicht einmal sehr von
dem heutigen unterschieden haben mag. In dieser Gegnerschaft war sich

Klages mit George und Wolfskehl lange einig, und deshalb hebt Schröder,
wenigstens zunächst, stark das Positive der Beziehungen und der gegenseitigen
Beurteilungen hervor. Die Dokumente aus der Zeit erlauben das 1 Wir sind zu
sehr gewöhnt, diese Dinge aus der Sicht später Erinnerungen und noch dazu
von dritter Seite zu sehen. Schröder belegt es, daß Klages imJanuar 1904 sich

zwar von den Symbolisten zurückziehen, mit George selbst aber nicht «eine
Trennung der Personen» wollte (S. 357). Hier wäre nach meinem Dafürhalten

hinzuzufügen, daß Klages wohl im Irrtum war, wenn er das für möglich
gehalten hat.

Jedenfalls ist Schröders Bericht auch hier in einem Ton gehalten, der nie
ins persönlich Peinliche spielt, wo die Belege es nicht selber tun wie bei Th.
Lessing und Roderich Huch. Die Biographie ist von einem Manne geschrieben,
der offenbar selber auf dem Boden der Überzeugungen von Klages steht. Das
braucht ihren Wert nicht zu mindern. Sie wird den einen zur Bereicherung
ihres Bildes von Klages dienen, den andern nur eine oberflächliche Neugier
stillen, manchen geistesgeschichtlich aufschlußreich, vielen aber ein Stein
des Anstoßes sein. Diese wird man am deutlichsten hören. Sie könnten aber

264



wohl zugeben, daß Vornehmheit des Partners immer eine sachliche Diskussion

fordert.
Was Th. Lessing angeht, so dürfte seine Erscheinung weiterhin zwielichtig

bleiben. Die Erinnerungen, die Klages an den Jugendfreund aufgezeichnet
hat, unterscheiden sich in der Art doch vorteilhaft von den späteren
Äußerungen des Zurückgewiesenen. Roderich Huch aber hat die ganze allzu
kecke Unzulänglichkeit seiner selbst deutlich gemacht in den gedruckten
Teilen seiner Erinnerungen, die Schröder erwähnt. Einige der
Verunglimpfungen, die damals auch von andern gegen Klages und seine Freunde
gerichtet wurden, sind daraus bekannt. Sie sind niedrig genug, und man
bedauert, daß die geringe Steigerung, die Roderich dann noch gebracht hat,
die echte Freundschaft zwischen Klages und Friedrich Fluch zerstören konnte.
Es scheint, als habe Klages hier sehr schnell und rigoros reagiert. Der
Biograph beklagt die Entwicklung auch. Er sucht sie dann aus dem
Gesamtcharakter dieser Jahre zu verstehen: Abschirmung der beginnenden Arbeit
am Werk gegen alle Behinderung. Man muß dabei wohl in Anschlag bringen,
wie hoch der Philosoph, der die zerstörerische Natur des bloßen Wollens
enthüllt, den Willen zur Wahrheit schätzt und daß er die Arbeit an einem Werk
als Dienst an diesem Willen so ungeheuer ernst nimmt (vgl. das 47. Kapitel
des «Widersachers»). Schröder hätte die Frechheiten Roderichs und seiner
Freunde zitieren können. Aber dieser Ton kommt in dem Buch nicht vor.
Und sogar dann noch könnte mancher der Meinung sein, daß der Bruch mit
Roderichs Vetter Friedrich nicht jenen Charakter des Unvermeidlichen hatte,
der für den Fall George doch wohl gilt. Auch wer unter den Jüngeren die
Dichtungen Friedrich Fluchs nicht mehr kennt, müßte doch angesichts der
von Schröder gebrachten Brief- und Tagebuchstellen ein schmerzliches
Bedauern fühlen über die herbe Härte und Kürze des Entschlusses bei Klages. -
Das Bild der Gräfin Reventlow hat Schröder aus zahlreichen Dokumenten
mit einer solchen Eindringlichkeit erstehen lassen, daß es für sich allein, und
erst recht mit den Zeugnissen von Klages, genügen müßte, die uferlos über
Schwabing witzelnden Redner zu beschämen.

Für den in erster Linie philosophisch, nicht zeitgeschichtlich interessierten
Fieser bietet der Band die Einsicht in die Erlebnisgrundlagen der Klagesischen
Metaphysik, in das mühsame Ringen um ihre Abklärung. Wir sehen den
Widerstreit zwischen den außergeschichtlichen, mystischen Tiefen entstammenden

Visionen einer dichterisch begabten Kindesseele, dem geschichts-
fremden naturwissenschaftlich genährten Optimismus der Kenntnismehrung
und dem geistesgeschichtlichen Pessimismus, der aus Bachofen und Nietzsche
sich stärkt, aber aus eigenen Eindrücken von der Gegenwart erwachsen ist.
Wie nun bei dem Entwurf der ersten Niederschriften über den Willen, über
Charakterkunde und Ausdruckslehre und über den Gegensatz von Geist und
Seele und ihre Knüpfungsmöglichkeiten die Vorlesungen und Bücher von
Lipps und Dühring und andern auf Klages eingewirkt haben, das kann erst
der zweite Band zeigen. Fest steht wohl schon jetzt, daß ihr Einfluß nicht
bedeutend ist im Vergleich zu den Wirkungen, die nachfühlbar gemacht
zu haben, ein Verdienst dieses Buches ist. So wird es neben «Rhythmen und
Runen» zur Hauptquelle für den, der den frühen Klages kennenlernen

18 Studia Philosophica XXVII 265



möchte - solange das Testament geachtet wird, das die Veröffentlichung der
Briefe zu andern als biographischen Zwecken und im Auszug untersagt.

Hans Kasdorff

Amédée Ponceau: Etudes et témoignages. Préface de Jean Lacroix.
Desclée De Brouwer, Bruges-Paris, 1966, 268 pages.

Un courant de pensée qui, tout en s'enrichissant des apports contemporains,
se rattache à la tradition réflexive, s'affirme en France avec une vitalité
croissante. Illustré par Nabert, par Ricœur, c'est lui aussi qui inspire l'Initiation

philosophique, le seul ouvrage qu'Amédée Ponceau ait publié de son vivant
(1947). «Faire une analyse intégrale du déploiement de l'existence humaine,
de ce qu'il appelait action constituante» (J. Lacroix), tel était le projet de
Ponceau. L'action constituante est l'opération par laquelle la raison, faculté
essentiellement pratique, transforme l'existence en conduite. Celle-ci se développe
dans trois directions: la première est orientée «vers le monde» (œuvre de

l'entendement, c'est l'action objectivante ou cosmogénétique, qui construit le
monde de la perception et de la science) ; la deuxième, liée à la première, parce
qu'«en posant l'objet, on pose le sujet» (J. Lacroix), conduit à la construction
du moi (psychogénèse ou action subjectivante qui s'exprime dans l'Art, la
Poésie ou l'Histoire) ; quant à la troisième, qui donne leur sens aux deux
autres, orientée vers la Valeur (Ethique), c'est l'action valorisante ou axiogénèse

par laquelle la personne se fait dépassement. «Loin de fonder la morale, la
métaphysique elle-même se fonde sur elle: elle en est le développement et
l'accomplissement» (J. Lacroix). Cette primauté morale, d'allure kantienne,
Ponceau la fait remonter à Socrate, dont il évoque la figure exemplaire au
début et dans les dernières lignes de son ouvrage.

Après ces indications très générales, empruntées à la préface de J. Lacroix,
essayons de mettre en relief certains aspects d'une pensée profondément
originale en nous référant à quelques-unes des études qui composent cet
hommage à Amédée Ponceau. Celles-ci, trop nombreuses, en effet, pour qu'il soit
possible de les mentionner toutes (plusieurs d'entre elles, d'ailleurs, se

recouvrent partiellement), sont groupées sous différentes rubriques: ce sont,
après une Présentation et deux inédits d'A. Ponceau, Les grands thèmes philosophiques,

Science et philosophie, La philosophie, le politique et le social et Le philosophe,

l'histoire, les lettres et l'art. - J. Lacroix voit à juste titre dans l'opposition du
spectacle (ou panorama) et de la structure la clef de l'Initiation philosophique.

«L'analyse réflexive, dit-il, part des phénomènes psychologiques, de ce que
l'auteur appelle le panorama psychique et s'efforce de découvrir dans chaque
cas la structure qui les conditionne.» Mais elle ne s'en tient pas là, elle
cherche encore à remonter, en deçà de la structure, à «l'action créatrice qui
l'a instituée, qui s'est investie en elle, mais qui peut aussi la renouveler ou
l'assouplir» (Jean Nabert). En cherchant à ressaisir dans la structure, ou en
deçà d'elle, l'activité spirituelle qui la sous-tend, Ponceau reprend la distinction

kantienne de l'entendement et de la raison, mais son dessein essentiel est

266



surtout de retrouver le double mouvement par lequel la raison renouvelle les

structures, quand elles risquent de figer la vie de l'esprit, et, inversement, «se
donne des lois et des règles pour que son action créatrice puisse ordonner les

différents univers où elle se déploie» (J. Nabert). - Dans les pages qu'il
consacre à la psychogénèse, telle que l'entend Ponceau, Charles Blanchet
souligne d'abord le rôle qu'y joue le corps, le «corps-sujet». Sur l'action qui
«enfante à la fois le corps et le monde» (Ponceau), il rapproche de manière
suggestive les vues de Ponceau et de Merleau-Ponty. Puis, à propos de l'inten-
tionalité objectivante, de ce monde ordonné, soumis à des lois, que la science
construit et qu'elle remanie périodiquement, il relève chez Ponceau le même
refus du préjugé empiriste que chez Bachelard et le même souci de montrer
dans la science une activité créatrice de l'esprit. Cependant il faut «être non
seulement esprit, mais âme» (Ponceau), ne pas se laisser absorber par le monde
des objets, mais se reconquérir sur lui. C'est la fonction de l'intentionalité
subjectivante, dont la forme la plus haute est l'art. «L'art est psychogénèse»
(Ponceau). Ce n'est pas tout. L'action constituante, déjà à l'œuvre dans la
science et dans l'art, ne se déploie pleinement que dans la recherche de la
valeur, c'est-à-dire «d'une façon véritable d'exister» (Ponceau), qui ne ferme

pas l'individu sur lui-même, mais implique la rencontre de l'Autre. Le chemin
de soi à soi passe par «la médiation de l'autre» (Ponceau). La manière dont
Ponceau décrit ce trajet de l'existence à la recherche d'elle-même, cette
«psychogénèse de la personne», s'apparente, selon Ch. Blanchet, à l'existentialisme,

ainsi qu'aux analyses de Jean Nabert dans Eléments pour une éthique.

Jean Lacroix, de son côté, conclut à un existentialisme auquel le primat moral

confère un caractère personnaliste. - Dans sa belle étude, le R. P. Dubarle,
o. p., s'attache d'abord à ce que Ponceau appelle, d'un mot neufet bien trouvé,
l'installation, c'est-à-dire la façon dont l'homme s'arrange avec le monde;
celle-ci constitue l'entreprise temporelle de conquête de l'univers et de
domination des êtres et, par là-même, entraîne un risque grave de perdition
spirituelle. Pourtant, il semble bien qu'aux yeux de Ponceau le corps offre une
première chance d'échapper à ce risque. En effet, derrière son apparente
opacité, il est déjà psychique, et par là il est l'amorce de la liberté («le corps
fonctionne automatiquement, mais il exécute librement», dit Ponceau). Dans
son analyse du monde, lieu par excellence de l'installation, et de la science,
dont la fonction cognitive vise plus loin que l'installation temporelle, tout
en la renforçant en fait, Ponceau tente de retrouver à la source de la perception

le «panorama de l'actuel» pour nous faire prendre conscience que le
caractère objectif que nous lui attribuons est dû à un «enchantement perceptif»,

à une «fascination de l'actuellement donné», à quoi l'esprit doit, sinon
s'arracher, ce qui est impossible, du moins opposer une «objectivation
réfléchie», c'est-à-dire consciente de ses limites. Après avoir dégagé des

panoramas de l'imagination et du sentiment les structures sous-jacentes qui donnent

«son assiette à l'action constituante de l'esprit», Ponceau en vient aux
structures qui apparaissent dans le psychisme quand «il se fait explicitement
pensant». La fonction de l'intelligence est de concevoir. Mais ou bien le
concept est posé comme objet et l'esprit pensant est le jouet de la même fascination

que l'esprit percevant ou bien il n'est que le résidu de représentations ou

267



de phénomènes et alors il n'est plus le produit d'une activité spirituelle.
La philosophie doit donc remonter au-delà du concept, au-delà «des régimes
d'acquisition» (Ponceau), au-delà du constitué pour retrouver, au foyer de
l'activité constituante, le vouloir autonome et autorégulateur, la liberté
assumant la totalité de l'existence.

Comme le remarque le R. P. Dubarle, il est certain, dès le début, qu'aux
yeux de Ponceau, «l'issue de la quête philosophique n'est pas dans l'objecti-
vation du monde, ni dans sa possession». Ponceau est, d'ailleurs, très conscient

que l'idolâtrie de la science constitue une menace de mort pour l'esprit,
ce qui signifie aujourd'hui une menace de mort pour l'humanité. Mais cette
mise en garde contre les dangers qui découlent de l'attitude scientiste
n'empêche pas Ponceau de développer dans deux chapitres de VInitiation une
véritable philosophie de la science, où il s'efforce de faire ressortir, contre les
doctrines empiristes, le rôle prépondérant des initiatives de l'esprit. C'est
surtout dans l'étude d'A. Lichnérowicz qu'il faut voir Ponceau réfléchissant
sur l'activité scientifique, dont l'exemple le plus complet lui est offert par le
physicien qui élabore sans cesse de nouvelles structures pour objectiver le
spectacle des phénomènes, mais, simultanément, fait surgir par l'expérience
«des domaines et des aspects de la phénoménalité propres à être objectivés»,
créant ainsi une série de «situations hypothèse-expérience». Ponceau montre
de même que, parallèlement aux hypothèses et aux expériences de la physique,
on peut dégager dans la recherche mathématique «une problématique de
postulats, d'une part, et des expériences de pensée, d'autre part» (Lichnérowicz)

Il y aurait encore bien des richesses à glaner dans les deux dernières parties
du volume. Les thèmes politique et social apparaissent déjà dans YInitiation, où

perce l'inquiétude du philosophe devant la tentation perpétuellement renaissante,

autour de nous et en chacun de nous, de la tyrannie (opposition des

deux figures de Socrate et de César). Ils sont repris dans un ouvrage,
malheureusement inachevé, qui a été publié après la mort de Ponceau, avec une
préface de R. Aron: Timoléon, réflexions sur la tyrannie, sur lequel Jacques
Madaule, Jean Lacroix, G. Le Bras donnent ici des éclairages assez convergents.

Mounier, dans un texte bref et assez incisif, dénonce «l'apolitisme
furieux, l'anarchisme ésotérique» auquel son obsession de la tyrannie entraîne
Ponceau. Mais il rejoint les auteurs que je viens de nommer quand il souligne
avec quelle vigueur Ponceau, à la fin de son ouvrage, esquisse une dialectique
de l'Etat: le remède au totalitarisme n'est pas d'émasculer l'Etat (dans l'Etat
libéral les tyrannies prolifèrent), mais au contraire de pousser le totalitarisme
jusqu'au point «où l'Etat s'est fait digne de tout absorber: où il s'épanouit en
famille et en Eglise».

Enfin Blanchet, Madaule et Roger Bodart présentent d'excellentes
analyses d'un autre ouvrage (lui aussi inachevé) de Ponceau : Le temps dépassé, qui
se compose de deux études sur l'art et l'histoire. C'est surtout par la notion
renouvelée de catharsis que Ponceau explique la fonction psychogénétique du
premier. Quant à la seconde, il met l'accent, non pas sur les faits susceptibles
de se répéter, mais sur l'irréversibilité du temps historique, sur les événements,
car le projet humain y a toujours sa part. L'histoire construit le panorama

268



du passé humain comme la mémoire celui du passé individuel. Le monde
du passé «ne s'échelonne sur la ligne du temps que grâce à l'intercession d'un
être dont l'existence est temporelle... Pas d'histoire sans âme», et, ajoute-t-il,
«pas d'âme sans histoire». - Quelle que soit la voie empruntée (par exemple
celle de l'art ou de l'histoire, précisément), c'est toujours par un véritable
itinéraire spirituel que Ponceau s'achemine vers le mystère de notre destinée et
de son accomplissement.

Charles Favarger

Michèle Federico Sciacca: Akt und Sein. Ins Deutsche übertragen von
Karl Heinz Laier. Verlag Karl Alber, Freiburg/München 1964.

Diese Schrift des erfolgreichen und fruchtbaren italienischen Philosophen -
es gibt von ihm bereits «Gesammelte Werke» — dokumentiert, daß die
spekulative Dekrets- oder Glasperlenspiel-Philosophie nicht nur in Deutschland

Blüten treibt. Bei Sciacca tritt sie in Gestalt eines platonisch-augu-
stinischen Spiritualismus auf, der sich vom anonymen «Idealismus» und
«Realismus» - beide werden als «Denktäuschungen» deklariert - entschieden
distanziert. «Setzt man», heißt es in der Einleitung, «das Sein, den Ur-Akt,
als das erste Problem der Ontologie, folgt daraus, daß die Metaphysik

Metaphysik des Menschen, nicht aber des Realen als solchen ist; darum auch wurde
sie im 'spiritualistischen' und nicht im 'naturalistischen' Sinne wiedergewonnen.

Das 'Reale' ist nicht das 'Sein', sondern nur eine seiner Formen; und
als Reales oder Natur an sich bedeutet es nichts. Die Natur an sich ist auch

gar kein philosophisches Problem; die Philosophie ist nämlich Nachdenken
über das geistige Leben in seiner existentiellen Konkretheit, wie es in der
Welt verkörpert ist und lebt. Philosophieren ist Fragen des Menschen nach
dem Menschen, nicht nach dem, was die Dinge sind, sondern nach dem, wer
ich bin, lebend, denkend und wollend in einer Welt von Dingen oder Realem,
von der ich zwar abhänge, die jedoch ihrerseits von mir abhängt, von mir als

fühlendem, verstehendem und wollendem Wahrnehmen». Die «existentielle
Konkretheit» vergißt dann der Verfasser freilich schnell und gründlich, denn
in der Folge bewegt er sich faktisch ausschließlich in den abstraktesten
Denkgebilden.

Um einen andern charakteristischen Passus zu zitieren: «Gleich zu Anfang
von Sinnesdaten, von Phantasmen und Phänomenen, von begrifflichen
Erarbeitungen des Realen zu reden, heißt, sich von der Möglichkeit ausschlies-

sen, zum Sein zu gelangen, heißt, ein Verfahren übernehmen, das
außerstande ist, das 'Metaphysische' und den echten Sinn des Seins zu berücksichtigen.

Die Auseinandersetzung über das Sinnliche und über die begriffliche
Erkenntnis seiner kommt erst nach der metaphysischen Erörterung des Seins,
des ursprünglichen Seins des Seins, des Auslösers jeglicher Erkenntnis und
Handlung, des Begriffs und des Realen. Das Sein als Idee birgt in seinen

Tiefen, die gerade auch die Tiefen des Geistes sind, dem das Sein gegenwärtig
ist, eine innere Dynamik und wird dadurch zu einem Urquell jeglicher

269



Aktivität und Realität, die das Sein aber sowohl in ihren partiellen Aspekten
wie auch in ihrer Totalität übertrifft. Das Sein ist der Universalschlüssel, der
einzige, der kein Dietrich ist; die erste Umdrehung ist die Idee; sie erschließt
die Möglichkeit der anderen. Das Problem des ursprunggebenden ersten
Aktes, das dem Problem der Erkenntnis und jedem sonstigen vorausliegt und
das jeden anderen Akt gründet, ist das Problem der Metaphysik; es stellen,
heißt: seine Möglichkeit ansetzen; aber da es das Problem des Seins als eines

objektiven und das geistige Seiende als solches konstituierenden Aktes ist,
ist es auch das primäre Problem der Ontologie. So als Gegenstand des Geistes

begriffen, wird das Sein als Idee noch nicht als Element oder Form a priori
des Erkennens betrachtet : Es ist für sich gültig als ontologisches Konstituti-
vum. Schon gleich zu Anfang stellt es seinen kritischen Anspruch, daß es seinem
innersten Wesen nach nicht umhin könne, die Erfahrung zu übersteigen. Weil
es nicht an die Erfahrung im Sinne des Apriori des Erkennens oder der Trans-
zendentalität gebunden ist, ist es selbst die Kritik, die der Erfahrung Schranken
setzt; denn gültig durch sich selbst, ist das Sein durch gar keine Erfahrungserkenntnis

angemessen erreichbar. Mit seinem Sich-selbst-Setzen stellt es

'kritisch' die metaphysische Instanz, die Möglichkeit der Metaphysik selbst

auf und stürzt damit die kritische Methode des Kritizismus um, dessen

negative Folgerungen ganz einfach seine unkritische Haltung gegenüber dem
Problem der Metaphysik bezeugen. Das kritische Problem der Metaphysik
liegt nämlich von diesem Gesichtspunkt aus, wie Rosmini es zum ersten Mal
erfaßte, nicht daran, daß wir uns von der Grenze der Erfahrung nicht
lossagen können, sondern daran, daß wir uns zu innerst nicht davon lossagen
können, die Grenze der Erfahrung zu überschreiten. Denn es gibt ein
ursprüngliches Primum, das sich aus sich selbst konstituiert und nicht Form eines

Erfahrungsinhalts ist. Dieses ontologische Primum ist das Wesen des Seins. In
diesem Ausdruck 'Wesen des Seins' ist das Wesen die Washeit (Quidditas),
kraft deren das Subjekt Sein ist; und das Wesen des Seins ist das Sein selbst.

Hier ist das Sein Subjekt und Akt; aber das Subjekt ist als es selbst Akt, und
der Akt ist selbst Subjekt. Also sind das Subjekt-Sein, der Akt dieses Subjekts
und sein Wesen immer dasselbe Sein in drei verschiedenen Formen, mit denen
das Sein sich identifiziert. Das Wesen des Seins ist identisch in jeder Form,
und gleichwohl sind sie verschieden. Wenn das Subjekt Akt ist und der Akt
das Subjekt ist; wenn das Wesen, aufgrund dessen das Subjekt Sein ist, immer
das Sein ist, dann folgt daraus, daß das Sein Akt und der Akt Sein ist. Aber
das Wesen des Seins als solches ist, gerade in seinem Sein, in Beziehung zu
einem Geist; es gäbe also kein Wesen des Seins, wenn es keinen Geist gäbe;
folglich ist es auf dialektische Weise: Das Wesen des Seins wäre nicht ohne den
schauenden Geist, der nicht Geist wäre ohne die Anwesenheit des geschauten
Seins: ein ursprüngliches Verhältnis der Spannung oder der Dialektik. Das
Sein, das Akt ist, ist dialektisch in Beziehung zum Geist, dessen innerer
Gegenstand es ist; und dialektisch ist auch der Geist, der nur Geist ist in
Beziehung zum Wesen des Seins; und dieses ist nicht die 'ideehafte Form',
sondern das Sein als Idee, Ur-Gegenstand des Geistes, ihm von Natur aus
bekannt und von ihm allein schon deswegen ursprünglich erschaut, weil er
Geist ist».

270



In solchen begriffsdichterischen Gedankenschöpfungen läuft es mit vollendeter

Willkür und Unverbindlichkeit weiter. Es kulminiert in einer Art
spekulativer Gebetsmühle: «Der Akt ist Sein und das Sein ist Akt; sonach
besteht der Vollzug des Aktes im Akt des Seins, und die beiden Prinzipien
des Seins und des Sich-Vollziehens fallen in eins, weil das Sich-Vollziehen
nichts als das Sein ist, das ist; weil es immer Sein ist, ist es Vollzug; weil es

immer vollkommener Selbst-Vollzug ist, ist es das Sein selbst». Daß «das
Sein» Erzeugnis des geistigen Aktes und nur dessen Erzeugnis sein könnte,
erwägt der Verfasser keinen Augenblick.

Wie willkürlich und unverbindlich ein Philosophieren ist, das sich in
blossen Denkbarkeiten bewegt und deshalb jedem Wort «dialektisch» die
gegenteilige Bedeutung des Sinnes, in welchem es bislang verstanden wurde,
unterstellen kann — entsprechend wie etwa heute bei vielen Zeitgenossen
«Demokratie» sein soll, was früher «Diktatur» hieß -, mag folgendes
Beispiel illustrieren. Wenn wir, sagt Sciacca, die Meinung hegen, die Dinge so

wahrzunehmen, «wie sie sind», «so sprechen wir ihnen eine Realität an sich

zu und setzen voraus, daß sie auch dann so sein würden, wie sie sind, wenn
niemand sie wahrnähme und dächte und keiner sie je wahrgenommen und
gedacht hätte». Das nennt Sciacca «die realistische Illusion». Denn «die
Dinge sind nicht, wie wir sie wahrnehmen und erkennen, noch nehmen wir
sie wahr und erkennen sie so, wie sie sind. Sie setzen ein wahrnehmend-ver-
stehend-wollendes Prinzip voraus, d. h. die Wahrnehmung und die Idee, ein
verstandbegabtes Subjekt, ohne welches sie nicht existieren. Infolgedessen ist
das Reale seinem Wesen nach und ursprünglich im Hinblick und in bezug
auf ein wahrnehmendes und verstehendes Prinzip, welches bewirkt, daß es ist,
und es kann nicht einen einzigen Augenblick existieren, wenn nicht in Hinsicht

auf dieses Prinzip». Woher kommt es dann aber, daß es - sagen
wirkeine realen hundertköpfigen Mäuse «gibt», obwohl es dem «wahrnehmend-
verstehend-wollenden Prinzip» doch ein Leichtes sein wird, dergleichen zu
«denken»? Und kann man es einem nüchternen, durch keine Wortmagie
verführbaren Menschen verargen, wenn er ein solches Spekulieren als
«leeres Geschwätz» empfindet? „

Manfred Brelage: Studien zur Transzendentalphilosophie. Walter de Gruy-
ter, Berlin 1965.

Wir stehen hier vor den Dokumenten eines jungen Philosophen, der unserer
Gegenwart gerade dann entrissen wurde, als er seinen eigenen Standort
bestimmt hatte und zu größeren Entwürfen auszuholen schien. Manfred Brelage
hatte sein Habilitationsverfahren an der Freien Universität Berlin gerade
hinter sich gebracht, die Vorlesungen und Übungen begonnen und bereits
seine Faszinationskraft auf seine jungen Zuhörer auszuüben angefangen - da
erloschen alle Hoffnungen. Die sauberen Untersuchungen dieses kleinen
Bandes, die konzentriert und ihrer Sache gewiß sind, stießen in Gebiete der
Philosophie vor, die zumal den jüngeren Philosophen aufzuarbeiten noch

271



bevorstehen. Sie kreisen um die Probleme der Transzendentalphilosophie, wie
sie sich im 20. Jahrhundert darstellen.

Das scheinen Probleme zu sein, die nicht mehr recht populär sind. Es
gehört leider zum Ton vieler Denker, die sich bewußt auf transzendentale
Positionen beziehen, in einer Art resignierender Bescheidenheit ihre
Problemstellungen zu explizieren. Man möchte nicht in den Geruch kommen,
vielleicht ein «Marburger Neukantianer» zu sein. Es seien doch überwundene,
wenn nicht sogar leere Probleme, die dort gewälzt worden seien. Aber auch
jene, die an Kant direkt anschließen möchten, gleichsam in einem Sprung
über fast 200 Jahre hinweg, will die Bruderschaft mit dem Königsberger
nicht recht behaglich werden. Mit diesen Vorurteilen und Schwierigkeiten hat
sich Brelage gründlich konfrontieren lassen (S. 72). Auch Michael Landmann,
der das Geleitwort zu diesen Studien geschrieben hat, sieht eine ernsthafte
Auseinandersetzung mit dem Neukantianismus heute für gegeben an.
Wir zitieren: «Brelage hat es oft ausgesprochen, daß die bisherige
philosophische Gegenwart sich heute anschickt, historisch zu werden. Sie hat nicht
mehr die Naivität des Glaubens an sich selbst. In diesem Augenblick wird
deutlich, daß die Argumente, mit denen sie seinerzeit gegen die neukantische
Erkenntnistheorie polemisiert hatte, mehr Ausdruck und Rechtfertigung ihres
eigenen Wollens waren, als daß sie den Neukantianismus in seinem Kern
trafen» (S. III). Man möchte vielleicht auch hier noch einigen historischen
Staub wegblasen und ein Zugeständnis hören, daß die von Kant gestellten
Probleme immer noch erörtert, vertieft, entfaltet gehören. Daß wir dies noch
können, dafür müssen wir allen Denkern in unserem Jahrhundert dankbar
sein, die die Brücken nach Königsberg haben schlagen helfen.

Man beklagt so gerne die Armut des heutigen philosophischen Lebens.

Gleichzeitg aber kann man vom Verdruß über die vielen Systeme und über
das angebliche Chaos der Philosophien räsonnieren hören. Die Widersprüchlichkeit

dieser Klagen zeigt ein Problem an. Es liegt hier das Problem der
richtigen Aneignung unserer nächsten Vergangenheit vor. Wenn man sich
von Brelage in die Diskussionen zwischen den Positionen von Hartmann,
Heidegger, Jaspers, Husserl, Hönigswald, Natorp, Cohen, Cassirer, Rickert,
Windelband, Brentano, Scheler, Emil Lask usw. einführen läßt, dann staunt
man doch über die reiche Differenziertheit des damaligen Gesprächs, von
dem hier sogar die Lebensphilosophie ausgeschlossen ist. All dies scheint
heute erloschen, erledigt, ja der Verächtlichmachung anheimgegeben. Man
treibt Ontologie, Fundamentalanalyse, Existenzerhellung - man ist konfrontiert

mit den Großen der Philosophiegeschichte der Jahrtausende, man weiß
sich zweifellos vor ganz gewaltigen Aufgaben, und doch negiert man, daß die
ontologischen und letztlich auch existentiellen Ausgangspositionen aller
heutiger Denker im 19. Jahrhundert und des beginnenden 20. Jahrhunderts
liegen. Schließlich kann man nicht die Augen davor verschließen, daß unsere
Wissenschaft weitgehend einen ontologischen Gegenstandsbegriff des 19.

Jahrhunderts voraussetzt, der noch nicht gründlich durchreflektiert ist. Man
stellt die Frage nach dem Sinn von Sein, nach dem umgreifenden Absoluten
und nach wissenschaftlicher Sachlichkeit aus Positionen heraus, die durch
die ganzen «Niederungen» der 2. Hälfte des 19. Jahrhundert hindurchgegan-

272



gen sind. Diese Überlegungen wären notwendig, wenn man von unseren
westlichen Philosophien und nicht weniger auch von den östlichen marxistischen
Philosophien etwas Entscheidendes aussagen will. Nur nebenbei: die
wissenschaftliche Ontologie der atheistischen Universitäten der 2. Hälfte des 19.

Jahrhunderts ist für die Analyse des offiziellen und auch häretischen Marxismus

wichtiger als alle Untersuchungen über Marx und Hegel.
Dieses Präludium soll antönen, wie wichtig die Arbeiten sind, die sich

Brelage vorgenommen hat. Selbst ein Schüler von Hans Wagner und Heinz
Heimsoeth, zugewandt Nicolai Hartmann und Richard Hönigswald, ist er
bewegt von den Grundproblemen der Transzendentalphilosophie und der
Ontologie, im tiefsten aber von der Spannung, die sie zusammen bilden.
Er bemerkt mit vielen, daß gerade die ontologischen Denker der
philosophischen Gegenwart, wie Heidegger und Hartmann, durch ein Stadium
neukantianischen, d. h. transzendentalen Denkens hindurchgegangen sind.
In der Studie «Zur gegenwärtigen Kritik der Erkenntnistheorie» (S. 31-45)
zeigt Brelage, wie viele Problemstellungen des jungen Heidegger, seinerseits

angeregt von Emil Lask, durch die These der «Immanenz-Situation des

Subjekts oder Bewußtseins» (S. 44) verständlich sind. Durch die Kritik dieses

Ansatzes, der weit von der Kantischen Konzeption der «Vernunft» entfernt
ist, ist auch die Kritik an der «Erkenntnistheorie», wie sie heute noch besonders

von den ontologischen Schulen Heideggers oder der Neuthomisten
vorgebracht werden, erklärbar. Es ist die Tragik dieser Situation, daß überhaupt
Erkenntnistheorie dadurch in Verruf gekommen ist. Es läßt sich aber
nachweisen, daß sich auch mit den ontologischen Begründungen des Erkenntnisproblems

die Frage nach einer Begründung des Erkennens, die eben die
transzendentale par excellence ist, nicht ausschalten läßt. Die Auseinandersetzungen

Brelages mit Heidegger sind von dieser Fragestellung geleitet.
Nur durch ein systematisch geschärftes Bewußtsein von der Bedeutung und

Problematik der Geschichtlichkeit der Philosophie gelingt es Brelage, die
Dialektik von Problemgeschichte und Geschichte der Philosophie fruchtbar zu
machen. Davon legt er in der ersten der publizierten Abhandlungen Zeugnis
ab, betitelt «Die Geschichtlichkeit der Philosophie und die Philosophiegeschichte»

(S. 1-30). Wie in allen Untersuchungen ist der Autor vorsichtig
bemüht, die in den verschiedenen Geschichtsauffassungen lebendigen
Impulse zu bewahren und aus den Gefechten der Entweder-Oder-Krieger
herauszulösen. Diese Geschichtsauffassung scheint uns heute, da die Polemiken

den Pfeffer persönlicher Spannungen nicht mehr besitzen, befähigt
zu sein, zu den wirklich bleibenden Gehalten der damaligen Philosophien
vorzustoßen. In überzeugender Weise können wir dies in der Habilitationsschrift

Brelages wahrnehmen, die hier abgedruckt ist unter der Überschrift:
«Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivität. Eine Studie der
Erkenntnistheorie des 20. Jahrhunderts» (S. 72-229). Ihr wenden wir uns zu,
ohne Anspruch zu erheben, ihrer inneren Reichhaltigkeit gerecht zu werden.

Das erste Stück der genannten Studie bringt den Ansatz des «Kritizismus»
zur Darstellung, in Verbindung mit den Vorurteilen jener Kritiker, die seinen

Kern nie ernst genommen haben. Die hauptsächlichsten Vorwürfe sind etwa:
Reduzierung der Philosophie aufErkenntnistheorie, Verhaftung an einem for-

273



malen Wissenschaftsbegriff und ein bloß erkenntnistheoretischer Subjektsbegriff.

Mit diesen Vorurteilen verknüpfen die Kritiker stets ein totales Verdikt

über den «Neukantianismus», ohne zu prüfen, aus welchem Grunde die
neukantianische Position aufgebaut wurde. Brelage macht daraufaufmerksam,
daß durch die kantische Vernunftskritik das Desiderat einer «Geltungslogik»
notwendig wurde (S. 81 ff.). Kritisches Denken weist sich nämlich durch die
Einsicht aus, daß jede «Gegebenheit» auf eine Möglichkeit zu befragen sei,
wie sie zu denken sei. Geltung - und zwar Geltung des Wahrseins - gewinnt
das, was als Faktum auftaucht, erst durch den Aufweis seiner im Denken
wurzelnden Ermöglichung seiner Denkbarkeit. Allein dieser Ansatz ist
vielseitig interpretierbar, und schon Nüancen entscheiden. Die Neukantianer,
wie z. B. Hermann Cohen, leiten daraus den Vorrang des Denkens vor dem
Sein ab (S. 91) - eine auch von Cassirer noch gegen Martin Heidegger
vertretene klare Position. Doch uns Heutigen springt die Verwandtschaft dieses

Ansatzes mit dem spekulativen Idealismus vorbehaltloser in die Augen als

noch den großen Neukantianern. «Daß sich im Bedenken des Denkens das
Denken selbst als Grund der Gültigkeit alles Gedachten enthüllt, macht den
Nerv des philosophischen Kritizismus aus und begründet die kritizistische
Erkenntniskritik als (transzendentale) 'Logik'; wie der Kritizismus das
Denken (die Vernunft, den Logos o. ä.), das den Grund aller theoretischen
Gültigkeit abgibt, begreift, unterscheidet ihn von der spekulativen Logik des

absoluten Idealismus» (S. 85f.). Diese Unterscheidung bedeutet aber, daß
die Grundlage dieselbe bleibt und nur ihre Erfassung durch den einzelnen
Systematiker bewirkt, daß sie sich gleichsam perspektivisch anders dargestellt
findet. Übereinstimmend mit den großen Idealisten sagen die Neukantianer
die nicht-ontologische Grundlage alles Seinsdenkens aus (S. 89, 92). Damit
rückt Martin Heideggers, aber auch Nicolai Hartmanns Umdeutung der
Bewertung der das Denken begründeten Instanz nahe.

Diese Grundprobleme werden durch die übliche Kritik des Neukantianismus

kaum ernsthaft getroffen. Wichtig ist natürlich, daß die Verengungen,
denen viele damalige Kantianer huldigten, korrigiert werden. Der von ihnen
postulierte enge Begriff der «Wissenschaftlichkeit» ergab sich aus ihrem
Desiderat, das Geltung stiftende Grundmoment nicht der «psychologischen»
Subjektivität anheimzustellen. Es mußte eine Subjektivität der allgemeinen
Voraussetzungen dessen sein, was irgendwie ein Subjekt denken kann. Dieser
Subjektsbegriff des Kritizismus ist tatsächlich, wie Brelage zeigt, nur «im
Zusammenhang mit der Geltungsproblematik zu verstehen» (S. 94). Die
konkrete Subjektivität, die in einigen Spielarten der Existenzphilosophie zentral
wurde, darf natürlich nicht mit dieser transzendentalen Subjektivität konfundiert

werden. An ihrem Unterschied muß festgehalten werden, um nicht das
Wesentlichste einer transzendentalen Begründung der theoretischen Erkenntnis

preiszugeben.
Gegenüber dem Kritizismus macht sich nun eine durch Husserls

Phänomenologie verkörperte Gegenbewegung bemerkbar. Sie sucht eine nicht
in der Geltung des reinen Denkens begründete Wahrheit, sondern eine,
die sich durch «Evidenzen» einstellt. Allerdings deutet die Bezeichnung
«transzendentale Phänomenologie» (S. 104—126) darauf hin, daß es in der

274



Phänomenologie ebenfalls um eine Grundlegung des Erkennens geht. Doch
der Horizont ist gelockerter. Der Ansatz zwingt gleichsam, die Fülle der
Erlebnisse und damit des konkreten Subjekts stärker zu berücksichtigen und
ihnen sogar einen fundierten Charakter zuzuerkennen. Mit dem Autor muß
man sich vergegenwärtigen, daß wir erst heute, da der Nachlaß Husserls
überschaubar vor uns liegt, die tatsächlichen Unterschiede zu den Neukantianern

und zur «Fundamentalontologie» Heideggers herausarbeiten können.
Im Gegensatz zu neukantianischen Postulaten gewinnt in der Phänomenologie

das naive, unwissenschaftliche Subjekt eine erhöhte Bedeutung. Husserls
Satz, daß Bewußtsein immer ein «Bewußtsein von Etwas» sei, impliziert den
Durchbruch zu den «Phänomenen». Daß durch die «Intentionalitat» der
Bezug zu den Sachen, zu den Grundgegebenheiten und letztlich auch zu allen
alltäglichen Dingen der «Lebenswelt» für das Subjekt konstitutiv wird,
bereitet eine große Erweiterung vor. Doch Husserl wäre der letzte gewesen, der
ins Unabsehbare gedrängt hätte. «Auch Husserls Phänomenologie geht auf
Prinzipien, aufUrsprünge zurück. Aber Prinzipiencharakter hatfür ihn die im
Modus der Selbstgegebenheit anschaulich gegebene Sache für alle bloß
denkende Erkenntnis» (S. 113f.). Wenn aber auch die ganze Husserlsche

Phänomenologie im Horizont des Bewußtseins verharrt, obgleich sie den

Bezug zu den Erscheinungen unabdingbar setzt, so ist dennoch der Zugang
zu einer Art Gegeninstanz gegenüber dem reinen, in Aktivität sich erfüllenden

Denken gefunden worden. Das «Sich-Zeigende» ist somit anerkannt.
Doch die Tendenzen der Konstitutions- und der Evidenztheorie widerstreiten
sich in Husserl und verraten, daß hier ein Grundproblem ungelöst bleibt.

Das 3. Stück zeichnet die Linien einer sich konkretisierenden Subjektivität
über die Phänomenologie hinaus fort. Zugleich führt es einen Denker an
seinen philosophiegeschichtlichen Platz, der von der neueren philosophischen
Geschichtsschreibung noch nicht in seiner Bedeutung wahrgenommen wurde :

Richard Hönigswald. Im Zusammenspiel und in der Abstoßung von
«Erkenntnistheorie und Denkpsychologie» (S. 126-156) kristallisiert sich eine
recht subtile Theorie der Gegenständlichkeit aus, die immer mehr auch die sie

denkende Subjektivität einbeziehen muß. Die Denkpsychologie (oder
überhaupt der von Husserl attackierte «Psychologismus») erweist sich damit in
der Geschichte der sich konkretisierenden Subjektivität als fruchtbar. Denn sie

bezieht schließlich konkrete seelische Momente in ihre Überlegungen ein. Die
Zusammenarbeit mit A. Meinong war für Hönigswald natürlich ebenfalls von
prägendem Einfluß. Brelage charakterisiert die Position von Hönigswald
einmal so: «Wir sprechen hier mit Bedacht von einer Dimension, um anzudeuten,

daß sich hier ein ganzes Forschungsfeld eröffnet. Denn nicht der elementare

Gedanken, daß die Erkenntnis irgendwo in der Welt auf einem irgendwie
beschaffenen Seienden gleichsam aufruhen müsse, ist entscheidend, sondern
daß dieses Seiende eben nicht einfach irgendwie beschaffen sein dürfe und daß
es als ein Subjekt der Erkenntnis nie nur ein pures Seiendes sein könne» (S. 143).
An diesen Einsatz schließt sich eine sich weiter differenzierende Theorie
verschiedener Weisen der Gegenständlichkeit an, ist doch Hönigswald bemüht,
trotz der entdeckten Subjektivität aller Gegenständlichkeit den Gegenständen
auch Unabhängigkeit zuzuerkennen. Diese Grundüberlegungen sind weiter

275



in seiner «Monadologie» ausgeführt. Er beschreitet in ihr den Weg einer
psychophysischen Einheit, läßt der Zeitlichkeit im Erkennen ihre Bedeutung
zukommen und integriert den Erkennenden in den Weltzusammenhang.

Das 4. Stück «Gnoseologie und Ontologie» (S. 157-188) ist einer umfassenden

Erörterung von Nicolai Hartmann gewidmet, dessen «Grundzüge einer
Metaphysik der Erkenntnis» zum mindesten in der Abwehr durch seine vielen
Kritiker aus der Philosophiegeschichte der vergangenen Jahrzehnte nicht
wegzuleugnen ist. In seinen Positionen steckt so viel umgedeuteter Neukantianismus,

daß es sich bestimmt lohnt, diesen neben Heidegger konsequentesten
ontologischen Entwurf der neueren Philosophie durchzudenken. Der
Zusammenstoß von Transzendentalphilosophie und Ontologie vollzieht sich
hier in eindrücklicher Weise - jedoch muß gerade hier angemerkt werden,
daß das Gespräch der Neukantianer mit Hartmann nie zum Austrag gekommen

ist. Nach 1933 bricht die innere Kontinuität der neueren Tradition ab.
Die meisten Neukantianer waren emigriert oder verstorben (S. 179). Heute
übergeht man einander mit Stillschweigen - und führt auf verteufelt luzide
Weise das Geschäft jener durch, die einst mit Stiefeln für Vergessen sorgten.
Wenn ein philosophischer Partner, dem seine Konsequenz im Denken nicht
abgesprochen werden kann, plötzlich nicht mehr existiert, dann verliert sich
auch das helle Wissen um das, worin dieser Partner irrte. Damit meinen wir,
daß ein Ontologismus wie jener von Hartmann bedacht gehört, um ihm nicht
anderswo erneut zu erliegen, wo man es gar nicht erwartete. Mit Brelage
sei die Diskussion, um die es hier gehen kann, kurz umrissen : « Transzendental-
philosophie und Ontologie des realen Geistes und der realen Welt stehen nicht
in einem sich ausschließenden Gegensatz zueinander, sondern in einem
wohlbegründeten Verhältnis gegenseitiger Ergänzung» (S. 188). Die Hart-
mannsche Ontologie macht das ganze Gewicht der Seinsarten und der onti-
schen Verflochtenheit des denkenden Subjektes in die Vielfalt von Seiendem

geltend. Die philosophische Begründung der Schichten und regionalen
Ontologien bedarf ihrerseits eines transzendentalphilosophischen Ansatzes -
denn eine reine Gegebenheit, ohne mögliche Rückfrage auf das, was sie ist,
wäre der Tod des Denkens.

Im 5. Stück «Ontologie und Analytik des Daseins» (S. 188-229) nimmt
der Autor seine Diskussion mit Heidegger auf und führt seine Linien der
konkreten Subjektivität hinein in die Daseinsanalyse - gleichsam als dem ihm
bis anhin deutlichsten Endpunkt einer aufweisbaren Bewegung im neueren
Philosophieren. Es erhebt sich am Schluß die Frage, ob die von Brelage
ausgezogene Linie nicht noch weiter weist. Denn Heideggers radikaler Subjektivismus,

wie er ihn in «Sein und Zeit» durchexerziert, gewinnt ein ihn
übersteigendes Moment, insofern er seine eigene Begründung zum Thema macht.
Das formuliert Brelage so: «Wenn wir die Subjektivität des Subjekts den
Grund dafür nennen, daß das Subjekt überhaupt erst Subjekt zu sein

vermag, so liegt das Versäumnis der bisherigen Philosophie darin, ein Subjekt
in Ansatz gebracht zu haben, ohne den Grund mitzudenken, der es in seinem
Subjekt-Sein ermöglicht» (S. 206). Aus allen Ritzen dringt hier das

transzendentalphilosophische Gedankengut hinaus. Heidegger selbst versteht seinen
Ansatz transzendentalphilosophisch. Letztlich macht auch die sog. «Kehre»

276



nichts an diesem Ansatz aus. Heidegger wechselt gleichsam die transzendentale

Begründung aus: in «Sein und Zeit» war das Dasein die Instanz, die
Wahrsein begründete, in den späteren Schriften ist es das Sein, das die
letztbegründende Stellung einnimmt (S. 210). Es zeigt sich aber gerade durch
diesen doppelten Aspekt, daß in einem strengen Subjektivitätsdenken der
Horizont zu umfassenderen Fragestellungen transzendentalen Ranges
aufgeht. Das Sein, das in allem Seienden immer das schon Mitverstandene oder
im Verstehen Anwesende und Vergessene ist, erschließt wieder die Weite, in
der Hegels Absolutes beheimatet ist. — Es finden sich hier noch viele sehr
sublime Erörterungen des Werdeganges Heideggers und seiner Stellung zu den
Zeigenossen. Ihre gründliche Lektüre bringt Gewinn. Nochmals: sind die
Linien tatsächlich durchgezogen? Ist Brelage nicht gerade in dem letzten
Stück allzusehr wieder in historische Bahnen eingeschwenkt? Hat seine

Fragestellung zuletzt nicht an systematischer Kraft verloren? Die konkrete
Subjektivität, nach der er methodisch und historisch fragte, scheint uns gerade
in der «Fundamentalontologie» noch nicht erreicht zu sein. Ihre Furcht,
anthropologisch oder psychologisch zu werden, deutet vielleicht in eine
entscheidende Richtung, dorthin, wo eben die Konkretheit gesucht - aber dann
auch begründet werden muß. Denn das Zentrale der Transzendentalphilosophie

liegt nicht im Objekt, dem sie sich zuwendet, sondern in der Weise
ihrer Begründung. Darum hat sie die befreiende Möglichkeit, alltägliche
Erscheinungen und die konkretesten Vorgänge und Erscheinungen in den Blick
zu bekommen und durch die Konfrontation mit dem begründenden Grund
in die übergreifende Dialektik zu dringen, die erst den Geist in der Welt sichtbar

und erfahrbar macht. Viele Horizonte tauchen in dieser Arbeit auf. Der
historische Gang der Untersuchung gebot oft einen Halt, wo die systematische
Konstruktion lockte. Die Suche nach der Konkretheit geht weiter. Das Ende
bei Heidegger bedeutet doch in diesem Gang ein Ende im Schatten - soll es nur
den Schatten sein, den der Baum dem Rastenden am Wege spendet.

Armin Wildermuth

Julius Seiler : Das Dasein Gottes als Denkaufgabe. Darlegung und Bewertung

der Gottesbeweise. Räber Verlag, Luzern und Stuttgart 1965.

«Wer anderen Gottesbeweise vorlegt», sagt Seiler, der im übrigen «keinen
andern Beweisweg als denjenigen über die Wirkursache, d. h. über das

Kausalprinzip» sieht, «sollte sich von der bewußten Fiktion leiten lassen,
daß seine Ausführungen den Angesprochenen nur schwer verständlich sind.
Erstes Ziel sei es daher, höchste Klarheit und Verständlichkeit anzustreben.
Das bedeutet konkret neben der Einfachheit der Sprache den Verzicht auf
umstrittene Beweisgrundlagen und wohl auch auf gewisse persönliche
Lieblingsgedanken. Es bedeutet ferner, daß man schwierigen Fragen, die noch
keine Lösung gefunden haben, nach Möglichkeit ausweicht, daß man sie zu
umgehen sucht. Es bedeutet sodann, daß nicht Vollständigkeit in dem Sinne
angestrebt werden soll, daß man möglichst viele der bisher vorgebrachten

277



Beweisversuche als vollgültige Beweise hinstellt». Diese Vorhaben hat der
Verfasser in vorbildlicher Weise verwirklicht.

Der erste Abschnitt des Buches enthält «Vorbemerkungen zu den
Gottesbeweisen», d. h. Erörterungen über den Gottesbegriff, über den Gedankengang

und die Voraussetzungen - insbesondere über das Kausalprinzip und
den Bewegungssatz - der Gottesbeweise, über die zwei Arten der
Ursachenverknüpfung, über die Frage der unendlichen Menge und die Zahl und
Einteilung der Gottesbeweise. Gott wird als das persönliche, unendlich
vollkommene, überweltliche Wesen definiert, das aus sich selbst existiert und
alles von ihm Verschiedene aus sich selbst schöpferisch hervorgebracht hat.

Der zweite Abschnitt entwickelt die «wichtigsten Gottesbeweise» in
selbständigen Gedankengängen, was die Berücksichtigung anderer, vor allem
scholastischer Autoren nicht ausschließt. Nicht dem Umfang, sondern dem
Gewicht nach bildet der Beweis «aus der Daseinskontingenz des in der
Erfahrung Gegebenen» das Hauptstück. Dem teleologischen Beweis widmet
Seiler die größte Aufmerksamkeit, zumal er auch die Einwände dagegen
berücksichtigt und offensichtlich bestrebt ist, die hier übliche Phantastik zu
meiden und der modernen Forschung Rechnung zu tragen. Allerdings
überspringt er rücksichtlich der letzteren die seinem eigenen
metaphysisch-theologischen Anliegen radikal gegensätzliche Tatsache, daß die
Forschung vorläufig oder vielleicht immer unbeantwortbare Fragen offen
läßt. Davon abgesehen leugnet der Verfasser einerseits die empirische
Feststellbarkeit einer Zielstrebigkeit im leblosen Bereich, räumt aber andererseits

ein, daß im organischen Geschehen kausale und finale Faktoren
zusammenwirken. Die auch den Organbildungen und -funktionen nachgesagte
Zielstrebigkeit — er illustriert sie vor allem am Auge bzw. Sehen — soll auf
einem absichtlichen Planen beruhen, doch bestreitet er gegenüber dem
Psychovitalismus den Pflanzen und Tieren ein «übersinnliches Bewußtsein,
d. h. ein solches, das Zwecke und Mittel auch wirklich erkennen könnte».
Welcher Art ist dann aber die absichtlich geplante Zielstrebigkeit in den
außermenschlichen Lebewesen? Und muß gegen ihre Postulierung nicht der
Einwurf erhoben werden, den seinerzeit Steinbüchel (Seiler zitiert ihn)
formulierte: es sei «die ganze Theorie des natürlichen Strebens nichts als eine

Analogie mit dem menschlichen Willensleben, über deren Berechtigung sich
weder Aristoteles noch Thomas Rechenschaft gegeben haben»? Wir hören
ferner: «Der Schluß von der bestehenden Zielstrebigkeit auf deren Urheber
wirkt besonders überzeugend, wenn wir die in den Organismen verwirklichten
Ideen als Problemlösungen betrachten und sie den durch die Menschen gefundenen

Lösungen technischer Probleme gegenüberstellen. Eine solche Betrachtung

zeigt anschaulich, daß die Lösungen hier wie dort nur als Leistungen
eines Denkens aufgefaßt werden können, mögen auch das Denken und das

denkende Subjekt in beiden Fällen noch so verschieden sein». Aber wer sagt
denn, daß in den Organismen «Ideen» verwirklicht seien? Daraus, daß wir
es uns so denken und vielleicht denken müssen, folgt keineswegs, daß es so ist.
Meines Erachtens verfällt hier Seiler einem groben Anthropomorphismus, der
sich mit der modernen Biologie - wenn wir von Phantasten wie etwa André
absehen - schwerlich verträgt. Einmal versichert uns der Verfasser, daß wir

278



uns nicht rühmen dürfen, «die Absichten des Urhebers des Lebens zu
kennen». Eine Seite vorher lesen wir jedoch: es lag «nicht von vornherein in der
Absicht des Schöpfers, eine unverletzliche finale Ordnung zu begründen».
Woher weiß Seiler das? Er nennt es eine «Tatsache», «daß im geheimnisvollen

Hintergrund der organischen Zweckmäßigkeit bewußte Absichten am
Werke sein müssen, wie rätselhaft sie im übrigen auch immer bleiben mögen».
Allein hier handelt es sich doch nicht um eine «Tatsache», sondern um eine
höchst fragwürdige spekulative, jede Erfahrbarkeit prinzipiell überschreitende

denkbare Deutung. Man kann wirklich nicht behaupten, die vom
Verfasserfür den teleologischen Gottesbeweis vorgelegten Argumente seien immer
glücklich oder gar überzeugend. An den teleologischen schließt er den
«biologischen» Beweis an, der sich auf das Entstehen der ersten Lebewesen und
deren Entfaltung zur heutigen Mannigfaltigkeit stützt, und schließlich die
beiden letzten, die sich auf die Heilungswunder und die sittliche Ordnung
berufen.

Im dritten Abschnitt erörtert Seiler die umstrittenen, anfechtbaren und
verfehlten Formen des Gottesbeweises (wozu er auch den sog. ontologischen
Beweis rechnet). Im vierten Abschnitt versucht er eine «grundsätzliche
Bewertung» der Gottesbeweise zu geben (Rolle der Logik in ihnen und ihr
Gewißheitscharakter, ihr Sinn und ihre Aufgabe einschließlich ihrer falschen
Auffassungen u.a.). Und im letzten Abschnitt stellt er zusammenfassend die
Beziehungen zwischen den Naturwissenschaften und der Gotteserkenntnis
dar.

Als scholastischem Philosophen und Theologen steht Seiler selbstverständlich

das Recht zur dogmatischen, d. h. nicht mehr kritisch befragten
Voraussetzung Gottes zu, was in der zitierten Wesensdefinition zum
Ausdruck kommt. Eine andere Frage ist nun aber, ob er nicht das Problem der
ontischen Relevanz des Denkens hätte erörtern müssen. Mit Recht spricht er
von einem unerlaubten «Sprung von der idealen Ordnung in die reale». Er
sagt auch: weil die «Widerspruchslosigkeit und Möglichkeit Gottes schon in
der Denkordnung problematisch bleiben, ist erst recht der Übergang von der
Denkordnung in die Seinsordnung verboten». Allein gilt dies nicht auch
vom denkenden Sprung von der Kontingenz des erfahrbaren Seienden in den
transzendenten, also aller Erfahrbarkeit entrückten Bereich, zumal wenn man
die häufige Willkür solcher transzendierender Schlüsse und Sinngebungsakte
im Auge behält? Oder gehört dieses Thema zu jenen «schwierigen Fragen»,
denen man besser ausweicht? Jedenfalls empfinde ich Seilers Schweigen
darüber als einen wesentlichen Mangel seines Buches, der den tragenden Boden —

vom Glauben abgesehen - des von ihm bevorzugten Gottesbeweises tangiert.

H. Kunz

Walter Strolz: Menschsein als Gottesfrage. Wege zur Erfahrung der
Inkarnation. Verlag Günther Neske, Pfullingen 1965.

Schon in der Besprechung des früher von Strolz herausgegebenen Buches

(vgl. Studia Philosophica XXIV, S. 271) war auf seinen Heidegger nach-

279



eifernden Denk- und Sprachstil hinzuweisen. Für das vorliegende Werk gilt
dies wenn möglich noch in erhöhtem Maße : es bildet ein weiteres Zeugnis der
nachgerade schwer erträglichen Saat, die in der Nachfolge der «Kehre»
Heideggers aufgegangen ist. Strolz erwägt nicht einen Augenblick, was es

denn nun eigentlich mit «dem Sein» und seinem «Zuspruch» - abgesehen
von seiner rein verbalen Beschwörung - auf sich hat : ob es sich dabei nicht
am Ende wie oft bei der traditionellen Metaphysik vielleicht um blosse

«Begriffsdichtung» handelt; und ob der frühere Heidegger nicht der Sache
näher war, als er «das Sein» wenn nicht vom denkenden Seinsverständnis

erzeugt so doch von diesem «abhängig» sein ließ. Aber nicht nur der Seinsund

Lichtmystik hat sich Strolz kritiklos verschrieben, er übernimmt von
Heidegger auch die «Nähe» des Seinsdenkens zur (zumal dichterischen)
Sprache und die Verwerfung des vorstellenden Denkens der überlieferten
Metaphysik, ohne sich je zu fragen, ob das Seinsdenken nicht genau so spekulativ,

unverbindlich, bloß dekretierend, illusionär wie jenes ist.
Der erste Teil des Buches behandelt «Vorfragen zum faktisch-konkreten

Vollzug des Daseins». Erörtert werden — nur auf wenige herausgegriffene
Zitate sich stützend - der Weltbegriff bei Kant, Hegel, Nietzsche und Husserl
als Repräsentanten des Weltverständnisses neuzeitlicher Metaphysik, die
«verstehende Existenz in der Welt», die «leiblich-raum-zeitliche Verfassung
des Menschen» und die «Sprache als Erfahrungsort dessen, was ist». Hier
heißt es etwa: «Die Sprache läßt die Dinge als Dinge sein vom Grashalm, der
im Morgenwind zittert, bis zu den Gestirnen, die aus den Tiefen des Weltalls
leuchten, aber damit sie so erscheinen und sein können, bedürfen sie des
sprechenden und nach-denkenden Menschen, der das ihm schon Vor-gegebene in die
Helle des Wortes der Sprache nimmt, es entbirgt und so das zuvor als Natur
schon Anwesende in sein Anwesen und Erscheinen her-vorbringt. Der Grund
dafür, daß es Seiendes als Seiendes überhaupt gibt, ist zwar nicht der Mensch,
aber es wird nur ihm als einem sprechenden Wesen offenbar, daß es so ist, weil
die Dinge für die Ansprechung sich von sich her einzig ihm, dem Unter-
scheiden-Könnenden, zeigen, und demgemäß erst als verschiedene sein und
dennoch im rufenden Licht des Seins des Seienden in das eine unaufhebbare
Gefüge von Natur, Welt und Geschichte gehören». Wenn erst die Sprache -
übrigens ein leeres Abstraktum - dem Seienden «das Sein» zuspricht und
«die Welt» «gibt», ist es nur konsequent gedacht, dieser das «An-sich-Sein»
abzusprechen, wie der Verfasser es wiederholt tut. Aber folgt daraus nicht, daß
dann - um diese banale, nüchterne, ganz undichterische Frage zu stellen -
ein den im Morgenwind zitternden Grashalm abweidendes sprachloses Schaf
eigentlich ein «Nichtseiendes» verzehrt?

Der zweite Teil thematisiert die «Gottesfrage in der neuzeitlichen
Metaphysik». Zunächst versichert uns Strolz, daß die unerläßliche
Vergegenwärtigung der Tradition die «Unwiderruflichkeit des menschlichen Weges
und der geschichtlichen Vorgänge» nicht aufzuheben vermöge, wie es etwa
Siewerth und Krüger zu tun versuchten. Dann zeigt er in knappen und
eindrücklichen Zügen, daß bei Nicolaus von Cues, Descartes, Leibniz, Kant,
Hegel und beim späten Schelling die Gottesbegriffe und -beweise durchwegs
Setzungen des sich selbst begründen wollenden, in der «Metaphysik der

280



Subjektivität» wurzelnden Denkens darstellen. Ihnen allen macht Strolz
den bald zu einer sterilen Marotte gewordenen Vorwurf, sie hätten «das
Sein», bzw. die «unverfügbare Urmöglichkeit der Seinsfrage» übersprungen,
was sich im Hinblick auf Kant so anhört: «Die Erfahrung der Wahrheit des

Seins als Sein bleibt diesem Denken ebenso schicksalhaft versagt wie dem
der überlieferten Metaphysik, die sich dem An-spruch des Ab-grundes der
ontologischen Differenz nicht ausgesetzt und für ihn freigegeben hat».
Wer sagt denn, daß das angeblich dem Menschen das Denken zusprechende
«Sein» nicht nur ein Erzeugnis des Denkens Heideggers ist? Und könnte
nicht auch auf es zutreffen, was Strolz von den transzendentalen Deduktionen
behauptet: ein «Wahngebilde» zu sein?

Der dritte und letzte Teil exponiert die «Gottesfrage in der Erfahrung
des un-begründeten Denkens». Er beginnt mit folgendem Passus: «Die
Metaphysik der Prinzipien und der Vermittlung des Absoluten durch das
erkennende Subjekt hat sich im Laufe dieser Abhandlung als Verschließung
des Menschen vor dem An-spruch des Seins enthüllt, das aber selbst darin
noch spricht, weil sonst der Mensch der Verschlossene und Nichthörende,
der Unstete und Flüchtige, auf dem Seinen Beharrende und nur sich selbst
Wollende gar nicht sein könnte. Noch der äußerste Widerspruch zu all
dem, was es gibt, setzt das Gegebene, dem widersprochen wird, voraus und
dieses Verhältnis selbst ist noch einmal in ein ursprünglicheres, nämlich
in die vorgängige Sprachlichkeit der Natur- und Weltbegegnung des Menschen
eingelassen. Von hier aus sind wir zur Einsicht gelangt, daß die transzendentale

Dynamik des Denkens, der Überstieg über Natur und Geschichte hinaus in die
Dimension des 'reinen Seins' eine Täuschung, ein Selbstbetrug im eigentlichen

Sinne ist. Das ist für unser Hauptthema, die Gottesfrage, von
folgenschwerer Bedeutung. Die meta-physischen Gottesbeweise von Nicolaus
von Cues bis zu Hegel und Schelling fallen dahin, denn der Gott, von dem
auf den Bahnen des Denkens der Metaphysik der Subjektivität gesprochen
wird, und der am Anfang oder an ihrem Ende stehen kann, ist nicht Gott,
sondern nur ein Gottes-Begriff, entstanden aus dem logischen Schluß- und
Beweisvermögen der anthropozentrisch ausgerichteten Vernunft, die ihrerseits

ein defizienter Modus eines ganz anderen Vernehmenkönnens ist. Wenn
das menschliche Denken und Nachsinnen anhebt, findet es sich immer schon
im an-sprechenden Umkreis von Natur und Geschichte vor, der sich für das
Denken in verschiedenem Ausmaß zur Einheit einer Welt auf- und zusammenschließt.

Dieses dem Menschen Da-sein und Halt gewährende Ursprungs-
Verhältnis ist nun näher zu erläutern. Gottesbeweise via negationis und per
analogiam zerstäuben an der unüberspringbar faktisch bedingten Existenz
des Menschen. Es könnte aber sein, daß uns die Wesenserfahrung der Natur
und der Sprache gerade die Geschichte und nichts sonst als jenen Ort erblicken
läßt, der uns zwingt, alle Selbstanmaßung fahren zu lassen und frei zu werden
für den Zu-spruch des Faktischen, dem der Mensch schon längst, ehe er zu
denken und zu fragen beginnt, sein Dasein verdankt». Es heißt ferner, das

menschliche Dasein sei «ursprünglich und unaufhebbar natürlich», «Natur
wird nicht erst durch den Menschen Natur, sie ist immer schon vielgestaltig
da, ehe es diesen gibt». Strolz stellt dann die Frage nach dem Verhältnis

19 Studia Philosophica XXVII 281



zwischen Mensch und Natur, «da es doch eine Urerfahrung des Menschen ist,
daß er sich von ihr unterscheidet, sich in ihr aufhält und eben gerade deshalb
nicht in ihr aufgeht und verschwindet Dieses Verhältnis und diese
unausdenkbare Beziehung, für die es im Umkreis des Seienden im Ganzen kein
Beispiel gibt, möchten wir das Verhältnis zwischen Natur und menschlicher
Änn-lichkeit nennen. Vom Denkweg her, den wir bisher gegangen sind,
versteht sich von selbst, daß Sinnlichkeit hier etwas ganz und gar Ursprunghaftes

und unüberbietbar Anfangliches bezeichnet und nicht jenes dem Geist
der personalen Freiheit vorausliegende 'Material' der Philosophie des
Selbstbewußtseins ist, an dem sich das erkennende Subjekt erst ver-wirklicht. Die
leibhaftig-rim-liche Verfassung des Menschen ist mit der Wort-haftigkeit
seiner Existenz gegeben. Weil der Mensch ein sprechendes Wesen ist, denkt er in
Sinn-Bezügen, durch die er ein verstehendes Wesen zu sein vermag und immer
aufs neue wird. Im Medium dieser durch das Wort durchstimmten Sinnlichkeit

kann dem Menschen alles, was es gibt, begegnen; sie erstreckt sich von
der Wahrnehmung eines Grashalms oder Sandkorns bis zu jener äußersten
Frage des Menschen, warum überhaupt etwas und nicht vielmehr nichts sei.

Der Sinn-Anspruch der Sinnlichkeit ist keine Setzung des Subjekts. Es ist
auch nicht möglich, ihn in eine Definition einzufangen oder transzendentalphilosophisch

aufein letztes Prinzip, etwa den Satz vom Grund oder den Satz

vom Widerspruch, zurückzuführen. Der Mensch trifft eine sinnerfüllte Natur
immer schon an, wenn er zu denken und zu fragen beginnt, und es ist ihm
gegeben, in der Sprache das sich von ihm selbst her Zeigende als Dieses oder
Jenes anzusprechen. Der Sinn-Anspruch dieser Sinnlichkeit, in welcher der
Mensch wahrhaft lebt und leibt, ist also wesentlich etwas Empfangenes, etwas
ihm Zu-Gesagtes und im Wort Eröffnetes. Die Sinngebung der Natur im
Ganzen ist so nicht seine Tat, sondern sie ist ursprünglich Sinn-gabe».

Mit dieser unscheinbaren Doppeldeutigkeit in der Bestimmung der leibhaf-
tig-rmn-lichen Verfassung des Menschen als eine Folge oder eine
Gleichzeitigkeit mit der Worthaftigkeit hat sich Strolz sozusagen den «Schleichweg»
eröffnet und gesichert, um die außermenschliche sprachlose Natur in eine

angeblich «sinnerfüllte» zu verfälschen. Gewiß ist uns die Geschichte nicht
nur sprachlich vermittelt, sondern als menschliches Handeln in sich selbst

sprachlich mitbestimmt. Das gilt aber keineswegs für die nicht-menschliche
Natur, deren Zugang uns nicht zuletzt die Sprache sowohl eröffnet als auch
verstellt. Strolz verweist auf das von Kiriloff in Dostojewskis «Dämonen»
erwähnte «Blatt» und fügt hinzu: «Gerade auf dieses einzelne Blatt kommt
es an». Wenn es so ist, dann kommt es aber schwerlich daraufan, ob es sich

um ein Eichen- oder Buchen- oder Linden-, überhaupt um ein Blatt als Blatt,
d. h. um ein sprachlich-begrifflich gefaßtes Gebilde handelt (es gehe denn um
eine dichterische Evokation); entscheidend bleibt vielmehr dieses vom denkenden

Sehen vernehmbare sprachlose Zeugnis der Natur. Wer ihr in ihrer
Ursprünglichkeit adäquat begegnen will, muß schweigen lernen und alle von
der Sprache geschaffenen und bewahrten Verweisungen, Gesichtspunkte,
Deutungen und Vorurteile zunächst ausklammern.

Strolz ist von der Sprache besessen und geblendet. Nur von dieser
Besessenheit und Blendung her läßt sich einigermaßen verstehen, warum er nicht

282



ein einziges Mal sich der zahllosen, von der Magie der Sprache erzeugten
Gaukeleien und der Unverbindlichkeit der oft völlig willkürlichen
«Sinngebungen» erinnert, mit denen Menschen die Natur bedacht haben. Und wie
kann man behaupten: «Die Namengebung ist ein Akt, in dem das Menschenwesen

für immer unverwechselbar eingepflanzt wird in das menschliche
Geschlecht. Sie vollzieht sich nicht willkürlich, sondern sie ist eine ursprüngliche
und geheimnisvolle, auf nichts anderes, noch Tieferes oder Höheres
zurückführbare Notwendigkeit», wenn doch jede faktische banale Namengebung
das Gegenteil beweist? Unverwechselbar eingepflanzt wird das Menschenwesen

in das menschliche Geschlecht nicht durch die Namengebung, sondern
durch das natürliche Geborenwerden und Sterben des in sich einzigen
Einzelnen, die nicht zufallig die biographische und geschichtliche Datierung
seines Lebens fundieren. Und es ist auch keineswegs die Spräche, welche
«das Menschsein im Innersten und in allen seinen Stadien zusammenhält».
Solche der Sprache unterstellten maßlosen und verfehlten Ansprüche machen
schließlich auch den an sich unverkennbaren Versuch des Verfassers, die
Natur groß, d. h. in ihrer ungeheuren Fülle - auf dieses eine Blatt kommt es

an - zu sehen, nicht recht glaubwürdig. Ebenfalls nicht überzeugend wirkt
der - sachlich freilich zutreffende - Hinweis auf den zeigenden Charakter der
Sprache. Es heißt einmal: «Die Sprache spricht immer das Sein des

Seienden, es vernehmend und so oder so be-zeichnend aus und nie nur das Sein
in seiner Einzigkeit». Vernimmt wirklich die Sprache bzw. der sprechende
und nicht vielmehr der vorerst schweigend-sehende und -hörende Mensch das
Seiende?

Die Inthronisation der Sprache dient bei Strolz - das verrät der Titel
seines Buches von vornherein - der Absicht, dem «einzigartigen Wahrheitsanspruch

der biblischen Botschaft» («es steht geschrieben») auf Grund des

Denkens des Glaubens «gemäß dem Wort der Schrift, der als christlicher
keiner Begründung bedarf, insofern er Glaube ist», Gehör zu verschaffen.
«Der Mensch hat also, soll er vernehmen, wer Gott sei, auf das Wort Gottes

zu hören und sich nicht auf Setzungen und Begriffe seiner eigenen Vernunft zu
verlassen, die durch den Fall des ersten Menschen selbst in Mit-leidenschaft
gezogen wurde», da Gott, «Er selbst in der Offenbarung seines Namens dem
Menschen sagt, wer er ist». Diese Absicht verfolgt der Autor auf dem Umweg
einer (fragmentarischen) Interpretation des «Hamlet» und des «Gefesselten
Prometheus» und über Randbemerkungen zu einigen Theologen (Bultmann,
Tillich, Ebeling, Ott, Robinson). Er stellt selbst die letzte Frage: «Welches
Maß gibt es für die wahr-nehmende Erschließung dieser einzigartigen
Botschaft, die in der Sprache des Menschen die faktische, geschichtlich-zeitliche
und so auch örtlich-bedingte Erfahrung des lebendigen Gottes ist?»

«Die Philosophie, die schon die ausgehaltene Frage nach der Wesensherkunft

der Sprache an ihr vorbestimmtes Ende bringt, vermag von ihrem Sagen
her in dieses geschichtliche Geschehen der Gottes- und Wahrheitserfahrung
maßgeblich nicht einzugreifen, weil sie für diesen unvorhersehbaren,
unüberbietbaren konkret-leibhaftigen Anspruch der Wahrheit immer schon zu
spät kommt, und es weder ein dialektisches noch ein transzendentalphilosophisches

Prinzip gibt, durch das sich eine mögliche Offenbarung 'katego-

283



rial' als überall mögliche hinstellen oder im nachhinein philosophisch
begründen und vor dem Gewißheitsanspruch des menschlichen Denkens
rechtfertigen ließe. Aber auch das von Heidegger eingeführte Seinsdenken
und die Hermeneutik der Seinsvergessenheit der abendländischen Metaphysik
vermag das Wort der Schrift nicht zu beurteilen und hat diesen Anspruch
auch nie erhoben». «Biblisch gesehen gehört gerade der in der Entfaltung
der Philosophie immer stärker hervortretende Wesenswandel der Wahrheit
zur Gewißheit, die Tendenz zur Selbstsicherung und Selbstgewißheit, zur
Selbstgesetzgebung im Verständnis der Grund-Sätze des Denkens, die
Unterwerfung der Wahrheitsfrage unter jenes Vorurteil, in dem das erkennende
Subjekt sich selber be-gründen und auf ein höchstes Seiendes zurückführen,
seine Schlüsse und Folgerungen ziehen oder gar in einer 'Theodizee' oder
'natürlichen Gottesbegründung' Gott zur Rechenschaft stellen will, zur
'Nichtigkeit' und 'Eitelkeit' eines von Gott ab-gekehrten Daseins».

Wozu dann der ganze Aufwand: die Beschwörung des Seinsdenkens und
der Natur? Daß das vorstellend-metaphysische Denken den Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs nicht erreicht, ist nicht eben eine neue Erkenntnis; aber
vielleicht muß es doch immer wieder gelegentlich betont werden. Davon
abgesehen: wäre es nicht nötiger gewesen, wenn uns Strolz gezeigt — nicht
«bewiesen» - hätte, daß und warum das biblische Wort das Wort Gottes und
nicht das vom Glauben «gesetzte» menschliche Wort ist, zumal doch die
Natur älter als der Mensch ist und es schon vor der Menschwerdung Gottes,
vor dem Jesus-Ereignis Menschen gegeben hat? Wäre es nicht nötiger gewesen,

wenn er uns die Unterschiede zwischen der offenbarten und der zur
Gewißheit gewordenen philosophischen Wahrheit aufgewiesen hätte? Und
wenn der «biblische Anthropomorphismus wesentlich und unaufgebbar
zum Vorgang der Offenbarung selber» gehört: wäre es dann nicht
angebracht, nach den anthropologischen Bedingungen desselben, d. h. zugleich:
nach den das Menschsein bildenden Zügen zu fragen, die dessen Deutung als

«Gottesfrage» verständlich machen könnten? „ „

Fr. Finding Kruse: Erkenntnis und Wertung. Das Grundproblem der

Erkenntnislehre und der Ethik. Verlag Walter de Gruyter & Co., Berlin
1960.

Das 1942 zuerst auf Dänisch erschienene, weit ausholende Werk des in
Kopenhagen wirkenden Juristen Fr. Vinding Kruse sieht den entscheidenden
Fehler aller bisherigen Erkenntnislehre, als deren Vertreter vor allem die
englischen Empiristen und I. Kant genommen werden, darin, daß diese
Lehren dieselben Grundvorstellungen verwenden, welche sie später als

subjektiv und deshalb in der Erkenntnisthorie für unanwendbar nachweisen.
Kruse will eine folgerichtig empiristisch-psychologische Erkenntnislehre
durchführen, die zugleich die Grundlage der Ethik bilden würde. Anstelle
der «Alles umspannenden gefühlsbetonten Sätze der bisherigen Ethik über

284



'Glück' und 'Pflicht'» würden zwei Sätze treten, die «nach den experimen-
talen Erfahrungen aller normalen und verständigen Menschen durch Tausende

von Jahren als dem Menschenleben unentbehrlich betrachtet werden
können» (S. 248). Nämlich: « 1. daß die Gesundheit und die Erwerbstüchtigkeit

des Menschen durch Entwicklung des Charakters gefördert werden und
2. daß die Menschen einander nicht schädigen» (1. c.).

Der erste Leitsatz setzt wesentliche Wertungen und damit ethische
Entscheidungen bereits voraus, der zweite Leitsatz ist eine wenig besagende
Leerformel, wie sie die Naturrechtslehre seit langem aufstellte und deren
Konkretisierung erst die eigentlichen Schwierigkeiten bereitet. Überdies wäre die
unbesehene Angleichung der geschichtlichen Erfahrung an das naturwissenschaftliche

Experiment zu bezweifeln. Endlich zeigen die Ausführungen am
Ende des Werkes, daß hinter ihm und ohne besondere Begründung die
herkömmliche Ethik des Maßhaltens und der innerweltlichen Askese durch
Arbeit steht. Wenn sich das Werk zum Ziele setzte, einen Ausweg aus dem
heutigen Konflikt der politischen Weltanschauungen und deren Wertgegensätze
zu weisen (S. 15), dazu als letzte Hilfe einen neuen Menschentyp (S. 432/3)
beruft, der nur durch eine kleine Zahl verwirklicht werden könne, und
erklärt wird: «Große Teile der Menschheit. werden nur auf dem Wege der
Zucht und des Leidens zur brüderlichen Gemeinschaft der Zukunft geführt
werden können» (S. 433), so legt man das Buch mit leichtem Befremden aus
der Hand.

H. Schultz

Alfred Reber: Katholische und protestantische Rechtsbegründung heute. Verlag
Josef Knecht, Frankfurt am Main 1962.

In seiner Zürcher Dissertation stellt Alfred Reber die katholische der
protestantischen Rechtsbegründung gegenüber. Er geht davon aus, daß der
Katholizismus im Sinne des Universalienstreites gemäßigt realistisch, der
Protestantismus jedoch nominalistisch-voluntaristisch sei. Diese Grundhaltung
des Protestantismus und seine Neigung, alles Weltliche, damit auch das
Sozialleben und dessen Regelungen als durch den Sündenfall korrumpiert
anzusehen, hindere den Protestantismus, eine eigentliche Sozialethik zu entwickeln,
die zu einer wirklichen Begründung und Begrenzung des Rechts führt.
Zeigen sich solche Ansätze, so näherten sie sich - wie z. B. bei Emil Brunner -
stark den katholischen Auffassungen. Demgegenüber kann die katholische
Lehre auf ein einer ehrwürdigen Tradition verpflichtetes, sorgfaltig aufgebautes

System der Moral - der Individual- und Sozialethik - verweisen, welches
auch eine tiefere Begründung des Rechts einschließt.

Ob der Gegensatz zwischen Nominalismus und Realismus der wirkliche
Grund des von Reber aufgezeigten Unterschiedes der beiden Rechtsauffassungen

ist, und ob hier nicht geschichtliche Momente und soziale Faktoren
einwirkten, bedürfte eingehender Überprüfung. Und schließlich: ob einem
ins Verbrecherische abgleitenden Staat und seiner Gewaltordnung Widerstand

285



geleistet wird, hängt, wie die Erfahrungen zeigen, nicht von theoretischen
Auffassungen, sondern vom Mut und der Opferwilligkeit Einzelner ab.
Beispiele und Gegenbeispiele lassen sich für beide Konfessionen genügend
erbrhl§en- H. Schultz

Richard Bäumlin: Staat, Recht und Geschichte. Eine Studie zum Wesen des

geschichtlichen Rechts, entwickelt an den Grundproblemen von Verfassung

und Verwaltung. EVZ-Verlag, Zürich 1961.

Auf Dauer angelegt, scheinen Staat und Recht außer aller Zeit zu stehen.
Was Hegel von der Verfassung sagte, daß sie, «obgleich in der Zeit hervorgegangen,

nicht als Gemachtes angesehen werde: denn sie ist vielmehr das
schlechthin an und für sich Seiende», könnte paradigmatisch für das gesamte
Recht gelten. Und doch können sich weder Staat noch Recht dem Wandel
entziehen. Denn der Mensch und alle seine Lebenseinrichtungen sind in der
Zeit. Von dieser bestimmenden Einsicht geht die ausgezeichnete Studie von
Richard Bäumlin aus, die nichts weniger bedeutet als eine Neubegründung
des Rechts aus der Eigenart des Menschen als geschichtliches Wesen.

Das Recht und mithin auch der Staat werden so zu Aufgaben, deren
Lösung sich der Mensch nicht entziehen und mit deren jeweiligen Lösung
er sich nie abfinden kann. Das Recht ist nicht einfach Anwendung allgemeiner

Sätze durch logische Ableitung, sondern ein von der Schaffung solcher
Sätze bis zur Entscheidung des Einzelfalles durchgehender Prozeß der
Rechtserzeugung. Nicht als statische Ordnung, sondern als Ordnungsvorgang ist
das Recht zu begreifen. Recht ist «stabilisierender Verhaltensentwurf», der
sich an der Idee des Richtigen ausrichtet. Bäumlin unterläßt nicht nachzuweisen,

daß diese Umdeutung des Rechtes nicht zu einem Dezisionismus werden

läßt; gerade das aus der Geschichtlichkeit entspringende Rechtsverständ-
nis bewahrt die Vergangenheit und sichert vor einer der jeweiligen Situation
ausgelieferten Entscheidung. Das rechtliche Denken wird, so verstanden, vom
Systemdenken zum Problemdenken ; die Trennung zwischen formellem und
materiellem Recht läßt sich nicht mehr in der gewohnten Schärfe aufrecht
erhalten: die Art der Verwirklichung rechtlicher Regeln wird ebenso
bedeutsam wie deren Inhalt. Anderseits erweist sich dieser Auffassung auch das

Maßnahmengesetz nicht als reine Zweckmäßigkeitsregel, sondern - weil der
zu verfolgende Zweck zuerst als rechtlicher Verwirklichung wert anerkannt
werden muß - ebenfalls als echte Rechtsregel.

Bäumlin nimmt zahlreiche Anregungen - Hans Kelsen's Stufen der
Rechtsverwirklichung, das Recht als Ordnungsvorgang, wie es Hans Barth sah, den
Wechsel vom System- zum Problemdenken, wie er in der Rechtslehre vor
allem von Theodor Viehweg vollzogen wurde - auf und fügt sie auf
selbständige Weise zu einer Einheit zusammen. Wer sich über neuere Auffassungen

in einer der ältesten Sozialwissenschaften, der Rechtswissenschaft,
unterrichten möchte, dem ist zu empfehlen, zur Arbeit von Richard Bäumlin zu
greifen.

286



Kritisch sei nur angemerkt, daß in der von Bäumlin entwickelten Gedankenfolge

die Idee des Richtigen etwas unvermittelt erscheint. Eine Andeutung,
woher eine Begründung entnommen werden könnte, vermittelt vielleicht
der Hinweis auf den utopischen Charakter des Rechts, der sich aus der
Zukunftsgerichtetheit des Menschen herleiten lassen könnte. Die Berufung auf
eine nicht genau umschriebene «Transcendenz» vermöchte hingegen nicht
zu genügen. // Schultz

Eliane Amado Lévy-Valensi: La communication. Paris, P. U. F., 1967,
154 pages.

Présenté comme la mise en forme d'un cours d'assistant en Sorbonne, ce
travail se propose d'aborder l'ensemble de la vie psychique à l'occasion du
thème de la communication. (Cf. Avant-Propos.)

Il s'ensuit que la notion même de communication y est comprise dans un
sens large, et recouvre aussi bien le rapport du sujet au monde et le rapport à
soi que la relation intersubjective. Ces trois aspects font l'objet des trois parties

du livre, dans l'ordre : la communication avec le monde, la communication

avec autrui, la communication avec soi-même. Ordre qui, aux yeux de

l'auteur, est de profondeur croissante, une authentique relation à soi permettant

seule d'intégrer vraiment la connaissance du monde et le rapport à autrui
à la vie du sujet. A l'univers scientifique constitué par la connaissance du
monde, et à l'univers éthique exigé par les relations intersubjectives correspond
un univers métaphysique que dévoile la conquête de soi, puisque celle-ci:
«nous accule à une sorte d'extrapolation, de saut, d'inférence à ce qui nous
échappe, en nous et hors de nous» (p. 144). La dimension métaphysique ainsi
conquise (qu'on lui donne ou non le nom de Dieu) à travers la réflexion
psychologique ne peut plus, pense l'auteur, être simplement rejetée ou démasquée

par une analyse la taxant de «projection»; du moins «il pourrait bien y avoir
projection sans que pour autant l'on débouche sur une perspective illusoire»
(p. 146).

Ce travail riche d'une information très variée, tant philosophique que
psychologique et psychanalytique, et nourri de la connaissance profonde qu'a
l'auteur de la tradition juive, ouvre de très nombreuses perspectives;
l'ampleur du sujet exigeait que fussent abordés une multitude de problèmes qui ne
pouvaient - dans le cadre de cette rédaction de cours - être tous également
approfondis. Remarquons l'attention de l'auteur à l'importance du temps
(problème auquel elle a d'ailleurs consacré un autre ouvrage1), et ses

réflexions sur le thème de la «destinée».
Par contre, les chapitres consacrés au langage - dont l'importance est

d'ailleurs reconnue - ne paraissent pas bénéficier d'une information suffisamment

au fait des recherches récentes dans ce domaine. D'autre part, l'auteur
est très sensible aux relations qui peuvent rapprocher des problèmes, aux

1 Le temps dans la vie psychologique. Paris, Flammarion, 1965.

287



consonances entre doctrines, ce qui fait aussi la richesse de son propos; mais
une attention plus grande aux différences serait souvent bienvenue, et finalement

plus profitable à l'approfondissement réel des questions. (Cf. p. 127:
«De Plotin à Freud le schéma est admirablement identique»). Enfin regrettons

une méthode quelque peu fantaisiste en matière de références : rarement
précises, elles sont trop souvent absentes.

Mais il faut souligner que ces quelques réserves tiennent essentiellement
à l'ampleur du problème présenté ici en 150 pages, au cours d'un travail
qui a les avantages du «panorama» s'il n'en évite pas toujours les insuffi-

Georges Gurvitch: Les cadres sociaux de la connaissance. Presses universitaires

de France, Paris, 1966, 316 pages.

Il s'est produit depuis la Renaissance un glissement vers le social, et celui-ci
signifie toujours davantage l'anonyme. Or, pour remédier à cette situation, il
devient indispensable de faire apparaître la valeur irremplaçable d'un « autrui»
qui ne se perçoit plus que dans des relations sociales au détriment des relations

entre individus. Voilà la tâche que s'est assignée une partie de la sociologie
contemporaine et dont témoigne la création nouvelle d'une sociologie de la
connaissance, de la «sociologie relationnelle», de la «microsociologie».

C'est dans cette direction que s'est engagé Georges Gurvitch de qui le dernier

volume représente une analyse dont les prétentions vont loin puisque,
comme il l'écrit, «la sociologie de la connaissance doit renoncer au préjugé
scientiste et philosophique selon lequel toute connaissance relève de la
connaissance philosophique et de la connaissance scientifique». Persuadé que la
sociologie est en train de devenir une science positive et empirique, il juge que
la méditation sur les fondements d'une science des sociétés ne suffit pas et que le
développement de ce qu'on est convenu d'appeler la sociologie du savoir
constitue une garantie pour la sociologie de son objectivité croissante.

Certes, la contribution critique de la sociologie de la connaissance à la
philosophie peut être utile. Car on dépasse ainsi les théories philosophiques
qui nient, assez gratuitement en fin de compte, la possibilité d'expériences et
de connaissances collectives. Il ne peut s'agir de remplacer la philosophie,
mais de la forcer à tenir compte de son vis-à-vis sociologique.

L'auteur insiste, dans la présente étude, sur la sociabilité par participation
à des «nous» dont les trois degrés d'intensité sont la Masse, la Communauté
et la Communion. Mais il établit une division en sociétés archaïques où «ce
sont probablement des communions qui ont servi de foyers aux expériences
mystiques rationalisées en des mythes cosmo-théogoniques» et sociétés

historiques dans lesquelles «il est difficile d'établir des rapports directs entre les

communions de croyants et le dogme élaboré par les théologiens.»
Georges Gurvitch expose, dans la seconde partie de son ouvrage,

différentes formes de sociétés en rapport avec leurs systèmes cognitifs dont il montre
les évolutions et les dangers qu'elles impliquent pour l'humanité. Il essaie en-

288



fin de voir si une structure collectiviste d'un autre type ne pourrait pas
conduire, dans un avenir plus ou moins prochain, à un système cognitif libéré des

défauts des sociétés précédentes. Il s'agirait, selon ses propres termes, du
«collectivisme décentralisateur fondé sur l'autogestion exercée par tous les
intéressés».

On retrouve certaines affirmations de Proudhon à qui l'auteur avait
consacré d'ailleurs un excellent ouvrage. Mais on peut estimer aussi que ses vues
sont optimistes en regard de la situation présente, lorsqu'on lit que la menace
de la technocratie serait alors écartée, que l'humanisme serait victorieux du
«technicisme» et que la vocation de cette structure idéale serait d'« humaniser
toute technique à la limite du possible». Les sociétés planifiées selon ces principes

seraient plus favorables à la connaissance.
Certes, G. Gurvitch se défend d'affirmer un idéal quant à la hiérarchie

des formes de la connaissance. On peut se demander toutefois si un système
cognitif de ce genre, qui n'existe au reste que projeté dans le futur, ne souffrirait

pas d'un rationalisme exagéré et ne laissant plus assez d'espace et de liberté
à l'invention humaine. n n r

Pierre Ansart: Sociologie de Proudhon. Presses universitaires de France,
Paris, 1967, 228 pages.

Quelques thèmes directeurs traversent l'œuvre de P.-J. Proudhon, et il
était utile de les rassembler tous et les analyser dans un ouvrage à la fois de

synthèse et de vulgarisation. Mais il n'y a rien de péjoratif dans ce dernier
terme, car Pierre Ansart a su, dans le livre qu'il consacre au penseur bisontin,
éclairer l'apport de ce dernier à la sociologie en étudiant ses idées dans les

domaines suivants: économie, classes sociales, Etat et pouvoir, théorie et
pratique révolutionnaire. Un chapitre d'une richesse et d'une actualité
remarquables, consacré à la sociologie de la connaissance, éclaire les notions
qui, dans leur exposé dialectique, apparaissent souvent contradictoires, celles
de forces et de raison collectives. Et cette dernière, en effet, est d'une importance
capitale car elle «appelle à considérer toute création humaine comme transitoire

et à ne tenir pour inamovible que l'égalité elle-même ou, en d'autres
termes, la Justice».

Proudhon était à la fois sociologue et moraliste et, pour lui, hanté qu'il était
par la vision d'une société future où l'Etat n'interviendrait que pour
promouvoir et choisir, la morale sociale a ses racines dans la conscience personnelle.

Dans ce sens déjà, il demeure présent parmi nous. Car il se pose la
question essentielle à laquelle il nous faut répondre aujourd'hui: l'homme
doit-il se soumettre à une destinée fatale ou bien la conscience qui reste vivante
n'exige-t-elle pas l'indépendance de la personne? Le problème de la liberté
lui est donc apparu d'une manière impérative. En pleine période de réaction
bonapartiste, il pressent plus fortement que jamais le prix de la liberté, nullement

contradictoire au reste avec l'égalité. En conclusion de son ouvrage
«Les confessions d'un révolutionnaire», il écrit: «Le principe de la Révolution,

c'est la liberté».

289



L'aspect polémique que prennent souvent les livres de Proudhon a suscité

une diversité d'interprétations que l'auteur explique aussi par la complexité
de la démarche intérieure et la méthodologie créée au fur et à mesure des
difficultés qui s'amoncelaient sur la route difficile d'un penseur chez qui Karl
Marx voulait voir un petit-bourgeois et Bakounine un philosophe qui ne
tirait pas les conséquences de ses affirmations. Et M. Ansart précise exactement

la ligne centrale de la recherche proudhonienne lorsqu'il écrit: «Si
Proudhon élabore une sociologie, ce n'est qu'à travers un combat social et
politique et ce n'est qu'en évoquant ses luttes et ses critiques que nous
retrouverons l'esprit de cette science sociale qu'il élabore et la méthode dialectique

qu'il propose.»
Enfin, dans un chapitre final, l'auteur marque la distance entre Marx et

Proudhon et comment le premier annonçait la centralisation administrative
et économique tandis que le second entrevoyait le fédéralisme et les tentatives
actuelles d'autogestion. Tous deux d'ailleurs poursuivront les mêmes adversaires

et tenteront de créer une science de la totalité sociale.

J.-G. Lossier

André Jacob: Temps et Langage. Paris, Armand Colin, 1967, 397 pages.

Le titre de cet important ouvrage ne manquera pas de paraître quelque
peu paradoxal aux habitués de la littérature actuelle concernant le langage.
Comment peut-on prendre pour thème, ensemble, ces deux composantes de

l'expérience humaine, alors que les progrès de la linguistique contemporaine
semblent précisément tenir à la rigueur avec laquelle elle exclut le temps, à sa

volonté d'une étude exclusivement synchronique de la «chaîne parlée».
Encore, s'il s'agissait d'un simple retour au beau temps de la linguistique
historique, le sort de ces quelque 390 pages serait rapidement réglé... Mais le

propos d'A. Jacob n'est pas celui d'un nostalgique de l'époque où l'on expliquait

les langues en les rattachant à quelque «langue-mère». Et s'il entend
dépasser le structuralisme, c'est en l'approfondissant, en réfléchissant à la
genèse de ces formes qui seules permettent un langage sensé. Il ne s'agit en

aucun cas de revenir en arrière, et A.Jacob reprend à son compte l'affirmation
de Saussure selon laquelle le sens est le fait de la synchronie: «en linguistique,
seuls les états ont le pouvoir de signifier»1.

Il s'agit premièrement de s'arrêter à cette notion de «synchronie», ce

«mot de passe» de la pensée contemporaine qui n'a pas tardé à perdre en
signification ce qu'il a gagné en popularité. C'est pourquoi A.Jacob consacre
toute la première partie de son travail à une «approche de la synchronie».
La synchronie n'est pas une coupe abstraite dans l'histoire de la langue. Il n'y
a pas de langue, et moins encore d'histoire de la langue, sans une organisation
totale, un ordre rigoureux du monde des signes, «univers regardant» faisant
face à l'univers regardé, et seul susceptible de nous permettre de le saisir. Rien

1 Les Sources manuscrites du «Cours de linguistique générale» de F. de Saussure, par R. Godel,
Genève, 1957, p. 48; cit. p. 36.

290



dans cet univers de la langue n'est aléatoire, le moindre changement provoque
une restructuration du tout. Il suffit pour s'en convaincre de penser au découpage

du réel opéré par les mots: l'exemple des noms montre combien le sens
varie en extension selon qu'il est ou non limité par des presque synonymes, et
combien cette organisation du champ sémantique peut varier d'une langue à
l'autre (pensons aux multiples termes qui désignent la «neige» dans la langue
des Esquimaux2). La synchronie n'est pas une coupe abstraite à valeur
méthodologique, c'est la réalité du langage (cf. p. 47).

Et si la réalité linguistique est synchronique, c'est dans la synchronie qu'il
faut, avec A.Jacob, retrouver la dimension temporelle; sans quoi on ne saurait
comprendre que la langue puisse exprimer — voire construire — l'expérience
humaine si fondamentalement liée au temps. «Synchronie» n'est pas
synonyme de «statique»; le mot même nous invite à accorder aussi quelque attention

à la «chronie» après avoir souligné l'importance du «syn» (cf. p. 19).
A partir de la dichotomie saussurienne entre langue et parole-A.Jacob,

suivant G. Guillaume, dit «discours» - l'auteur met en évidence deux aspects
du temps du langage: le temps «opératif» et le temps «glossogénétique»
(cf. p. 340). Le temps opératif, c'est celui que met chaque sujet à faire de sa

langue un discours; c'est le temps de la concentration de l'infini potentiel
des signes à disposition en une parole, la seule actuelle, donnant sa réalité au
présent du sujet et par là-même génératrice à son tour de la temporalité
humaine. Mouvement qu'A. Jacob figure par l'image bergsonnienne du cône
fiché dans le vécu qu'il organise (cf. p. 285), la totalité de la langue ne prenant
son sens que dans l'étroitesse de l'instant de la parole (instant du loquor dans
la terminologie de l'auteur). Toute expression n'est possible que par une telle
opération, et le temps dans le discours, en particulier, se trouve ainsi expliqué
par celui de la langue et non par celui du devenir, sans quoi il ne pourrait
jamais en être une reprise, mais tout au plus une doublure (cf. p. 143). Ce

temps opératif n'est évidemment pas mesurable, il n'en est pas moins réel, et
apparaît — comme c'est souvent le cas pour les phénomènes linguistiques -
lorsque la «mécanique» qui règle la mise en ordre du discours à partir des

virtualités de la langue a des «ratés», par exemple lorsque la pensée «cherche
ses mots».

Quant au temps glossogénétique, c'est celui qui permet la formation de la
langue en nous. Moment de la virtualisation, répondant à l'actualisation au
cours du temps opératif. Là encore la fin du mouvement est une synchronie :

l'univers des signes en notre possession, organisés en une totalité où le moindre
changement provoque une restructuration d'ensemble. Il n'empêche que
cette réalité synchronique n'est pas séparable de sa propre genèse, donc du

temps sous-jacent à son «en même temps», de la «chronie» qui soutient le

«syn». Ce temps, lui aussi incommensurable au temps des physiciens, est

celui par lequel nous nous écartons de l'expérience immédiate, devenant ainsi
capables de nous la représenter.

Entre ces deux temps, la relation est dialectique. Le mouvement de virtualisation

s'accomplit en nous donnant une langue qui a sa fin dans le discours,

a cf. A. Schaff, «Langage et réalité» in Diogène, «Problèmes du langage», Paris, 1966, p. 173.

291



mais c'est aussi en partant du discours - et avant tout de la parole d'autrui -
que se forme la langue. Mouvement d'aller et retour dont l'origine absolue est

insaisissable, puisqu'il n'y a rien dans le discours qui n'ait été dans la langue -
mais que celle-ci à son tour est la conséquence de notre appartenance à un
univers parlé - par les autres et par nous-mêmes - et se perfectionne sans cesse
à son propre usage. L'évolution du langage ne sera pas alors une explication
des changements linguistiques, mais le signe d'une «téléologie opérative du
langage», dirigée vers un maximum d'ordre, non pas destruction par usure
mais construction par emploi (cf. p. 173).

Nous voyons alors que dans une telle perspective la diachronie est réintégrée

à l'étude du langage, mais en liaison profonde avec la synchronie et non
en opposition avec elle. Il ne s'agit pas de nier les apports du structuralisme,
mais de mettre en évidence la genèse de la synchronie, «genèse qui n'est pas
amorphe» (p. 93). S'en tenir à une étude statique de la langue, ou à un
découpage de la chaîne parlée immobilisée hors du temps, c'est manquer la
réalité concrète pour une abstraction, utile sans doute méthodologiquement,
mais qui ne saurait être le dernier mot de la linguistique.

Synchronie et diachronie ont toutes les deux à gagner à ce traitement: la
première parce qu'elle devient une réalité, et la diachronie parce qu'elle
trouve sa véritable nature: non pas suite d'événements plus ou moins hasardeux

transformant la langue de l'extérieur, mais genèse au service d'un «univers

regardant» toujours mieux organisé. L'histoire de la langue elle-même
est alors comprise comme «diachronie des synchronies» (p. 116), «l'état de

langue» y étant toujours à la fois premier et dernier, cause et fin d'une évolution

qui sans lui n'aurait pas de sens. Car si le sens est le fait de la synchronie
-et A.Jacob montre bien comment il apparaît au moment où le mouvement
de virtualisation se renverse en opération actualisant la langue, c'est-à-dire à

l'instant où l'équilibre manifesté par l'univers des signes est atteint (cf. p. 298)-,
il faut bien aussi que la diachronie lui soit finalement subordonnée, faute de

quoi elle ne serait qu'accident extérieur au phénomène linguistique lui-même.
A. Jacob souscrirait sans doute à cette formule de J. Pouillon: «c'est parce
que la synchronie est structurée que la diachronie est faite de remaniements
significatifs»3.

Et c'est en fin de compte le sujet qui est le principal bénéficiaire de cette
analyse. C'est à une anthropologie philosophique que l'auteur veut aboutir.
(La troisième partie de l'ouvrage s'intitule: «Approche temporelle et linguistique

du sujet humain.») Temps et langage sont fondamentalement liés

pour l'homme; la temporalisation de l'expérience humaine ne peut en effet
être «extase» qu'à la condition d'une représentation de l'expérience, du
passage, par le langage, du présent vécu au présent repris; si le temps humain
n'est pas un flux emportant un sujet inconscient, c'est précisément que sa
réversibilité est conquise à travers l'intériorisation linguistique, par «le détour»
qui de l'expérience à l'expression passe par la représentation (cf. p. 244). Et
c'est la possibilité même de notre saisie d'un univers sensé qui dépend ainsi
de cet écart découvrant un lieu pour le langage et lui permettant de se tourner
vers le monde abandonné un «instant» pour mieux le signifier.

8 «Sartre et Lévi-Strauss» in L'Arc 26, Aix-e.-P., 1967 (2e éd.) p. 62.

292



Mais il faut noter encore que le statut de ce sujet n'est pas sans ambiguïté:
grâce à sa langue il comprend — dans tous les sens du mot — son univers, mais
il n'est pas le créateur de cette langue; il l'a apprise, reçue des autres; de
même il est maître de son discours, peut «dire ce qu'il veut», mais il doit cette
liberté même aux lois de sa langue, et c'est parce qu'elle est en lui un «déjà
là» qu'il peut à chaque instant dire quelque chose de neuf et être compris.
A.Jacob retrouve ici le «miracle» dont parle Chomsky: «the central fact to
which any significant linguistic theory must address itself is this : a mature speaker

can produce a new sentence of his language on the appropriate occasion,
and other speakers can understand it immediatly, though it is equally new to
them»4.

Il n'était pas question pour nous ici de suivre pas à pas l'étude de A.Jacob.
Nous avons seulement tenté de faire voir le sens de sa problématique; ou plus
exactement de montrer ce que peuvent espérer de la lecture de cet important
ouvrage ceux que le structuralisme en linguistique - et ailleurs — séduit par sa

rigueur et inquiète par une certaine évacuation de l'humain. Non pas, encore
une fois, que l'auteur satisfasse à une vague nostalgie humaniste en arrondissant
les angles du structuralisme. Mais il nous paraît montrer une des voies
ouvertes aujourd'hui à la philosophie, celle peut-être qu'il est le plus urgent
qu'elle suive - en tout cas si elle prétend s'occuper du «problème du langage» :

celle qui passe par l'épreuve (et qui lira les deux premières parties de «Temps
et Langage» ne trouvera pas le mot trop lourd!) d'une analyse linguistique
serrée et exigeante et cherche à en penser les conséquences pour une meilleure
compréhension de l'homme. « ...la seule façon de ne pas déserter le plan
d'une élucidation positive, c'est d'appuyer sa réflexion sur les formes que nous
enseigne la linguistique en deçà de laquelle le philosophe n'a pas le droit de

parler» (p. 351). A ce propos nous nous étonnerons seulement que, vu la direction

prise par l'auteur, il ne se réfère pas plus souvent à Chomsky (il ne le cite
guère que deux fois). Mais du moins, en s'appuyant constamment sur les

travaux de G. Guillaume, remet-il en honneur une pensée qui semblait ne pas
bénéficier toujours de l'attention qu'elle mérite.

Nous remarquerons enfin le soin avec lequel une table des matières précise
et pratique, une bibliographie et divers index ont été établis, et surtout un
glossaire, indispensable dans des travaux de cette nature, et pourtant si
souvent absent d'ouvrages dont la terminologie exigerait des éclaircissements.
Ce point nous conduit d'ailleurs à regretter en terminant la grande difficulté,
au niveau de l'expression, que présente aujourd'hui une lecture de cet ordre

pour un non-initié. Non que nous pensions qu'une œuvre de philosophie
doive - ou puisse - totalement s'en tenir au langage de «l'honnête homme»;
cependant il semble souvent qu'un peu plus d'attention à la langue française,
de patience aussi dans la recherche de ses possibilités, nous éviterait en partie
tant de néologismes abscons et de formules barbares...

S. Bonzon

4 «Current Issues in linguistic Theory» Mouton, La Haye, 1966 (lre éd. 1964) p. 7.

293



Richard Schaeffler: Die Struktur der Geschichtszeit. Vittorio Klostermann,
Frankfurt a.M. 1963.

Mit diesem gewichtigen Werk tritt Schaeffler in die Reihe jener zumeist
jüngeren deutschen Autoren - Berlinger, Cramer, Conrad-Martius, Kuhn,
Lötz, Wagner u. a. gehören dazu - ein, die aufgrund einer ausdrücklichen,
stillschweigenden oder auch fehlenden theologischen Bindung dem spekulativen,

d. h. seine Gegenstände aus sich selbst hervorbringenden Denken und
Entwerfen von «Möglichkeiten» die maßgebende Rolle in der Philosophie
einräumen. Die Verknüpfung der erzeugten Begriffe mit erfahrbaren
Sachverhalten unterbleibt entweder ganz oder beschränkt sich auf vage Hinweise,
und im letzteren Falle müssen sich die Sachverhalte der «Denkbarkeit», den
erdachten, nicht aufzeigbaren seinsmäßigen «Bedingungen der Möglichkeit»
fügen. Für diese neue «Auferstehung der Metaphysik», die Wust bereits nach
dem Ersten Weltkrieg verkündete, ist wohl zu einem guten Teil Heideggers
«Kehre» verantwortlich zu machen, also die Preisgabe seines Versuches, das
«Sein» aus dem «Seinsverständnis» zu begreifen - auch wenn Heidegger
selbst die Metaphysik überwunden haben sollte. Von ihm haben einige der
gemeinten Autoren auch die Kunst der subtilen Textinterpretationen gelernt:
das trifft zumal auf Schaeffler zu.

Der erste Teil des Buches enthält eingehende hervorragende und souveräne
Explikationen der Zeitlichkeit und der Zeit bei Zenon, Platon, Aristoteles,
Plotin, Augustin, Kant und Heidegger - souverän auch in dem Sinne, daß
Schaeffler dabei keine Sekundärliteratur berücksichtigt. Der zweite Teil
kreist um die beiden Themen: «Sein und Zeitlichkeit» und «Zeitlichkeit
und Freiheit», die der Verfasser einer «ontologischen Analyse» unterzieht.
Gewiß hängen die beiden Teile des Buches zusammen, insofern die
Textinterpretationen die systematischen Fragen des zweiten Teiles vorzeichnen.
Allein deren Diskussion setzt sogleich in einer völlig anonymen Abstraktheit
mit Begriffen (Seiendes, Sein, Seinsakt, Geist, Existenz, Transzendenz u. a.)
ein, die man zwar einigermassen zu verstehen glaubt, aber - da sie sich primär
nicht auf phänomenale Sachverhalte beziehen, sondern reine «Gedankendinge»

sind - doch nie sicher weiß, ob man sie so versteht, wie sie von Schaeffler

gemeint werden. Vom Seinsakt heißt es etwa, er wahre «im Wechsel der
Zustände und Aktionen die Identität des zeitlichen Subjektes». Dieser und
andern Formulierungen möchte man entnehmen, es handle sich dabei um den
die Ganzheit des zeitlich erstreckten menschlichen Daseins umgreifenden
reflexiven Bewußtseinsvollzug. Indessen soll auch im apersonalen « Naturding»
ein «Seinsakt» oder «-Vollzug» wirken - verliert dann der Akt- oder
Vollzugscharakter nicht jeden präzisen Gehalt? Die Zeitlichkeit als je individueller

und unvertretbarer Seinsakt eines zeitlichen Seienden sei - im Unterschied

zur überindividuellen, den Vollzug oder NichtVollzug von Akten
überwölbenden Zeit, die Schaeffler auch als «überindividuelles Beziehungsgefüge
möglicher zwischenindividueller Begegnungen» bestimmt - stets
«Realnegation jedes Jetzt um einer Zukunft willen und die Realergreifung jeder
Zukunft in je einem Jetzt». Wir hören ferner: «Vorausgesetzt ist die Bindung
der Realität des Zeitlichen an die Gegenwart und die Kontinuität des Aus-

294



griffs zu je neuer Zukunft, die unvertretbare Individualität des Seinsaktes und
seine Einfügung in ein überindividuelles Strukturgefüge, welches
zwischenindividuelle Begegnungen möglich macht; vorausgesetzt ist ferner der
Aktcharakter des Seins, das nur vom Seienden selbst vollzogen werden kann, und
die Modifikation dieses Aktcharakters durch die Freiheit. Alle diese

Voraussetzungen» sollen «dem naiven Bewußtsein des Menschen, wenn er sich in
seinem zeitlich-geschichtlichen Sein erfährt», entsprechen. Das müssen wir
entschieden bestreiten: die hier erwähnten Voraussetzungen sind gerade nicht
Befunde des «naiven Bewußtseins», sondern Reflexionsprodukte. Die «naiv
gelebte» individuelle Zeitlichkeit zeigt der nachträglich auf sie gerichteten
Besinnung weder eine aktuose «Realnegation jedes Jetzt» noch eine
«Realergreifung jeder Zukunft», sondern ein in die Zukunft erstrecktes pathisches
Geschehen, innerhalb dessen die «Jetztpunkte» sekundär reflexiv gesetzt
werden (so sehr deutlich bei Augustin). Außerdem hat schon die zenonische

Leugnung der «Wirklichkeit» der Bewegung die Unfähigkeit des
intermittierenden reflexiven Denkens, das stetige Geschehen adäquat, d. h. ohne
Verfälschung des phänomenalen Tatbestandes erfassen zu können, ans Licht
gebracht. Deshalb läßt sich auch die Stetigkeit des zeitlichen Flusses keineswegs

«auf den steten Fortgang von jeder Gegenwart auf ein transzendentes
Ziel hin» zurückführen «und damit auf die unterbrechungslose, ja keiner
Unterbrechung fähige Aktivität eines zeitlichen Selbstvollzuges» gründen.
Es überrascht nach allem nicht, daß Schaeffler vom «Sein» - was soll es

anders sein als ein «Gedankending»? - behauptet, es sei «Wirklichkeitsgrund
der Welt», «Ursprung ihrer Faktizität, ermöglichendes Ziel ihres Fortgangs,
tragender Grund ihrer Einheit». Das ist ehrwürdige onto-theologische
Metaphysik - aber ist sie noch glaubwürdig? „ rr

W. Schapp: Metaphysik der Naturwissenschaft. Verlag Martinus Nijhoff,
Den Haag 1963.

Das Vorwort zu dieser Untersuchung sei im vollen Wortlaut abgedruckt:
«Hoffentlich gefällt diese Arbeit Hans Barth, Lübbe, Noack, Andersch ebensogut

wie meine bisherigen Versuche» (S. V). Schluß. Die anderen Leser sind
also nicht unbedingt angesprochen. Doch verrät dieses Vorwort prägnant die
Originalität des Verfassers. Das ganze Denken dieses Philosophen, der eine

«Philosophie der Geschichten» (1959) konzipierte, entbehrt nicht eines recht
eigenständigen Ansatzes. In der Art des Schreibens recht massiv, gelingen
ihm Fragen, die bedenkenswert sind. So tritt er, selbst einmal in Göttingen
bei Husserl in die Schule gegangen, in eine harte Diskussion mit den
Naturwissenschaften, so vor allem mit Einstein und seinen Popularisatoren, und
macht das Recht der Wahrnehmung und des komplexen Standortes des die
Physik denkenden Individuums wieder geltend. Zweifellos liegthier ein
Riesenproblem vor, das der Verfasser anpackt, aber nicht zu einem systematischen
befriedigenden Ende führen kann. Wir greifen als Beispiel eine Frage auf:
«Wie verhält sich die Welt, die mit Tisch angesprochen ist oder mit Tisch

295



auftaucht oder hinter Tisch steht, zu der Welt, die in entsprechender Beziehung

zum wirren Haufen von Atomen steht?» (S. 25). Es geht also hier um
eine Grundfrage der Ontologie, wie sie auch in den Naturwissenschaften
auftauchen kann, sobald diese fragen, in welchem Verhältnis das, was sie

artikulieren, zur «Wirklichkeit» steht. Durch die Auseinandersetzung mit
Einsichten, die aus der Relativitätstheorie folgen, tauchen weiter Grundfragen
der Zeit, der Gleichzeitigkeit, Licht, Farbe, Welt und Gegenstand in den
Horizont dieser Arbeit. - Obwohl die einzelnen Fragen oft ins Schwarze
treffen, haftet an dieser Arbeit allzudeutlich der Geruch der Werkstatt.

Armin Wildermuth

Rolf Kugler: Philosophische Aspekte der Biologie Adolf Portmanns. Basler

Beiträge zur Philosophie und ihrer Geschichte. Herausgegeben von H.A.
Salmony. Zürich (Editio Academica) 1967.

Kuglers Buch, das eben noch rechtzeitig zu Portmanns 70. Geburtstag
erschienen ist, zeichnet sich durch die Originalität seines Vorhabens aus.
Es möchte das wissenschaftliche Werk Portmanns dem philosophischen
Interesse zugänglich machen. Diese Absicht, die einerseits Portmanns
Schaffen teilweise, anderseits das Buch über es ganz in das Spannungsfeld
von Wissenschaft und Philosophie stellt, findet sich dreifach legitimiert in
Portmanns kritischer Forschungsweise, in seiner Forschungsrichtung
(besonders der anthropologischen) und in seinem Wirkungswillen. Vorhaben
und Legitimation bestimmen den Gang der Arbeit. Nachdem Kugler die
beiden autonomen Denkweisen Wissenschaft und Philosophie voneinander
abgehoben hat, stellt er, abseits von jedem vorgeprägten naturphilosophischen
System, in zwei Teilen Portmanns Einsichten in die Grundprobleme der lebendigen

Natur (I) und die Forschungsergebnisse seiner Anthropologie (II)
zusammen. Dabei wird immer schon auf die philosophischen Aspekte
verwiesen, deren Probleme dann ein dritter Teil erhellt. Ein Schlußwort faßt
die Ergebnisse der Arbeit thesenförmig zusammen.

Wir können hier auf die drei Teile nur summarisch eingehen. Im ersten
Teil weitet Kugler sukzessive den Frageraum von den stofflichen Grundlagen
des Lebendigen zu den Organismen und dann zum Betrachten der lebendigen

Natur. Dabei sammelt und klassiert er nicht einfach Portmanns Erkenntnisse,

sondern analysiert zugleich die den verschiedenen Horizonten zugehörigen

Methoden. Er macht das Wesen der kausalen Analyse sichtbar, ihren
Anwendungsbereich, ihre Grenzen; er klärt Portmanns kritischen Finalismus
und die durch ihn mögliche Bedeutungsforschung; er legt das Prinzip der
Morphologie als einer Stilkunde der organischen Gestalten frei. Charakteristisch

bleibt es für alle Methoden, daß Portmann um ihre Grenzen weiß.
Im zweiten Teil fragt Kugler nach Ansatz, Methode und Bedeutung von

Portmanns Anthropologie. Dabei zeigt er auf, wie Portmann dem Menschen
innerhalb des Lebendigen eine Sonderstellung zuweist, wie er die
vergleichenden Methoden entwickelt, um diese in biologische, bald meßbare, bald

296



wertende Kriterien (intracerebraler Index, Ontogenese, humane Merkmale)
einzufangen. Er deckt die Ansätze zu einer basalen Anthropologie auf, die
auf der Basis wissenschaftlicher Forschung ein neues Menschenbild entwerfen
möchte.

Die Ergebnisse werden nun im 3. Teil auf ihre philosophische Relevanz
hin zusammengefaßt: Portmann treibt kritische Wissenschaft, die dem Lebendigen

Eigengesetzlichkeit und dem Humanen darin eine Sonderstellung
einräumt. Kritisch bedeutet: Portmann weiß um sein Vorgehen, weiß also, wie

er weiß, und weiß auch, wo er nicht weiß. An den Grenzen des Nichtwissens
nimmt er weder zu bequemen Erklärungsversuchen Zuflucht, noch zur
Resignation, nicht mehr verstehen zu müssen. Er will bis an die Grenze des

Erforschbaren erforschen, aber bleibt für das Geheimnis des Lebendigen offen.
In dieser offenen Haltung entwickelt er eine phänomenologische Forschungsart,

deren Fundamente Kugler in einem intensiven Naturerleben, in der
Beziehung zur bildenden Kunst und im Vorrang der erscheinenden Gestalt
sieht. Er meint darin eine Verwandtschaft mit Goethes Morphologie
aufweisen zu können. Im Grund dieser Forschungsweise sucht er einen Wirkungswillen,

der den Menschen wieder zu einem primären, von der ganzen Geistigkeit

getragenen Naturerleben zurückführen und ihn zugleich zu jener Gestalt
des Menschen hinführen möchte, die der verborgenen Quell ihrer
wissenschaftlichen Bemühungen ist.

Zu all dem lassen sich einige kritische Bemerkungen anbringen: Die
Haltung, in der Kugler an seinen Autor herangeht, ist weitgehend die der
Identifikation. Das zeigt sich darin, daß er sich absichtlich von Portmanns
Selbstdeutungen leiten läßt. Damit erhebt sich aber die Frage, ob die Arbeit,
anstelle einer Deutung Portmanns, nicht zu einem Nachvollzug seiner
Selbstdeutung werde. Uns scheint darin ein Mangel an Distanz zu liegen, der sich
auswirkt : Die Texte des Autors werden nie eigentlich Gegen-Stand. Sie werden
nicht der kritischen Analyse unterzogen. Wo sich diese bei Portmann nicht
umgehen ließe, etwa in der fraglichen Aneignung Jung'scher Kategorien,
geht Kugler diskret darüber hinweg. Sein Buch wirkt dadurch wie ein Versuch

zu verstehen, der die Auseinandersetzung, auch die erhellende, umgeht.
Diese Identifikation bestimmt auch die Methode im dritten Teil. Anstelle
der befragenden Analysen von Portmanns Prinzipien findet man Aspekte, die,
gelegentlich kompilatorisch, zusammengetragen und dann anhand
philosophischer Autoren erhellt werden. Kant, Jaspers, Heidegger, Barth, Kunz,
Plessner, Szilasi müssen zur Klarheit bringen, was eigentlich gemeint ist.
Dabei erfahrt man nie recht, wieweit die Klarheit bei Portmann selber reicht.
Daß sie im selben Ausmaß vorhanden ist, muß man glauben. Ein Mangel ist
auch im Gehalt der Arbeit spürbar. Das eigentlich Philosophische: aus welcher
Denkungsart, aus welchen Grundkräften Portmann forscht, aus welchen
Antrieben er das eine ergreift, das andere ausschließt, welche Idee der Humanität

hinter seinem Begriff des Humanen steckt, welcher philosophische Glaube
letztlich sein Menschenbild prägt, all das wird vielleicht nicht immer in
der wünschbaren Tiefe gesehen. Es bleibt bei der Lektüre gerade des dritten
Teils das Gefühl des Ungenügens zurück. Man wartet noch im Vorhof des

Philosophischen auf die Philosophie.

20 Studia Philosophica XXVII 297



All das soll aber nicht bedeuten, daß Kuglers Buch ohne Verdienst wäre.
Es ist hier zum ersten Mal Portmanns Biologie im Zusammenhang dargestellt
worden. Zwar ist dies gleichsam nur ein Nebenprodukt der Arbeit, aber daß
es von wissenschaftlichem Wert ist, wird auch der Biologe bezeugen. Die
erstmals vollständige Bibliographie ist nicht nur ein Hilfsmittel für künftige
Forscher; sie wirft auch Licht auf Portmanns Entwicklungsgang als
Wissenschaftler.

Was nun dem Buch einen besonderen Wert verleiht, sind die Einblicke in
die methodischen Schritte von Portmanns Forschung. Dank ihnen wird das
Wesen seines kritischen Finalismus und das seiner Morphologie scharf sichtbar.

Die Erhellung der Methoden, systematischer durchgeführt als bei
Portmann selbst, hilft entscheidend mit, die biologischen Ergebnisse richtig zu
verstehen. Das Buch eignet sich deshalb zugleich vorzüglich als Einführung
in Portmanns Biologie. Kuglers Arbeit hat zudem eine unverkennbare
Originalität durch ihre Fragestellung. Daß überhaupt von der Philosophie her
systematisch nach diesem Forschen gefragt wird, ist neu. Wenn man die
Ergebnisse auch kritisch betrachten mag, so sind doch neue Zugänge zu dem
Werk freigelegt.

Es ist schließlich anzumerken, daß die ganze Arbeit selber Gestalt und
Form angenommen hat: saubere innere Gliederung, einen klaren Aufbau,
eine Struktur der Durchsichtigkeit. Ein Geist der Behutsamkeit und der
Gründlichkeit machen das Buch zu einer bemerkenswerten wissenschaftlichen
Leistung.

Hans Saner

Forderungen an die Psychologie. Hrsg. von Francis P. Hardesty und Klaus

Eyferth. Verlag Hans Huber, Bern und Stuttgart 1965.

Die in diesem (Curt Bondy gewidmeten) Bande gesammelten Aufsätze
thematisieren unter verschiedenen Aspekten die Beziehungen der Psychologie
zur Gesellschaft. Die Herausgeber gruppieren sie in vier Teile, denen sie
jeweils Einleitungen voranstellen, in denen die Probleme kurz exponiert und
der Inhalt der Abhandlungen referiert werden. Es handelt sich um folgende
Arbeiten: I. Teil: Gesellschaftliche Wirklichkeit und psychologische
Grundkonzepte. R. Heiss: Die Bildung von Modellen in der Psychologie; G. W.
Allport: Psychologische Modelle in der Beratung; H. H. Anderson: Über die
Bedeutung der schöpferischen Gestaltung; G. Murphy: Persönliche Reifung
durch Erziehung: Möglichkeiten und Risiken. II. Teil: Gesellschaftliche
Wandlungen und psychologische Erkenntnisse. K. F. Riegel und R. M.
Riegel: Vorschläge zu einer statistischen Interpretation von Aiternsveränderungen

sprachlicher Leistungen; F. Wyatt: Die Frage der biologischen
Notwendigkeit des Kinderwunsches und der Methodik seiner Erfassung; G. A.
Roeper: Einige Beobachtungen über den Einfluß der Intelligenz auf die
Persönlichkeitsentwicklung begabter Kinder; B. Klopfer: Ich-Psychologie
und projektive Methoden; R. Cohen: Empirische Untersuchungen zur
klinischen Urteilsbildung auf Grund psychologischer Tests. III. Teil:

298



Gesellschaftliche Aufgaben und psychologische Lösungsversuche. A. D.
Meiers: Allgemeine Semantik und die amerikanische Desegregationskrise;
W. Herrmann: Anregungen für einen Beitrag der Kriminalpsychologie zur
Strafvollzugsreform; G. Konopka: Straffällige Mädchen; R. H. Bixler:
Akkulturation fehlangepaßter Kinder der unteren Bevölkerungsschichten
durch Heimerziehung; A. Fischer: Neue Wege in der Erziehungsberatung.
IV. Teil: Psychologe, Psychologie und Gesellschaft. S. S. Sargent: Übertreibt
die amerikanische Psychologie die Wissenschaftlichkeit?; C. Graf Hoyos:
Die Lage der Psychologen in der Bundesrepublik Deutschland; P. R.
Hofstätter: Was man vom Psychologen erwartet; B. Nagler: Der Psychologe am
Scheidewege; F. Redl: Krisen in der Kinderarbeit.

Aus dem instruktiven Aufsatz von Sargent möchte ich die folgenden Sätze
zitieren: «Die Produktion von psychologischen Büchern, Monographien,
Einzelbeiträgen und Berichten ist zu einer wahren Flut geworden, so daß
amerikanische Psychologen weder ihr eigenes Spezialgebiet, geschweige denn
die angrenzenden Bereiche noch genau zu überschauen vermögen». «Das
Problem dieser Überproduktion ist teilweise auf eine unter amerikanischen
Psychologen» - das trifft offenbar auch auf die jüngeren deutschen Psychologen

zu - «verbreitete Anbetung experimenteller Methoden zurückzuführen,
ohne daß man geneigt wäre, die Grenzen dieser Methoden anzuerkennen.
Selbst die gründlichste Experimentalanordnung führt nicht zwangsweise zu
entscheidenden Erkenntnissen». Die Wissenschaft vom Menschen habe nach
H. A. Murray die Wahl zwischen zwei Alternativen: «entweder unwichtige
Fragen mit Hilfe strenger, formaler Techniken zu lösen oder wesentliche
Probleme mit inadäquaten Methoden zu erforschen». «Die humanistische
Psychologie mißt vor allem den Bedeutungsgehalten mehr Gewicht zu als
einer Methodologie. Sie verleugnet allerdings nicht den Nutzen von Statistik
und Experiment, besteht aber darauf, beide nur als Hilfsmittel zu sehen,
während das entscheidende Kriterium immer nur die menschliche Erfahrung
sein kann». Es wäre wichtig zu wissen, wie weit diese vernünftigen und
maßvollen Einsichten von den amerikanischen Psychologen geteilt werden.

H. Kunz

Alf Nyman : Die Schuten der neueren Psychologie. Autor. Übersetzung aus
dem Schwedischen von E. Böhm. Verlag Hans Huber, Bern und
Stuttgart 1966.

Die Schulen der neueren Psychologie auf rund 250 Seiten darstellen zu
wollen bleibt eine zweischneidige Angelegenheit. Entweder muß dem
persönlichen Belieben in der Stoffauswahl ein großer, allzu großer Tribut
entrichtet werden, in dessen Folge dann unvermeidlicherweise manche
Bemühungen nicht berücksichtigt werden können. Oder man muß sich mit
flüchtigen Berührungen der Themen begnügen. Nyman hat in seinem von
E. Böhm in ein gutes Deutsch übersetzten Buch den ersten Weg bevorzugt. Er
formuliert zunächst sechs «Axiome» oder «Grundsätze» der älteren Psychologie

und sieht die neuen seelenkundlichen Strömungen unter dem Aspekt

299



der Kritik oder Preisgabe jener Axiome. So behandelt er den Behaviorismus,
die Gestaltpsychologie, die Dimensionspsychologie (es handelt sich um den
Versuch Hartshornes, die nach der traditionellen Meinung «voneinander
hermetisch abgesonderten Sinnesmodalitäten» auf Grund der «Doktrin der
affektiven Kontinuität» in die «Einheit der Sinne» zu verwandeln), die
Faktorenanalyse der Intelligenz, die Psychoanalyse, die Individualpsycho-
logie Adlers, die Charakterologie und die Massen- und Gruppenpsychologie.
Diese Darstellungen enthalten zahlreiche Zitate aus den - ausgewählten —

Schriften der maßgebenden Autoren, berücksichtigen aber auch Sekundärliteratur.

Unzulänglich ist das Kapitel über Charakterologie: es referiert
fast nur Kretschmers Typologie (auch sie noch unvollständig), schweigt sich
aber über jede im eigentlichen Sinne charakterologische Konzeption aus.
Davon abgesehen bietet jedoch das Buch eine klare, kritische, überwiegend
korrekte, gelegentlich witzig-ironische Einführung in die Materie.

H. Kunz

Heinz-Rolf Lückert: Die Problematik der Persönlichkeitsdiagnostik. Ernst
Reinhardt Verlag, München/Basel 1965.

Wenn man, wie das Lückert in einem gewichtigen Werk getan hat, die
konflikthaltige Zwiespältigkeit oder einen «metaphysischen Antagonismus»
des Menschen ins Zentrum einer der Intention nach umfassenden Psychologie

rückt, ist es nicht allzu verwunderlich, daß sich einem die Schwierigkeiten,

Unsicherheiten und Fragwürdigkeiten der Persönlichkeitsdiagnostik
aufdrängen. In ihr unterscheidet der Verfasser drei Fragenkreise: die Grundlagen,

die Methoden und die Problematik. Die letztere behandelt er, ohne sie

«in ihrer ganzen Breite und Tiefe sichtbar» machen zu wollen, im vorliegenden

Buche, die Darstellung der zwei anderen Bereiche soll später folgen. Die
ausdrückliche thematische Beschränkung läßt es verstehen, weshalb z. B. die
Frage nach dem Verhältnis der «allgemein-charakterologischen» zu den auf
den konkreten einzelnen Menschen bezogenen Aussagen nicht erörtert wird.
Für Lückert ist Persönlichkeitsdiagnostik Wissenschaft, nämlich «Analyse
menschlichen Erlebens, Verhaltens und Gestaltens mit Rückbeziehung dieser

Vorkommnisse' und Aktivitäten auf zugrundeliegende Bestimmungskräfte.
Sie ist als Psychologie zugleich ,Dienst am Menschen Auch als forschende

Disziplin darf sie dieser Verpflichtung nicht entraten'» (Arnold). Als Grundthese

mag gelten: «Nicht nur Projektionsprozeß und Projektionsverhalten,
sondern auch die projektiven Testverfahren und entsprechenden Interpretationen

sind im mehrfachen Sinne problematisch».
Der Verfasser gliedert den von ihm diskutierten Stoff in folgende fünf

Abschnitte: das Akzidentelle (das Momentane, das Äußere und das Situative),
die Varianz der Persönlichkeit (die Reifungsstadien, die PrägungsVorgänge
und die Persönlichkeitswandlung), die Divergenz der Befunde (die Erhellung,
die Reduktion und das «diagnostische Äquilibrium»), die Subjektivität des

Diagnostikers (die Beachtungsperspektive, die Deutungsschablone und die

300



Kongenialität) und die Methode (die Modellvorstellung, die Methodenbasis

- hier findet sich eine vorzügliche Diskussion der Intelligenzdiagnostik-
und die Beschreibungsbegriffe). Ein Ausblick skizziert die «weiterführenden
Probleme».

Lückert tritt mit gutem Grund für die Legitimität des phänomenologischen
Aspektes auch in der Persönlichkeitspsychologie ein und warnt mit Recht
davor, die Grenzen rationalen Erkennens «durch metrisierende Pseudo-
exaktheit» verdecken zu wollen. Gerade dann sollte man sich jedoch um
optimal sachangemessene Formulierungen bemühen und «bekanntliche»
Wendungen vermeiden. Das ist dem Verfasser wohl nicht durchwegs
geglückt. Mit einiger Verwunderung hören wir von ihm, die späteren Forschungen

Pawlows hätten «Entscheidendes zum Verständnis der Erscheinungen

der Prägung und Verhaltens- bzw. Charakterwandlung beigetragen»,
wir vermöchten dank ihrer «Aufbau, Wandlung und Störung des menschlichen

Charakters tiefer zu verstehen». Desgleichen sollen von den bedingten
Reflexen her «die von den Psychoanalytikern als Bedingung für die Heilung
von Neurosen aufgestellten Thesen heute besser» zu begreifen sein. Denn
«der Großteil menschlichen Verhaltens verläuft automatisiert, entsprechend
dem von Pawlow in seinen klassischen Hunde-Experimenten aufgewiesenen
bedingten Reflexgeschehen. Unsere positiven und negativen Gefühlseinstellungen

und Wertungen sind durch kulturell-soziale Umgebungs- und
Erziehungseinflüsse erlernt oder - in der Sprache der Hirnphysiologie -
gebahnt worden. Es ist also keineswegs so, daß nur äußere Verhaltensweisen
nach dem Modell der 'bedingten Reflexe' zu verstehen sind. Da wir
Gefühlseinstellungen und Wertungen als integrale Momente des 'Charakters'
anerkennen, wird man auch diesen unter dem Pawlowschen Aspekt zu sehen
haben. Daß dabei das Geschehen von komplexeren Bedingungen abhängt als
das analoge in der Verhaltensebene von Hunden, ist selbstverständlich».
Abgesehen davon, daß es sich bei den bedingten Reflexen um in ihrem Innenaspekt

völlig dunkle, mithin psychologisch bislang unfassbare Prozesse handelt,

die sich den seelisch-geistigen Abläufen - wenn überhaupt - nur als
erdachte hypothetische physiologische Korrelate supponieren lassen und daher
zum eigentlichen Verständnis jener grundsätzlich nichts beitragen können —

abgesehen davon entsprechen die Automatisierungen menschlicher
Verhaltensweisen und die charakterlichen Prägungen keineswegs den bedingten
Reflexen. Diese bleiben an die unbedingten Reflexe geknüpft und müssen

von Zeit zu Zeit erneut eingeübt werden. Ein anderer Punkt: «Staatsbürger»
und «Steuerzahler» stellen nicht zwei gegensätzliche Rollen dar, sondern
manchen Staatsbürgern fallt es schwer, das zu dieser Rolle gehörende
Entrichten der Steuern zu realisieren. Ich frage mich auch, ob man korrekt von
einer «Plastizität der Erbanlagen» sprechen darf und nicht nur von einer
Plastizität ihrer Manifestation. Doch schmälern diese kritischen
Bemerkungen den Wert des Buches nicht. tt zrurl7

301



Charles Baudouin, L'œuvre de Jung et la psychologie complexe. Paris, Payot, 1963,
394 p.

La pensée de Carl-Gustav Jung déroute les esprits cartésiens, et les

lecteurs français en général. C'est donc un grand service qu'a rendu Charles
Baudouin en exposant, avec clarté et objectivité, l'œuvre de celui qui, selon
Freud, a trahi la psychanalyse. Ce qui autorisait Charles Baudouin, plus que
tout autre, à écrire ce livre, c'est sa profonde connaissance des problèmes de la
psychothérapie - telle que peut seul l'avoir un praticien -, mais aussi sa

compétence en matière de philosophie, compétence qui lui permet de placer
les divers aspects de la pensée de Jung dans leur juste contexte. Que l'on soit
partisan ou adversaire de Jung, on lira avec profit cette excellente mise au
point. Nous recommandons particulièrement à l'attention des philosophes
le chapitre intitulé Perspectives philosophiques. Psychologie et religion, ainsi que la
conclusion : Freud, Jung et la psychologie des instances.

Christophe Baroni

Rivista di filosofia, de Turin:

Volume LVIII - n. 2 - Avril-Juin 1967: contient notamment un article de
Paolo Rossi, « Théorie et Histoire» chez Antonio Banfi (malgré son engagement
politique enthousiaste et passionné, le regretté philosophe marxiste de Milan
a toujours maintenu la possibilité et la nécessité d'un plan autonome de
réflexion et d'élaboration théorique) ; également une étude très documentée
d'Enrico Sturani, Lectures de Merleau-Ponty (La philosophie de Merleau-Ponty
a trop souvent servi de référence pour la justification d'une certaine attitude
pratique, ou au contraire de cible facile pour des prises de position antagonistes;

il est temps de l'étudier en elle-même pour en comprendre la formation
et le développement dans ses rapports avec d'autres types de pensée, avec
lesquels elle entretient des rapports réels et souvent méconnus).

Volume LVIII - n. 3 - Juillet-Septembre 1967: au sommaire une étude très

ferme, Etre et devoir-être dans la sciencejuridique, du philosophe du droit Norberto
Bobbio, directeur responsable de la revue, qui reprend à nouveau le vieux
problème: la jurisprudence est-elle une science normative?

De Pietro Chiodi un article au titre paradoxal: La philosophie kantienne de

l'histoire (pourquoi Kant répugnait à toute prétention de construire un savoir
historique absolu, les conditions de l'expérience, l'abîme entre le contingent
et le nécessaire).

Giornale di Metafisica, de Gênes :

XXIIe année - Janvier-Février 1967 - n. 1 : un article en français d'Amédée
Ponceau. Une métaphysique du corps, des recherches historiques, de nombreux
comptes rendus; l'un deux, de Felice Battaglia, consacré à l'ouvrage que
Henri Reverdin a publié l'an dernier aux Editions de La Baconnière, Les

exigences de la vie de l'esprit. Principes et développement d'une pensée; fort élogieux,
avec une réserve concernant le rôle de l'Eglise.

302



Numéro de Mars-Juin 1967-n. 2-3: une étude inédite de RégisJolivet, Création

et poésie ; et à la mémoire du penseur disparu des articles en français de
Stanislas Breton, Substance et existence-, de Jules Chaix-Ruy, A la mémoire de

Régis Jolivet-, de Maurice Nédoncelle, Sur quelques conditions d'une ontologie
personnaliste.

Rivista difilosofia neo-scolastica, de Milan:

LIXe année - Janvier-Février 1967-Fasc. I. : un article de G. Ferretti a pour
objet Les développements de la conception phénoménologique de Schéler.

Mars-Avril 1967 -Fase. II. : un article de M. Peretti est consacré à La
philosophie du dialogue de Guido Calogero ; il marque l'intérêt de la position de Calo-

gero, mais relève comme une grave insuffisance l'attitude à l'égard des

métaphysiciens, des logiciens et surtout des théologiens.
Juillet-Octobre 1967 - Fase. IV-V. : une étude de A. Bausola sur La classification

des phénomènes psychiques selon Franz Brentano; un examen critique, par
F. Occhipinti, de La métaphysique de l'étemel retour chez Nietzsche.

F.-L. Mueller

303


	Besprechungen = Comptes rendus

