Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 27 (1967)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Vita Aristotelis Marciana. Herausgegeben und kommentiert von Olof Gigon.
Kleine Texte fiir Vorlesungen und Ubungen, begriindet von Hans Lietzmann,
herausgegeben von Kurt Aland. Walter de Gruyter, Berlin 1962.

Der Berner Altphilologe Olof Gigon legt hier den stark defekten Text der
«Vita Aristotelis Marciana» vor (S. 1-7). Allgemeine Bemerkungen und be-
sonderns der Kommentar machen eindriicklich die Schwierigkeiten deutlich,
die sich vor die Erforschung des Lebens des Aristoteles stellen. Obwohl durch
dieses Fragment viele Lebensverhiltnisse des Stagiriten hell werden, bleiben
zentrale Abschnitte seiner Vita nach wie vor im Dunkeln. Warum das Ver-
hiltnis zu Platon distanziert wurde, wie sich die Erziehertatigkeit am Hofe
Philipps von Macedonien anlieB — dariiber findet sich auch hier nichts.
Manche Lebensumstiande in Athen erkldren sich aus der Tatsache, dal3 Aristo-
teles den Status eines «Fremden» besaB. — Die kleine Schrift gewéhrt einen
lebendigen Einblick in die heutige Aristoteles-Forschung.

Armin Wildermuth

Hans Dieter Irmscher: Immanuel Kant. Aus den Vorlesungen der Jahre 1762
bis 1764. Auf den Grund der Nachschriften Johann Gottfried Herders.
Herausgegeben von Hans Duetrich Irmscher. Kantstudien. Ergdnzungshefte
herausgegeben von Ingeborg Heidemann im Auftrag der Kantgesellschaft
Landesgruppe Rheinland-Westfalen, Kéln 1964.

Gottfried Martin gab 1936 unter dem Titel «Herder als Schiiler Kants.
Aufsitze und Kolleghefte aus Herders Studienzeit» Nachschriften von Kant-
vorlesungen heraus, die aus dem Studienaufenhalt Herders in Koénigsberg
von 1762-1764 datieren. Die vorliegende Schrift will jenes Unternehmen
wieder aufnehmen und fortsetzen. Irmscher verdffentlicht hier eine bisher un-
bekannte Nachschrift von Vorlesungen Kants iiber Mathematik, Logik,
Metaphysik und praktische Philosophie. Sie bringt auch die schon von P.
Menzer 1911 publizierten Ausziige aus Herders Metaphysik-Nachschrift.
Starker als in den bis anhin bekannten Kantschriften treten hier die fiir den
lebendigen Vortrag so niitzlichen Beispiele hervor. Auch die Unterlagen, die
Kant benutzte, sind deutlich sichtbar, so in den Vorlesungen iiber praktische
Philosophie. Als Grundlage dienten Kant Schriften von Francis Hutcheson,
An inquiry concerning moral good and evil (London 1725) und von Alexander
Gottlieb Baumgarten, Initia philosophiae practicae primae (Halle 1760).
Diese Kantischen Darlegungen haben von heute her gesehen einen hochst
interessanten Nebeneffekt. Sie geben Einblick nicht nur in philosophische

238



Ethik, sondern auch in das damalige moralische Verhalten. Kants Bemerkun-
gen iiber das Verhalten von Mann und Frau bieten késtlich Verzopftes und
recht Vergingliches. Nicht zu iibersehen ist aber, daB3 man in diesen Vor-
lesungen einen auBerordentlich aufmerksamen Kant antrifft, der seine eigene
Gesellschaft genau beobachtet. Vielleicht wurde zu lange iibersehen, da@ in
Kant auch eine Fihigkeit zum empirischen Soziologen gesteckt hat.

Armin Wildermuth

Bernard Bolzano’s Grundlegung der Logik. Auserwdhlte Paragraphen aus der
Wissenschaftslehre, Band I und II. Mit erginzenden Textzusammenyfas-
sungen, einer Einleitung und Registern herausgegeben von Friedrich Kam-

bartel. Verlag Felix Meiner, Hamburg 1963.

Friedrich Kambartel hat sich der Aufgabe unterzogen, eine Studienaus-
gabe der zweibiandigen « Wissenschaftslehre» von Bolzano aus dem Jahre 1837
herzustellen. Seine Auswabhl ist somit zugleich ein Urteil iiber die Gewichtig-
keit vieler Partien dieses lange unbeachtet gebliebenen Werkes. Seine hochst
lesenswerte Einfithrung macht mit der Wirkungsgeschichte Bolzanos bekannt.
Husserls und Scholz’ enthusiastische Urteile werden niichtern kommentiert
und auf die MaBe einer objektiveren Betrachtung der Geschichte der neueren
Entwicklung der Logik gebracht. Die Studie zieht viele Linien von Bolzano
zu den heutigen logischen Unternehmungen und von diesen wieder zuriick.
Durch die notwendig werdende Grundlegung einer umfassenden Wissen-
schaftstheorie unserer Zeit sind die Ansiatze Bolzanos sicher wieder griindlich
zu iiberdenken; sie diirften jedoch nur im Zusammenhang der ganzen neue-
ren Wissenschafts- und Philosophiegeschichte ihre Bedeutung voll erlangen.
Denn der Platonismus von Bolzano impliziert noch recht viel Ontologisches
das mit dem Logischen nicht unbedingt verkniipft gehort. Der Herausgeber
legt im weiteren klar seine Prinzipien der Textauswahl auf den Tisch. Er
konnte sich bei seiner Auswahl auch auf einen Brief an J. P. Romany von 1847
zuriickbeziehen, in dem Bolzano alle Paragraphen nannte, die er als wesent-
lich fiir seine Wissenschaftslehre erachtete. Sie sind dem Leser nicht vorent-

halten worden. Armin Wildermuth

Gerhart Schmidt: Aufklarung und Metaphysik. Die Neubegriindung des
Wissens durch Descartes. Max Niemeyer, Tiibingen 1965.

Die Descartes-Literatur ist nahezu uniibersehbar geworden. Die «Biblio-
graphica Cartesiana» von 1964 verzeichnet allein 3600 Nummern. Wozu dann
ein neues Buch iiber ein bis zum UberdruB beackertes Thema: Descartes
Zweifel und sein cogito ergo sum? S. antwortet darauf: Die Gegenwart findet
ihren Ausdruck nicht nur in der zeitgenéssischen Philosophie, sondern auch
in der Auslegung der Vergangenheit. Durch ein neues Descartes-Verstandnis
lernen wir uns selbst verstehen. Dazu sei es aber vonnéten, nicht historisch
sanktionierten Forschungszielen nachzugehen, sondern “’philosophierend die

239



Begegnung mit Descartes zu suchen» (S. X). Descartes soll als historische
Person zur Sache vernommen werden, und die Sache, um die es geht, ist —
wie der Untertitel des Buches verrit — die Neubegriindung des Wissens durch
Descartes. )

Was S. unter « Wissen» und vor allem unter « Neubegriindung des Wissens »
versteht, sollen wir aus der Einleitung erfahren, wo S. die fiir ihn wesentlichen
Begriffe zu «kennzeichnen» versucht. Auffallend ist gleich eine gewisse anti-
metaphysische, d. h. anti-idealistische und anti-theologische Tendenz, die
S. offenbar unter dem Titel « Aufklarung» zusammengefal3t haben mochte.
Anti-idealistisch ist S. Haltung insofern, als er eine Identitiat von Denken und
Sein verneint, und das Sein als vom Denken verschieden, als echten Widerpart
des Denkens auffal3t; anti-theologisch insofern, als er ein transzendentes, an
sich bestehendes Reich der Wahrheit als fiir uns sinnlos verwirft. Das Wissen
sei nicht objektiv, sondern immer an die Subjektivitit gebunden, denn es
miisse in jedem Subjekt neu entstehen; es sei nicht zeitlos, sondern der Zeit
unterworfen, denn es beruhe auf einem Zeitverhaltnis: das gegenwartige
BewuBtsein des Gewesenen als eines fiir die Zukunft Bedeutsamen (S. 5). Die
Metaphysik habe félschlicherweise das Sein zum MafBstab des Wissens ge-
macht und eine objektive Wahrheit vorausgesetzt; erst in der Neuzeit habe
sich die entgegengesetzte, subjektive Auffassung durchgesetzt — das Wissen als
MaDBstab des Seins. Die Wahrheit des subjektiven Wissens wird von S. ver-
dachtig pragmatisch bestimmt: Wahr ist nur das Wissen, das sich bewihrt hat,
die Bewadhrung aber ist ein unabschlieBbarer ProzeB3. Was durch den Zweifel
hindurchgegangen und nicht verzehrt worden sei, so fiahrt S. fort, das sei
zwar nicht absolut wahr, dafiir aber gewi3. Wissen sei uns allein in der Ge-
wiBheit gegeben, und dies bedeute konsequenterweise Verzicht auf die Idee
einer absoluten Wahrheit, denn die GewiBheit burge nie fiir die absolute
Wahrheit einer Sache (S. 9).

Es mag gewiB richtig sein, daf3 nicht alles wahr sein mu3, was uns fiir
gewiB} erscheint, doch gilt nicht zumindest das Umgekehrte, daB man einer
Sache gerade darum gewiB ist, weil sie wahr ist? Verschafft man sich nicht
gerade dadurch GewiBheit, daB man Erfahrung macht, eine Wirklichkeit er-
kennt und sich also von einem Sein sagen 148t, was wahr ist? Besteht die Be-
griindung des Wissens nicht gerade in einer solchen Vergewisserung? An der
Ungeklartheit dieser Fragen krankt S. Begriffsexposition. Begriffe, die bei
einer Begriindung des Wissens mitspielen miiiten (Erfahrung, Erkennen usw.),
fehlen véllig. Es wird zwar beildufig gesagt, das Wissen sei nicht haltlose Sub-
jektivitit, es miisse gepriift werden, es sei «ein Hinausgehen iiber das Denken
zum Sein» (S. 7), doch wenn das Wissen MaBstab des Seins sein soll, wenn
man die Logik (als Ordnung des Wissens) der Wahrheit iiberordnet, werden
solche Aussagen bedeutungslos. Es ist nicht leicht einzusehen, wie das Ich
iiberhaupt zur GewiBheit und zu einem gesicherten Wissen kommen kann.
Unverstindlich bleibt auch, warum sich das subjektive Wissen vom objekti-
ven durch den Ausgangspunkt von der GewiBheit unterscheiden soll. Falls
GewiBheit namlich darin besteht, daB man sich der Wahrheit vergewiBert
hat, gibe es GewiBheit in beiden Wissensformen, und der Unterschied lage
einserseits in der Art der Vergewisserung (um Kants Terminologie zu ge-

240



brauchen: aposteriorisch statt apriorisch), andererseits in der Seinsweite des
vergewisserten Seins (Empirie statt Idealitat).

S. nennt seine Begriffe zurecht «Leerformen». Sie sind tatsachlich so leer,
daB sich alles und nichts dabei denken 148t, bald scheint mit ihnen ein we-
sentlicher Zug der Metaphysik oder der modernen Wissenschaft getroffen zu
sein, bald liegt wieder alles im Dunkel. Wir wollen nun sehen, ob es S. gelingt,
seine Begriffe «durch die Reflexion iiber die Cartesianische Philosophie mit
einem Inhalt» zu versehen (S. X).

Konsequent hilt S. bei seiner Interpretation an dem einen Ziel fest: die
Besonderheit des Cartesischen Ausgangspunktes vom natiirlichen, endlichen
Ich herauszustreichen, in Descartes Gefolgschaft, solange es geht, gegen Des-
cartes kampfend, wo dieser «inkonsequent» zu werden droht und bei einer
transzendenten Macht Zuflucht sucht. Im 1. Kapitel wird eine Auslegung des
«Discours de la Méthode» gegeben. Fiir S. liegt der Sinn der methodischen
Regeln und der Maximen der provisorischen Moral darin, dal3 sie das Ich
unabhingig machen «von der Lenkung durch die Tradition und von den
Wissensformen der Bildung» (S. 57). Das Ich miisse auf seine eigenen Fiisse
gestellt werden, das Subjektive miisse iiber das Objektive dominieren.
Fir S. steht darum auch die erste und dritte Regel, welche der Leitung des
erkennenden Subjektes dient, hoher als die zweite und vierte Regel, welche
die Manipulationen beschreibt, die am Gegenstand der Erkenntnis vorzuneh-
men sind. Die dritte Regel hilt S. insofern fiir bedeutsam, als sie das subjektive
Prinzip einer Gedankenordnung entwickle (von dem Bekannten fortschrei-
tend zum Unbekannten) — gleichsam in Konkurrenz zu dem Erkenntnismo-
dell des Aristoteles. Die Entwicklung des Wissens werde nicht mehr von
aullen, von einer an sich bestehenden Seinsordnung bestimmt, sondern ent-
springe dem Wissen selbst, festgesetzt von der autonomen Vernunft des Men-
schen (S. 40).

Die «Meditationes de prima philosophia», interpretiert im 2. und 3.
Kapitel, setzen nach S. die Befreiung des Ich voraus. Das Ich kdonne nun
unmittelbar mit sich selber beginnen. Die «Meditationes» seien daher ein
ichhaftes Denken, ein Denken, das aus der Endlichkeit des menschlichen Be-
wuBtseins und Lebens komme. Die Form des Denkens sei dem Inhalt ange-
paBt; nur ein ichhaftes Philosophieren kéonne die Wahrheit uiber das Ich er-
mitteln. Um zu dieser Wahrheit zu gelangen, miisse sich das Ich jedoch dem
Experiment des Zweifels iibergeben, sich immer mehr isolieren, um schlieB3-
lich in der selbstgewahlten ontologischen Einsamkeit zu enden. S. sieht in
diesem Experiment den einzigen Weg, der zu einer GewiBheit, zu einem festen
Punkt fiihrt, wo sich nichts mehr, auch kein Betriiger-Gott, trennend zwischen
Denken und Sein stellen kann. Die Einheit von Denken und Sein im «cogito
ergo sum» sei jedoch absolut einzigartig und mit keinem andern Wissen ver-
gleichbar, sie sei nicht abstrakt, sondern konkret, nicht universell, sondern
partikuldr. In immer neuen Ansitzen versucht S. die Eigentiimlichkeit des
«cogito» herauszustellen: «Ich denke» und «Ich bin» sind ausschlieBlich
subjektive Sitze, sie lassen sich objektiv weder beweisen noch bestreiten; jeder
kann sich nur fiir sich selbst davon iiberzeugen, daB3 er ist — indem er denkt.
Das «Ich denke» ist fiir sich ohne irgendwelchen Inhalt, doch es kann sich auf

24]



die verschiedensten Objekte richten. Jeder objektive Satz kann daher als
Nebensatz eines subjektiven Satzes aufgefal3t werden. Das «Ich denke» ist
zeitlich gesehen der Anfang jeder Gedankenreihe, denn jeder objektive Satz
ist als Pradikat diesem subjektiven Satz zeitlich nachgeordnet. Das Ich ist
fir S. nicht nur zeitlich, sondern auch seinsmaBig das absolute Subjekt.
Wirklich ist allein das Ich, die Dinge haben nur soweit Wirklichkeit, als
ihnen diese von dem BewuBtsein nach eingehender Priifung verliechen wurde.
Das «Ich denke», heilt es schlieBlich, ist die Bedingung aller Wahrheit.
«Objektive Wahrheiten haben nur einen Wert, wenn sich ein Subjekt fiir sie
verbiirgt» (S. 81).

S. glaubt im cogito des Descartes das erste Glied der neuen Gedankenord-
nung gefunden zu haben. Die weiteren Gedanken sollten daran angeschlossen
werden, indem aus dem auf sich selbst bezogenen Ich Kategorien entwickelt
wiirden, welche die Erkenntnis einzelner Gegenstinde vorbereiteten. Auf
diese Weise miillte sich, meint S., eine zusammenhingende Welterfahrung
bilden lassen (S. 102). Wie kommt aber das in der ontologischen Einsamkeit
gefangene Ich plotzlich zu Kategorien und zu gegenstindlicher Erfahrung?
Wenn S. weiterhin am natiirlichen Ich als Ausgangspunkt festhalten will, so
stellen sich ihm zwei Aufgaben zugleich: Einerseits mul3 er den Ausbruch
des Descartes in die Transzendenz zu vereiteln versuchen, andererseits mul3
er positiv aufweisen konnen, wie sich das Ich ohne fremde Hilfe aus seiner
Einsamkeit befreien und seine Zweifel riickgidngig machen kann. In beiden
Fillen kann S. sein Ziel nur im Kampf gegen Descartes’ eigene Absichten
erreichen.

Angesichts des Cartesischen Gottesbegriffs stehen fiir S. zwei Moglich-
keiten offen: Er kann ihn als sinnlos verwerfen, oder ihm eine notwendige
Funktion zur Erhellung des Ichs beilegen. S. wihlt das letztere. Die Idee der
gottlichen Unendlichkeit und Vollkommenheit ist nach S. Auffassung weder
ein Fremdkorper im menschlichen Vorstellungskreis, noch transzendentalen
Ursprungs. Diese Idee sei nichts anderes als die Negation der menschlichen
Endlichkeit und Unvollkommenheit. Was sich aber positiv im Gottesbegriff
verberge, sei das Erlebnis der Denknotwendigkeit, der das Ich unterworfen
sei ohne ihr je michtig werden zu kénnen. Die Denknotwendigkeit erscheine
wie ein transzendentaler Einbruch und verleitedaher Descartesdazu, den trans-
zendentalen Hintergrund des Ich vom Ich zu spalten und separat zu setzen.

S. Haupteinwand gegen den Cartesischen Gottesbegriff geht schlieSlich
dahin, dal3 die Annahme einer géttlichen Wahrheit und der Versuch, das
lumen naturale aus ihr abzuleiten, auf keine Weise das spezifisch Menschliche,
den Irrtum erklire. Auf diesen Einwurf folgt der vielleicht interessanteste
Gedanke des Buches: Ebensowenig wie man das Bose aus dem Prinzip des
Guten erkliren koénne, lasse sich der Irrtum aus der Wahrheit erkliren.
Umgekehrt aber lieBen sich leicht alle Bedeutungen des Guten aus dem Bésen
als dem Allgemeineren herleiten, und das einzig sinnvolle Verstindnis der
menschlichen Erkenntnis beruhe darin, die Wahrheit als eine Form des Irr-
tums zu sehen (S. 173).

Nach der Destruktion des Gottesbegriffes bleibt die schwierigere Aufgabe,
dem isolierten Ich seine Welt zuriickzugeben. S. setzt alle Karten auf den

242



Versuch, dem verdéchtig «reinen» Verstande des Descartes die Sinnlichkeit
zuriickzuverleihen. Sobald man das Ich in der Gesamtheit seiner Erscheinung
nehme, sagt S., so sei auch die «sympathetische Verbundenheit mit allen
Dingen», «die Komplizitit mit der ganzen Welt» wieder hergestellt (S. 164).
Doch woher soll der in sich verschlossene Verstand Sinnlichkeit bekommen?
Die Sinnlichkeit, antwortet S., hitte eigentlich nie aufgegeben werden diirfen,
der radikale Zweifel am sinnlichen Sein, wie ihn die erste Meditation postu-
liere, sei zu voreilig und unerlaubt. Descartes iibersehe die Moglichkeit einer
sinnlichen GewiBheit.

Dieser Weg fiihrte méglicherweise ins Freie, falls S. das Zusammenspiel
zwischen Verstand und Sinnlichkeit begrifflich klaren wiirde und sich nicht
mit einigen Bildern und dem Hinweis begniigte, dieser Zusammenhang be-
stehe nicht fiir das Denken. Doch umso gewisser geriete man anderwirts in
eine Sackgasse. Wenn S. den radikalen Zweifel des Descartes aufgibt, ist
nimlich nicht mehr einzusehen, wie man dann zu der von S. fiir notwendig
befundenen SelbstgewiBheit des Denkens kommen kann. Falls S. aber umge-
kehrt in den radikalen Zweifel und damit in den Ausgangspunkt von der
SelbstgewiBheit einwilligt, wird es unverstindlich, wie er von da aus weiter
gehen will zu irgendwelchen objektiven Satzen und einer einheitlichen Welt-
erfahrung. S. redet zwar von einer Deduktion der Kategorien, welche an die-
sem Punkt einzusetzen hitte, doch solange diese Deduktion nicht geleistet
ist, sitzt das Ich hoffnungslos gefangen in der kahlen Zelle seines Bewuf3tseins.
Vorlaufig jedenfalls stehen wir vor einem Dilemma: Entweder behalt S. die
Sinnlichkeit bei und verliert dabei Descartes cogito aus den Augen, oder er folgt
Descartesund verzichtet auf die von ihm gesuchte Neubegriindung des Wissens.

Uber diese Schwierigkeiten ist sich S. anscheinend nicht klar geworden.
Der Grund liegt wohl darin, daB3 er das Wissen nach wie vor als schon er-
worben voraussetzt und die Frage nach der Begriindung, der Realitdt des
Wissens explizit gar nicht stellt. Das Sein gilt ihm zwar als michtiger als das
Denken, aber bezeichnenderweise ist mit dem Sein nicht das Sein des Nicht-
Ich, sondern das Sein des Ich gemeint (cf. S. 166). Das Ich kommt bei S.
nicht iiber seinen Gesichtskreis hinaus. Dies zeigte sich bereits in der Einlei-
tung des Buches, und es bestatigt sich in den SchluBbetrachtungen, wo der
eigentliche wissenschaftliche Fortschritt nicht im Neuerwerb von Kenntnissen,
sondern in der Verstindigung, in der stindigen Neuordnung des Wissens
unter didaktischen Gesichtspunkten, gesehen wird (S. 180).

Die eine Gefahr von S. Standpunkt ist gewi3 die, daB3 das Ich den Kontakt
mit dem Objekt verliert, die andere, groBere vielleicht, dal3 sowohl das Den-
ken wie das Leben jeder Fithrung durch eine, dem Ich iibergeordneten Idee
beraubt sind. Deutlich wird dieser Umstand vor allem bei der Interpretation
der provisorischen Moral, deren Maximen nach S. ausschlieBlich der «Er-
haltung der hochstpersonlichen Freiheit dienen» (S. 57). Diese Freiheit kann
jedoch zu beliebigen Zwecken eingesetzt werden, und wenn man, wie S.
offenbar geneigt ist, den letzten Zweck in der Ermoglichung der Erkenntnis
sieht, wird die Verkehrung offensichtlich: Das theoretische Erkennen, das
selber der ethischen Fiihrung bedarf, bestimmt stattdessen die Ethik, das
Untere kehrt sich nach oben.

243



Was S. Buch durchgehend auszeichnet, ist einerseits die lebendige und ein-
dringliche, oft etwas kithne Darstellung der Descartschen Gedanken, ander-
seits die Konsequenz, mit der der Hauptgedanke vom Anfang bis zum Schluf3
durchgehalten wird. Die Frage bleibt daher offen, ob die von S. gesuchte Neu-
begriindung des Wissens durch Descartes an der Fragwiirdigkeit des Ausgangs-
punktes scheitert, oder an der konsequent einseitigen und darum undialek-
tischen Gedankenfiihrung des Verfassers, an der Art, wie er sich iiber schwie-
rige Stellen oft mit Andeutungen und programmatischen AuBerungen hin-
weghilft. Gerade die Moglichkeit des Irrtums jedoch, wo sie auch immer
liegen mag, macht das Buch zu einem interessanten und lesenswerten Ver-
such. « Wahrheit kommt nur in Relation zum Irrtum vor», sagt der Ver-
fasser, und fiigt dann bei: « Der Irrtum mul} ernst genommen werden». Das

Buch scheint ihm darin recht zu geben. Auton Highi

Judith E. Schlanger: Schelling et la réalité finie. Essar sur la philosophie de la
Nature et de I’ Identité. Paris, P. U. F., 1966, 162 pages.

Dans cette étude, I’auteur se propose I’analyse des débuts de la pensée de
Schelling, c’est-a-dire de la période qui s’étend de 1794 a 1804; la philosophie
de I'Identité achéve & ce moment-la, aux yeux de ’auteur, le premier déve-
loppement du probléme fondamental de la pensée de Schelling: celui d’une
philosophie totale, sans perte, n’excluant rien (cf. p. 16).

En suivant les étapes traditionnellement distinguées dans la réflexion de
Schelling: Philosophie du Moi, Philosophie de la Nature, Philosophie de
I’'Identité, ’auteur y montre les divers aspects de cette exigence de totalité,
intimement liée a4 «’affirmation de la simultanéité de 1’absolu et du fini dans
une réalité constituée par des totalités discrétes» (p. 1). Toute opposition sup-
pose une unité plus fondamentale; mais cela ne signifie pas que "opposition
en dérive — du moins ce n’est pas a I’histoire de cet écart que Schelling s’arréte:
il s’agit plutét de montrer que seul «le point de vue de ’absolu, qui est aussi
celui de la philosophie» (p. 158) permet de saisir dans leur réelle simultanéité
les oppositions que ’entendement forge. Et cela a condition que Pintuition
soit «récupérée» pour la philosophie.

Ici ’auteur nous semble indiquer une voie particuliérement intéressante
dans la perspective de certaines recherches contemporaines, quand elle in-
siste sur le caractére déja élaboré de cette intuition: il ne s’agit pas de I'intui-
tion sensible, muette dans son immédiateté, mais de «’intuition esthétique»
(p- 139) qui a déja, a sa maniére, fait parler I'intuition premiére —de méme
dans la Philosophie de la Nature ce n’est pas «le bleu de ciel » qui est réintégré
a la philosophie, mais les résultats déja formulés par les sciences contempo-
raines de Schelling (cf. p. 155). «Aussi la philosophie est-elle toujours amenée
a placer son concret dans une matiére verbalisable, ou, le plus souvent, déja
verbalisée. Acquis scientifique, acquis poétique, acquis mythique» (p. 155).

S. Bonzon

244



Stephan Portmann: Das Bise — Die Ohnmacht der Vernunft. Das Bose und die
Erlisung als Grundprobleme in Schellings philosophischer Entwicklung.
Meisenheim: Anton Hain 1966.

Dem richtigen Mann die richtige Frage stellen — wenn dies die Kunst einer
philosophie-historischen Untersuchung ausmacht, so ist Portmanns Buch
schon durch die Fragestellung gerechtfertigt; denn was gibt es erhellenderes
als einen Idealisten auf die Erklirung des Bosen hin zu examinieren?

Portmann betrachtet Schellings Philosophieren als den Versuch, eine
einzige, grundlegende Aufgabe zu losen. Gegeben ist folgende Antinomie:
1. Gott ist das absolut Vollkommene, aus dem mit Notwendigkeit alles flieBt.
2. Das Bose ist eine positive Macht, die allein auf Freiheit beruht. Aufgabe:
Wie kann man diese unvereinbaren Voraussetzungen beibehalten und zu-
gleich das Ziel des Idealismus, den Monismus und die Deduktion aus einem
Prinzip anstreben? Portmann halt die Aufgabe fiir unlésbar. Entweder geht
der Idealismus an der gegebenen Antinomie, oder sie am Idealismus zu-
grunde. Nach seiner Ansicht ist dieses Dilemma die Triebfeder in Schellings
philosophischer Entwicklung vom vernunftglaubigen Initianten zum vernich-
tenden Kritiker des Idealismus. Um den Beweis dafiir zu erbringen, verfolgt
Portmann Schellings Philosophie durch alle ihre Perioden hindurch — von
der Wissenschaftslehre bis zur positiven Philosophie. Er sieht dabei folgenden
Entwicklungsgang:

Bereits in seiner Dissertation erkennt Schelling, da3 ein radikal Boses im
Sinne Kants jeden Monismus verunmoéglicht. Er versucht das Problem des
Bosen daher aus dem Wege zu rdumen, und zwar mit denselben dialektischen
Mitteln, die er spiter immer wieder gebrauchen wird: Eine Einheit ist erst
dann absolute Einheit, wenn sie nicht blo vorgegeben, sondern errungen
ist. Die unmittelbare Identitit muB3 in eine Differenz zerfallen, um sich in
einer vermittelten Identitat wiederherzustellen. In der Dissertation heif3t dies
konkret: Der Mensch erreicht seine Bestimmung, das Selbstbewuf3tsein nur,
wenn er sich von der Natur 16st und von der Vernunft leiten 1a8t. Gut und
Bos sind bloBe Erscheinungsformen des Ubergangs vom Natur- zum Ver-
nunftzustand: Gut ist, wer von der intelligiblen, bose, wer von der sensiblen
Natur bestimmt wird. Damit ist aber nur ein Dualismus durch den andern
ersetzt, an die Stelle des Gegensatzes von Gut und Bés tritt der von Natur und
Vernunft. Die weitere Denkarbeit Schellings, von der Wissenschaftslehre iiber
die Naturphilosophie bis zum Systemn der absoluten Identitit, beseitigt auch
diese Schwierigkeit, indem sie die menschliche und geschichtliche Entwick-
lung in den goéttlichen WerdensprozeB einbezieht. Gott will seine Realitét in
der Wirklichkeit darstellen, er muB3 sich darum in das Endliche entduBern
und die Endlichkeit mit Hilfe des Menschen wieder ins Unendliche zuriick-
fithren. Das Bose ist nicht nur unvermeidlich, sondern auch nétig, um den
Endzustand, der das Absolute zu sich selber bringt, zu beschleunigen. Im
System der absoluten Identitit geht Schelling sogar soweit, dem Bosen iiber-
haupt jedes Sein und jede Realitat abzusprechen. Es ist ein Mangel an Sein,
eine bloBe Privation, weil es sich von Gott, dem Inbegriff aller Realitit,
getrennt hat und auBlerhalb von ihm existiert.

245



Wie Portmann hervorhebt, ist die Negation des Bosen fiir die Vernunft
ein Akt der Notwehr: Sie kann ihre Identitit mit der gottlichen Vernunft nur
in dem Ma@Ble behaupten, als sie dem Bésen eine positive Macht iiber sich
abspricht. Die Vernunft heiligt sich selbst durch den Glauben, sie kénne die
Individualitit — sei es durch Kunst oder durch intellektuelle Anschauung —
aus eigener Kraft iiberwinden und sich von der Endlichkeit erlésen.

Im Real-Idealismus kritisiert Schelling seine bisherigen Positionen und
bringt sich die Aufgabe deutlicher zu BewuBtsein: Eine absolute Identitat
verunmoglicht die Freiheit und negiert die Existenz des Bosen, zu starke Be-
tonung der Freiheit fihrt zu einem Dualismus. Wie kann man diese Konse-
quenzen vermeiden und dennoch die Antinomie zwischen notwendigem
Weltproze3 und freier Wahl des Bosen umgehen? Trotz der klaren Frage-
stellung ist Schelling von einer Losung weit entfernt; er ist noch zu sehr dem
Idealismus verhaftet. Das Bose bleibt fiir ihn weiterhin ein Mittel zur Reali-
sierung des Guten. Es ist wirklich und darum notwendig: als Stufe der not-
wendigen Offenbarung Gottes. In dem Male also, wie das Bose gesetzt wird,
wird es auch wieder aufgehoben.

Eine Wende bringt erst die positive Philosophie. Schelling 146t die idea-
listischen Voraussetzungen teilweise fallen und gibt der Freiheit und dem
Bosen das volle Gewicht. Der Abfall von Gott hat zwischen menschlicher und
gottlicher Vernunft eine unuberwindliche Kluft aufgerissen. Die Philosophie
unter der Herrschaft des Bosen erkennt Gott nur noch via negationis — sie
ist negative Philosophie. Aber nicht nur Gott, auch das Bose und die Existenz
und Materialitit der Welt sind fiir die korrumpierte Vernunft ein unlésbares
Ritsel. Ohne Offenbarung Gottes giabe es kein positives Wissen, ohne Er-
l6sung durch Christus kein sinnvolles, der Gewalt des Bosen entzogenes Den-
ken und Handeln. Die positive Philosophie ist jedoch esoterisch; zu ihr gelangt
nur, wer das Wagnis des Glaubens, den Sprung ins Absurde, auf sich genom-
men hat. Nur eine durch Christus vermittelte Vernunft vermag die Anti-
nomie zwischen gottlicher Allmacht und dem Bosen in der Welt zu 16sen: So
wie Gott tiber aller Notwendigkeit steht, und als Herr des Seins frei tiber Sein
oder Nichtsein der Welt entschieden hat, so stand auch der Mensch iiber der
Notwendigkeit. Von seinem freien Willen hing es ab, ob die in der Natur
Gottes angelegte Moglichkeit des Bosen durch eine falsche Erhebung der
Selbstheit realisiert wiirde oder nicht. Schépfung, Fall und Erlésung sind
Urtaten der Freiheit, unbegreiflich fiir die menschliche Vernunft. Die posi-
tive Philosophie muf} sie als Tatsachen der Offenbarung hinnehmen, kann
dann aber, von ihnen ausgehend, a posterius die Heilsgeschichte konstruieren.

Nach Portmann gibt es auch in der Spitperiode Schellings unverzeihliche
Riickfille in den Idealismus. So etwa, wenn Schelling, auf der Suche nach
einer Motivierung des Siindenfalls, die Denknotwendigkeit wieder in eine
Seinsnotwendigkeit verwandelt und die Freiheit dogmatisch vernichtet.

Wihrend die bisherige Literatur meist Schellings Sprunghaftigkeit be-
tonte und eine Einheit im besten Falle postulierte, erscheint Schellings Philo-
sophie bei Portmann als eine einzige dialektische Entwicklung. Thr Telos ist
die positive Philosophie; sie gibt den Mafistab fiir die Kritik der verschiede-
nen Entwicklungsstufen. Das Ungentigen der einzelnen Standpunkte gegen-

246



iiber ihrem endgiiltigen Ziel, der positiven Philosophie, ist dabei gleichsam
das Negative, welches die Dialektik vorantreibt. Portmanns Buch scheint
also iiberzeugend dazutun, daB in einer philosophischen Entwicklung die
gedankliche Konsequenz stirker ist als alle biografischen, psychologischen und
historischen Einfliisse. Man kann daraus aber auch etwas anderes entnehmen:
dal} in einer Interpretation nie mehr herauskommt, als was man an Voraus-
setzungen hineinsteckt. Wer in einem philosophischen Werk Kontinuitat
sucht, wird Kontinuitat, wer Diskontinuitit sucht, wird Diskontinuitit finden.
Woran liegt das? — Am Verhaltnis von Freiheit und Notwendigkeit, das nicht
nur ein Problem der Theodizee, sondern auch der Interpretation ist. Ein
philosophisches Werk bildet — grob gesagt — eine Einheit von Freiheit und
Notwendigkeit: Es beruht einerseits auf freier Setzung des Philosophen und
folgt andererseits der gedanklichen Folgerichtigkeit. Wenn man alles syste-
matisch ableitet, geht die Freiheit des Philosophen, wenn man alles historisch
und biografisch erklirt, die gedankliche Konsequenz verloren.

Zugegeben, zu einem wissenschaftlichen Resultat kommt nur, wer sein
Forschen unter einen bestimmten und darum einseitigen Gesichtspunkt
stellt. Doch was unter diesem Aspekt zur Erscheinung kommt, darf nicht mit
der Sache selbst verwechselt werden ; die methodische Einseitigkeit muB stets
spiirbar sein. Gegeniiber Portmann heif3t dies: Er glaubt zu sehr an die Dia-
lektik, oder er unterldaBt es zumindest, ihre Grenze zu zeigen. LaB3t es sich
denn, um ein Beispiel zu nennen, systematisch begriinden, was Schelling —
im Gegensatz etwa zu Hegel — veranlaBte, der Existenz des Bosen eine der-
artige Bedeutung zuzumessen, und was ihn daran hinderte, den idealistischen
Standpunkt schon zur Zeit des Real-Idealismus aufzugeben? Portmann
scheint diese Frage zu kennen (vgl. S. 99, Anm.), aber er hilt sie offenbar
nicht fiir wichtig genug. Nach seiner Darstellung zu schlieBen, kennt Schel-
lings Entwicklung weder Spriinge noch Einschnitte, die darauf hinwiesen, wo
die systematische Erklarung endet, und wo eine andere, historische oder bio-
grafische Untersuchung einsetzen miiflte.

Unbeschadet dieser rein methodischen Einwinde bleibt Portmanns
Buch ein wertvoller Beitrag zur Schelling-Forschung: Erstmals wird Schel-
lings Dissertation gebiihrend beriicksichtigt, und in der positiven Philosophie
werden einige, bisher unbeachtete Ziige herausgearbeitet, welche Kierke-
gaard noch niher an Schelling heranriicken lassen. Dariiber hinaus ist das
Buch nicht ohne Aktualitdt: Am Fall Schelling wird die Fragwiirdigkeit jeder
totalitiren, monistischen oder idealistischen Theorie demonstriert; Portmann
exerziert gleichsam vor, wohin eine geschlossene Geschichtskonstruktion —
wie etwa in paldontologischer und biologischer Verbramung die Philosophie
eines Teilhard de Chardin — unweigerlich fithren mubB.

Anton Hiiglt

Kurt Schilling: Weltgeschichte der Philosophie. Duncker & Humblot,
Berlin 1964.

Das Unternehmen, eine weltgeschichtlich orientierte Philosophiegeschichte
zu schreiben, ist heute zweifellos iiberfillig. Was den neuesten Kommunika-

247



tionsmoglichkeiten zugemutet werden kann, das bleibt fir die Philosophie
allerdings noch lange ein Traum. Indien, China, Vorderer Orient sind jedem
Zeitungsleser irgendwie vertraut geworden, doch das Wissen um die geistigen
Griinde dieser Kulturen fehlt meistens auch dem Gebildeten. Wie aber soll
dem Wunsch nach einer alle Kulturen umfassenden Philosophiegeschichte
stattgegeben werden? Die Schwierigkeiten sind riesengro3. Neben den philo-
logischen melden sich ganz grobe. Wie kann die Masse von philosophischen
Schriften bewiltigt werden? Darf ein einzelner sich an eine solche Aufgabe
wagen? Und auch die Notwendigkeit ungeheurer Verkiirzungen zugegeben —
nach welchen Prinzipien 148t sich das Ausgewihlte verbinden und darstellen?
Mit solchen Fragen sieht sich der Historiker der Philosophie konfrontiert. Er
kann sich mit groBmaschigen Prinzipien aus der Affare ziehen. Nicht zuletzt
verdanken wir den kiihnen spekulativen Idealisten Entwiirfe, die irgendwie
das Ganze des menschlichen Geistes sichtbar machen. Aber der Leser wird
doch diirre Strecken in Kauf nehmen miissen, bloBes angesammeltes Wissen,
sobald das Unternehmen einigermafBen auf eine Vollstandigkeit im GrofBen
und Allergroten ausgeht. Einer allein kann vielleicht jene Philosophen be-
schreiben, die er fiir «groB3» halt — doch im Ganzen der Philosophiegeschichte
mul} er verzweifeln.

Von einer solchen Verzweiflung ist allerdings in der vorliegenden « Welt-
geschichte der Philosophie» nichts zu spiiren, die Kurt Schilling in heroischem
Alleingang vollendete. Im Unterschied zu Werken von Gelehrtenkollektiven
hat ein so personlich angelegtes Unterfangen zweifellos den Vorteil der Ein-
heitlichkeit der Diktion. Sehr sicher schreitet auch diese Weltgeschichte voran,
beginnt bei Name und Begriff der Philosophie und beschreibt dann das Den-
ken der «priméaren philosophischen Hochkulturen des Altertums». Unter sie
rechnet Schilling China, Indien und die antike Mittelmeerwelt. Daran schlie3t
sich die « Wiedergeburt der Philosophie in den sekundaren Hochkulturen»
an, eine Epoche, die gleichsam von Augustinus bis in die Gegenwart reicht.
Diese ist vierfach gegliedert, namlich in ein sog. «zwischenzeitliches Vorspiel »,
worunter das « Mittelalter» mit Islam, Judentum und Scholastik gemeint ist,
in die europiische Philosophie des 15.—-19. Jahrhunderts, in das Drama der
Beendigung der Philosophie im beginnenden Industriezeitalter, und zuletzt,
gleichsam als Fazit der ganzen Darstellung, wird die Weltherrschaft des
Industrialismus im 20. Jahrhundert und das Ende der Philosophie geschil-
dert. Das ist in groben Ziigen der Ablauf dieser « Weltgeschichte». Wie diese
Ubersicht verrit, begreift der Verfasser die Philosophie als eine Erscheinung
der Kulturgeschichte — einer Erscheinung allerdings, auf die nur noch Ne-
krologe zu schreiben sind.

Priifen wir aber den Begriff der Philosophie, den der Verfasser verwendet.
Als Begriff sei er in einem zentralen Sinne von Platon fixiert worden. Aber
nicht nur bei ihm lasse sich eine Begriffsbestimmung finden, sondern auch bei
Indern und Chinesen, die sogar bis in den Wortlaut miteinander iibereinzu-
stimmen scheinen. «Im Mittelpunkt steht tiberall ein strenger Kern von
‘menschlicher Weisheit’. Sie ist ausgezeichnet durch die in der Reflexion
verwirklichte Unterscheidung dessen, was ich wissen und nicht wissen kann»
(S. 6). Mit Betonung wird von der «menschlichen» Selbstbeschrinkung im

248



Wissen um das Wissen und das Nicht-Wissen gesprochen. Darin erfiillt sich
der strenge Begriff der Philosophie. Er ist aber nach dem Verstindnis des Au-
tors nur wenige Male in der Weltgeschichte bewuf3t geworden: bei Konfu-
zius, Buddha, Sokrates, Platon und Kant. Reicht dieser «strenge Kern» aus,
um Philosophie zu bestimmen? Wir zweifeln.

Der Autor hilt sich aber streng an seine These, die der ganzen geistigen
Weltgeschichte vieles von ihrer immanenten Dramatik stiehlt. Warum soll
nur die Begrenzung des Menschen Philosophie im strengen Sinne stiften?
Gibt es nicht auch eine Moglichkeit, Philosophie unter dem Gesichtspunkt
der menschlichen « BewuBtwerdung» — und zwar iiber sich selbst, aber auch
uber alles, was willbar ist — zu konzipieren? Ist es nicht gerade auch die stete
BewuBtseins-Erweiterung, die Philosophie erzeugt? Der Autor wird uns so-
gleich in die Schranken weisen. Er wird sicher einige Zitate auf seiner Seite
haben — aber um welchen Preis! Die scharfe Trennung von «vorphilosophi-
schem» und begrenzendem «philosophischen» Wissen — hinter welcher Schei-
dung eine harte Trennung von Heilswissen und Philosophie steht — mag eine
methodische Klarheit erzeugen, doch wird sie der Frage, aus welchem Grunde
Menschen Philosophie treiben, nicht gerecht. Denn das diirfte doch die we-
sentliche Frage sein, die iiberhaupt das Unternehmen einer Weltgeschichte
der Philosophie sinnvoll macht. Es muB3 doch nachdenklich stimmen, da@3
groBe Anstrengungen, die wir bis heute als philosophisch bezeichnet haben,
als Repristinationen von vorphilosophischem Wissen bezeichnet werden. So
die Scholastik, Descartes, Leibniz, der ganze spekulative Idealismus — ganz
aus der Philosophie fithren Marx, Schopenhauer und Nietzsche. Dement-
sprechend wirkt auch die Darstellung vieler Denker — sie werden ohne Anteil-
nahme und ohne innere Problemstellung referiert und auch nicht auf die
kultursoziologische Relevanz hin untersucht. Dies wire doch die Aufgabe
gewesen, die sich der Autor am Anfang stellte.

Die Methode, die hier geiibt wird, gibt sich Miihe, objektiv und wissen-
schaftlich fundiert zu sein. Die Philosophie wird behandelt als « Phanomen
der Hochkulturen». Damit ist der Untergrund genannt, von dem aus der
Autor operiert. «Die Notwendigkeit dieses historischen Ablaufs mit Jugend,
Reife, Alter in allen Hochkulturen hat uns erst Oswald Spengler gelehrt»
(S. 17). Freimiitig wird an das Erbe des Philosophen vom Untergang des
Abendlandes angekniipft. Philosophie erscheint im Zusammenhang einer
Kulturdeutung, die sich biologischer Kategorien bedient. Der Autor behan-
delt Philosophie post mortem philosophiae — darf deshalb oft von unserer
«endzeitlichen Situation» sprechen und hat den apriorischen Vorteil jedes
Historikers, nur von Vergangenem zu reden. Das Schema ist also gegeben:
da festgelegt wurde, was Philosophie ist, kann sie als biologischer Prozel3 be-
schrieben werden. Ins Ganze mischt sich zudem ein Ton weihevoller Resi-
gnation. Diese Herbst-Stimmung pragt sogar auch die Methode. Wo das ganze
hermeneutische Problem der Auslegung von philosophischen Dokumenten
nicht existiert, wo man eben weil}, was Philosophie immer schon war, wo der
geschichtliche Ablauf der Philosophie durch eine Entwicklung von vor-
philosophischem Wissen zu selbstbeschrinkendem Philosophieren und an-
schlieBenden Weltanschauungslehren feststeht, da wird eine Sicherheit sugge-

17 Studia Philosophica XXVII 249



riert, die nicht echt ist. Eine Distanz wird zwischen Interpret und Stoff er-
zeugt, mit dem Zweck, dass allein noch eine objektivierende Methode als
angemessen erscheinen soll. Dazu verhilft die durch nichts haltbare These
Philosophie im definierten Sinne sei heute unméglich. Wir haben es namlich
mit einer allgemeinen Zeitkritik zu tun, die die Perspektive dieser « Welt-
geschichte der Philosophie» durchherrscht.

Es ist nicht einzusehen, daB eine Kulturschau, die sich grundsitzlich
immer auf vergangene Epochen und Kulturen richtet, irgendein zwingendes
Gesetz abgeben kann. Man konnte, wenn’s hoch kommt, seinen tendentiellen
Charakter festhalten: es geschieht dies und dies — ceteribus paribus. Warum
soll aber der Historiker der Philosophie unwissenschaftlicher sein gegeniiber
seinen Ereignissen als der Physiker gegeniiber seinen andersgearteten? Wenn
auch nur eine einzige « Kultur» einen anderen Verlauf nimmt als alle anderen
— dann gilt eben die Kulturgesetzlichkeit immer nur post festum. Durch die
globale Ausstrahlung durch Technik, Kapitalismus und die Spielarten des
Marxismus gewinnt das Abendland eine welthistorisch einmalige Stellung,
die noch in keiner Weise fixierbar ist. Zu merkwiirdigen Aussagen 148t sich
aber der Autor verleiten. So lesen wir: « Wollten wir annehmen, daf3 Konfu-
zius, Buddha, Sokrates und Kant schon als Kinder gestorben wéaren, so hitte
die Weltgeschichte der Philosophie in keiner Weise einen anderen Gang
genommen. Sie war vorher wie nachher pridestiniert. Andere hitten die
gleiche Aufgabe an Stelle dieser Manner, historisch zwar unter anderem Na-
men und mit individuell abweichendem Ausdruck, aber doch letztlich dem
philosophischen Gehalt nach ebenso, gelost» (S. 16). Man konnte hier viel-
leicht an die Pradestinationslehre denken, wobei man sich nur wundert, was
sie als Begriindung in einer wissenschaftlichen Arbeit zu suchen hitte. Doch
die Philosophie ist aus einer Kulturschau pridestiniert: « Das kann uns der
vier Mal gleiche Ablauf der Philosophieentwicklung in China, Indien, bei den
Griechen und im Abendland lehren» (S. 16). Man darf aber darauf aufmerk-
sam machen, da3 das Abendland nocht nicht «fertig» ist und deshalb nichts
AbschlieBendes zu sagen ist.

Die universal wissenden Aussagen, die sich letztlich verdiinnen lassen
auf die Weisheit, daB3 der Mensch tiberall seine eigenen Grenzen untersucht
und somit in irgend einer Form Dasselbe formuliert habe — diesen groB3-
raumigen Aussagen stellen wir eine andere desselben Autors gegeniiber:
«Es hat damals (zur Zeit Hitlers, A. W.) durchaus eine reale, wenn auch
nicht sehr groBe Chance bestanden, dafl Deutschland die Weltherrschaft
gewinnen konnte; nicht nur angesichts der Tatsache, daB fast alle modernen
Waffen auf deutsche Erfindungen zuriickgehen. Historisch gesehen sind die
Chancen aller Welteroberer anfangs gering gewesen» (S. 536). Man gewinnt
den Verdacht, dafl der Autor offenbar Freiheit und Chancen den Welter-
oberern leichter konzediert als den Philosophen. Die ganze Begriindung der
Philosophie als eines in sich gesetzlich abrollenden Prozesses fillt natiirlich
durch die Einsicht zusammen, da3 die Kulturen selbst keineswegs aus einem
Gesetz abgeleitet werden koénnen. Alle Momente, alle Konstellationen er-
hellen nur, daB3 z. B. in Athen die klassische Philosophie entstand, in einer
Stadt, die sich ihres eigenen Wesens als Stadt bewuB3t wurde. Doch sie bewei-

250



sen nichts, wenigstens nichts anderes, als einmal existent gewesen zu sein.
Wieviele Ansammlungen von Hzusern gibt es! Wie wenige davon sind le-
bendige Stadte!

Wie steht es um die Zukunft der Philosophie? LaB3t sich aus ihrer gegenwar-
tigen Stellung etwas folgern? Als Zeitdiagnostiker ist der Verfasser iiberzeugt,
daf3 das 20. Jahrhundert unter der Herrschaft des «Industrialismus» stehe.
Dies ist aber nicht mehr als ein Schlagwort wie « Aufklarung», « Mittelalter»,
«Steinzeit» usw. — teils richtig, teils grundfalsch. Worin das Wesen unseres
Zeitalters einmal wirklich zu finden sei, wer kann das wissen? Blicken wir
hinaus in die Weiten der Kontinente, so kénnen wir heute ebensogut vom Zeit-
alter des Hungers und der unzureichenden Anwendung technischen Wissens
sprechen. Was in unseren europiischen und nordamerikanischen GroBstadten
dominiert, darf nicht vom Katheder aus ins Planetarische wéitergesponnen
werden. Wir konnen natiirlich einwenden, da3 durch die «Technik», vor
allem durch Hygiene und einer ansatzweise globalen Versorgungsapparatur
die demographische Explosion ausgeldst wurde und somit « Technik » den gan-
zen Planeten verwandle. Dies ist nur dann richtig, wenn wir auch die ethischen
Impulse miteinbeziehen, die vor allem die Anwendung dieses Wissens leitete.
Es ist schlieBlich nicht selbstverstandlich, daf3 die wissenschaftlichen Erkennt-
nisse in einem lebensférdernden Sinne eingesetzt wurden. Von einer plane-
tarischen Herrschaft des Industrialismus zu reden, scheint uns reichlich ver-
fritht zu sein.

Es ist doch oft manche Kulturkritik, welche von einem Akademiker alten
Schlages formuliert wird, nichts anderes als eine ungeheure Aufbauschung
des eigenen Unvermogens, mit der technischen Welt in ein niichternes Ver-
haltnis zu treten. Wir finden auch hier so ziemlich alle Vorurteile, die uns die
eigenen Lehrer iiber die «moderne Welt» noch beibrachten. In einer nivel-
lierenden Betrachtung kulturpessimistischer Prigung kommen Formulie-
rungen vor wie: «Hier (in den USA) herrscht wirklich schon die neue Kon-
sumgesellschaft. Die gleiche endzeitliche Konsumgesellschaft aber gilt als auf
neuen Wegen zu erreichendes Ziel letztlich auch in RuBlland und China»
(S. 538). Auf derselben Seite wird der SchluB3 gezogen: «Jedenfalls ist die
Differenz zwischen dem sozialistisch-kommunistischen und dem Eigentumer-
werbsstaat, die heute alle Spannungen in der Welt erzeugt, fiir die Philosophie
nicht mehr interessant» (ib). Vor allem leben wir im Westen in einem uner-
traglichen Zustand — dank dem hohen Lebensstandard. Verstehen wir etwas
falsch? «Schliellich wird es absurd, dem Menschen die stindige Erhohung
des Lebensstandards als Ziel vorzuhalten, dieser Lebensstandard ist im Westen
heute schon viel hoher als es jeder Einzelne ertragen kann» (S. 545). Wenn
man all die Platitiiden noch sammelt, welche die Epoche des Industrialismus
kennzeichnen sollen — Massenkommunikationsmittel, Moden, Oberflichlich-
keiten, verlogene Werbemethoden, Vertechnisierung usw. — so muf3 man sich
iiber den aufgestauten Hal3 wundern, der gegen die eigene Zeit wiitet. Frei-
lich vergiBt der Autor, dal3 eben dieses Zeitalter der «endzeitlichen Konsum-
gesellschaft» ihm die Moglichkeit verschafft, das Panorama der Philosophie-
geschichte von auBen oder von hinten her zu betrachten. Zudem denken

251



diese Propheten der Vertechnisierung von ihren eigenen Enkeln in einer kaum
mehr humanen Weise.

Gerade dort, wo es Schilling um die Bestimmung unserer Zeit geht, sollte
er am iiberzeugendsten sein. Aber mit dem Verdikt iiber unsere Epoche fallt
er auch den Todesspruch iiber die bisherige und kiinftige Philosophie. Dem
gefirchteten «Industrialismus» steht ein kaum verborgener Wunsch nach
einem Agrarismus gegeniiber. Gerne beruft er sich auf eine «scharfsinnige
Diagnose des gegenwirtigen Zeitalters» von Arnold Gehlen, die zwischen
«Agrarmoral» und «Industriemoral» unterscheidet (S. 548). Selbst Hitlers
Reich hitte weniger in seinen Verbrechen und Fehlern den tédlichen Keim
in sich gehabt, als in seinem Zwiespalt zwischen Industrialismus und Agrar-
kultur (S. 536). Uns ist bei diesen immer «tieferen» Erklirungen der letztlich
furchtbar einfachen Tatsache, daB Menschen wie nie zuvor grausam ver-
nichtet und gefoltert wurden, wenig gemiitlich. Der Ruf nach der «Agrar-
moral», nach den einfachen Verhiltnissen, nach der Dorfidylle des Uber-
schaubaren, nach dem Umgang mit Tier und Pflanze — es erinnert an Fatales,
auch dann, wenn es als «bodenstindig» und dazu noch «weltgeschichtlich»
begriindet wird. — Mit dem Autor einig sind wir, dal} die Gestalt der kommen-
den Philosophie tiefe Verdnderungen, ja bis zur Unkenntlichkeit gehende
Wandlungen durchmachen wird. Gerade angesichts der Moglichkeiten, aber
auch der Notwendigkeit von Technik, Industrie und Wissenschaft ist Philo-
sophie als das Wissen um Grenzen und um Weiten zu einem intensiveren
BewuBtwerden ihrer selbst aufgerufen.

Armin Wildermuth

Facques Choron: Der Tod im abendlindischen Denken. Stuttgart: E. Klett
1967. (Englische Originalausgabe: Death and Western Thougt. New York:
Collier Books 1963.)

Bis zur Stunde gibt es keine umfassende Monografie iiber das Problem des
Todes in der Philosophie. Chorons Buch hat darum ein grof3es Verdienst —
es fiillt eine Liicke. Es hat aber auch einen groBen Mangel — es 1463t eine noch
groBere Liicke zuriick; die bisherige Liicke namlich, plus das Gefiihl, sie
sollte endlich geschlossen werden. Gibt das Buch also nicht her, was der Titel
verspricht? Im Gegenteil, es bietet noch etwas mehr: Es liefert nicht blo8
einen Uberblick iiber das Todesdenken von den Vorsokratikern bis zu Sartre
und Camus, sondern hilft dazu noch — gemil3 der Absicht des Verfassers —
denjenigen, «denen die Trostungen der Kirche nichts mehr sagen», «sich
mit der Tatsache des Todes auszuséhnen» (S. 8). Mit andern Worten:
Chorons Buch gibt gleich soviel her, daB3 es eigentlich nichts mehr hergibt.
Man weil3 bei seiner Lektiire nie, ist es nun Wissenschaft, die trosten will,
oder Trostung, die wissenschaftlich sein méchte. Jedenfalls kommt zumeist
Trost, wo man Wissenschaft erwartet, und Wissenschaft, wo man — erschlagen
von Chorons Wissenschaftlichkeit — endlich Trost sucht.

Die Verwirrung beginnt schon bei der Auswahl. GewiB, eine Auswahl ist
immer subjektiv; aber sie hat auch ihre Griinde. Besteht jedoch ein zwingen-

252



der Grund, in einer Geschichte des Todesproblems das gesamte Mittelalter
beilaufig auf drei Seiten abzutun, und Whitehead etwa — ein eigenes Kapitel
zu widmen? Ist eine solche Proportion von der historischen Bedeutung her
gerechtfertigt, oder von der Wirkung? Es gibt nur eine Erklirung: Entweder
kennt Choron das Mittelalter nicht, oder er sagte sich, diese Kirchenviter und
Scholastiker berufen sich zuviel auf die Bibel, wie sollten sie da meine Leser,
«denen die Trostungen der Kirche nichts mehr sagen», trosten kénnen. Aber
warum iibergeht Choron die Mystiker und ihre Lehre vom mystischen Tod?
Warum wird in seiner Darstellung der beginnenden Neuzeit Cusanus
nur nebenbei, Paracelsus, Bohme usw. iiberhaupt nicht erwzhnt? Sind sie
ihm noch zu christlich oder schon zu unbedeutend ? Doch lassen wir die heikle
Frage nach der Auswahl; betrachten wir besser die Einzel-Untersuchungen.
Hier scheint Choron einen lobenswerten Grundsatz zu befolgen: Man muB3
die Autoren selber sprechen lassen. Er befolgt ihn so rigoros, daf in den gro-
Bern Kapiteln auf zehn Seiten Zitat zwei oder drei Zeilen Verbindungstext
kommen. Beinahe eine Anthologie also, aber nur beinahe; denn zuweilen
interpretiert Choron wirklich, wohl um sich nach geduldiger Zurtickhaltung
wieder einmal Luft zu machen. Interpretiert ist nicht das richtige Wort,
analysiert miite man eher sagen oder vielleicht besser — «psychoanaly-
siert». Wen? den Text? Die Philosophen natiirlich! Durch Choron kommen
ihre unbewuBten Motive endlich an den Tag. — Warum sieht Heraklit die
Wirklichkeit stindig im Werden? — weil ihn die «schreckliche Verianderung
des Menschen im Tode» so stark beriihrte (S. 36). Warum ist Schopenhauer
Pessimist? — um sich iiber die Endlichkeit des Lebens hinwegzutrésten (S. 191).
Woher rithrt Marcels «akutes SterblichkeitsbewuBtsein»? — daher, «dal} er
im Alter von vier Jahren seine Mutter verlor» (S. 263) usw. usw. Wenn es
nicht der Tod der Mutter war, so war es der Tod der Geliebten, oder die
Todesfurcht, oder der Wunsch nach Unsterblichkeit — Choron kennt seine
Pappenheimer. Aber er zeigt nicht nur, wie sich die Philosophen mit ihrem
Tod abgefunden haben, sondern fragt jeweils am Schlusse eines Kapitels, ob
sie auch uns zu trosten vermogen. Aus dieser Frage entspringt die Kritik, d. h.
es wird gepriift, ob die Aussagen eines Philosophen iibereinstimmen mit den
gelaufigen Vorstellungen von — ja von wem? von Choron? von seinen Zeit-
genossen? von den Zeitgenossen des betreffenden Philosophen? Ich weil3 es
nicht. Zum Gliick redet Choron meist im Namen des « Menschen», dann ist
wenigstens alles klar. Es ist der « Mensch », «dessen tiefverwurzeltes Bediirfnis»,
«seine bewuBte Personlichkeit nach dem Tode bewahrt zu wissen» bei Platon
eine «trostreichere Antwort» findet als bei Heraklit und Empedokles (S. 48).
Der «Mensch» unserer Zeit fragt sich, ob so etwas wie Spinozas amor Dei
wieder erlebt werden konne (S. 134), und dem « Menschen», dem keine my-
stische Erfahrung zuteil wurde, kann auch Pascals Rat ‘Handeln sie so . . . als
ob sie glaubig waren’, nicht zum Glauben verhelfen (S. 127). Eine handfeste
Antwort muB es schon sein, wenn dem « Menschen» etwas helfen soll; schade,
daB es keine gibt und sich die Philosophen so hiufig widersprechen. Jetzt mul3
eben jeder aufseine Art mit dem Tod fertig werden (S. 272).

Zugegeben, zuweilen geht Choron auch auf die Texte ein, und ab und zu
versucht er sogar, das Todesdenken eines Philosophen in dessen iibriges Philo-

253



sophieren einzubeziehen (um dann die ganze Philosophie wiederum als Mittel
zur Bewiltigung des Todes zu verstehen). Erstaunlich aber, wie vorsichtig er
dabei ist. Auf eigene Gefahr wagt er kaum zu sprechen; immer mul3 zur
Stiitze irgendwelche Sekundarliteratur her. Irgendwelche — denn es sieht
ganz darnach aus, als hatte er nach der Literatur gegriffen wie man nach
Biichern greift, die zufallig auf dem Nachttisch liegen. '

Doch mit oder ohne Literatur, Choron klebt so adngstlich an seinen Zi-
taten, daB er weder geschichtliche noch gedankliche Zusammenhinge
aufzuzeigen vermag. Er hebt zwar fleiBig hervor, welche Sitze frither schon
und bei wem gebraucht wurden, aber eine geschlossene Todesdeutung er-
kennt er, auch bei nur leicht verinderter Form, nicht mehr wieder. Klare
historische Linien zu ziehen, davon ist er weit entfernt. Seine Geschichte ist
ein Sammelsurium von irgendwelchen chronologisch angeordneten Meinun-
gen iiber den Tod. — Der tiefere Grund fiir Chorons historisches Unvermogen
liegt im Gedanklichen — in seiner Begriffsscheu. Wie will er namlich eine
bestimmte Vorstellung begrifflich sauber herausarbeiten kénnen, wenn sein
ganzes Vokabular sich darin erschépft, im Tod entweder den Gegenstand
oder den Ansto3 des Philosophierens zu sehen? So grundlegende Unterschei-
dungen wie die zwischen Erkenntnis, Anschauung, Vorstellung, Erkldrung,
Deutung und Bewertung des Todes scheinen ihm — von einigen Ansdtzen in
der Einleitung abgesehen — vollig unbekannt zu sein.

Am verheerendsten wirkt sich die gedankliche Unklarheit in der Themen-
stellung aus. Choron will sich, wie er sagt, mit dem Tod als GesamtphZnomen
beschiftigen (S. 7f.): mit der Unsterblichkeit, der Todesfurcht, der Frage
nach dem Sinn der menschlichen Existenz angesichts des Todes. Dies fiihrt
ihn dazu, daB er bald von diesem, bald von jenem spricht, sehr ausgiebig
von der Unsterblichkeit — iiber die schon eine immense Literatur besteht —
enttduschend wenig von dem, was bisher in der historischen Darstellung fehlt
und was der Titel des Buches zu geben verspricht — vom Phinomen des Todes.

Kurz gesagt: Chorons «Tod im abendlandischen Denken» ist im besten
Falle eine umfangreiche, aber vollig unzuldngliche Materialsammlung fiir
ein noch zu schreibendes Buch iiber den Tod im abendlédndischen Denken.

Anton Hiigli

Eugen Fink: Studien zur Phdnomenologie 1930-1939. Martinus Nijhoff,
Den Haag 1966.

Zu seinem 60. Geburtstage haben H. L. van Breda, J. Taminiaux und
R. Boehm vier Abhandlungen Finks, die in den Jahren 1930-1939 erschienen
sind, im vorliegenden Band vereinigt herausgegeben. Es sind folgende:
Vergegenwirtigung und Bild. Beitrige zur Phinomenologie der Unwirklich-
keit (1930); Die phinomenologische Philosophie Edmund Husserls in der
gegenwirtigen Kritik (1933); Was will die Phinomenologie Edmund Hus-
serls? (Die phanomenologische Grundlegungsidee) (1934); Das Problem der
Phinomenologie Edmund Husserls (1939). Von ihnen ist nur die zweite

254



Studie, die Verteidigungsschrift gegen die von der Rickert-Schule (Zocher
und Kreis) an Husserl geiibten Kritik abgeschlossen worden. Sie hat heute
lediglich noch historisches Interesse, zumal der Rickertsche Kritizismus an
seiner eigenen Sterilitit zugrunde gegangen ist. Die Abhandlung iiber
«Vergegenwiartigung und Bild» behilt als eine gediegene sachhaltige phino-
menologische Untersuchung ihren Wert, ungeachtet sie wie die zwei andern
Aufsitze leider unvollendet geblieben ist. Gleichwohl sind wir dem Verlage
dankbar, daf er uns die schwer greifbaren Arbeiten in einem schénen Bande
wieder zuginglich gemacht hat. . Kanz

Hans Eggert Schroder: Ludwig Klages. Die Geschichte seines Lebens. Erster
Tel: Die fugend. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1966.

Es gibt zwei ritselhaft reiche und — von unserer Welt her gesehen — seltsam
abseitige Gestalten der deutschen Geistesgeschichte, denen wir wissenschaft-
lich offenbar nur in jahrzehntelanger Archivarbeit beikommen. Der eine
heiBt Jean Paul, der andere Ludwig Klages (1872-1956). Es hat sich gefiigt,
daB beider Werk heute an demselben Ort eine Heimstatt gefunden hat und
daB man im selben Hause fiir die ErschlieBung tatig ist. Im Marbacher
Schiller-Nationalmuseum arbeitet Eduard Berend an der kritischen Jean-
Paul-Ausgabe, und dort kommentiert Hans Eggert Schroder die Ausgabe
der Samtlichen Werke von Ludwig Klages, von der die ersten Biande erschie-
nen sind. Schréder hat seit 1956 den NachlalB3 von Klages betreut und geord-
net, darunter 45 000 Briefe. Nun legt er den ersten Teil einer Biographie vor.

Dieser Teil reicht bis in das erste Jahrzehnt unseres Jahrhunderts und da-
mit fir Klages bis zur Klarung der Weltanschauung und zum Beginn der
Verbffentlichungen. Er enthalt noch das Zerwiirfnis mit Stefan George und
Friedrich Huch, die Trennung von Franziska von Reventlow und das grofBte
literarische Erlebnis, die Lektiire Bachofens. Rund hundert fesselnd dar-
gestellte Abschnitte sind zu neun Kapiteln zusammengefat, die von Hanno-
ver bis Miinchen fiihren, von Kindheitstraumen bis zur groBen, fast tod-
bringenden Leidenschaft, von der Chemie zur Philosophie, von der Diskus-
sion der Entwiirfe zur Konzentration auf das Werk.

Die Biographie schopft aus der Fiille des Materials und teilt es in reichem
MaBe aus. Etwa ein Drittel des Buches besteht aus Zitaten. Da sind Stiicke
aus den Erinnerungen, die Klages seit 1943 iiber seine Jugend niedergelegt
hat, allein etwa 60 Seiten, die sich durch den ganzen Band ziehen. Dazu
kommen Ausziige aus seinen Briefen, iiber 20 Seiten. Die aus dem Umkreis
der Freunde und Bekannten stammenden Dokumente nehmen noch etwas
mehr Raum ein als jene Briefe. Der Reichtum des von Klages selbst stammen-
den Materials, dazu die zahlreichen, dies Bild bestitigenden Zeugnisse der
Zeitgenossen bringen es mit sich, daB man fast den Eindruck eines Selbst-
portrits hat, das hier und da von kundiger Hand erginzt und nun ins rechte
Licht geriickt ist. Es wird interessant sein, zu beobachten, ob diese Biographie

255



die Veréffentlichung anderen Materials anregen wird, das es an Authenti-
zitit mit dem vorgelegten aufnimmt, ihm aber andere Ziige entgegenstellt,
oder ob sie nur unbeweisbare Gegenbehauptungen oder gar Schmihungen
auf den Plan ruft.

Was das Verhiltnis zu George und das vielberedete Zerwiirfnis mit ihm
betrifft, so hat Schréder es zum erstenmal nicht nur wie viele aus spaterer
Sicht gewiirdigt, sondern so genau und vollstindig wie mdéglich aus den
Originalzeugnissen jener Jahre sprechen lassen, ehe er es niher beleuchtet.
Fiir diese Darstellung z. B. trifft nachweisbar zu, was der Biograph grundsatz-
lich von seiner Arbeitsweise sagt: auch die Angaben von Klages sind nicht
ungepriift iibernommen, sondern korrigiert. Als Tatsachen bringt er nur, was
aus sachlichen Quellen belegt ist. Bei personlichen Quellen wurde Uber-
einstimmung mehrerer, voneinander unabhingiger gefordert. Es ist deutlich
gemacht, falls nur eine einzige personliche Quelle vorliegt, und die Auffas-
sung des Biographen ist an Stellen, wo es unklar sein kénnte, durch betonte
Verwendung der Ich-Form gekennzeichnet. Insofern verdient es diese Le-
bensbeschreibung, auf ihre Ergebnisse hin angesehen zu werden. Hier sei
vorweg kurz auf ihre Form eingegangen.

Schroder ist ein guter Darsteller. Wo er schildert, da fiihlt man sich in die
Atmosphire des Geschilderten versetzt. Er ist ein Kenner der Geistesge-
schichte. Seine Charakterisierung der Wirkung Ibsens und Nietzsches auf die
Jugend, die Unterscheidung eines biirgerlichen und eines wesentlichen
Schwabing, seine Vergleiche mit fritheren Epochen haben Gewicht. Sie sind
in ihrer Wertung ganz unkonventionell. Die Darstellung ist belebt durch
Anschaulichkeit, erfiillt von Wirme. Sie ist geschickt gegliedert und hat
einpriagsame Gegeniiberstellungen. Das AusmalB3 von Wiederholungen, die
Technik der Vorausschau und des Riickblicks, das Setzen der Akzente zeigen
Sinn fiir Wirkung. Der Leser findet sich leicht zurecht, wenn er sich etwas
eingelesen hat. Man spiirt den Willen zum Wesentlichen und den Drang in
eine Tiefe, die heute nur schwer zuginglich ist, ohne die aber in diesem
Falle gar nichts eingesehen werden kann.

Welche Tiefe ist das? Schroder macht sie zuerst an den Kindheitserinne-
rungen des alten Klages fiihlbar, dann an den Jugenddichtungen, die aus den
frithen Erlebnissen hervorgegangen sind. Klages stellt sie des dfteren als den
Raum dar, den die Seele nur im Sternflug erreicht. In den Jugenddichtungen
lebt sie als das Land, wo die Seele dem Raunen der Elementarmachte lauscht,
denen sie sich hingibt oder nach denen sie sich sehnt. In seiner Metaphysik
kommt aus ihr jener Zug, der sie wie keine andere in den Stand setzt, der
Dichtung alter und neuer Zeiten gerecht zu werden und den Eros der Ferne
zu finden, wo manche nur blauen Dunst sehen. Goethe hat sie als den Ort
der Miitter angedeutet und Faust im Blick darauf sagen lassen, das Schaudern
sei des Menschen bestes Teil und nur ergriffen fiihle er tief das Ungeheure.
Aber wie von diesen Tiefen kiinden? In der Mystik aller Zeiten ist sie das
Unaussprechliche, das Schiller mit dem Satz umgreift: «Spricht die Seele,
spricht, ach, die Seele nicht mehr». Diese Biographie will einsichtig werden
lassen, daf3 die Philosophie von Klages aus dem Erlebnis solcher Tiefen schop-
fen kann, und die Antwort auf die Frage, wie denn daraus ein allgemeinver-

256



bindliches Wissen gestaltet werden konnte, wird hoffentlich der zweite Band
nicht schuldig bleiben.

Ich gebe nun berichtend Ergebnisse des ersten Bandes. Als solche nehme
ich auch Deutungen, die ich fiir angemessen halte. Manches ziehe ich anders
zusammen. Zitate ohne nahere Bemerkung sind von Schroder. Fiir die von
ihm genannten Dichtungen und frithen Notizen weise ich hin auf den Band
«Rythmen und Runen» (1944), der alles aus diesen Jahren enthilt, was
Klages des Uberdauerns fiir wert hielt und der als Quellenbuch neben dieser
Lebensbeschreibung gelesen werden sollte.

Die Erlebnisse mit Elementarmichten sind so stark, dal3 sie fast allein die
Dichtungen der Knaben- und Jiinglingsjahre erfiillen. Immer wieder kreisen
sie um Bilder des Sturms, die Magie des Wassers, den Glanz der Abendsonne.
Im Umgang damit entwickelt das artige Kind unbindige Krifte, seherische
Fahigkeiten und eine Lust an Ausfahrten der Seele, wie sie in der Literatur
nur selten berichtet werden und nicht nur manchen modernen Leser, sondern
schon damals den Vater «abstrus» anmuten. Es ist «ein in mehreren Schitben
erfolgendes Wachwerden von Erinnerungen, die weit iibers Einzelleben zu-
riickgreifen» (S. 25). Der frithe Tod der Mutter, die iiberméBige Strenge
eines doch liebevollen Vaters, sein Verbot jeder « Zauberei» und Dichtung
und der in Hannover sehr starke Zeitgeist der Grinderjahre zusammen mit
der herrschenden Moralitat der kleinen Leute driangen das Kind in innere
Einsamkeit. Umso inniger ist die Verbundenheit mit der jiingeren Schwester
Helene. Der Jugendfreund wird Theodor Lessing. Mit diesem entwickelt
sich, dem Verbot zum Trotz, ein férmlicher Wettstreit des Dichtens und des
Lesens. Ihm schreibt Klages aus den ersten Semestern lange, aufschluBreiche
Briefe. In Miinchen benimmt sich Lessing aber spater so kompromittierend
bei George, Wolfskehl und anderen, daB3 Klages nichts iibrig bleibt, als
sich 1899 von ihm zu trennen. Lessing hat das spater wie manches andere
entstellt wiedergegeben. — Die vom Deutschlehrer der Untersekunda ver-
mittelte Berithrung mit der Stabreim-Dichtung Wilhelm Jordans wird als
Bestatigung der kindlichen Erlebnisse empfunden und prigt eine Zeitlang
die eigenen Verse. Die erste groBere Dichtung des Schiilers, das dramatische
Fragment «Desiderata», behandelt das Sichaufbiumen der alten abend-
landischen Elementargottheiten gegen die Christianisierung zur Zeit Karls
des GroBen. — Die Enge der hiauslichen Verhiltnisse wird immer driickender;
die zehnjahrige Schwester iibersteht einen Selbstmordversuch. Unheimliche
okkulte Erlebnisse verstirken das Gefiihl der Einsamkeit. Zuflucht bietet oft
der Park von Herrenhausen.

Eine ganz im Traumhaften verflutende erste Liebe fiithrt den Jiingling
in mystische Tiefen und in einen neuen Strom des « Gedichtetwerdens». Sie
sondert ihn so sehr ab von seinen Altersgenossen, daf3 der EinfluB}, den damals
Ibsen und bald Nietzsche gewinnen, unwirksam bleibt. Das Generations- wie
das Liebesproblem hat fiir ihn eine andere Farbung. Starker als die Liebe
zum einzelnen Menschen mit seinen Né6ten ist in ihm die Liebe zur Landschaft
mit ihren Bildern der Vorzeit. Dann aber weckt die Einsicht in den Unter-
schied der dérflichen Elternheimat zur rasch wachsenden GrofBstadt mit
ihrer Industrie die Sorge um das Schicksal der Menschheit. Der billige

257



Hurra-Patriotismus st68t den Siebzehnjihrigen sehr ab. Das trigt dazu bei,
daB er zeitlebens im Staat ein Werkzeug des Willens zur Macht sieht. Im
gleichen Jahr bringt ihn der 4uBlerliche Betrieb der modernen Fremdsprachen
immer mehr in Schulnéte. Er muf3 die Unterprima wiederholen. Dann er-
zwingt er durch eine Energieleistung, daB3 ihm die damals mogliche Vergiin-
stigung gewidhrt werden mul}, die Reifepriiffung schon nach einem halben
Jahr Oberprima abzulegen.

Noch in der Schulzeit hat ihn sein Dichten und Trachten einmal in den
starren Mittelpunkt der Welt entriickt. Aber bald geht ein Schwicherwerden
der Visionen und der Dichtung zusammen mit dem Glauben, daB3 Kenntnis-
mehrung ein hochstes Ziel sein konne. Im Wintersemester 1891/92 beginnt
in Leipzig das Studium der Chemie, nicht zwar geleitet vom Zweckdenken,
sondern vom Drang nach Welterkenntnis. Dabei wird ihm deutlich, daB er
kein Praktiker ist und sein wird. Aber die fachwissenschaftliche Lektiire geht
michtig in die Breite, ebenso das Sammeln von Ausziigen. Auch philo-
sophische Lektiire beginnt. Die Biicher Diihrings fesseln ihn und dringen ihn
eine Zeitlang in die Richtung des Positivismus. Nietzsches Zarathustra kommt
wegen des Bibeltons nicht zu groBerer Wirkung. Schopenhauers Stil wird
bewundert. Seinen Pessimismus lehnt Klages ab, teils weil die eigenen Ver-
neinungen sich schon damals nicht auf die Welt und das Leben richten, son-
dern auf den von der Natur abgefallenen Menschen, teils weil noch ein von
Jordan bestimmter Optimismus vorherrscht. Neben diesen tritt nun aber, ihn
verdrangend, eine tragische Weltsicht. 1892 schreibt er in einem Brief: «Ich
hore das donneridhnliche Brausen des Weltvernichtungssturmes iiber den
Hauptern sorgloser Menschen» (S. 107). Ein Zeugnis solcher Auffassung ist
die Dichtung « Karthagos Fall». Sie malt in Bildern, die den Feuersturm des
zweiten Weltkrieges iiber den deutschen Stidten vorwegnehmen, die Folgen
von Geldgier und Herrschsucht nicht nur der alten Zeit. «Die Gestalten sind
unter uns», sagt der Prolog (S. 109).

Seine Gesundheit ist nicht gut. Schon das Kind hat hidufig an starkem
Nasenbluten gelitten und sich wegen seiner der frithverstorbenen Mutter
ahnlichen Konstitution mit Todesahnungen gequilt. Dazu kommt die bald
bemerkbare Anlage zu Augenentziindungen, die bis iiber die Zeit des Stu-
diums anhalten und lange Arbeitspausen erzwingen. In Leipzig iibersteht er
eine Brustfellentziindung, von der er ein Emphysem behilt, das ihn zwanzig
Jahre sehr behindert und seine Freistellung vom Militirdienst bewirkt. Am
schwersten aber trifft ihn eine furchtbare Schlaflosigkeit, die in Miinchen
beginnt und ihn bis zu seinem Tode nicht verlafBt.

Die ersten Miinchner Jahre von 1893 bis 1900 sind Jahre der Zerrissenheit,
des vergeblichen Suchens, endloser Gespriache iiber Entwiirfe immer neuer
gedanklicher Systeme. Es sind auch Jahre der Enttauschung und des MiBlin-
gens. Eine schwierige Experimentaluntersuchung zur Synthese des Menthons,
die in einem feuerfesten unterirdischen Gewdélbe durchgefiihrt werden muB,
zieht sich iiber lange Jahre hin. Das Studium wird erst 1900 mit der Promotion
cum laude abgeschlossen; Physik (bei Réntgen) und Philosophie sind die
Nebenficher. Aber die Naturwissenschaften sind seit 1895 nicht mehr das
Hauptziel. Die Psychologie tritt an ihre Stelle. Aufler den Vorlesungen von

258



Lipps sind es besonders die Téatigkeit als graphologischer Gutachter und der
Umgang mit dem durch natiirliche Menschenkenntnis ausgezeichneten Hans
Hinrich Busse, was den Charakterologen reifen 1af3t. Die « Graphologischen
Monatshefte» bringen die ersten Veroffentlichungen von Klages auf den
Gebieten, die er spater auf eigene Weise ausbaut. — Miinchen ist fiir ihn die
Stadt, wo man unabhingig vom Urteil der Leute lebt. Er findet Freunde, die
mit ihm die Abneigung gegen den Zeitgeist teilen: George, Schuler, Busse,
Wolfskehl, Friedrich Huch, Georg Meyer und wenige andere. Klages ist
bemiiht, Menschen zusammenzufiihren, die er geeignet glaubt, heidnische
Lebenselemente zu bewahren und zu erneuern. George hialt sich dabei
zuriick, wird aber ein Bewunderer der Dichtungen von Klages. — Im weiteren
Umkreis gibt es eine groflere Zahl von Schriftstellern und Kiinstlern, die
zwar an den Festen und Gesprachen teilnehmen, in die tieferen Bereiche aber
nicht folgen kénnen und schon damals und stiarker in spateren Jahren die
Vorginge mit Spott und Klatsch begleiten und der Offentlichkeit preisgeben.
Sie genieBen die fin de siécle-Stimmung in selbstzufriedener Resignation
und sind frei von der Sorge, es kénnte ein Abschied vom Leben fiir immer sein.
Der junge Klages meint die biirgerliche Welt mit ihrem Geld- und Maschi-
nenglauben von innen her iiberwinden zu kénnen, ehe sie das Unheil herbei-
fiihrt. Die Lektiire Bachofens und der Einblick in die Erlebnisse Schulers be-
starken ihn in diesem Versuch. Um 1904 sieht er sein Bemiihen gescheitert.
Er hilt damals das Schicksal der Menschheit fiir innerlich entschieden.
Trotzdem versucht er nun, seine Einsichten auf ander Weise zur Wirkung zu
bringen: als Wissenschaft.

Nach diesem Vorblick nun einiges etwas genauer: Aus eigenem Erleben
bringt Klages nach Miinchen mit die GewiBheit von der besonderen Tiefe
seelischer Erscheinungen, die Liebe zu den Lebensformen frither Zeiten,
zur Landschaft, zur Dichtung. Aber sein Gefiihl dafiir ist bedroht durch die
mechanistisch-positivistische Denkweise. Da werden ihm Schulers ungew6hn-
liche Fahigkeiten zur Bestatigung und Erneuerung der Kraft frithen Wissens.
Schuler sieht oft verborgene lebendige Zusammenhinge (nicht geistige Be-
ziehungen), die sich keiner Denkweise erschlieBen, wie leibhaftig vor Augen.
Er kann mit einem Fund aus vergangenen Jahrhunderten in der Hand alte
Zeiten im gesprochenen Wort wiedererstehen lassen. Leben ist ihm immer
Leben symbolischer Verbiande und das heidnische Rom der starkste Herd
solchen Lebens.

Zusammen mit Schuler und Wolfskehl, der einige Jahre spiater nach Miin-
chen gekommen ist, trachtet Klages nach einem Gesamtbild der Welt. Das
ganze All erscheint als ein groBes lebendiges Geschehen, nicht geordnet nach
auffindbaren Naturgesetzen, sondern «rauschend vom Fliigelschlage der
Gotter» (Rythmen und Runen, S. 19). Und alles Einzellebendige hangt da-
von ab. Das wird in unendlichen Gesprichen erortert. Zahlreiche altere und
jiingere Schwabinger nehmen daran teil. Von den Gespriachen der «kos-
mischen Runde» sind Wirkungen ausgegangen, die sich des naheren nicht
mehr alle nachweisen lassen. Fiir Klages liegt hier ein Ansatz zu wesentlichen
Abschnitten seines Werkes. Die Friichte finden sich besonders im «Kosmo-
gonischen Eros» und im 3. Band des « Widersachers». In dieser Runde nennt

259



Wolfskehl den Titel eines Buches, das er nicht weiter kennt. Das ist der An-
stoB zu Klages’ fiinfwochiger fast ununterbrochener Lekture des « Mutter-
rechts» von Bachofen. Die Bedeutung von Bachofen fiir Klages ist groB. Erst
jetzt versteht er Schuler in vollem Umfang. Er sieht den Drang, in Kenntnis-
mehrung einen Ausweg aus seinen Zweifeln zu finden, als Irrtum. Er bekommt
den rechten Blick fiir Nietzsche und dessen Grenzen, auch fiir die deutsche
Romantik, und er erfafit das Prinzip der Polaritat als Grundprinzip des
Lebens. Damit ist die Zeit der Zerrissenheit iiberwunden.

Aus den Notizen dieser Zeit geht hervor, daB fiir Klages nun Vergangen-
heit und Zukunft zu Scheidebegriffen werden: «Die Vergangenheit ist das
Herdfeuer des Lebens. Jedes tief Lebendige ist grof3 durch seine Herkunfty
(S. 239). In seinen Dichtungen hat der junge Klages Machtgier und Herrsch-
sucht als Triebkrifte der Weltgeschichte dargestellt. Nun sieht er im Zu-
kunftsstreben und Fortschrittsglauben diese Triebfedern verankert und er-
kennt ihren faBbaren Ursprung in den VerheiBungen der Stifterreligionen und
ihrer weltlichen Parallelen im Sokratismus, Humanismus, Sozialismus aller
Schattierungen. Schréder formuliert: «Sinn des Heidentums war es gewesen,
die Menschen an ihre Herkunft zu binden: in seinem Mittelpunkt stand der
Totenkult; seine Riten dienten der Erneuerung und Verjiingung der Lebens-
erbschaft. Sinn der Stifterreligionen ist es, die Menschen an die Zukunft zu
binden; in ihrem Mittelpunkt steht eine Zukunftserwartung» (S. 241). Diese
Gesinnung sieht Klages wirksam in der Forderung des Glaubens an den einen
Jahwe und in der Verfluchung der alten Goétter und ihrer Kulte. Das ist es,
was er Jahwismus oder Judaismus nennt. Der Fortschrittsglaube ist ihm nur
eine spate Form des messianischen Dogmas. Aber er denkt nicht an Angriff
und Umsturz. In einem damals gedruckten Flugblatt « Heidnische Feuerzei-
chen» fordert er nicht auf zum Kampfgegen irgendeine Institution. Es handelt
sich um die Abwehr der Gefahren, die dem Leben drohen, das ihm am Her-
zen liegt. Er mahnt, «wie mit einer Tempelmauer zu umfrieden alles, was
irgend noch aus vorweltlicher Tiefe blitht» (S. 242).

DaB diese Jahre um 1900 zur Lebenswende werden, liegt auch am Verlauf
der Begegnung mit Franziska von Reventlow. Nach einer durch zwei Jahre ge-
henden Freundschaft entwickelt sich fiir Klages daraus die groB3e Passion seines
Lebens, wihrend Franziska im Gefiihl der Sympathie fiir den Freund verharrt.
Klages verfillt einem Bann, unter dem er sich «kleiner geworden» vor-
kommt, wenn er an die Zeit denkt, wo ihm Elementargewalten begegnet
sind. SchlieBlich iiberkommt ihn Verzweiflung, die er zu betduben sucht, und
er steht vor dem Zusammenbruch, als seine Schwester und der Freund Busse
ihn retten. DaB er sich Ende 1902 zuriickzuziehen vermag, deutet er im Alter
als einen Sieg des Werkes, das zu schaffen er als seinen Auftrag sieht und das
bei solchen Verstrickungen nicht geleistet werden kann. Der Sturm der Lei-
denschaft aber hat die lange Lihmung der Seele gelést und ihre schopferi-
sche Kraft erneut, die nun nicht mehr in Dichtungen sich niederschlagt,
sondern miihevolle Forschungen durch die Jahre tragt. — Bevor ich mich dem
Werk zuwende, seien hier einige Ziige des jungen Klages aufgezahlt, die bei
meinem Bericht sonst zu kurz kommen: Freude an Zauberkunststiicken und
Scherzen, Wandersinn, schriftliches und miindliches Mitteilungsbediirfnis,

260



Anteilnahme und Hilfsbereitschaft den Freunden gegeniiber. Klages hat
anregend, ratend, dringend, verbessernd an der Entstehung von drei Bii-
chern mitgewirkt: bei Friedrich Huchs Erstling «Peter Michel» und seinen
«Traumen» sowie bei Franziskas v. R. erstem Roman «Ellen Ollestjerne».
Er hat versucht, Franziska vor weiterer Schidigung ihrer Gesundheit zu
bewahren, und er hat weite Reisen unternommen, um Geldgeber fiir sie zu
finden.

Das Werk von Klages, wie wir es meinen, wenn wir von dem Philosophen
und Charakterologen sprechen, beginnt zu kristallisieren um 1895. Bis dahin
und etwas dariiber hinaus gibt es die Dichtungen, und es gibt die zahlreichen
Aufzeichnungen von Gedanken seelenkundlichen, metaphysischen, geistes-
geschichtlichen, dichterischen Gehalts. Viele spiiren dem Wesen der Ele-
mentarseelen nach. Hier und da duBert sich der Wille zum System. Die seit
1895 in verschiedenen Zeitschriften erscheinenden Aufsitze zeigen in ihren
Themen den charakterkundlichen Ansatz; besonders fesselt ihn die Seelenver-
fassung des geistig oder kiinstlerisch Schaffenden. Viel Beachtung kénnen sie
damals nicht finden.

Das erste Buch ist die Schrift tiber Stefan George (1901). Klages hat vor, wie
er in einer Selbstanzeige schreibt; «die im bildnerischen Einzelwesen wirk-
samen allgemeinen Grundkrifte zu erfassen . . . Dichterische Neuerung und
personliche Anlagen . ..lockten mich nur in dem Male, wie sie auf jene
Michte wiesen» (S. 329). Das heilt, er will seine Weltanschauung am Bei-
spiel der Gedichte Georges darstellen. Der Versuch entspringt aus der ge-
fiihlten gemeinsamen Gegnerschaft gegen den herrschenden Naturalismus.
Im zweiten Teil des Buches, wo Klages auf die Gedichte eingeht, heillt es
wiederholt, sie seien auf die Menschenwelt beschriankt und reichten nicht hin-
ab in die Schicht des Elementaren. Der Unterschied zwischen George und
Klages wird hier deutlich. Aber die Entwicklung des Dichters wird in sicheren
Zugen gezeichnet. Hofmannsthal st68t sich an einigen zu emphatischen
Metaphern. George nimmt Klages in Schutz: « Er ist ein Edler der fiir hchste
werte glitht aber auch ein titan der blocke entgegen wilzt» (S. 331). Die
Betrachtungen des ersten Teils sind ein giiltiger Ausdruck der Weltanschauung
von Klages in ihrer Form von 1900. Hier wird die Wendung von der Wirklich-
keit der Bilder zuerst geprdagt. Der EinfluBB auf die expressionistische Prosa
ist noch nicht gewiirdigt. — 1904 erfolgt das Zerwiirfnis mit George. Schroders
Zusammenfassung auf S. 367 und S. 377 halte ich fiir begriindet: Klages hat
sich mit der Absicht getragen, sich aus der Umwelt Georges zuriickzuziehen,
weil der Symbolismus dort immer mehr ein MiBbrauch ihm heiliger Uber-
lieferungen zu werden schien. Aber er dachte nicht daran, mit George selbst
zu brechen. Es ist dies der Punkt, der die Freunde Georges stark beriihren
wird. Schroder hat die Dinge ohne Schirfe, aber sehr genau dargestellt. Es
ist nun genug Raum da zu einer Diskussion in vornehmer Distanz, und Zeit
genug ist seit 1904 auch verflossen. — Fiir Friedrich Huch, dem Klages im
Herbst 1904 die Freundschaft aufkiindigt, weil er sich bei den Unverschimt-
heiten seines Vetters Roderich gegen die Geschwister Klages nicht riickhaltlos
auf die Seite des Freundes stellt, wird sich kaum eine Feder riihren. Er ist so
gut wie vergessen, zu Unrecht. Auf diese Trennungen komme ich zuriick.

261



Zu den interessantesten Teilen der Biographie, die ich iibergehe, gehoren
das Verhaltnis zur Musik, die Anfinge der Beschaftigung mit der Graphologie,
die Aufenthalte auf einem westpreuBischen Gut und zwei Prozesse, von denen
erst das Reichsgericht den einen fiir Klages entscheidet, was beinahe zu einer
Befassung des Reichstages mit dieser Entscheidung fiihrt, wahrend der andere
Klages zu dem zeitlebens durchgehaltenen Entschluf bringt, nie als Gerichts-
graphologe zu arbeiten.

AbschlieBend ist das Fragment « Hestia» (1903) zu erwéahnen. Es ist auch in
«Rhythmen und Runen» abgedruckt. Schroder bringt einige besonders
starke Proben der Einleitung als Unterlage fiir seine Darstellung. Diese ist
neben dem Abschnitt tiber Herkunft und Zukunft ein Héhepunkt seines
Buches. Der Name der Gottin, deren Schutz das Herdfeuer anvertraut ist,
steht iiber dem Versuch «mantisch-symbolischer Wissenskiindung» (S. 343).
Mit Klages zu sprechen, wird hier am Strahl des Heimwehs der Riickblick
entziindet in den Traumhimmel der Kindheit, aber auch in die Symbolspra-
che, mit der die Vorzeit Kunde gab von Elementarmichten. Nach einer all-
gemeinen Einleitung fithrt Klages die Bedeutung vor, die Baum, Rad und
FluB} als Symbole des Kreislaufs besitzen. Schroder stellt diese Ausfithrungen
in vieler Hinsicht neben dhnliche von Bachofen. Aber er bemerkt auch zu-
treffend, daf die Darlegung der Entdeckung, an der Klages vor allem gelegen
ist, in dieser symbolischen Sprache nicht gelingen konnte.

Mein Bericht iiber die Biographie ist zuende. Schréder bringt die Entdek-
kung nur in den kurzen Worten der «Hestia». Er kann das im zweiten Teil
der Lebensgeschichte ausfiihren. Mir scheint es an dieser Stelle angebracht,
etwas dariiber hinauszugehen. Ich bleibe aber auch im Rahmen jener Jahre,
indem ich mich auf die Darstellung beschranke, die in den Notizen von 1900
in «Rhythmen und Runen» niedergelegt ist (S. 474-482). Danach betrifft
die Entdeckung die Unterscheidung zwischen der lebendigen Substanz und
den Funktionen des Ichs, den Gegensatz des BewuBtseins der personlichen
Existenz zur Triebfeder des Sichhingebens. Sie betrifft weiter die Einsicht,
daf} alles elementare Leben einen raumzeitlichen und nach Leib und Seele
polarisierten Zusammenhang bildet. Im Bereich der zellaren Ballungen dieses
Lebens, genauer im Bereich des menschlichen Lebens ist in diesen Zusammen-
hang, die Lebenspole entzweiend, als fremde Macht der auBerraumzeitliche
Nous, Logos, Geist eingedrungen, den auch Aristoteles einmal akosmisch
nennt. Dies ist der Beginn der sog. Weltgeschichte. Seine frithen Aufzeichnun-
gen kommentierend, hat Klages es spater scharf so formuliert: Je nachdem
der Geist sich verbiindet mit dem leiblichen oder mit dem seelischen Pol,
herrscht nach Vélkern und Zeiten vor das materielle Ich oder das spirituelle.
Das eine ist seelefeindlich, trachtet nach Weltunterwerfung und ist auf die
Zukunft gerichtet. Das andere ist korperfeindlich und zielt auf Weltiberwin-
dung durch Weltverachtung und auf das Jenseits. — Solche Gedanken aus-
zufiithren, hatte Klages der Sprache der Wissenschaft bedurft. Dazu bedurfte
es auBBerdem der Begriindung neuer Zweige der Wissenschaft, namlich einer
Ausdruckslehre und Charakterkunde, und neuer Aspekte der Erkenntnistheo-
rie als einer Wissenschaft vom BewuBtsein. Dazu gehorte vor allem die Er-
forschung von Wesen und Wirken des Willens, denn im Willen zur Macht und

262



zur Selbstbehauptung fand Klages das Wesen des Geistes. Um die eigene
Lehre auf solchen neuen Gebieten entfalten zu kénnen, mufBlte erst Raum
geschaffen werden, und zwar durch die Widerlegung vieler Grundsitze von
Materialismus und Idealismus, der feindlichen Briider. Fiir den Weg zu einer
solchen Zielen adaquaten Sprache ist folgendes zu beachten. « Hestia» wird
1903 abgebrochen. Danach erscheinen um und nach 1910 die ersten Biicher
zur Grundlegung der Charakterkunde und Ausdruckslehre. Sie enthalten
gewil} viele von den entfalteten Keimen, die aus der beschriebenen Entdek-
kung erwuchsen. Aber ihre giiltige wissenschaftliche Sprachgestalt bekommen
sie erst etwas spater! Mindestens einen Schliissel dazu geben die Sitze, die
Klages 1919 geschrieben hat: «Eines ist es, etwas finden, ein anderes, es be-
weisen, und wieder ein anderes, den Beweis in die Sprache der Schule kleiden.
Erst die Werke Paldgyis, mit denen wir 1912 bekannt geworden, haben
uns in den Stand gesetzt, die Metaphysik der “Wissenschaft’ in der Sprache
ihrer eigenen Formeln zu befehden» (Monatsschrift « Deutsche Psychologie»
Jg. 1919, S. 188). Damals ahnte Klages nicht, daB3 es noch zehn Jahre dauern
wiirde, bis das zusammenfassende Werk erscheinen konnte. Den schweren
Weg dahin und dariiber hinaus darzustellen, das muf} einen wesentlichen Zug
des zweiten Bandes dieser Biographie bilden, auf dessen Probleme hier ein
Vorblick getan werden sollte.

Wie aber soll man sich zu den Ergebnissen des ersten Bandes stellen?
Hat denn nicht Schuler an Hitler das Hakenkreuz gegeben? Hat nicht
Klages den Veriachtern des Rationalen vorgearbeitet, von dem wir heute
so viel erwarten? Hat er nicht dem Antisemitismus doch, wenn auch wider
Willen, Waffen geliefert? Wie konnte er 1933 an der Berliner Universitit
Vorlesungen halten? Zu solchen und Zhnlichen Fragen kann gesagt werden,
dal3 es Material genug geben diirfte, sie ausfiihrlich zu beantworten, und daf3
man auch dies mit Fug und Recht von der Fortsetzung der Lebensgeschichte
zu erwarten hat. Nur sollte man sich bis dahin nicht dazu hergeben, unbe-
stimmte oder boswillige Vermutungen zu verbreiten oder an einzelnen Zitaten
Spinnennetze aufzuhingen. Man kann den Begriff des Jahwismus ungliicklich
gewihlt finden. Der Begriff des Willens zur Macht wire ihm an Allgemein-
heit iiberlegen gewesen, aber dem MiBbrauch weniger ausgesetzt. Ist es jedoch
nicht logisch und menschlich gleich bedenklich, eine Sache von ihrem Erfolg
oder MifB3brauch her zu beurteilen? Wie sehr bemithen wir uns doch noch
immer, die Technik oder die Atomwissenschaft als solche auszuklammern bei
unsern Urteilen iiber das, was Techniker, Militars und Politiker anrichten,
die mit Atomen umgehen wie mit Ziffern!

Klages ist in mancher Hinsicht schon damals und dann bis heute immer
wieder miBverstanden worden. Das gilt auch z. B. von seiner Kritik des
Jahwismus. Es wurde als Angriff empfunden, was von ihm aus Verteidigung
war. Er sah Judentum und Christentum im Bunde mit Staat und Fortschritt,
Kapitalismus, Biirgerlichkeit und Technik. Er sah die Landschaft tausendfach
bedroht, ja schon verwiistet. Er fiihlte den Zusammenhang mit Veranderun-
gen, die in den Seelen der Menschen vorgingen, und spiirte das Herauf-
kommen des Zweckdenkens in den Képfen auch des Durchschnitts. Und er
fand in der historisch belegten Riicksichtslosigkeit, d. h. in der Blindheit fiir

263



Vergangenheitswerte, mit der Judentum und Christentum ihre Lehren aus-
gebreitet hatten, das Wesen des Molochs Zukunft. Aber er war kein Antisemit.
Es ist bekannt, daB einzelne Juden auch in spiteren Jahren zu seinen Freun-
den gehorten und daB er sich in seinen Schriften immer wieder fiir bedeutende
judische Gelehrte und Denker eingesetzt hat. Man denke nur an Paléagyi!
Aber das verschweigt man. Klages unterschied den jiidischen Menschen und
die jahwistische Gesinnung, die er auch bei Nichtjuden fand. Er ironisierte
den iiblichen gutbiirgerlichen Antisemitismus, wo er ihm begegnete, und
distanzierte sich von ihm. Ein frithes Zeugnis dafiir findet sich in den «Gra-
phologischen Monatsheften» im Juli-August-Heft 1904. Schroder bringt
daraus anmerkungsweise eine kurze Stelle (S. 242 Anm.). Aber er scheint sich
alles Nahere und Weitere fiir den zweiten Teil aufgehoben zu haben. Wer
wollte deswegen mit ihm rechten? Es bleibt nur zu wiinschen, daf3 wir nicht
zu lange auf ihn warten miissen. Der erste Teil darf inzwischen nicht verges-
sen sein. Es ist nicht anzunehmen, daB3 Schroder die Biographie weniger solide
arbeitet als den Kommentar zu den «Samtlichen Werken», und der ist mu-
stergiiltig genau. Den Nachweis der Belege bringt, wie gesagt, der abschlie-
Bende Band. Soweit ich Zitate schon jetzt nachpriifen konnte, sind sie richtig,
und sie sind sachdienlich ausgewihlt.

Dal und warum Klages selbst spater das Zerwiirfnis mit George anders
gesehen und dargestellt hat, wird Schroder zu zeigen haben. Schon auf S. 358
ist das vorbereitet mit dem Satz: «Indem er sich innerlich viel stirker von
ihm geschieden wuBte, als es umgekehrt der Fall war, gewann er die Uber-
zeugung, das Zerwiirfnis sei im Grunde von ihm ausgegangen, sowenig er es
tatsachlich herbeigefiihrt hat.» Gerade die Geschichte dieses Bruches ist aus-
fihrlich dargestellt. Das ist fiir den literarhistorisch Interessierten von
Wichtigkeit und als Aufkliarung des spiter dariiber verbreiteten Nebels wert-
voll. Es kommt Schroder darauf an, Klages’ Gegnerschaft gegen den Zeit-
geist von 1900 zu zeigen, der sich vielleicht im groBen nicht einmal sehr von
dem heutigen unterschieden haben mag. In dieser Gegnerschaft war sich
Klages mit George und Wolfskehl lange einig, und deshalb hebt Schrider,
wenigstens zunichst, stark das Positive der Bezichungen und der gegenseitigen
Beurteilungen hervor. Die Dokumente aus der Zeit erlauben das! Wir sind zu
sehr gewohnt, diese Dinge aus der Sicht spater Erinnerungen und noch dazu
von dritter Seite zu sehen. Schrider belegt es, daB3 Klages im Januar 1904 sich
zwar von den Symbolisten zuriickziehen, mit George selbst aber nicht «eine
Trennung der Personen» wollte (S. 357). Hier wire nach meinem Dafiirhal-
ten hinzuzufiigen, dafl Klages wohl im Irrtum war, wenn er das fiir moglich
gehalten hat.

Jedenfalls ist Schréders Bericht auch hier in einem Ton gehalten, der nie
ins personlich Peinliche spielt, wo die Belege es nicht selber tun wie bei Th.
Lessing und Roderich Huch. Die Biographie ist von einem Manne geschrieben,
der offenbar selber auf dem Boden der Uberzeugungen von Klages steht. Das
braucht ihren Wert nicht zu mindern. Sie wird den einen zur Bereicherung
ihres Bildes von Klages dienen, den andern nur eine oberflachliche Neugier
stillen, manchen geistesgeschichtlich aufschluBreich, vielen aber ein Stein
des AnstoBes sein. Diese wird man am deutlichsten horen. Sie konnten aber

264



wohl zugeben, dall Vornehmheit des Partners immer eine sachliche Diskus-
sion fordert.

Was Th. Lessing angeht, so diirfte seine Erscheinung weiterhin zwielichtig
bleiben. Die Erinnerungen, die Klages an den Jugendfreund aufgezeichnet
hat, unterscheiden sich in der Art doch vorteilhaft von den spiteren AuBe-
rungen des Zuriickgewiesenen. Roderich Huch aber hat die ganze allzu
kecke Unzulidnglichkeit seiner selbst deutlich gemacht in den gedruckten
Teilen seiner Erinnerungen, die Schréder erwahnt. Einige der Verun-
glimpfungen, die damals auch von andern gegen Klages und seine Freunde
gerichtet wurden, sind daraus bekannt. Sie sind niedrig genug, und man be-
dauert, daB3 die geringe Steigerung, die Roderich dann noch gebracht hat,
die echte Freundschaft zwischen Klages und Friedrich Huch zerstéren konnte.
Es scheint, als habe Klages hier sehr schnell und rigoros reagiert. Der Bio-
graph beklagt die Entwicklung auch. Er sucht sie dann aus dem Gesamt-
charakter dieser Jahre zu verstehen: Abschirmung der beginnenden Arbeit
am Werk gegen alle Behinderung. Man muf} dabei wohl in Anschlag bringen,
wie hoch der Philosoph, der die zerstorerische Natur des bloBen Wollens ent-
hiillt, den Willen zur Wahrheit schatzt und daB er die Arbeit an einem Werk
als Dienst an diesem Willen so ungeheuer ernst nimmt (vgl. das 47. Kapitel
des «Widersachers»). Schroder hitte die Frechheiten Roderichs und seiner
Freunde zitieren konnen. Aber dieser Ton kommt in dem Buch nicht vor.
Und sogar dann noch kénnte mancher der Meinung sein, da3 der Bruch mit
Roderichs Vetter Friedrich nicht jenen Charakter des Unvermeidlichen hatte,
der fiir den Fall George doch wohl gilt. Auch wer unter den Jiingeren die
Dichtungen Friedrich Huchs nicht mehr kennt, mii8te doch angesichts der
von Schréder gebrachten Brief- und Tagebuchstellen ein schmerzliches Be-
dauern fiihlen tiber die herbe Hirte und Kiirze des Entschlusses bei Klages. —
Das Bild der Grifin Reventlow hat Schroder aus zahlreichen Dokumenten
mit einer solchen Eindringlichkeit erstehen lassen, daB es fiir sich allein, und
erst recht mit den Zeugnissen von Klages, geniigen miifte, die uferlos tiber
Schwabing witzelnden Redner zu beschimen.

Fiir den in erster Linie philosophisch, nicht zeitgeschichtlich interessierten
Leser bietet der Band die Einsicht in die Erlebnisgrundlagen der Klagesischen
Metaphysik, in das miihsame Ringen um ihre Abklirung. Wir sehen den
Widerstreit zwischen den auBlergeschichtlichen, mystischen Tiefen entstam-
menden Visionen einer dichterisch begabten Kindesseele, dem geschichts-
fremden naturwissenschaftlich genidhrten Optimismus der Kenntnismehrung
und dem geistesgeschichtlichen Pessimismus, der aus Bachofen und Nietzsche
sich starkt, aber aus eigenen Eindriicken von der Gegenwart erwachsen ist.
Wie nun bei dem Entwurf der ersten Niederschriften iiber den Willen, iiber
Charakterkunde und Ausdruckslehre und iiber den Gegensatz von Geist und
Seele und ihre Kniipfungsmoglichkeiten die Vorlesungen und Biicher von
Lipps und Diihring und andern auf Klages eingewirkt haben, das kann erst
der zweite Band zeigen. Fest steht wohl schon jetzt, daB ihr EinfluB nicht
bedeutend ist im Vergleich zu den Wirkungen, die nachfiihlbar gemacht
zu haben, ein Verdienst dieses Buches ist. So wird es neben « Rhythmen und
Runen» zur Hauptquelle fiir den, der den frithen Klages kennenlernen

18 Studia Philosophica XXVII 265



mochte - solange das Testament geachtet wird, das die Veroffentlichung der
Briefe zu andern als biographischen Zwecken und im Auszug untersagt.

Hans Kasdorff

Ameédée Ponceau: Etudes et témoignages. Préface de Jean Lacroix.
Desclée De Brouwer, Bruges-Paris, 1966, 268 pages.

Un courant de pensée qui, tout en s’enrichissant des apports contemporains,
se rattache a la tradition réflexive, s’affirme en France avec une vitalité
croissante. Illustré par Nabert, par Ricceur, c’est lui aussi qui inspire [’ Initia-
tion philosophique, le seul ouvrage qu’Amédée Ponceau ait publié de son vivant
(1947). «Faire une analyse intégrale du déploiement de I’existence humaine,
de ce qu’il appelait action constituante» (J. Lacroix), tel était le projet de Pon-
ceau. L’action constituante est I’opération par laquelle la raison, faculté
essentiellement pratique, transforme ’existence en conduite. Celle-ci se développe
dans trois directions: la premiére est orientée «vers le monde» (ccuvre de
I’entendement, c’est I’action objectivante ou cosmogénétique, qui construit le
monde de la perception et de la science) ; la deuxié¢me, liée a la premiére, parce
qu’«en posant I’objet, on pose le sujet» (J. Lacroix), conduit a la construction
du moi (psychogénése ou action subjectivante qui s’exprime dans I’Art, la
Poésie ou I’Histoire) ; quant a la troisiéme, qui donne leur sens aux deux au-
tres, orientée vers la Valeur (Ethique), c’est I’action valorisante ou axiogéneése
par laquelle la personne se fait dépassement. «Loin de fonder la morale, la
métaphysique elle-méme se fonde sur elle: elle en est le développement et
I’accomplissement» (J. Lacroix). Cette primauté morale, d’allure kantienne,
Ponceau la fait remonter a Socrate, dont il évoque la figure exemplaire au
début et dans les derniéres lignes de son ouvrage.

Apres ces indications trés générales, empruntées a la préface de J. Lacroix,
essayons de mettre en relief certains aspects d’une pensée profondément
originale en nous référant a quelques-unes des études qui composent cet hom-
mage a Amédée Ponceau. Celles-ci, trop nombreuses, en effet, pour qu’il soit
possible de les mentionner toutes (plusieurs d’entre elles, d’ailleurs, se re-
couvrent partiellement), sont groupées sous différentes rubriques: ce sont,
apres une Présentation et deux inédits d’A. Ponceau, Les grands thémes philosophi-
ques, Science et philosophie, La philosophie, le politique et le social et Le philosophe,
Phistoire, les leitres et art. — J. Lacroix voit a juste titre dans 'opposition du
spectacle (ou panorama) et de la structure la clef de I’Initiation philosophique.
«L’analyse réflexive, dit-1l, part des phénoménes psychologiques, de ce que
I’auteur appelle le panorama psychique et s’efforce de découvrir dans chaque
cas la structure qui les conditionne.» Mais elle ne s’en tient pas la, elle
cherche encore a remonter, en deca de la structure, a «I’action créatrice qui
P’a instituée, qui s’est investie en elle, mais qui peut aussi la renouveler ou
P’assouplir» (Jean Nabert). En cherchant & ressaisir dans la structure, ou en
deca d’elle, I’activité spirituelle qui la sous-tend, Ponceau reprend la distinc-
tion kantienne de I’entendement et de la raison, mais son dessein essentiel est

266



surtout de retrouver le double mouvement par lequel la raison renouvelle les
structures, quand elles risquent de figer la vie de I’esprit, et, inversement, «se
donne des lois et des régles pour que son action créatrice puisse ordonner les
différents univers ou elle se déploie» (J. Nabert). — Dans les pages qu’il con-
sacre a la psychogénése, telle que I’entend Ponceau, Charles Blanchet sou-
ligne d’abord le réle qu’y joue le corps, le «corps-sujet». Sur 'action qui
«enfante a la fois le corps et le monde» (Ponceau), il rapproche de maniére
suggestive les vues de Ponceau et de Merleau-Ponty. Puis, 4 propos de I’inten-
tionalité objectivante, de ce monde ordonné, soumis a des lois, que la science
construit et qu’elle remanie périodiquement, il reléve chez Ponceau le méme
refus du préjugé empiriste que chez Bachelard et le méme souci de montrer
dans la science une activité créatrice de P’esprit. Cependant il faut «étre non
seulement esprit, mais &me» (Ponceau), ne pas se laisser absorber par le monde
des objets, mais se reconquérir sur lui. C’est la fonction de I'intentionalité
subjectivante, dont la forme la plus haute est ’art. « L’art est psychogénése»
(Ponceau). Ce n’est pas tout. L’action constituante, déja a ’ceuvre dans la
science et dans l’art, ne se déploie pleinement que dans la recherche de la
valeur, c’est-a-dire «d’une fagon véritable d’exister» (Ponceau), qui ne ferme
pas I'individu sur lui-méme, mais implique la rencontre de I’Autre. Le chemin
de soi a soi passe par «la médiation de I’autre» (Ponceau). La maniére dont
Ponceau décrit ce trajet de ’existence a la recherche d’elle-méme, cette
«psychogénése de la personne», s’apparente, selon Ch. Blanchet, & I’existen-
tialisme, ainsi qu’aux analyses de Jean Nabert dans Eléments pour une éthique.
Jean Lacroix, de son c6té, conclut a un existentialisme auquel le primat mo-
ral confére un caractére personnaliste. — Dans sa belle étude, le R. P. Dubarle,
o.p.,s’attache d’abord a ce que Ponceau appelle, d’un mot neuf et bien trouvé,
I’installation, c’est-a-dire la fagon dont I’homme s’arrange avec le monde;
celle-ci constitue ’entreprise temporelle de conquéte de 1’univers et de domi-
nation des étres et, par la-méme, entraine un risque grave de perdition spiri-
tuelle. Pourtant, il semble bien qu’aux yeux de Ponceau le corps offre une
premiére chance d’échapper a ce risque. En effet, derriére son apparente
opacité, il est déja psychique, et par la il est ’amorce de la liberté («le corps
fonctionne automatiquement, mais il exécute librement», dit Ponceau). Dans
son analyse du monde, lieu par excellence de ’installation, et de la science,
dont la fonction cognitive vise plus loin que Pinstallation temporelle, tout
en la renforgant en fait, Ponceau tente de retrouver a la source de la percep-
tion le «panorama de ’actuel» pour nous faire prendre conscience que le
caractére objectif que nous lui attribuons est dit & un «enchantement percep-
tif», a une «fascination de I'actuellement donné», a quoi ’esprit doit, sinon
s’arracher, ce qui est impossible, du moins opposer une «objectivation ré-
fléchie», c’est-a-dire consciente de ses limites. Aprés avoir dégagé des pano-
ramas de 'imagination et du sentiment les structures sous-jacentes qui don-
nent «son assiette & I’action constituante de ’esprit», Ponceau en vient aux
structures qui apparaissent dans le psychisme quand «il se fait explicitement
pensant». La fonction de P’intelligence est de concevoir. Mais ou bien le con-
cept est posé comme objet et ’esprit pensant est le jouet de la méme fascina-
tion que ’esprit percevant ou bien il n’est que le résidu de représentations ou

267



de phénomeénes et alors il n’est plus le produit d’une activité spirituelle.
La philosophie doit donc remonter au-dela du concept, au-dela «des régimes
d’acquisition» (Ponceau), au-deld du constitué pour retrouver, au foyer de
Pactivité constituante, le vouloir autonome et autorégulateur, la liberté
assumant la totalité de I’existence.

Comme le remarque le R. P. Dubarle, il est certain, dés le début, qu’aux
yeux de Ponceau, «!’issue de la quéte philosophique n’est pas dans I’objecti-
vation du monde, ni dans sa possession». Ponceau est, d’ailleurs, trés cons-
cient que I’idolatrie de la science constitue une menace de mort pour l’esprit,
ce qui signifie aujourd’hui une menace de mort pour ’humanité. Mais cette
mise en garde contre les dangers qui découlent de I’attitude scientiste n’em-
péche pas Ponceau de développer dans deux chapitres de 1'Initiation une
véritable philosophie de la science, ou il s’efforce de faire ressortir, contre les
doctrines empiristes, le role prépondérant des initiatives de I’esprit. C’est sur-
tout dans I’étude d’A. Lichnérowicz qu’il faut voir Ponceau réfléchissant
sur P’activité scientifique, dont ’exemple le plus complet lui est offert par le
physicien qui élabore sans cesse de nouvelles structures pour objectiver le
spectacle des phénoménes, mais, simultanément, fait surgir par I’expérience
«des domaines et des aspects de la phénoménalité propres a étre objectivés»,
créant ainsi une série de «situations hypothése-expérience». Ponceau montre
de méme que, parallelement aux hypothéses et aux expériences de la physique,
on peut dégager dans la recherche mathématique «une problématique de
postulats, d’une part, et des expériences de pensée, d’autre part» (Lichnéro-
wicz).

I1 y aurait encore bien des richesses a glaner dans les deux derniéres parties
du volume. Les thé¢mes politique et social apparaissent déja dans 1’ Initiation, ou
perce I'inquiétude du philosophe devant la tentation perpétuellement renais-
sante, autour de nous et en chacun de nous, de la tyrannie (opposition des
deux figures de Socrate et de César). Ils sont repris dans un ouvrage, mal-
heureusement inachevé, qui a été publié aprés la mort de Ponceau, avec une
préface de R. Aron: Timoléon, réflexions sur la tyrannie, sur lequel Jacques
Madaule, Jean Lacroix, G. Le Bras donnent ici des éclairages assez conver-
gents. Mounier, dans un texte bref et assez incisif, dénonce «I’apolitisme fu-
rieux, I’anarchisme ésotérique» auquel son obsession de la tyrannie entraine
Ponceau. Mais il rejoint les auteurs que je viens de nommer quand il souligne
avec quelle vigueur Ponceau, a la fin de son ouvrage, esquisse une dialectique
de I’Etat: le remeéde au totalitarisme n’est pas d’émasculer I’Etat (dans I’Etat
libéral les tyrannies proliféerent), mais au contraire de pousser le totalitarisme
jusqu’au point «ou I’Etat s’est fait digne de tout absorber: ou il s’épanouit en
famille et en Eglise».

Enfin Blanchet, Madaule et Roger Bodart présentent d’excellentes ana-
lyses d’un autre ouvrage (lui aussi inachevé) de Ponceau: Le temps dépassé, qui
se compose de deux études sur ’art et I’histoire. C’est surtout par la notion
renouvelée de catharsis que Ponceau explique la fonction psychogénétique du
premier. Quant a la seconde, il met I’accent, non pas sur les faits susceptibles
de se répéter, mais sur ’irréversibilité du temps historique, sur les événements,
car le projet humain y a toujours sa part. L’histoire construit le panorama

268



du passé humain comme la mémoire celui du passé individuel. Le monde
du passé «ne s’échelonne sur la ligne du temps que grice a I’intercession d’un
étre dont I’existence est temporelle... Pas d’histoire sans 4me», et, ajoute-t-il,
«pas d’ame sans histoire». — Quelle que soit la voie empruntée (par exemple
celle de I’art ou de histoire, précisément), c’est toujours par un véritable
itinéraire spirituel que Ponceau s’achemine vers le mystére de notre destinée et
de son accomplissement.
Charles Favarger

Michele Federico Sciacca: Akt und Sein. Ins Deutsche iibertragen von
Karl Heinz Laier. Verlag Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1964.

Diese Schrift des erfolgreichen und fruchtbaren italienischen Philosophen —
es gibt von ihm bereits «Gesammelte Werke» — dokumentiert, dafl3 die
spekulative Dekrets- oder Glasperlenspiel-Philosophie nicht nur in Deutsch-
land Bliiten treibt. Bei Sciacca tritt sie in Gestalt eines platonisch-augu-
stinischen Spiritualismus auf, der sich vom anonymen «Idealismus» und
«Realismus» — beide werden als « Denktauschungen» deklariert — entschieden
distanziert. « Setzt man», heiBt es in der Einleitung, «das Sein, den Ur-Akt,
als das erste Problem der Ontologie, folgt daraus, daB3 die Metaphysik Meta-
physik des Menschen, nicht aber des Realen als solchen ist; darum auch wurde
sie im ‘spiritualistischen’ und nicht im ‘naturalistischen’ Sinne wiederge-
wonnen. Das ‘Reale’ ist nicht das ‘Sein’, sondern nur eine seiner Formen ; und
als Reales oder Natur an sich bedeutet es nichts. Die Natur an sich ist auch
gar kein philosophisches Problem; die Philosophie ist namlich Nachdenken
iiber das geistige Leben in seiner existentiellen Konkretheit, wie es in der
Welt verkorpert ist und lebt. Philosophieren ist Fragen des Menschen nach
dem Menschen, nicht nach dem, was die Dinge sind, sondern nach dem, wer
ich bin, lebend, denkend und wollend in einer Welt von Dingen oder Realem,
von der ich zwar abhinge, die jedoch ihrerseits von mir abhéngt, von mir als
fiihlendem, verstehendem und wollendem Wahrnehmen». Die «existentielle
Konkretheit» vergi3t dann der Verfasser freilich schnell und griindlich, denn
in der Folge bewegt er sich faktisch ausschliefllich in den abstraktesten Denk-
gebilden.

Um einen andern charakteristischen Passus zu zitieren: « Gleich zu Anfang
von Sinnesdaten, von Phantasmen und Phinomenen, von begrifflichen
Erarbeitungen des Realen zu reden, heif3t, sich von der Méglichkeit ausschlies-
sen, zum Sein zu gelangen, heiBt, ein Verfahren iibernehmen, das auBer-
stande ist, das ‘Metaphysische’ und den echten Sinn des Seins zu beriicksich-
tigen. Die Auseinandersetzung iiber das Sinnliche und iiber die begriffliche
Erkenntnis seiner kommt erst nach der metaphysischen Erorterung des Seins,
des urspriinglichen Seins des Seins, des Ausldsers jeglicher Erkenntnis und
Handlung, des Begriffs und des Realen. Das Sein als Idee birgt in seinen
Tiefen, die gerade auch die Tiefen des Geistes sind, dem das Sein gegenwirtig
ist, eine innere Dynamik und wird dadurch zu einem Urquell jeglicher

269



Aktivitat und Realitat, die das Sein aber sowohl in ihren partiellen Aspekten
wie auch in ihrer Totalitit iibertrifft. Das Sein ist der Universalschliissel, der
einzige, der kein Dietrich ist; die erste Umdrehung ist die Idee; sie erschlie(t
die Moéglichkeit der anderen. Das Problem des ursprunggebenden ersten
Aktes, das dem Problem der Erkenntnis und jedem sonstigen vorausliegt und
das jeden anderen Akt griindet, ist das Problem der Metaphysik; es stellen,
heiB3t: seine Moglichkeit ansetzen; aber da es das Problem des Seins als eines
objektiven und das geistige Seiende als solches konstituierenden Aktes ist,
ist es auch das primére Problem der Ontologie. So als Gegenstand des Geistes
begriffen, wird das Sein als Idee noch nicht als Element oder Form a priori
des Erkennens betrachtet: Es ist fiir sich giiltig als ontologisches Konstituti-
vum. Schon gleich zu Anfang stellt es seinen kritischen Anspruch, daB es seinem
innersten Wesen nach nicht umhin koénne, die Erfahrung zu iibersteigen. Weil
es nicht an die Erfahrung im Sinne des Apriori des Erkennens oder der Trans-
zendentalitit gebunden ist, ist es selbst die Kritik, die der Erfahrung Schranken
setzt; denn giiltig durch sich selbst, ist das Sein durch gar keine Erfahrungs-
erkenntnis angemessen erreichbar. Mit seinem Sich-selbst-Setzen stellt es
‘kritisch’ die metaphysische Instanz, die Moglichkeit der Metaphysik selbst
auf und stiirzt damit die kritische Methode des Kritizismus um, dessen
negative Folgerungen ganz einfach seine unkritische Haltung gegeniiber dem
Problem der Metaphysik bezeugen. Das kritische Problem der Metaphysik
liegt namlich von diesem Gesichtspunkt aus, wie Rosmini es zum ersten Mal
erfafte, nicht daran, daB3 wir uns von der Grenze der Erfahrung nicht los-
sagen kénnen, sondern daran, daB wir uns zu innerst nicht davon lossagen
konnen, die Grenze der Erfahrung zu iiberschreiten. Denn es gibt ein ur-
spriingliches Primum, das sich aus sich selbst konstituiert und nicht Form eines
Erfahrungsinhalts ist. Dieses ontologische Primum ist das Wesen des Seins. In
diesem Ausdruck ‘Wesen des Seins’ ist das Wesen die Washeit (Quidditas),
kraft deren das Subjekt Sein ist; und das Wesen des Seins ist das Sein selbst.
Hier ist das Sein Subjekt und Akt; aber das Subjekt ist als es selbst Akt, und
der Akt ist selbst Subjekt. Also sind das Subjekt-Sein, der Akt dieses Subjekts
und sein Wesen immer dasselbe Sein in drei verschiedenen Formen, mit denen
das Sein sich identifiziert. Das Wesen des Seins ist identisch in jeder Form,
und gleichwohl sind sie verschieden. Wenn das Subjekt Akt ist und der Akt
das Subjekt ist; wenn das Wesen, aufgrund dessen das Subjekt Sein ist, immer
das Sein ist, dann folgt daraus, dafl das Sein Akt und der Akt Sein ist. Aber
das Wesen des Seins als solches ist, gerade in seinem Sein, in Bezichung zu
einem Geist; es giabe also kein Wesen des Seins, wenn es keinen Geist gibe;
folglich ist es auf dialektische Weise: Das Wesen des Seins wire nicht ohne den
schauenden Geist, der nicht Geist wire ohne die Anwesenheit des geschauten
Seins: ein urspriingliches Verhiltnis der Spannung oder der Dialektik. Das
Sein, das Akt ist, ist dialektisch in Beziehung zum Geist, dessen innerer
Gegenstand es ist; und dialektisch ist auch der Geist, der nur Geist ist in
Beziehung zum Wesen des Seins; und dieses ist nicht die ‘idechafte Form’,
sondern das Sein als Idee, Ur-Gegenstand des Geistes, ihm von Natur aus
bekannt und von ihm allein schon deswegen urspriinglich erschaut, weil er
Geist ist».

270



In solchen begriffsdichterischen Gedankenschopfungen lauft es mit vollen-
deter Willkiir und Unverbindlichkeit weiter. Es kulminiert in einer Art
spekulativer Gebetsmiihle: «Der Akt ist Sein und das Sein ist Akt; sonach
besteht der Vollzug des Aktes im Akt des Seins, und die beiden Prinzipien
des Seins und des Sich-Vollziehens fallen in eins, weil das Sich-Vollziechen
nichts als das Sein ist, das ist; weil es immer Sein ist, ist es Vollzug; weil es
immer vollkommener Selbst-Vollzug ist, ist es das Sein selbst». Dal3 «das
Sein» Erzeugnis des geistigen Aktes und nur dessen Erzeugnis sein kénnte,
erwigt der Verfasser keinen Augenblick.

Wie willkiirlich und unverbindlich ein Philosophieren ist, das sich in
blossen Denkbarkeiten bewegt und deshalb jedem Wort «dialektisch» die
gegenteilige Bedeutung des Sinnes, in welchem es bislang verstanden wurde,
unterstellen kann — entsprechend wie etwa heute bei vielen Zeitgenossen
«Demokratie» sein soll, was frither «Diktatur» hie8 —, mag folgendes Bei-
spiel illustrieren. Wenn wir, sagt Sciacca, die Meinung hegen, die Dinge so
wahrzunehmen, «wie sie sind», «so sprechen wir ihnen eine Realitéit an sich
zu und setzen voraus, dal3 sie auch dann so sein wiirden, wie sie sind, wenn
niemand sie wahrnihme und dachte und keiner sie je wahrgenommen und
gedacht hitte». Das nennt Sciacca «die realistische Illusion». Denn «die
Dinge sind nicht, wie wir sie wahrnehmen und erkennen, noch nehmen wir
sie wahr und erkennen sie so, wie sie sind. Sie setzen ein wahrnehmend-ver-
stehend-wollendes Prinzip voraus, d. h. die Wahrnehmung und die Idee, ein
verstandbegabtes Subjekt, ohne welches sie nicht existieren. Infolgedessen is¢
das Reale seinem Wesen nach und urspriinglich im Hinblick und in bezug
auf ein wahrnehmendes und verstehendes Prinzip, welches bewirkt, daB es ist,
und es kann nicht einen einzigen Augenblick existieren, wenn nicht in Hin-
sicht auf dieses Prinzip». Woher kommt es dann aber, da3 es — sagen wir—
keine realen hundertkopfigen Mause «gibt», obwohl es dem «wahrnehmend-
verstehend-wollenden Prinzip» doch ein Leichtes sein wird, dergleichen zu
«denken»? Und kann man es einem niichternen, durch keine Wortmagie
verfitlhrbaren Menschen verargen, wenn er ein solches Spekulieren als
«leeres Geschwitz» empfindet? I Kz

Manfred Brelage: Studien zur Transzendentalphilosophie. Walter de Gruy-
ter, Berlin 1965.

Wir stehen hier vor den Dokumenten eines jungen Philosophen, der unserer
Gegenwart gerade dann entrissen wurde, als er seinen eigenen Standort be-
stimmt hatte und zu groBeren Entwiirfen auszuholen schien. Manfred Brelage
hatte sein Habilitationsverfahren an der Freien Universitiat Berlin gerade
hinter sich gebracht, die Vorlesungen und Ubungen begonnen und bereits
seine Faszinationskraft auf seine jungen Zuhérer auszuiiben angefangen — da
erloschen alle Hoffnungen. Die sauberen Untersuchungen dieses kleinen
Bandes, die konzentriert und ihrer Sache gewiB sind, stieBen in Gebiete der
Philosophie vor, die zumal den jiingeren Philosophen aufzuarbeiten noch

271



bevorstehen. Sie kreisen um die Probleme der Transzendentalphilosophie, wie
sie sich im 20. Jahrhundert darstellen.

Das scheinen Probleme zu sein, die nicht mehr recht popular sind. Es ge-
hort leider zum Ton vieler Denker, die sich bewu3t auf transzendentale Po-
sitionen beziehen, in einer Art resignierender Bescheidenheit ihre Problem-
stellungen zu explizieren. Man méchte nicht in den Geruch kommen, viel-
leicht ein « Marburger Neukantianer» zu sein. Es seien doch iiberwundene,
wenn nicht sogar leere Probleme, die dort gewilzt worden seien. Aber auch
jene, die an Kant direkt anschlieBen mochten, gleichsam in einem Sprung
iiber fast 200 Jahre hinweg, will die Bruderschaft mit dem Koénigsberger
nicht recht behaglich werden. Mit diesen Vorurteilen und Schwierigkeiten hat
sich Brelage griindlich konfrontieren lassen (S. 72). Auch Michael Landmann,
der das Geleitwort zu diesen Studien geschrieben hat, sieht eine ernsthafte
Auseinandersetzung mit dem Neukantianismus heute fiir gegeben an.
Wir zitieren: «Brelage hat es oft ausgesprochen, daB3 die bisherige philo-
sophische Gegenwart sich heute anschickt, historisch zu werden. Sie hat nicht
mehr die Naivitit des Glaubens an sich selbst. In diesem Augenblick wird
deutlich, daf3 die Argumente, mit denen sie seinerzeit gegen die neukantische
Erkenntnistheorie polemisiert hatte, mehr Ausdruck und Rechtfertigung ihres
eigenen Wollens waren, als daBl sie den Neukantianismus in seinem Kern
trafen» (S. III). Man moéchte vielleicht auch hier noch einigen historischen
Staub wegblasen und ein Zugestindnis horen, daB3 die von Kant gestellten
Probleme immer noch erértert, vertieft, entfaltet gehdéren. Dal3 wir dies noch
konnen, dafiir miissen wir allen Denkern in unserem Jahrhundert dankbar
sein, die die Briicken nach Konigsberg haben schlagen helfen.

Man beklagt so gerne die Armut des heutigen philosophischen Lebens.
Gleichzeitg aber kann man vom VerdruB iiber die vielen Systeme und iiber
das angebliche Chaos der Philosophien rasonnieren horen. Die Widerspriich-
lichkeit dieser Klagen zeigt ein Problem an. Es liegt hier das Problem der
richtigen Aneignung unserer nachsten Vergangenheit vor. Wenn man sich
von Brelage in die Diskussionen zwischen den Positionen von Hartmann,
Heidegger, Jaspers, Husserl, Hoénigswald, Natorp, Cohen, Cassirer, Rickert,
Windelband, Brentano, Scheler, Emil Lask usw. einfiihren 146t, dann staunt
man doch iiber die reiche Differenziertheit des damaligen Gespriachs, von
dem hier sogar die Lebensphilosophie ausgeschlossen ist. All dies scheint
heute erloschen, erledigt, ja der Verichtlichmachung anheimgegeben. Man
treibt Ontologie, Fundamentalanalyse, Existenzerhellung — man ist konfron-
tiert mit den GrofBlen der Philosophiegeschichte der Jahrtausende, man weil3
sich zweifellos vor ganz gewaltigen Aufgaben, und doch negiert man, da8 die
ontologischen und letztlich auch existentiellen Ausgangspositionen aller
heutiger Denker im 19. Jahrhundert und des beginnenden 20. Jahrhunderts
liegen. SchlieBlich kann man nicht die Augen davor verschlieBen, daB3 unsere
Wissenschaft weitgehend einen ontologischen Gegenstandsbegriff des 19.
Jahrhunderts voraussetzt, der noch nicht griindlich durchreflektiert ist. Man
stellt die Frage nach dem Sinn von Sein, nach dem umgreifenden Absoluten
und nach wissenschaftlicher Sachlichkeit aus Positionen heraus, die durch
die ganzen «Niederungen» der 2. Hilfte des 19. Jahrhundert hindurchgegan-

272



gen sind. Diese Uberlegungen wiren notwendig, wenn man von unseren west-
lichen Philosophien und nicht weniger auch von den &stlichen marxistischen
Philosophien etwas Entscheidendes aussagen will. Nur nebenbei: die wissen-
schaftliche Ontologie der atheistischen Universititen der 2. Hialfte des 19.
Jahrhunderts ist fiir die Analyse des offiziellen und auch héaretischen Marxis-
mus wichtiger als alle Untersuchungen iiber Marx und Hegel.

Dieses Praludium soll anténen, wie wichtig die Arbeiten sind, die sich
Brelage vorgenommen hat. Selbst ein Schiiler von Hans Wagner und Heinz
Heimsoeth, zugewandt Nicolai Hartmann und Richard Hénigswald, ist er
bewegt von den Grundproblemen der Transzendentalphilosophie und der
Ontologie, im tiefsten aber von der Spannung, die sie zusammen bilden.
Er bemerkt mit vielen, daB3 gerade die ontologischen Denker der philo-
sophischen Gegenwart, wie Heidegger und Hartmann, durch ein Stadium
neukantianischen, d. h. transzendentalen Denkens hindurchgegangen sind.
In der Studie «Zur gegenwirtigen Kritik der Erkenntnistheorie» (S. 31-45)
zeigt Brelage, wie viele Problemstellungen des jungen Heidegger, seinerseits
angeregt von Emil Lask, durch die These der «Immanenz-Situation des
Subjekts oder BewuBtseins» (S. 44) verstandlich sind. Durch die Kritik dieses
Ansatzes, der weit von der Kantischen Konzeption der « Vernunft» entfernt
ist, ist auch die Kritik an der « Erkenntnistheorie», wie sie heute noch beson-
ders von den ontologischen Schulen Heideggers oder der Neuthomisten vor-
gebracht werden, erkldrbar. Es ist die Tragik dieser Situation, daB iiberhaupt
Erkenntnistheorie dadurch in Verruf gekommen ist. Es 148t sich aber nach-
weisen, daB sich auch mit den ontologischen Begriindungen des Erkenntnis-
problems die Frage nach einer Begriindung des Erkennens, die eben die
transzendentale par excellence ist, nicht ausschalten 1aB8t. Die Auseinander-
setzungen Brelages mit Heidegger sind von dieser Fragestellung geleitet.

Nur durch ein systematisch gescharftes BewuBtsein von der Bedeutung und
Problematik der Geschichtlichkeit der Philosophie gelingt es Brelage, die
Dialektik von Problemgeschichte und Geschichte der Philosophie fruchtbar zu
machen. Davon legt er in der ersten der publizierten Abhandlungen Zeugnis
ab, betitelt «Die Geschichtlichkeit der Philosophie und die Philosophiege-
schichte» (S. 1-30). Wie in allen Untersuchungen ist der Autor vorsichtig
bemiiht, die in den verschiedenen Geschichtsauffassungen lebendigen
Impulse zu bewahren und aus den Gefechten der Entweder-Oder-Krieger
herauszulosen. Diese Geschichtsauffassung scheint uns heute, da die Polemi-
ken den Pfeffer personlicher Spannungen nicht mehr besitzen, befahigt
zu sein, zu den wirklich bleibenden Gehalten der damaligen Philosophien
vorzustoBen. In iiberzeugender Weise konnen wir dies in der Habilitations-
schrift Brelages wahrnehmen, die hier abgedruckt ist unter der Uberschrift:
«Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivitit. Eine Studie der
Erkenntnistheorie des 20. Jahrhunderts» (S. 72-229). Ihr wenden wir uns zu,
ohne Anspruch zu erheben, ihrer inneren Reichhaltigkeit gerecht zu werden.

Das erste Stiick der genannten Studie bringt den Ansatz des « Kritizismus»
zur Darstellung, in Verbindung mit den Vorurteilen jener Kritiker, die seinen
Kern nie ernst genommen haben. Die hauptsiachlichsten Vorwiirfe sind etwa:
Reduzierung der Philosophie auf Erkenntnistheorie, Verhaftung an einem for-

273



malen Wissenschaftsbegriff und ein bloB erkenntnistheoretischer Subjekts-
begriff. Mit diesen Vorurteilen verkniipfen die Kritiker stets ein totales Ver-
dikt tiber den «Neukantianismus», ohne zu priifen, aus welchem Grunde die
neukantianische Position aufgebaut wurde. Brelage macht darauf aufmerksam,
dafl durch die kantische Vernunftskritik das Desiderat einer « Geltungslogik»
notwendig wurde (S. 811L.). Kritisches Denken weist sich namlich durch die
Einsicht aus, daB3 jede «Gegebenheit» auf eine Moglichkeit zu befragen sei,
wie sie zu denken sei. Geltung — und zwar Geltung des Wahrseins — gewinnt
das, was als Faktum auftaucht, erst durch den Aufweis seiner im Denken
wurzelnden Ermoéglichung seiner Denkbarkeit. Allein dieser Ansatz ist viel-
seitig interpretierbar, und schon Niiancen entscheiden. Die Neukantianer,
wie z. B. Hermann Cohen, leiten daraus den Vorrang des Denkens vor dem
Sein ab (S. 91) — eine auch von Cassirer noch gegen Martin Heidegger ver-
tretene klare Position. Doch uns Heutigen springt die Verwandtschaft dieses
Ansatzes mit dem spekulativen Idealismus vorbehaltloser in die Augen als
noch den groBen Neukantianern. «Dal} sich im Bedenken des Denkens das
Denken selbst als Grund der Giltigkeit alles Gedachten enthiillt, macht den
Nerv des philosophischen Kritizismus aus und begriindet die kritizistische
Erkenntniskritik als (transzendentale) ‘Logik’; wie der Kritizismus das
Denken (die Vernunft, den Logos o. 4.), das den Grund aller theoretischen
Giiltigkeit abgibt, begreift, unterscheidet ihn von der spekulativen Logik des
absoluten Idealismus» (S. 85f.). Diese Unterscheidung bedeutet aber, daf3
die Grundlage dieselbe bleibt und nur ihre Erfassung durch den einzelnen
Systematiker bewirkt, daB sie sich gleichsam perspektivisch anders dargestellt
findet. Ubereinstimmend mit den groBen Idealisten sagen die Neukantianer
die nicht-ontologische Grundlage alles Seinsdenkens aus (S. 89, 92). Damit
rickt Martin Heideggers, aber auch Nicolai Hartmanns Umdeutung der
Bewertung der das Denken begriindeten Instanz nahe.

Diese Grundprobleme werden durch die iibliche Kritik des Neukantianis-
mus kaum ernsthaft getroffen. Wichtig ist natiirlich, daB die Verengungen,
denen viele damalige Kantianer huldigten, korrigiert werden. Der von ihnen
postulierte enge Begriff der « Wissenschaftlichkeit» ergab sich aus ihrem Desi-
derat, das Geltung stiftende Grundmoment nicht der «psychologischen»
Subjektivitit anheimzustellen. Es muflte eine Subjektivitat der allgemeinen
Voraussetzungen dessen sein, was irgendwie ein Subjekt denken kann. Dieser
Subjektsbegriff des Kritizismus ist tatsiachlich, wie Brelage zeigt, nur «im
Zusammenhang mit der Geltungsproblematik zu verstehen» (S. 94). Die kon-
krete Subjektivitit, die in einigen Spielarten der Existenzphilosophie zentral
wurde, darf natiirlich nicht mit dieser transzendentalen Subjektivitat konfun-
diert werden. An ihrem Unterschied muB festgehalten werden, um nicht das
Wesentlichste einer transzendentalen Begriindung der theoretischen Erkennt-
nis preiszugeben.

Gegeniiber dem Kritizismus macht sich nun eine durch Husserls Phiano-
menologie verkorperte Gegenbewegung bemerkbar. Sie sucht eine nicht
in der Geltung des reinen Denkens begriindete Wahrheit, sondern eine,
die sich durch «Evidenzen» einstellt. Allerdings deutet die Bezeichnung
«transzendentale Phianomenologie» (S. 104-126) darauf hin, daB3 es in der

274



Phianomenologie ebenfalls um eine Grundlegung des Erkennens geht. Doch
der Horizont ist gelockerter. Der Ansatz zwingt gleichsam, die Fiille der Er-
lebnisse und damit des konkreten Subjekts starker zu beriicksichtigen und
ihnen sogar einen fundierten Charakter zuzuerkennen. Mit dem Autor mul3
man sich vergegenwirtigen, daf3 wir erst heute, da der NachlaBl Husserls
iiberschaubar vor uns liegt, die tatsichlichen Unterschiede zu den Neukantia-
nern und zur « Fundamentalontologie» Heideggers herausarbeiten kénnen.

Im Gegensatz zu neukantianischen Postulaten gewinnt in der Phanomeno-
logie das naive, unwissenschaftliche Subjekt eine erhéhte Bedeutung. Husserls
Satz, da BewuBtsein immer ein « BewuBtsein von Etwas» sei, impliziert den
Durchbruch zu den «Phinomenen». Dal3 durch die «Intentionalitat» der
Bezug zu den Sachen, zu den Grundgegebenheiten und letztlich auch zu allen
alltaglichen Dingen der «Lebenswelt» fiir das Subjekt konstitutiv wird, be-
reitet eine grofle Erweiterung vor. Doch Husserl wire der letzte gewesen, der
ins Unabsehbare gedringt hatte. « Auch Husserls Phinomenologie geht auf
Prinzipien, auf Urspriinge zuriick. Aber Prinzipiencharakter hat fiir ihn die im
Modus der Selbstgegebenheit anschaulich gegebene Sache fiir alle bloB
denkende Erkenntnis» (S. 113f.). Wenn aber auch die ganze Husserlsche
Phinomenologie im Horizont des BewuBtseins verharrt, obgleich sie den
Bezug zu den Erscheinungen unabdingbar setzt, so ist dennoch der Zugang
zu einer Art Gegeninstanz gegeniiber dem reinen, in Aktivitit sich erfullen-
den Denken gefunden worden. Das «Sich-Zeigende» ist somit anerkannt.
Doch die Tendenzen der Konstitutions- und der Evidenztheorie widerstreiten
sich in Husserl und verraten, dal3 hier ein Grundproblem ungeldst bleibt.

Das 3. Stiick zeichnet die Linien einer sich konkretisierenden Subjektivitat
iiber die Phanomenologie hinaus fort. Zugleich fiihrt es einen Denker an sei-
nen philosophiegeschichtlichen Platz, der von der neueren philosophischen
Geschichtsschreibung noch nicht in seiner Bedeutung wahrgenommen wurde:
Richard Honigswald. Im Zusammenspiel und in der AbstoBung von «Er-
kenntnistheorie und Denkpsychologie» (S. 126-156) kristallisiert sich eine
recht subtile Theorie der Gegenstindlichkeit aus, die immer mehr auch die sie
denkende Subjektivitiat einbeziehen muf3. Die Denkpsychologie (oder iiber-
haupt der von Husserl attackierte « Psychologismus») erweist sich damit in
der Geschichte der sich konkretisierenden Subjektivitit als fruchtbar. Denn sie
bezieht schlieBlich konkrete seelische Momente in ihre Uberlegungen ein. Die
Zusammenarbeit mit A. Meinong war fiir Honigswald natiirlich ebenfalls von
pragendem EinfluB3. Brelage charakterisiert die Position von Honigswald ein-
mal so: « Wir sprechen hier mit Bedacht von einer Dimension, um anzudeu-
ten, daB sich hier ein ganzes Forschungsfeld eréffnet. Denn nicht der elemen-
tare Gedanken, daB die Erkenntnis irgendwo in der Welt auf einem irgendwie
beschaffenen Seienden gleichsam aufruhen miisse, ist entscheidend, sondern
daB dieses Seiende eben nicht einfach irgendwie beschaffen sein diirfe und daB3
es als ein Subjekt der Erkenntnis nie nur ein pures Seiendes sein kénne» (S. 143).
An diesen Einsatz schlieBt sich eine sich weiter differenzierende Theorie ver-
schiedener Weisen der Gegenstandlichkeit an, ist doch Hénigswald bemiiht,
trotz der entdeckten Subjektivitit aller Gegenstiandlichkeit den Gegenstianden
auch Unabhingigkeit zuzuerkennen. Diese Grundiiberlegungen sind weiter

275



in seiner « Monadologie» ausgefiihrt. Er beschreitet in ihr den Weg einer
psychophysischen Einheit, 148t der Zeitlichkeit im Erkennen ihre Bedeutung
zukommen und integriert den Erkennenden in den Weltzusammenhang.

Das 4. Stiick « Gnoseologie und Ontologie» (S. 157-188) ist einer umfassen-
den Erérterung von Nicolai Hartmann gewidmet, dessen « Grundziige einer
Metaphysik der Erkenntnis» zum mindesten in der Abwehr durch seine vielen
Kritiker aus der Philosophiegeschichte der vergangenen Jahrzehnte nicht
wegzuleugnen ist. In seinen Positionen steckt so viel umgedeuteter Neukantia-
nismus, dal3 es sich bestimmt lohnt, diesen neben Heidegger konsequentesten
ontologischen Entwurf der neueren Philosophie durchzudenken. Der Zu-
sammensto von Transzendentalphilosophie und Ontologie vollzieht sich
hier in eindriicklicher Weise — jedoch muf3 gerade hier angemerkt werden,
dafB} das Gespriach der Neukantianer mit Hartmann nie zum Austrag gekom-
men ist. Nach 1933 bricht die innere Kontinuitiat der neueren Tradition ab.
Die meisten Neukantianer waren emigriert oder verstorben (S. 179). Heute
iibergeht man einander mit Stillschweigen — und fiihrt auf verteufelt luzide
Weise das Geschift jener durch, die einst mit Stiefeln fiir Vergessen sorgten.
Wenn ein philosophischer Partner, dem seine Konsequenz im Denken nicht
abgesprochen werden kann, plétzlich nicht mehr existiert, dann verliert sich
auch das helle Wissen um das, worin dieser Partner irrte. Damit meinen wir,
daf3 ein Ontologismus wie jener von Hartmann bedacht gehort, um ihm nicht
anderswo erneut zu erliegen, wo man es gar nicht erwartete. Mit Brelage
sei die Diskussion, um die es hier gehen kann, kurz umrissen : « Transzendental-
philosophie und Ontologie des realen Geistes und der realen Welt stehen nicht
in einem sich ausschlieBenden Gegensatz zueinander, sondern in einem
wohlbegriindeten Verhaltnis gegenseitiger Ergdanzung» (S. 188). Die Hart-
mannsche Ontologie macht das ganze Gewicht der Seinsarten und der onti-
schen Verflochtenheit des denkenden Subjektes in die Vielfalt von Seiendem
geltend. Die philosophische Begriindung der Schichten und regionalen
Ontologien bedarf ihrerseits eines transzendentalphilosophischen Ansatzes —
denn eine reine Gegebenheit, ohne mogliche Riickfrage auf das, was sie ist,
ware der Tod des Denkens.

Im 5. Stiick «Ontologie und Analytik des Daseins» (S. 188-229) nimmt
der Autor seine Diskussion mit Heidegger auf und fiihrt seine Linien der
konkreten Subjektivitat hinein in die Daseinsanalyse — gleichsam als dem ihm
bis anhin deutlichsten Endpunkt einer aufweisbaren Bewegung im neueren
Philosophieren. Es erhebt sich am Schlufl3 die Frage, ob die von Brelage aus-
gezogene Linie nicht noch weiter weist. Denn Heideggers radikaler Subjekti-
vismus, wie er ihn in «Sein und Zeit» durchexerziert, gewinnt ein ihn iiber-
steigendes Moment, insofern er seine eigene Begriindung zum Thema macht.
Das formuliert Brelage so: « Wenn wir die Subjektivitit des Subjekts den
Grund dafiir nennen, da3 das Subjekt iiberhaupt erst Subjekt zu sein ver-
mag, so liegt das Versdumnis der bisherigen Philosophie darin, ein Subjekt
in Ansatz gebracht zu haben, ohne den Grund mitzudenken, der es in seinem
Subjekt-Sein ermoglicht» (S. 206). Aus allen Ritzen dringt hier das transzen-
dentalphilosophische Gedankengut hinaus. Heidegger selbst versteht seinen
Ansatz transzendentalphilosophisch. Letztlich macht auch die sog. « Kehre»

276



nichts an diesem Ansatz aus. Heidegger wechselt gleichsam die transzenden-
tale Begriindung aus: in «Sein und Zeit» war das Dasein die Instanz, die
Wahrsein begriindete, in den spateren Schriften ist es das Sein, das die letzt-
begriindende Stellung einnimmt (S. 210). Es zeigt sich aber gerade durch
diesen doppelten Aspekt, da3 in einem strengen Subjektivititsdenken der
Horizont zu umfassenderen Fragestellungen transzendentalen Ranges auf-
geht. Das Sein, das in allem Seienden immer das schon Mitverstandene oder
im Verstehen Anwesende und Vergessene ist, erschlieBt wieder die Weite, in
der Hegels Absolutes beheimatet ist. — Es finden sich hier noch viele sehr su-
blime Erorterungen des Werdeganges Heideggers und seiner Stellung zu den
Zeigenossen. Thre griindliche Lektiire bringt Gewinn. Nochmals: sind die
Linien tatsdchlich durchgezogen? Ist Brelage nicht gerade in dem letzten
Stiick allzusehr wieder in historische Bahnen eingeschwenkt? Hat seine
Fragestellung zuletzt nicht an systematischer Kraft verloren? Die konkrete
Subjektivitit, nach der er methodisch und historisch fragte, scheint uns gerade
in der «Fundamentalontologie» noch nicht erreicht zu sein. Ihre Furcht,
anthropologisch oder psychologisch zu werden, deutet vielleicht in eine ent-
scheidende Richtung, dorthin, wo eben die Konkretheit gesucht — aber dann
auch begriindet werden muB. Denn das Zentrale der Transzendentalphilo-
sophie liegt nicht im Objekt, dem sie sich zuwendet, sondern in der Weise ih-
rer Begriindung. Darum hat sie die befreiende Méglichkeit, alltdgliche Er-
scheinungen und die konkretesten Vorgiange und Erscheinungen in den Blick
zu bekommen und durch die Konfrontation mit dem begriindenden Grund
in die iibergreifende Dialektik zu dringen, die erst den Geist in der Welt sicht-
bar und erfahrbar macht. Viele Horizonte tauchen in dieser Arbeit auf. Der
historische Gang der Untersuchung gebot oft einen Halt, wo die systematische
Konstruktion lockte. Die Suche nach der Konkretheit geht weiter. Das Ende
bei Heidegger bedeutet doch in diesem Gang ein Ende im Schatten —soll es nur
den Schatten sein, den der Baum dem Rastenden am Wege spendet.

Armin Wildermuth

Julius Seiler: Das Dasein Gotles als Denkaufgabe. Darlegung und Bewer-
tung der Gottesbeweise. Raber Verlag, Luzern und Stuttgart 1965.

«Wer anderen Gottesbeweise vorlegt», sagt Seiler, der im tibrigen «keinen
andern Beweisweg als denjenigen iiber die Wirkursache, d. h. iiber das
Kausalprinzip» sieht, «sollte sich von der bewuBten Fiktion leiten lassen,
dal seine Ausfithrungen den Angesprochenen nur schwer verstindlich sind.
Erstes Ziel sei es daher, héchste Klarheit und Verstandlichkeit anzustreben.
Das bedeutet konkret neben der Einfachheit der Sprache den Verzicht auf
umstrittene Beweisgrundlagen und wohl auch auf gewisse personliche Lieb-
lingsgedanken. Es bedeutet ferner, daB man schwierigen Fragen, die noch
keine Losung gefunden haben, nach Maglichkeit ausweicht, daB3 man sie zu
umgehen sucht. Es bedeutet sodann, daB nicht Vollstindigkeit in dem Sinne
angestrebt werden soll, da3 man mdéglichst viele der bisher vorgebrachten

277



Beweisversuche als vollgiiltige Beweise hinstellt». Diese Vorhaben hat der
Verfasser in vorbildlicher Weise verwirklicht.

Der erste Abschnitt des Buches enthilt « Vorbemerkungen zu den Gottes-
beweisen», d. h. Erorterungen iiber den Gottesbegriff, iiber den Gedanken-
gang und die Voraussetzungen — insbesondere iiber das Kausalprinzip und
den Bewegungssatz — der Gottesbeweise, tiber die zwei Arten der Ursachen-
verkniipfung, tiber die Frage der unendlichen Menge und die Zahl und Ein-
teilung der Gottesbeweise. Gott wird als das personliche, unendlich voll-
kommene, iiberweltliche Wesen definiert, das aus sich selbst existiert und
alles von ihm Verschiedene aus sich selbst schopferisch hervorgebracht hat.

Der zweite Abschnitt entwickelt die « wichtigsten Gottesheweise» in selb-
stindigen Gedankengingen, was die Beriicksichtigung anderer, vor allem
scholastischer Autoren nicht ausschlie8t. Nicht dem Umfang, sondern dem
Gewicht nach bildet der Beweis «aus der Daseinskontingenz des in der
Erfahrung Gegebenen» das Hauptstiick. Dem teleologischen Beweis widmet
Seiler die groBte Aufmerksamkeit, zumal er auch die Einwinde dagegen
berticksichtigt und offensichtlich bestrebt ist, die hier iibliche Phantastik zu
meiden und der modernen Forschung Rechnung zu tragen. Allerdings
iiberspringt er riicksichtlich der letzteren die seinem eigenen metaphy-
sisch-theologischen Anliegen radikal gegensdtzliche Tatsache, daf3 die For-
schung vorldufig oder vielleicht immer unbeantwortbare Fragen offen
laBt. Davon abgesehen leugnet der Verfasser einerseits die empirische Fest-
stellbarkeit einer Zielstrebigkeit im leblosen Bereich, riumt aber anderer-
seits ein, dafl im organischen Geschehen kausale und finale Faktoren zusam-
menwirken. Die auch den Organbildungen und -funktionen nachgesagte
Zielstrebigkeit — er illustriert sie vor allem am Auge bzw. Sehen — soll auf
einem absichtlichen Planen beruhen, doch bestreitet er gegeniiber dem
Psychovitalismus den Pflanzen und Tieren ein «iibersinnliches BewuBtsein,
d. h. ein solches, das Zwecke und Mittel auch wirklich erkennen kénnte».
Welcher Art ist dann aber die absichtlich geplante Zielstrebigkeit in den
aullermenschlichen Lebewesen? Und mul} gegen ihre Postulierung nicht der
Einwurf erhoben werden, den seinerzeit Steinbiichel (Seiler zitiert ihn)
formulierte: es sei «die ganze Theorie des natiirlichen Strebens nichts als eine
Analogie mit dem menschlichen Willensleben, uber deren Berechtigung sich
weder Aristoteles noch Thomas Rechenschaft gegeben haben»? Wir héren
ferner: «Der Schluf3 von der bestehenden Zielstrebigkeit auf deren Urheber
wirkt besonders iiberzeugend, wenn wir die in den Organismen verwirklichten
Ideen als Problemlisungen betrachten und sie den durch die Menschen gefun-
denen Losungen technischer Probleme gegeniiberstellen. Eine solche Betrach-
tung zeigt anschaulich, daf3 die Loésungen hier wie dort nur als Leistungen
eines Denkens aufgefaB3t werden kénnen, moégen auch das Denken und das
denkende Subjekt in beiden Féllen noch so verschieden sein». Aber wer sagt
denn, daf3 in den Organismen «Ideen» verwirklicht seien? Daraus, dal3 wir
es uns so denken und vielleicht denken miissen, folgt keineswegs, daf es so ist.
Meines Erachtens verfillt hier Seiler einem groben Anthropomorphismus, der
sich mit der modernen Biologie — wenn wir von Phantasten wie etwa André
absehen — schwerlich vertrigt. Einmal versichert uns der Verfasser, dal3 wir

278



uns nicht rithmen diirfen, «die Absichten des Urhebers des Lebens zu ken-
nen». Eine Seite vorher lesen wir jedoch: es lag «nicht von vornherein in der
Absicht des Schopfers, eine unverletzliche finale Ordnung zu begriinden».
Woher weill Seiler das? Er nennt es eine «Tatsache», «dal} im geheimnis-
vollen Hintergrund der organischen ZweckmaBigkeit bewullte Absichten am
Werke sein miissen, wie ratselhaft sie im iibrigen auch immer bleiben mégen».
Allein hier handelt es sich doch nicht um eine «Tatsache», sondern um eine
hochst fragwiirdige spekulative, jede Erfahrbarkeit prinzipiell tiberschrei-
tende denkbare Deutung. Man kann wirklich nicht behaupten, die vom Ver-
fasser fiir den teleologischen Gottesbeweis vorgelegten Argumente seien immer
gliicklich oder gar iiberzeugend. An den teleologischen schlie3t er den «bio-
logischen» Beweis an, der sich auf das Entstehen der ersten Lebewesen und
deren Entfaltung zur heutigen Mannigfaltigkeit stiitzt, und schlieBlich die
beiden letzten, die sich auf die Heilungswunder und die sittliche Ordnung
berufen.

Im dritten Abschnitt erortert Seiler die umstrittenen, anfechtbaren und
verfehlten Formen des Gottesbeweises (wozu er auch den sog. ontologischen
Beweis rechnet). Im vierten Abschnitt versucht er eine «grundsitzliche Be-
wertung» der Gottesbeweise zu geben (Rolle der Logik in ithnen und ihr Ge-
wiBheitscharakter, ihr Sinn und ihre Aufgabe einschlieBlich ihrer falschen
Auffassungen u.a.). Und im letzten Abschnitt stellt er zusammenfassend die
Beziehungen zwischen den Naturwissenschaften und der Gotteserkenntnis
dar.

Als scholastischem Philosophen und Theologen steht Seiler selbstver-
standlich das Recht zur dogmatischen, d. h. nicht mehr kritisch befragten
Voraussetzung Gottes zu, was in der zitierten Wesensdefinition zum Aus-
druck kommt. Eine andere Frage ist nun aber, ob er nicht das Problem der
ontischen Relevanz des Denkens hitte erortern miissen. Mit Recht spricht er
von einem unerlaubten «Sprung von der idealen Ordnung in die reale». Er
sagt auch: weil die « Widerspruchslosigkeit und Moglichkeit Gottes schon in
der Denkordnung problematisch bleiben, ist erst recht der Ubergang von der
Denkordnung in die Seinsordnung . . . verboten». Allein gilt dies nicht auch
vom denkenden Sprung von der Kontingenz des erfahrbaren Seienden in den
transzendenten, also aller Erfahrbarkeit entriickten Bereich, zumal wenn man
die hiufige Willkiir solcher transzendierender Schliisse und Sinngebungsakte
im Auge behilt? Oder gehort dieses Thema zu jenen «schwierigen Fragen»,
denen man besser ausweicht? Jedenfalls empfinde ich Seilers Schweigen dar-
tiber als einen wesentlichen Mangel seines Buches, der den tragenden Boden —
vom Glauben abgesehen — des von ihm bevorzugten Gottesbeweises tangiert.

H. Kunz

Walter Strolz: Menschsein als Gottesfrage. Wege zur Erfahrung der
Inkarnation. Verlag Giinther Neske, Pfullingen 1965.

Schon in der Besprechung des frither von Strolz herausgegebenen Buches
(vgl. Studia Philosophica XXIV, S.271) war auf seinen Heidegger nach-

279



eifernden Denk- und Sprachstil hinzuweisen. Fiir das vorliegende Werk gilt
dies wenn méglich noch in erhéhtem MaBe: es bildet ein weiteres Zeugnis der
nachgerade schwer ertriglichen Saat, die in der Nachfolge der «Kehre»
Heideggers aufgegangen ist. Strolz erwigt nicht einen Augenblick, was es
denn nun eigentlich mit «dem Sein» und seinem «Zuspruch» — abgesehen
von seiner rein verbalen Beschworung — auf sich hat: ob es sich dabei nicht
am Ende wie oft bei der traditionellen Metaphysik vielleicht um blosse
«Begriffsdichtung» handelt; und ob der frithere Heidegger nicht der Sache
niher war, als er «das Sein» wenn nicht vom denkenden Seinsverstindnis
erzeugt so doch von diesem «abhingig» sein lieB. Aber nicht nur der Seins-
und Lichtmystik hat sich Strolz kritiklos verschrieben, er iibernimmt von
Heidegger auch die «Nahe» des Seinsdenkens zur (zumal dichterischen)
Sprache und die Verwerfung des vorstellenden Denkens der iiberlieferten
Metaphysik, ohne sich je zu fragen, ob das Seinsdenken nicht genau so speku-
lativ, unverbindlich, bloB dekretierend, illusionidr wie jenes ist.

Der erste Teil des Buches behandelt « Vorfragen zum faktisch-konkreten
Vollzug des Daseins». Erortert werden — nur auf wenige herausgegriffene
Zitate sich stiitzend — der Weltbegriff bei Kant, Hegel, Nietzsche und Husserl
als Reprasentanten des Weltverstindnisses neuzeitlicher Metaphysik, die
«verstehende Existenz in der Welt», die «leiblich-raum-zeitliche Verfassung
des Menschen» und die «Sprache als Erfahrungsort dessen, was ist». Hier
heilBt es etwa: «Die Sprache 140t die Dinge als Dinge sein vom Grashalm, der
im Morgenwind zittert, bis zu den Gestirnen, die aus den Tiefen des Weltalls
leuchten, aber damit sie so erscheinen und sein kénnen, bediirfen sie des spre-
chenden und nach-denkenden Menschen, der das ihm schon Vor-gegebene in die
Helle des Wortes der Sprache nimmt, es entbirgt und so das zuvor als Natur
schon Anwesende in sein Anwesen und Erscheinen her-vorbringt. Der Grund
dafiir, daB es Seiendes als Seiendes iiberhaupt gibt, ist zwar nicht der Mensch,
aber es wird nur ihm als einem sprechenden Wesen offenbar, daB3 es so ist, weil
die Dinge fiir die Ansprechung sich von sich her einzig ihm, dem Unter-
scheiden-Kénnenden, zeigen, und demgemal erst als verschiedene sein und
dennoch im rufenden Licht des Seins des Seienden in das eine unaufhebbare
Gefiige von Natur, Welt und Geschichte gehéren». Wenn erst die Sprache —
iibrigens ein leeres Abstraktum — dem Seienden «das Sein» zuspricht und
«die Welt» «gibt», ist es nur konsequent gedacht, dieser das « An-sich-Sein»
abzusprechen, wie der Verfasser es wiederholt tut. Aber folgt daraus nicht, daf3
dann — um diese banale, niichterne, ganz undichterische Frage zu stellen —
ein den im Morgenwind zitternden Grashalm abweidendes sprachloses Schaf
eigentlich ein «Nichtseiendes» verzehrt?

Der zweite Teil thematisiert die « Gottesfrage in der neuzeitlichen Meta-
physik». Zunichst versichert uns Strolz, daB3 die unerlaBliche Vergegen-
wirtigung der Tradition die « Unwiderruflichkeit des menschlichen Weges
und der geschichtlichen Vorginge» nicht aufzuheben vermdoge, wie es etwa
Siewerth und Kriiger zu tun versuchten. Dann zeigt er in knappen und ein-
driicklichen Ziigen, daf3 bei Nicolaus von Cues, Descartes, Leibniz, Kant,
Hegel und beim spiaten Schelling die Gottesbegriffe und -beweise durchwegs
Setzungen des sich selbst begriinden wollenden, in der «Metaphysik der

280



Subjektivitit» wurzelnden Denkens darstellen. Ihnen allen macht Strolz
den bald zu einer sterilen Marotte gewordenen Vorwurf, sie hitten «das
Sein», bzw. die «unverfiigbare Urméglichkeit der Seinsfrage» iibersprungen,
was sich im Hinblick auf Kant so anhort: «Die Erfahrung der Wahrheit des
Seins als Sein bleibt diesem Denken ebenso schicksalhaft versagt wie dem
der uberlieferten Metaphysik, die sich dem An-spruch des Ab-grundes der
ontologischen Differenz nicht ausgesetzt und fiir ihn freigegeben hat».
Wer sagt denn, dal3 das angeblich dem Menschen das Denken zusprechende
«Sein» nicht nur ein Erzeugnis des Denkens Heideggers ist? Und kénnte
nicht auch auf es zutreffen, was Strolz von den transzendentalen Deduktionen
behauptet: ein « Wahngebilde» zu sein?

Der dritte und letzte Teil exponiert die «Gottesfrage in der Erfahrung
des un-begriindeten Denkens». Er beginnt mit folgendem Passus: « Die Meta-
physik der Prinzipien und der Vermittlung des Absoluten durch das er-
kennende Subjekt hat sich im Laufe dieser Abhandlung als VerschlieBung
des Menschen vor dem An-spruch des Seins enthiillt, das aber selbst darin
noch spricht, weil sonst der Mensch der Verschlossene und Nichthérende,
der Unstete und Fliichtige, auf dem Seinen Beharrende und nur sich selbst
Wollende gar nicht sein kénnte. Noch der duBlerste Widerspruch zu all
dem, was es gibt, setzt das Gegebene, dem widersprochen wird, voraus und
dieses Verhaltnis selbst ist noch einmal in ein urspriinglicheres, namlich
in die vorgdngige Sprachlichkeit der Natur- und Weltbegegnung des Menschen
eingelassen. Von hier aus sind wir zur Einsicht gelangt, daB die ¢ranszendentale
Dynamik des Denkens, der Uberstieg éiber Natur und Geschichte hinaus in die
Dimension des ‘reinen Seins’ eine Tauschung, ein Selbstbetrug im eigentli-
chen Sinne ist. Das ist fiir unser Hauptthema, die Gottesfrage, von folgen-
schwerer Bedeutung. Die meta-physischen Gottesbeweise von Nicolaus
von Cues bis zu Hegel und Schelling fallen dahin, denn der Gott, von dem
auf den Bahnen des Denkens der Metaphysik der Subjektivitiat gesprochen
wird, und der am Anfang oder an ihrem Ende stehen kann, ist nicht Gott,
sondern nur ein Gottes-Begriff, entstanden aus dem logischen SchluB3- und
Beweisvermogen der anthropozentrisch ausgerichteten Vernunft, die ihrer-
seits ein defizienter Modus eines ganz anderen Vernehmenkénnens ist. Wenn
das menschliche Denken und Nachsinnen anhebt, findet es sich immer schon
im an-sprechenden Umkreis von Natur und Geschichte vor, der sich fiir das
Denken in verschiedenem AusmaB zur Einheit einer Welt auf- und zusammen-
schlieBt. Dieses dem Menschen Da-sein und Halt gewzZhrende Ursprungs-
Verhiltnis ist nun ndher zu erldutern. Gottesbeweise via negationis und per
analogiam zerstduben an der uniiberspringbar faktisch bedingten Existenz
des Menschen. Es kénnte aber sein, daB3 uns die Wesenserfahrung der Natur
und der Sprache gerade die Geschichte und nichts sonst als jenen Ort erblicken
148t, der uns zwingt, alle SelbstanmafBung fahren zu lassen und frei zu werden
fir den Zu-spruch des Faktischen, dem der Mensch schon liangst, ehe er zu
denken und zu fragen beginnt, sein Dasein verdankt». Es heil3t ferner, das
menschliche Dasein sei «urspriinglich und unaufhebbar natiirlich», «Natur
wird nicht erst durch den Menschen Natur, sie ist immer schon vielgestaltig
da, ehe es diesen gibt». Strolz stellt dann die Frage nach dem Verhiltnis

19 Studia Philosophica XXVII 281



zwischen Mensch und Natur, «da es doch eine Urerfahrung des Menschen ist,
daf} er sich von ihr unterscheidet, sich in ihr aufhilt und eben gerade deshalb
nicht in ihr aufgeht und verschwindet . . . Dieses Verhaltnis und diese unaus-
denkbare Beziehung, fiir die es im Umkreis des Seienden im Ganzen kein
Beispiel gibt, méchten wir das Verhéaltnis zwischen Natur und menschlicher
Sinn-lichkeit nennen. Vom Denkweg her, den wir bisher gegangen sind,
versteht sich von selbst, daB3 Sinnlichkeit hier etwas ganz und gar Ursprung-
haftes und uniiberbietbar Anfingliches bezeichnet und nicht jenes dem Geist
der personalen Freiheit vorausliegende ‘Material’ der Philosophie des Selbst-
bewulltseins ist, an dem sich das erkennende Subjekt erst ver-wirklicht. Die
leibhaftig-sinn-liche Verfassung des Menschen ist mit der Wort-haftigkeit
seiner Existenz gegeben. Weil der Mensch ein sprechendes Wesen ist, denkt er in
Sinn-Beziigen, durch die er ein verstehendes Wesen zu sein vermag und immer
aufs neue wird. Im Medium dieser durch das Wort durchstimmten Sinnlich-
keit kann dem Menschen alles, was es gibt, begegnen; sie erstreckt sich von
der Wahrnehmung eines Grashalms oder Sandkorns bis zu jener dufBlersten
Frage des Menschen, warum tiberhaupt etwas und nicht vielmehr nichts sei.
Der Sinn-Anspruch der Sinnlichkeit ist keine Setzung des Subjekts. Es ist
auch nicht moglich, 1thn in eine Definition einzufangen oder transzendental-
philosophisch auf ein letztes Prinzip, etwa den Satz vom Grund oder den Satz
vom Widerspruch, zuriickzufiithren. Der Mensch trifft eine sinnerfiillte Natur
immer schon an, wenn er zu denken und zu fragen beginnt, und es ist ihm
gegeben, in der Sprache das sich von ihm selbst her Zeigende als Dieses oder
Jenes anzusprechen. Der Sinn-Anspruch dieser Sinnlichkeit, in welcher der
Mensch wahrhaft lebt und leibt, ist also wesentlich etwas Empfangenes, etwas
ihm Zu-Gesagtes und im Wort Eroffnetes. Die Sinngebung der Natur im
Ganzen ist so nicht seine Tat, sondern sie ist urspriinglich Sinn-gabe».

Mit dieser unscheinbaren Doppeldeutigkeit in der Bestimmung der leibhaf-
tig-sinn-lichen Verfassung des Menschen als eine Folge oder eine Gleich-
zeitigkeit mit der Worthaftigkeit hat sich Strolz sozusagen den «Schleichweg»
eroffnet und gesichert, um die auBermenschliche sprachlose Natur in eine
angeblich «sinnerfiillte» zu verfilschen. Gewil3 ist uns die Geschichte nicht
nur sprachlich vermittelt, sondern als menschliches Handeln in sich selbst
sprachlich mitbestimmt. Das gilt aber keineswegs fiir die nicht-menschliche
Natur, deren Zugang uns nicht zuletzt die Sprache sowohl eréfInet als auch
verstellt. Strolz verweist auf das von Kiriloff in Dostojewskis « Dimonen»
erwiahnte «Blatt» und fiigt hinzu: «Gerade auf dieses einzelne Blatt kommt
es an». Wenn es so ist, dann kommt es aber schwerlich darauf an, ob es sich
um ein Eichen- oder Buchen- oder Linden-, iiberhaupt um ein Blatt als Blatt,
d. h. um ein sprachlich-begrifflich gefaBtes Gebilde handelt (es gehe denn um
eine dichterische Evokation); entscheidend bleibt vielmehr dieses vom denken-
den Sehen vernehmbare sprachlose Zeugnis der Natur. Wer ihr in ihrer Ur-
spriinglichkeit addquat begegnen will, mul3 schweigen lernen und alle von
der Sprache geschaffenen und bewahrten Verweisungen, Gesichtspunkte,
Deutungen und Vorurteile zundchst ausklammern.

Strolz ist von der Sprache besessen und geblendet. Nur von dieser Beses-
senheit und Blendung her 140t sich einigermafBen verstehen, warum er nicht

282



ein einziges Mal sich der zahllosen, von der Magie der Sprache erzeugten
Gaukeleien und der Unverbindlichkeit der oft vollig willkiirlichen «Sinn-
gebungen» erinnert, mit denen Menschen die Natur bedacht haben. Und wie
kann man behaupten: «Die Namengebung ist ein Akt, in dem das Menschen-
wesen fiir immer unverwechselbar eingepflanzt wird in das menschliche Ge-
schlecht. Sie vollzieht sich nicht willkiirlich, sondern sie 7s¢ eine urspriingliche
und geheimnisvolle, auf nichts anderes, noch Tieferes oder Hoheres zuriick-
fihrbare Notwendigkeit», wenn doch jede faktische banale Namengebung
das Gegenteil beweist? Unverwechselbar eingepflanzt wird das Menschen-
wesen in das menschliche Geschlecht nicht durch die Namengebung, sondern
durch das natiirliche Geborenwerden und Sterben des in sich einzigen Ein-
zelnen, die nicht zufallig die biographische und geschichtliche Datierung
seines Lebens fundieren. Und es ist auch keineswegs die Sprache, welche
«das Menschsein im Innersten und in allen seinen Stadien zusammenhalt».
Solche der Sprache unterstellten maBlosen und verfehlten Anspriiche machen
schlieBlich auch den an sich unverkennbaren Versuch des Verfassers, die
Natur grof3, d. h. in ihrer ungeheuren Fiille — auf dieses eine Blatt kommt es
an — zu sehen, nicht recht glaubwiirdig. Ebenfalls nicht tiberzeugend wirkt
der — sachlich freilich zutreffende — Hinweis auf den zeigenden Charakter der
Sprache. Es hei3t einmal: «Die Sprache. .. spricht immer das Sein des
Seienden, es vernehmend und so oder so be-zeichnend aus und nie nur das Sein
in seiner Einzigkeit». Vernimmt wirklich die Sprache bzw. der sprechende
und nicht vielmehr der vorerst schweigend-sehende und -hérende Mensch das
Seiende?

Die Inthronisation der Sprache dient bei Strolz — das verrat der Titel
seines Buches von vornherein — der Absicht, dem «einzigartigen Wahrheits-
anspruch der biblischen Botschaft» («es steht geschrieben») auf Grund des
Denkens des Glaubens «gemiB3 dem Wort der Schrift, der als christlicher
keiner Begriindung bedarf, insofern er Glaube ist», Gehor zu verschaffen.
«Der Mensch hat also, soll er vernehmen, wer Gott sei, auf das Wort Goites
zu hdren und sich nicht auf Setzungen und Begriffe seiner eigenen Vernunft zu
verlassen, die durch den Fall des ersten Menschen selbst in Mit-leidenschaft
gezogen wurde», da Gott, «Er selbst in der Offenbarung seines Namens dem
Menschen sagt, wer er ist». Diese Absicht verfolgt der Autor auf dem Umweg
einer (fragmentarischen) Interpretation des « Hamlet» und des « Gefesselten
Prometheus» und iiber Randbemerkungen zu einigen Theologen (Bultmann,
Tillich, Ebeling, Ott, Robinson). Er stellt selbst die letzte Frage: « Welches
MaB ... gibt es fiir die wahr-nehmende ErschlieBung dieser einzigartigen
Botschaft, die in der Sprache des Menschen die faktische, geschichtlich-zeitliche
und so auch oértlich-bedingte Erfahrung des lebendigen Gottes ist?»

«Die Philosophie, die schon die ausgehaltene Frage nach der Wesensher-
kunft der Sprache an ihr vorbestimmtes Ende bringt, vermag von ihrem Sagen
her in dieses geschichtliche Geschehen der Gottes- und Wahrheitserfahrung
malgeblich nicht einzugreifen, weil sie fiir diesen unvorhersehbaren, un-
iiberbietbaren konkret-leibhaftigen Anspruch der Wahrheit immer schon zu
spat kommt, und es weder ein dialektisches noch ein transzendentalphiloso-
phisches Prinzip gibt, durch das sich eine mogliche Offenbarung ‘katego-

283



rial’ als iiberall mogliche hinstellen oder im nachhinein philosophisch
begriinden und vor dem GewiBheitsanspruch des menschlichen Denkens
rechtfertigen lieBe. Aber auch das von Heidegger eingefiihrte Seinsdenken
und die Hermeneutik der Seinsvergessenheit der abendlandischen Metaphysik
vermag das Wort der Schrift nicht zu beurteilen und hat diesen Anspruch
auch nie erhoben». «Biblisch gesehen gehért gerade der in der Entfaltung
der Philosophie immer stirker hervortretende Wesenswandel der Wahrheit
zur GewiBheit, die Tendenz zur Selbstsicherung und Selbstgewi3heit, zur
Selbstgesetzgebung im Verstindnis der Grund-Sitze des Denkens, die Unter-
werfung der Wahrheitsfrage unter jenes Vorurteil, in dem das erkennende
Subjekt sich selber be-griinden und auf ein hochstes Seiendes zuriickfiihren,
seine Schliisse und Folgerungen ziehen oder gar in einer ‘Theodizee’ oder
‘natiirlichen Gottesbegriindung’ Gott zur Rechenschaft stellen will, zur
‘Nichtigkeit’ und ‘Eitelkeit’ eines von Gott ab-gekehrten Daseins».

Wozu dann der ganze Aufwand: die Beschworung des Seinsdenkens und
der Natur? Daf} das vorstellend-metaphysische Denken den Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs nicht erreicht, ist nicht eben eine neue Erkenntnis; aber
vielleicht muf3 es doch immer wieder gelegentlich betont werden. Davon ab-
gesehen: wire es nicht notiger gewesen, wenn uns Strolz gezeigt — nicht
«bewiesen» — hitte, daB3 und warum das biblische Wort das Wort Gottes und
nicht das vom Glauben «gesetzte» menschliche Wort ist, zumal doch die
Natur dlter als der Mensch ist und es schon vor der Menschwerdung Gottes,
vor dem Jesus-Ereignis Menschen gegeben hat? Wire es nicht nétiger gewe-
sen, wenn er uns die Unterschiede zwischen der offenbarten und derzur
GewiBheit gewordenen philosophischen Wahrheit aufgewiesen hitte? Und
wenn der «biblische Anthropomorphismus . . . wesentlich und unaufgebbar
zum Vorgang der Offenbarung selber» gehort: wire es dann nicht ange-
bracht, nach den anthropologischen Bedingungen desselben, d. h. zugleich:
nach den das Menschsein bildenden Ziigen zu fragen, die dessen Deutung als
«Gottesfrage» verstindlich machen kénnten? H. Kz

Fr. Vinding Kruse: Erkenninis und Wertung. Das Grundproblem der Er-
kenntnislehre und der Ethik. Verlag Walter de Gruyter & Co., Berlin
1960.

Das 1942 zuerst auf Dinisch erschienene, weit ausholende Werk des in
Kopenhagen wirkenden Juristen Fr. Vinding Kruse sieht den entscheidenden
Fehler aller bisherigen Erkenntnislehre, als deren Vertreter vor allem die
englischen Empiristen und I. Kant genommen werden, darin, daB diese
Lehren dieselben Grundvorstellungen verwenden, welche sie spiter als sub-
jektiv und deshalb in der Erkenntnisthorie fiir unanwendbar nachweisen.
Kruse will eine folgerichtig empiristisch-psychologische Erkenntnislehre
durchfiihren, die zugleich die Grundlage der Ethik bilden wiirde. Anstelle
der «Alles umspannenden gefiihlsbetonten Satze der bisherigen Ethik tiber

284



‘Gliick’ und ‘Pflicht’» wiirden zwei Sétze treten, die «nach den experimen-
talen Erfahrungen aller normalen und verstandigen Menschen durch Tausende
von Jahren als dem Menschenleben ... unentbehrlich betrachtet werden
konnen» (8. 248). Namlich: «1. daB die Gesundheit und die Erwerbstiichtig-
keit des Menschen durch Entwicklung des Charakters geférdert werden und
2. daB3 die Menschen einander nicht schiadigen» (1. c.).

Der erste Leitsatz setzt wesentliche Wertungen und damit ethische Ent-
scheidungen bereits voraus, der zweite Leitsatz ist eine wenig besagende Leer-
formel, wie sie die Naturrechtslehre seit langem aufstellte und deren Kon-
kretisierung erst die eigentlichen Schwierigkeiten bereitet. Uberdies wire die
unbesehene Angleichung der geschichtlichen Erfahrung an das naturwissen-
schaftliche Experiment zu bezweifeln. Endlich zeigen die Ausfithrungen am
Ende des Werkes, daB3 hinter ihm und ohne besondere Begriindung die her-
kémmliche Ethik des MaBhaltens und der innerweltlichen Askese durch Ar-
beit steht. Wenn sich das Werk zum Ziele setzte, einen Ausweg aus dem heu-
tigen Konflikt der politischen Weltanschauungen und deren Wertgegensitze
zu weisen (S. 15), dazu als letzte Hilfe einen neuen Menschentyp (S. 432/3)
beruft, der nur durch eine kleine Zahl verwirklicht werden kénne, und er-
klart wird: « Grof3e Teile der Menschheit . . . werden nur auf dem Wege der
Zucht und des Leidens zur briiderlichen Gemeinschaft der Zukunft gefiihrt
werden konnen» (S. 433), so legt man das Buch mit leichtem Befremden aus
der Hand.

H. Schultz

Alfred Reber: Katholische und protestantische Rechisbegriindung heute. Verlag
Josef Knecht, Frankfurt am Main 1962.

In seiner Zircher Dissertation stellt Alfred Reber die katholische der
protestantischen Rechtsbegriindung gegeniiber. Er geht davon aus, dal3 der
Katholizismus im Sinne des Universalienstreites gemiBigt realistisch, der
Protestantismus jedoch nominalistisch-voluntaristisch sei. Diese Grundhaltung
des Protestantismus und seine Neigung, alles Weltliche, damit auch das So-
zialleben und dessen Regelungen als durch den Stindenfall korrumpiert anzu-
sehen, hindere den Protestantismus, eine eigentliche Sozialethik zu entwickeln,
die zu einer wirklichen Begriindung und Begrenzung des Rechts fiihrt.
Zeigen sich solche Ansitze, so niherten sie sich — wie z. B. bei Emil Brunner —
stark den katholischen Auffassungen. Demgegeniiber kann die katholische
Lehre auf ein einer ehrwiirdigen Tradition verpflichtetes, sorgfiltig aufgebau-
tes System der Moral — der Individual- und Sozialethik — verweisen, welches
auch eine tiefere Begriindung des Rechts einschlieft.

Ob der Gegensatz zwischen Nominalismus und Realismus der wirkliche
Grund des von Reber aufgezeigten Unterschiedes der beiden Rechtsauffas-
sungen ist, und ob hier nicht geschichtliche Momente und soziale Faktoren
einwirkten, bediirfte eingehender Uberpriifung. Und schlieBlich: ob einem
ins Verbrecherische abgleitenden Staat und seiner Gewaltordnung Widerstand

285



geleistet wird, hangt, wie die Erfahrungen zeigen, nicht von theoretischen
Auffassungen, sondern vom Mut und der Opferwilligkeit Einzelner ab.
Beispiele und Gegenbeispiele lassen sich fiir beide Konfessionen gentigend

erbringen. H. Schultz

Richard Béumlin: Staat, Recht und Geschichte. Ewne Studie zum Wesen des
geschichtlichen Rechts, entwickelt an den Grundproblemen von Verfassung
und Verwaltung. EVZ-Verlag, Ziirich 1961.

Auf Dauer angelegt, scheinen Staat und Recht auBler aller Zeit zu stehen.
Was Hegel von der Verfassung sagte, daB sie, «obgleich in der Zeit hervorge-
gangen, nicht als Gemachtes angesehen werde: denn sie ist vielmehr das
schlechthin an und fiir sich Seiende», konnte paradigmatisch fiir das gesamte
Recht gelten. Und doch konnen sich weder Staat noch Recht dem Wandel
entziehen. Denn der Mensch und alle seine Lebenseinrichtungen sind in der
Zeit. Von dieser bestimmenden Einsicht geht die ausgezeichnete Studie von
Richard Baumlin aus, die nichts weniger bedeutet als eine Neubegriindung
des Rechts aus der Eigenart des Menschen als geschichtliches Wesen.

Das Recht und mithin auch der Staat werden so zu Aufgaben, deren Lo6-
sung sich der Mensch nicht entziehen und mit deren jeweiligen Losung
er sich nie abfinden kann. Das Recht ist nicht einfach Anwendung allgemei-
ner Sitze durch logische Ableitung, sondern ein von der Schaffung solcher
Satze bis zur Entscheidung des Einzelfalles durchgehender Prozel3 der Rechts-
erzeugung. Nicht als statische Ordnung, sondern als Ordnungsvorgang ist
das Recht zu begreifen. Recht ist «stabilisierender Verhaltensentwurf», der
sich an der Idee des Richtigen ausrichtet. Biumlin unterla(3t nicht nachzu-
weisen, dafB3 diese Umdeutung des Rechtes nicht zu einem Dezisionismus wer-
den 148t; gerade das aus der Geschichtlichkeit entspringende Rechtsverstind-
nis bewahrt die Vergangenheit und sichert vor einer der jeweiligen Situation
ausgelieferten Entscheidung. Das rechtliche Denken wird, so verstanden, vom
Systemdenken zum Problemdenken; die Trennung zwischen formellem und
materiellem Recht 148t sich nicht mehr in der gewohnten Schiarfe aufrecht
erhalten: die Art der Verwirklichung rechtlicher Regeln wird ebenso be-
deutsam wie deren Inhalt. Anderseits erweist sich dieser Auffassung auch das
MaBnahmengesetz nicht als reine ZweckmaBigkeitsregel, sondern — weil der
zu verfolgende Zweck zuerst als rechtlicher Verwirklichung wert anerkannt
werden mul} — ebenfalls als echte Rechtsregel.

Baumlin nimmt zahlreiche Anregungen — Hans Kelsen’s Stufen der Rechts-
verwirklichung, das Recht als Ordnungsvorgang, wie es Hans Barth sah, den
Wechsel vom System- zum Problemdenken, wie er in der Rechtslehre vor
allem von Theodor Viehweg vollzogen wurde — auf und fiigt sie auf selb-
stindige Weise zu einer Einheit zusammen. Wer sich tiber neuere Auffassun-
gen in einer der altesten Sozialwissenschaften, der Rechtswissenschaft, unter-
richten mochte, dem ist zu empfehlen, zur Arbeit von Richard Baumlin zu
greifen.

286



Kiritisch sei nur angemerkt, daf} in der von Baumlin entwickelten Gedanken-
folge die Idee des Richtigen etwas unvermittelt erscheint. Eine Andeutung,
woher eine Begriindung entnommen werden koénnte, vermittelt vielleicht
der Hinweis auf den utopischen Charakter des Rechts, der sich aus der
Zukunftsgerichtetheit des Menschen herleiten lassen konnte. Die Berufung auf
eine nicht genau umschriebene «Transcendenz» vermochte hingegen nicht

zu geniigen. H. Schultz

Eliane Amado Lévy-Valensi: La communication. Paris, P. U.F., 1967,
154 pages.

Présenté comme la mise en forme d’un cours d’assistant en Sorbonne, ce
travail se propose d’aborder I’ensemble de la vie psychique a I’occasion du
théme de la communication. (Cf. Avant-Propos.) '

Il s’ensuit que la notion méme de communication y est comprise dans un
sens large, et recouvre aussi bien le rapport du sujet au monde et le rapport a
soi que la relation intersubjective. Ces trois aspects font I’objet des trois par-
ties du livre, dans I’ordre: la communication avec le monde, la communica-
tion avec autrui, la communication avec soi-méme. Ordre qui, aux yeux de
P’auteur, est de profondeur croissante, une authentique relation a soi permet-
tant seule d’intégrer vraiment la connaissance du monde et le rapport a autrui
a la vie du sujet. A 1’univers scientifique constitué par la connaissance du
monde, et & I'univers éthique exigé par les relations intersubjectives correspond
un univers métaphysique que dévoile la conquéte de soi, puisque celle-ci:
«nous accule 2 une sorte d’extrapolation, de saut, d’inférence & ce qui nous
échappe, en nous et hors de nous» (p. 144). La dimension métaphysique ainsi
conquise (qu’on lui donne ou non le nom de Dieu) a travers la réflexion psy-
chologique ne peut plus, pense I’auteur, étre simplement rejetée ou démasquée
par une analyse la taxant de « projection» ; du moins «il pourrait bien y avoir
projection sans que pour autant ’on débouche sur une perspective illusoire»
(p. 146).

Ce travail riche d’une information trés variée, tant philosophique que
psychologique et psychanalytique, et nourri de la connaissance profonde qu’a
Pauteur de la tradition juive, ouvre de trés nombreuses perspectives; ’am-
pleur du sujet exigeait que fussent abordés une multitude de problémes qui ne
pouvaient — dans le cadre de cette rédaction de cours — étre tous également
approfondis. Remarquons I’attention de I’auteur a I'importance du temps
(probléme auquel elle a d’ailleurs consacré un autre ouvrage!), et ses
réflexions sur le théme de la «destinée».

Par contre, les chapitres consacrés au langage — dont I'importance est
d’ailleurs reconnue — ne paraissent pas bénéficier d’une information suffisam-
ment au fait des recherches récentes dans ce domaine. D’autre part, I’auteur
est trés sensible aux relations qui peuvent rapprocher des problémes, aux

1 Le temps dans la vie psychologique. Paris, Flammarion, 1965.

287



consonances entre doctrines, ce qui fait aussi la richesse de son propos; mais
une attention plus grande aux différences serait souvent bienvenue, et finale-
ment plus profitable a P’approfondissement réel des questions. (Cf. p. 127:
«De Plotin a Freud le schéma est admirablement identique»). Enfin regret-
tons une méthode quelque peu fantaisiste en matiére de références: rarement
précises, elles sont trop souvent absentes.

Mais il faut souligner que ces quelques réserves tiennent essentiellement
a Pampleur du probléme présenté ici en 150 pages, au cours d’un travail
qui a les avantages du «panorama» s’il n’en évite pas toujours les insuffi-

sances.
S. Bonzon

Georges Gurvitch: Les cadres sociaux de la connaissance. Presses universi-
taires de France, Paris, 1966, 316 pages.

I1 s’est produit depuis la Renaissance un glissement vers le social, et celui-ci
signifie toujours davantage ’anonyme. Or, pour remédier a cette situation, il
devient indispensable de faire apparaitre la valeur irremplagable d’un «autrui»
qui ne se pergoit plus que dans des relations sociales au détriment des relations
entre individus. Voila la tiche que s’est assignée une partie de la sociologie
contemporaine et dont témoigne la création nouvelle d’une sociologie de la
connaissance, de la «sociologie relationnelle», de la «microsociologie».

C’est dans cette direction que s’est engagé Georges Gurvitch de qui le der-
nier volume représente une analyse dont les prétentions vont loin puisque,
comme il I’écrit, «la sociologie de la connaissance doit renoncer au préjugé
scientiste et philosophique selon lequel toute connaissance reléve de la con-
naissance philosophique et de la connaissance scientifique». Persuadé que la
sociologie est en train de devenir une science positive et empirique, il juge que
la méditation sur les fondements d’une science des sociétés ne suffit pas et que le
développement de ce qu’on est convenu d’appeler la sociologie du savoir
constitue une garantie pour la sociologie de son objectivité croissante.

Certes, la contribution critique de la sociologie de la connaissance 4 la
philosophie peut étre utile. Car on dépasse ainsi les théories philosophiques
qui nient, assez gratuitement en fin de compte, la possibilité d’expériences et
de connaissances collectives. Il ne peut s’agir de remplacer la philosophie,
mais de la forcer a tenir compte de son vis-a-vis sociologique.

L’auteur insiste, dans la présente étude, sur la sociabilité par participation
a des «nous» dont les trois degrés d’intensité sont la Masse, la Communauté
et la Communion. Mais il établit une division en sociétés archaigues ou «ce
sont probablement des communions qui ont servi de foyers aux expériences
mystiques rationalisées en des mythes cosmo-théogoniques» et sociétés
historiques dans lesquelles «il est difficile d’établir des rapports directs entre les
communions de croyants et le dogme élaboré par les théologiens.»

Georges Gurvitch expose, dans la seconde partie de son ouvrage, diffé-
rentes formes de sociétés en rapport avec leurs systémes cognitifs dont il montre
les évolutions et les dangers qu’elles impliquent pour ’humanité. Il essaie en-

288



fin de voir si une structure collectiviste d’un autre type ne pourrait pas con-
duire, dans un avenir plus ou moins prochain, a un systéme cognitif libéré des
défauts des sociétés précédentes. Il s’agirait, selon ses propres termes, du «col-
lectivisme décentralisateur fondé sur ’autogestion exercée par tous les inté-
ressés».

On retrouve certaines affirmations de Proudhon a qui I’auteur avait con-
sacré d’ailleurs un excellent ouvrage. Mais on peut estimer aussi que ses vues
sont optimistes en regard de la situation présente, lorsqu’on lit que la menace
de la technocratie serait alors écartée, que I’humanisme serait victorieux du
«technicisme» et que la vocation de cette structure idéale serait d’« humaniser
toute technique 2 la limite du possible». Les sociétés planifiées selon ces prin-
cipes seraient plus favorables a la connaissance.

Certes, G. Gurvitch se défend d’affirmer un idéal quant a la hiérarchie
des formes de la connaissance. On peut se demander toutefois si un systéme
cognitif de ce genre, qui n’existe au reste que projeté dans le futur, ne souffri-
rait pas d’un rationalisme exagéré et ne laissant plus assez d’espace et de liberté
a 'invention humaine. F.-G. Lossier

Pierre Ansart: Sociologie de Proudhon. Presses universitaires de France,
Paris, 1967, 228 pages.

Quelques thémes directeurs traversent I’ccuvre de P.-]J. Proudhon, et il
était utile de les rassembler tous et les analyser dans un ouvrage 2 la fois de
syntheése et de vulgarisation. Mais il n’y a rien de péjoratif dans ce dernier
terme, car Pierre Ansart a su, dans le livre qu’il consacre au penseur bisontin,
éclairer I’apport de ce dernier a la sociologie en étudiant ses idées dans les
domaines suivants: économie, classes sociales, Etat et pouvoir, théorie et
pratique révolutionnaire. Un chapitre d’une richesse et d’une actualité
remarquables, consacré a la sociologie de la connaissance, éclaire les notions
qui, dans leur exposé dialectique, apparaissent souvent contradictoires, celles
de forces et de raison collectives. Et cette derniére, en effet, est d’'une importance
capitale car elle «appelle 4 considérer toute création humaine comme transi-
toire et a4 ne tenir pour inamovible que I’égalité elle-méme ou, en d’autres
termes, la Justice».

Proudhon était 4 la fois sociologue et moraliste et, pour lui, hanté qu’il était
par la vision d’une société future ou I’Etat n’interviendrait que pour pro-
mouvoir et choisir, la morale sociale a ses racines dans la conscience person-
nelle. Dans ce sens déja, il demeure présent parmi nous. Car il se pose la
question essentielle a laquelle il nous faut répondre aujourd’hui: ’homme
doit-il se soumettre 2 une destinée fatale ou bien la conscience qui reste vivante
n’exige-t-elle pas I’indépendance de la personne? Le probléme de la liberté
lui est donc apparu d’une maniére impérative. En pleine période de réaction
bonapartiste, il pressent plus fortement que jamais le prix de la liberté, nulle-
ment contradictoire au reste avec 1’égalité. En conclusion de son ouvrage
«Les confessions d’un révolutionnaire», il écrit: «Le principe de la Révolu-
tion, c’est la liberté».

289



L’aspect polémique que prennent souvent les livres de Proudhon a suscité
une diversité d’interprétations que I’auteur explique aussi par la complexité
de la démarche intérieure et la méthodologie créée au fur et 2 mesure des diffi-
cultés qui s’amoncelaient sur la route difficile d’'un penseur chez qui Karl
Marx voulait voir un petit-bourgeois et Bakounine un philosophe qui ne
tirait pas les conséquences de ses affirmations. Et M. Ansart précise exacte-
ment la ligne centrale de la recherche proudhonienne lorsqu’il écrit: «Si
Proudhon élabore une sociologie, ce n’est qu’a travers un combat social et
politique et ce n’est qu’en évoquant ses luttes et ses critiques que nous re-
trouverons I’esprit de cette science sociale qu’il élabore et la méthode dialec-
tique qu’il propose.»

Enfin, dans un chapitre final, I’auteur marque la distance entre Marx et
Proudhon et comment le premier annongait la centralisation administrative
et économique tandis que le second entrevoyait le fédéralisme et les tentatives
actuelles d’autogestion. Tous deux d’ailleurs poursuivront les mémes adver-
saires et tenteront de créer une science de la totalité sociale.

J--G. Lossier

André Jacob: Temps et Langage. Paris, Armand Colin, 1967, 397 pages.

Le titre de cet important ouvrage ne manquera pas de paraitre quelque
peu paradoxal aux habitués de la littérature actuelle concernant le langage.
Comment peut-on prendre pour théme, ensemble, ces deux composantes de
I’expérience humaine, alors que les progres de la linguistique contemporaine
semblent précisément tenir a la rigueur avec laquelle elle exclut le temps, 4 sa
volonté d’une étude exclusivement synchronique de la «chaine parlée».
Encore, s’il s’agissait d’un simple retour au beau temps de la linguistique his-
torique, le sort de ces quelque 390 pages serait rapidement réglé... Mais le
propos d’ A. Jacob n’est pas celui d’un nostalgique de I’époque ol I’on expli-
quait les langues en les rattachant a quelque «langue-meére». Et s’il entend
dépasser le structuralisme, c’est en 'approfondissant, en réfléchissant a la
genése de ces formes qui seules permettent un langage sensé. Il ne s’agit en
aucun cas de revenir en arriére, et A. Jacob reprend a son compte I’affirmation
de Saussure selon laquelle le sens est le fait de la synchronie: «en linguistique,
seuls les états ont le pouvoir de signifier»?.

Il s’agit premiérement de s’arréter a cette notion de «synchronie», ce
«mot de passe» de la pensée contemporaine qui n’a pas tardé A perdre en
signification ce qu’il a gagné en popularité. C’est pourquoi A. Jacob consacre
toute la premiére partie de son travail & une «approche de la synchronie».
La synchronie n’est pas une coupe abstraite dans I’histoire de la langue. Il n’y
a pas de langue, et moins encore d’histoire de la langue, sans une organisation
totale, un ordre rigoureux du monde des signes, «univers regardant» faisant
face a 'univers regardé, et seul susceptible de nous permettre de le saisir. Rien

1 Les Sources manuscrites du «Cours de linguistique générale» de F. de Saussure, par R. Godel,
Genéve, 1957, p. 48; cit. p. 36.

290



dans cet univers de la langue n’est aléatoire, le moindre changement provoque
une restructuration du tout. Il suffit pour s’en convaincre de penser au décou-
page du réel opéré par les mots: ’exemple des noms montre combien le sens
varie en extension selon qu’il est ou non limité par des presque synonymes, et
combien cette organisation du champ sémantique peut varier d’une langue a
I’autre (pensons aux multiples termes qui désignent la «neige» dans la langue
des Esquimaux?). La synchronie n’est pas une coupe abstraite a valeur métho-
dologique, c’est la réalité du langage (cf. p. 47).

Et si la réalité linguistique est synchronique, c’est dans la synchronie qu’il
faut, avec A. Jacob, retrouver la dimension temporelle; sans quoi on ne saurait
comprendre que la langue puisse exprimer — voire construire — 1’expérience
humaine si fondamentalement liée au temps. « Synchronie» n’est pas syno-
nyme de «statique»; le mot méme nous invite & accorder aussi quelque atten-
tion a la «chronie» apres avoir souligné I'importance du «syn» (cf. p. 19).

A partir de la dichotomie saussurienne entre langue et parole —A. Jacob,
suivant G. Guillaume, dit «discours» — I’auteur met en évidence deux aspects
du temps du langage: le temps «opératif» et le temps «glossogénétique»
(cf. p. 340). Le temps opératif, c’est celui que met chaque sujet a faire de sa
langue un discours; c’est le temps de la concentration de I’infini potentiel
des signes a disposition en une parole, la seule actuelle, donnant sa réalité au
présent du sujet et par la-méme génératrice a son tour de la temporalité hu-
maine. Mouvement qu’A. Jacob figure par I'image bergsonnienne du céne
fiché dans le vécu qu’il organise (cf. p. 285), 1a totalité de la langue ne prenant
son sens que dans I’étroitesse de I'instant de la parole (instant du logquor dans
la terminologie de 'auteur). Toute expression n’est possible que par une telle
opération, et le temps dans le discours, en particulier, se trouve ainsi expliqué
par celui de la langue et non par celui du devenir, sans quoi il ne pourrait
jamais en étre une reprise, mais tout au plus une doublure (cf. p. 143). Ce
temps opératif n’est évidemment pas mesurable, il n’en est pas moins réel, et
apparait — comme c’est souvent le cas pour les phénomenes linguistiques —
lorsque la «mécanique» qui régle la mise en ordre du discours a partir des
virtualités de la langue a des «ratés», par exemple lorsque la pensée «cherche
ses mots».

Quant au temps glossogénétique, c’est celui qui permet la formation de la
langue en nous. Moment de la virtualisation, répondant a 1’actualisation au
cours du temps opératif. La encore la fin du mouvement est une synchronie:
Punivers des signes en notre possession, organisés en une totalité ol le moindre
changement provoque une restructuration d’ensemble. Il n’empéche que
cette réalité synchronique n’est pas séparable de sa propre genése, donc du
temps sous-jacent 4 son «en méme temps», de la «chronie» qui soutient le
«syn». Ce temps, lui aussi incommensurable au temps des physiciens, est
celui par lequel nous nous écartons de I’expérience immédiate, devenant ainsi
capables de nous la représenter.

Entre ces deux temps, la relation est dialectique. Le mouvement de virtuali-
sation s’accomplit en nous donnant une langue qui a sa fin dans le discours,

2 ¢f. A. Schaff, «Langage et réalité» in Diogéne, « Problémes du langage», Paris, 1966, p. 173.

291



mais c’est aussi en partant du discours — et avant tout de la parole d’autrui -
que se forme la langue. Mouvement d’aller et retour dont I’origine absolue est
insaisissable, puisqu’il n’y a rien dans le discours qui n’ait été danslalangue —
mais que celle-ci a son tour est la conséquence de notre appartenance a un
univers parlé — par les autres et par nous-mémes — et se perfectionne sans cesse
a son propre usage. L’évolution du langage ne sera pas alors une explication
des changements linguistiques, mais le signe d’une «téléologie opérative du
langage», dirigée vers un maximum d’ordre, non pas destruction par usure
mais construction par emploi (cf. p. 173).

Nous voyons alors que dans une telle perspective la diachronie est réinté-
grée a I’étude du langage, mais en liaison profonde avec la synchronie et non
en opposition avec elle. Il ne s’agit pas de nier les apports du structuralisme,
mais de mettre en évidence la genése de la synchronie, «genése qui n’est pas
amorphe» (p. 93). S’en tenir & une étude statique de la langue, ou & un dé-
coupage de la chaine parlée immobilisée hors du temps, c’est manquer la
réalité concréte pour une abstraction, utile sans doute méthodologiquement,
mais qui ne saurait étre le dernier mot de la linguistique.

Synchronie et diachronie ont toutes les deux a gagner a ce traitement: la
premiére parce qu’elle devient une réalité, et la diachronie parce qu’elle
trouve sa véritable nature: non pas suite d’événements plus ou moins hasar-
deux transformant la langue de I’extérieur, mais genése au service d’un «uni-
vers regardant» toujours mieux organisé. L’histoire de la langue elle-méme
est alors comprise comme «diachronie des synchronies» (p. 116), «I’état de
languey y étant toujours a la fois premier et dernier, cause et fin d’une évolu-
tion qui sans lui n’aurait pas de sens. Car si le sens est le fait de la synchronie
—et A. Jacob montre bien comment il apparait au moment ol le mouvement
de virtualisation se renverse en opération actualisant la langue, c’est-a-dire a
I’instant ot I’équilibre manifesté par I’univers des signes est atteint (cf. p.298)—,
il faut bien aussi que la diachronie lui soit finalement subordonnée, faute de
quoi elle ne serait qu’accident extérieur au phénomene linguistique lui-méme.
A. Jacob souscrirait sans doute a cette formule de J. Pouillon: «c’est parce
que la synchronie est structurée que la diachronie est faite de remaniements
significatifs»?.

Et c’est en fin de compte le sujet qui est le principal bénéficiaire de cette
analyse. C’est a une anthropologie philosophique que I’auteur veut aboutir.
(La troisieme partie de ’ouvrage s’intitule: « Approche temporelle et linguis-
tique du sujet humain.») Temps et langage sont fondamentalement liés
pour I’homme; la temporalisation de I’expérience humaine ne peut en effet
étre «extase» qu’a la condition d’une représentation de I’expérience, du pas-
sage, par le langage, du présent vécu au présent repris; si le temps humain
n’est pas un flux emportant un sujet inconscient, c’est précisément que sa ré-
versibilité est conquise a travers P'intériorisation linguistique, par «le détour»
qui de I’expérience a ’expression passe par la représentation (cf. p. 244). Et
c’est la possibilité méme de notre saisie d’un univers sensé qui dépend ainsi
de cet écart découvrant un lieu pour le langage et lui permettant de se tourner
vers le monde abandonné un «instant» pour mieux le signifier.

3 «Sartre et Lévi-Strauss» in L’Arc 26, Aix-e.-P., 1967 (2e éd.) p. 62.

292



Mais il faut noter encore que le statut de ce sujet n’est pas sans ambiguité:
grace a sa langue il comprend — dans tous les sens du mot — son univers, mais
il n’est pas le créateur de cette langue; il 1’a apprise, regue des autres; de
méme il est maitre de son discours, peut «dire ce qu’il veut», mais il doit cette
liberté méme aux lois de sa langue, et c’est parce qu’elle est en lui un «déja
la» qu’il peut a chaque instant dire quelque chose de neuf et étre compris.
A. Jacob retrouve ici le «miracle» dont parle Chomsky: «the central fact to
which any significant linguistic theory must address itselfis this: a mature spea-
ker can produce a new sentence of his language on the appropriate occasion,
and other speakers can understand it immediatly, though it is equally new to
them»*. ,

I1 n’était pas question pour nous ici de suivre pas a pas ’étude de A. Jacob.
Nous avons seulement tenté de faire voir le sens de sa problématique; ou plus
exactement de montrer ce que peuvent espérer de la lecture de cet important
ouvrage ceux que le structuralisme en linguistique — et ailleurs —séduit par sa
rigueur et inquiéte par une certaine évacuation de ’humain. Non pas, encore
une fois, que ’auteur satisfasse 4 une vague nostalgie humaniste en arrondissant
les angles du structuralisme. Mais il nous parait montrer une des voies ou-
vertes aujourd’hui a la philosophie, celle peut-étre qu’il est le plus urgent
qu’elle suive — en tout cas si elle prétend s’occuper du « probléme du langage»:
celle qui passe par I’épreuve (et qui lira les deux premiéres parties de « Temps
et Langage» ne trouvera pas le mot trop lourd!) d’une analyse linguistique
serrée et exigeante et cherche a en penser les conséquences pour une meilleure
compréhension de I’homme. « ...]a seule fagon de ne pas déserter le plan
d’une élucidation positive, c’est d’appuyer sa réflexion sur les formes que nous
enseigne la linguistique en dega de laquelle le philosophe n’a pas le droit de
parler» (p. 351). A ce propos nous nous étonnerons seulement que, vu la direc-
tion prise par’auteur, il ne se réfeére pas plus souvent a Chomsky (ilnele cite
guére que deux fois). Mais du moins, en s’appuyant constamment sur les
travaux de G. Guillaume, remet-il en honneur une pensée qui semblait ne pas
bénéficier toujours de ’attention qu’elle mérite.

Nous remarquerons enfin le soin avec lequel une table des matiéres précise
et pratique, une bibliographie et divers index ont été établis, et surtout un
glossaire, indispensable dans des travaux de cette nature, et pourtant si sou-
vent absent d’ouvrages dont la terminologie exigerait des éclaircissements.
Ce point nous conduit d’ailleurs a regretter en terminant la grande difficulté,
au niveau de I’expression, que présente aujourd’hui une lecture de cet ordre
pour un non-initié. Non que nous pensions qu’une ceuvre de philosophie
doive — ou puisse — totalement s’en tenir au langage de «1’honnéte homme»;
cependant il semble souvent qu’un peu plus d’attention 2 la langue frangaise,
de patience aussi dans la recherche de ses possibilités, nous éviterait en partie
tant de néologismes abscons et de formules barbares...

S. Bonzon

4 «Current Issues in linguistic Theory» Mouton, La Haye, 1966 (1T¢ éd. 1964) p. 7.

293



Richard Schaeffler: Die Struktur der Geschichtszeit. Vittorio Klostermann,
Frankfurt a.M. 1963.

Mit diesem gewichtigen Werk tritt Schaeffler in die Reihe jener zumeist
jingeren deutschen Autoren — Berlinger, Cramer, Conrad-Martius, Kuhn,
Lotz, Wagner u. a. gehdren dazu — ein, die aufgrund einer ausdriicklichen,
stillschweigenden oder auch fehlenden theologischen Bindung dem spekula-
tiven, d. h. seine Gegenstinde aus sich selbst hervorbringenden Denken und
Entwerfen von «Moglichkeiten» die mafligebende Rolle in der Philosophie
einrdumen. Die Verkniipfung der erzeugten Begriffe mit erfahrbaren Sach-
verhalten unterbleibt entweder ganz oder beschrankt sich auf vage Hinweise,
und im letzteren Falle miissen sich die Sachverhalte der « Denkbarkeit», den
erdachten, nicht aufzeigbaren seinsmiBigen «Bedingungen der Méglichkeit»
fugen. Fiir diese neue « Auferstehung der Metaphysik», die Wust bereits nach
dem Ersten Weltkrieg verkiindete, ist wohl zu einem guten Teil Heideggers
«Kehre» verantwortlich zu machen, also die Preisgabe seines Versuches, das
«Sein» aus dem «Seinsverstindnis» zu begreifen — auch wenn Heidegger
selbst die Metaphysik tiberwunden haben sollte. Von ihm haben einige der
gemeinten Autoren auch die Kunst der subtilen Textinterpretationen gelernt:
das trifft zumal auf Schaeffler zu.

Der erste Teil des Buches enthilt eingehende hervorragende und souveriane
Explikationen der Zeitlichkeit und der Zeit bei Zenon, Platon, Aristoteles,
Plotin, Augustin, Kant und Heidegger — souverin auch in dem Sinne, da@3
Schaeffler dabei keine Sekundirliteratur beriicksichtigt. Der zweite Teil
kreist um die beiden Themen: «Sein und Zeitlichkeit» und «Zeitlichkeit
und Freiheit», die der Verfasser einer «ontologischen Analyse» unterzieht.
GewiB3 hingen die beiden Teile des Buches zusammen, insofern die Text-
interpretationen die systematischen Fragen des zweiten Teiles vorzeichnen.
Allein deren Diskussion setzt sogleich in einer vollig anonymen Abstraktheit
mit Begriffen (Seiendes, Sein, Seinsakt, Geist, Existenz, Transzendenz u. a.)
ein, die man zwar einigermassen zu verstehen glaubt, aber — da sie sich priméar
nicht auf phidnomenale Sachverhalte beziehen, sondern reine «Gedanken-
dinge» sind — doch nie sicher weil3, ob man sie so versteht, wie sie von Schaeff-
ler gemeint werden. Vom Seinsakt heilt es etwa, er wahre «im Wechsel der
Zustande und Aktionen die Identitit des zeitlichen Subjektes». Dieser und
andern Formulierungen mochte man entnehmen, es handle sich dabei um den
die Ganzheit des zeitlich erstreckten menschlichen Daseins umgreifenden
reflexiven BewuBtseinsvollzug. Indessen soll auch im apersonalen « Naturding »
ein «Seinsakt» oder «-vollzug» wirken — verliert dann der Akt- oder Voll-
zugscharakter nicht jeden prazisen Gehalt? Die Zeitlichkeit als je individuel-
ler und unvertretbarer Seinsakt eines zeitlichen Seienden sei — im Unter-
schied zur uberindividuellen, den Vollzug oder Nichtvollzug von Akten iiber-
wolbenden Zeit, die Schaeffler auch als «iiberindividuelles Beziehungsgefiige
moglicher zwischenindividueller Begegnungen» bestimmt — stets «Real-
negation jedes Jetzt um einer Zukunft willen und die Realergreifung jeder
Zukunft in je einem Jetzt». Wir horen ferner: « Vorausgesetzt ist die Bindung
der Realitit des Zeitlichen an die Gegenwart und die Kontinuitdt des Aus-

294



griffs zu je neuer Zukunft, die unvertretbare Individualitit des Seinsaktes und
seine Einfiigung in ein iiberindividuelles Strukturgefiige, welches zwischen-
individuelle Begegnungen moglich macht; vorausgesetzt ist ferner der Akt-
charakter des Seins, das nur vom Seienden selbst vollzogen werden kann, und
die Modifikation dieses Aktcharakters durch die Freiheit. Alle diese Voraus-
setzungen» sollen «dem naiven BewuBtsein des Menschen, wenn er sichin
seinem zeitlich-geschichtlichen Sein erfahrt», entsprechen. Das miissen wir
entschieden bestreiten: die hier erwahnten Voraussetzungen sind gerade nicht
Befunde des «naiven BewuBtseins», sondern Reflexionsprodukte. Die «naiv
gelebte» individuelle Zeitlichkeit zeigt der nachtraglich auf sie gerichteten
Besinnung weder eine aktuose «Realnegation jedes Jetzt» noch eine «Real-
ergreifung jeder Zukunft», sondern ein in die Zukunft erstrecktes pathisches
Geschehen, innerhalb dessen die «Jetztpunkte» sekundar reflexiv gesetzt
werden (so sehr deutlich bei Augustin). Aullerdem hat schon die zenonische
Leugnung der «Wirklichkeit» der Bewegung die Unfihigkeit des intermit-
tierenden reflexiven Denkens, das stetige Geschehen adiquat, d. h. ohne Ver-
falschung des phdnomenalen Tatbestandes erfassen zu konnen, ans Licht
gebracht. Deshalb 148t sich auch die Stetigkeit des zeitlichen Flusses keines-
wegs «auf den steten Fortgang von jeder Gegenwart auf ein transzendentes
Ziel hin» zuriickfithren «und damit auf die unterbrechungslose, ja keiner
Unterbrechung fahige Aktivitit eines zeitlichen Selbstvollzuges» griinden.
Es tberrascht nach allem nicht, daB3 Schaeffler vom «Sein» — was soll es
anders sein als ein « Gedankending»? — behauptet, es sei « Wirklichkeitsgrund
der Welt», «Ursprung ihrer Faktizitat, ermoglichendes Ziel ihres Fortgangs,
tragender Grund ihrer Einheit». Das ist ehrwiirdige onto-theologische Meta-
physik — aber ist sie noch glaubwiirdig? B, Kune

W. Schapp: Metaphysik der Naturwissenschaft. Verlag Martinus Nijhoff,
Den Haag 1963.

Das Vorwort zu dieser Untersuchung sei im vollen Wortlaut abgedruckt:
«Hoffentlich gefallt diese Arbeit Hans Barth, Liibbe, Noack, Andersch eben-
sogut wie meine bisherigen Versuche» (S. V). SchluB. Die anderen Leser sind
also nicht unbedingt angesprochen. Doch verrat dieses Vorwort pragnant die
Originalitat des Verfassers. Das ganze Denken dieses Philosophen, der eine
«Philosophie der Geschichten» (1959) konzipierte, entbehrt nicht eines recht
eigenstindigen Ansatzes. In der Art des Schreibens recht massiv, gelingen
ihm Fragen, die bedenkenswert sind. So tritt er, selbst einmal in Gé6ttingen
bei Husserl in die Schule gegangen, in eine harte Diskussion mit den Natur-
wissenschaften, so vor allem mit Einstein und seinen Popularisatoren, und
macht das Recht der Wahrnehmung und des komplexen Standortes des die
Physik denkenden Individuums wieder geltend. Zweifellos liegt hier ein Riesen-
problem vor, das der Verfasser anpackt, aber nicht zu einem systematischen
befriedigenden Ende fiihren kann. Wir greifen als Beispiel eine Frage auf:
«Wie verhilt sich die Welt, die mit Tisch angesprochen ist oder mit Tisch

295



auftaucht oder hinter Tisch steht, zu der Welt, die in entsprechender Bezie-
hung zum wirren Haufen von Atomen steht?» (S. 25). Es geht also hier um
eine Grundfrage der Ontologie, wie sie auch in den Naturwissenschaften auf-
tauchen kann, sobald diese fragen, in welchem Verhiltnis das, was sie arti-
kulieren, zur « Wirklichkeit» steht. Durch die Auseinandersetzung mit Ein-
sichten, die aus der Relativititstheorie folgen, tauchen weiter Grundfragen
der Zeit, der Gleichzeitigkeit, Licht, Farbe, Welt und Gegenstand in den
Horizont dieser Arbeit. — Obwohl die einzelnen Fragen oft ins Schwarze
treffen, haftet an dieser Arbeit allzudeutlich der Geruch der Werkstatt.

Armin Wildermuth

Rolf Kugler: Philosophische Aspekte der Biologie Adolf Portmanns. Basler
Beitrdge zur Philosophie und ihrer Geschichte. Herausgegeben von H.A.
Salmony. Ziirich (Editio Academica) 1967.

Kuglers Buch, das eben noch rechtzeitig zu Portmanns 70. Geburtstag
erschienen ist, zeichnet sich durch die Originalitit seines Vorhabens aus.
Es mochte das wissenschaftliche Werk Portmanns dem philosophischen
Interesse zuginglich machen. Diese Absicht, die einerseits Portmanns
Schaffen teilweise, anderseits das Buch iiber es ganz in das Spannungsfeld
von Wissenschaft und Philosophie stellt, findet sich dreifach legitimiert in
Portmanns kritischer Forschungsweise, in seiner Forschungsrichtung (be-
sonders der anthropologischen) und in seinem Wirkungswillen. Vorhaben
und Legitimation bestimmen den Gang der Arbeit. Nachdem Kugler die
beiden autonomen Denkweisen Wissenschaft und Philosophie voneinander
abgehoben hat, stellt er, abseits von jedem vorgeprigten naturphilosophischen
System, in zwei Teilen Portmanns Einsichten in die Grundprobleme der leben-
digen Natur (I) und die Forschungsergebnisse seiner Anthropologie (II)
zusammen. Dabei wird immer schon auf die philosophischen Aspekte ver-
wiesen, deren Probleme dann ein dritter Teil erhellt. Ein SchluBwort faBt
die Ergebnisse der Arbeit thesenférmig zusammen.

Wir kénnen hier auf die drei Teile nur summarisch eingehen. Im ersten
Teil weitet Kugler sukzessive den Frageraum von den stofflichen Grundlagen
des Lebendigen zu den Organismen und dann zum Betrachten der lebendi-
gen Natur. Dabei sammelt und klassiert er nicht einfach Portmanns Erkennt-
nisse, sondern analysiert zugleich die den verschiedenen Horizonten zugeho-
rigen Methoden. Er macht das Wesen der kausalen Analyse sichtbar, ihren
Anwendungsbereich, ihre Grenzen; er klart Portmanns kritischen Finalismus
und die durch ihn mégliche Bedeutungsforschung; er legt das Prinzip der
Morphologie als einer Stilkunde der organischen Gestalten frei. Charakteri-
stisch bleibt es fiir alle Methoden, da3 Portmann um ihre Grenzen weil3.

Im zweiten Teil fragt Kugler nach Ansatz, Methode und Bedeutung von
Portmanns Anthropologie. Dabei zeigt er auf, wie Portmann dem Menschen
innerhalb des Lebendigen eine Sonderstellung zuweist, wie er die verglei-
chenden Methoden entwickelt, um diese in biologische, bald meBbare, bald

296



wertende Kriterien (intracerebraler Index, Ontogenese, humane Merkmale)
einzufangen. Er deckt die Ansétze zu einer basalen Anthropologie auf, die
auf der Basis wissenschaftlicher Forschung ein neues Menschenbild entwerfen
mochte.

Die Ergebnisse werden nun im 3. Teil auf ihre philosophische Relevanz
hin zusammengefal3t: Portmann treibt kritische Wissenschaft, die dem Leben-
digen Eigengesetzlichkeit und dem Humanen darin eine Sonderstellung ein-
raumt. Kritisch bedeutet: Portmann weill um sein Vorgehen, weil3 also, wie
er weil3, und weil3 auch, wo er nicht weill. An den Grenzen des Nichtwissens
nimmt er weder zu bequemen Erklarungsversuchen Zuflucht, noch zur Resi-
gnation, nicht mehr verstehen zu miissen. Er will bis an die Grenze des Er-
forschbaren erforschen, aber bleibt fiir das Geheimnis des Lebendigen offen.
In dieser offenen Haltung entwickelt er eine phanomenologische Forschungs-
art, deren Fundamente Kugler in einem intensiven Naturerleben, in der Be-
ziehung zur bildenden Kunst und im Vorrang der erscheinenden Gestalt
sieht. Er meint darin eine Verwandtschaft mit Goethes Morphologie auf-
weisen zu kénnen. Im Grund dieser Forschungsweise sucht er einen Wirkungs-
willen, der den Menschen wieder zu einem priméren, von der ganzen Geistig-
keit getragenen Naturerleben zuriickfithren und ihn zugleich zu jener Gestalt
des Menschen hinfithren mochte, die der verborgenen Quell ihrer wissen-
schaftlichen Bemiihungen ist.

Zu all dem lassen sich einige kritische Bemerkungen anbringen: Die Hal-
tung, in der Kugler an seinen Autor herangeht, ist weitgehend die der Identi-
fikation. Das zeigt sich darin, daB3 er sich absichtlich von Portmanns Selbst-
deutungen leiten 14Bt. Damit erhebt sich aber die Frage, ob die Arbeit, an-
stelle einer Deutung Portmanns, nicht zu einem Nachvollzug seiner Selbst-
deutung werde. Uns scheint darin ein Mangel an Distanz zu liegen, der sich
auswirkt: Die Texte des Autors werden nie eigentlich Gegen-Stand. Sie werden
nicht der kritischen Analyse unterzogen. Wo sich diese bei Portmann nicht
umgehen lieBe, etwa in der fraglichen Aneignung Jung’scher Kategorien,
geht Kugler diskret dariiber hinweg. Sein Buch wirkt dadurch wie ein Ver-
such zu verstehen, der die Auseinandersetzung, auch die erhellende, umgeht.
Diese Identifikation bestimmt auch die Methode im dritten Teil. Anstelle
der befragenden Analysen von Portmanns Prinzipien findet man Aspekte, die,
gelegentlich kompilatorisch, zusammengetragen und dann anhand philo-
sophischer Autoren erhellt werden. Kant, Jaspers, Heidegger, Barth, Kunz,
Plessner, Szilasi miissen zur Klarheit bringen, was eigentlich gemeint ist.
Dabei erfahrt man nie recht, wieweit die Klarheit bei Portmann selber reicht.
DaB sie im selben AusmaB vorhanden ist, muB man glauben. Ein Mangel ist
auch im Gehalt der Arbeit spiirbar. Das eigentlich Philosophische: aus welcher
Denkungsart, aus welchen Grundkriften Portmann forscht, aus welchen An-
trieben er das eine ergreift, das andere ausschlieBt, welche Idee der Humani-
tit hinter seinem Begriff des Humanen steckt, welcher philosophische Glaube
letztlich sein Menschenbild pragt, all das wird vielleicht nicht immer in
der wiinschbaren Tiefe gesehen. Es bleibt bei der Lektiire gerade des dritten
Teils das Gefiihl des Ungeniigens zuriick. Man wartet noch im Vorhof des
Philosophischen auf die Philosophie.

20 Studia Philosophica XXVII 297



All das soll aber nicht bedeuten, daB3 Kuglers Buch ohne Verdienst wire.
Es ist hier zum ersten Mal Portmanns Biologie im Zusammenhang dargestellt
worden. Zwar ist dies gleichsam nur ein Nebenprodukt der Arbeit, aber daB
es von wissenschaftlichem Wert ist, wird auch der Biologe bezeugen. Die
erstmals vollstindige Bibliographie ist nicht nur ein Hilfsmittel fiir kiinftige
Forscher; sie wirft auch Licht auf Portmanns Entwicklungsgang als Wissen-
schaftler.

Was nun dem Buch einen besonderen Wert verleiht, sind die Einblicke in
die methodischen Schritte von Portmanns Forschung. Dank ihnen wird das
Wesen seines kritischen Finalismus und das seiner Morphologie scharf sicht-
bar. Die Erhellung der Methoden, systematischer durchgefiihrt als bei Port-
mann selbst, hilft entscheidend mit, die biologischen Ergebnisse richtig zu
verstehen. Das Buch eignet sich deshalb zugleich vorziiglich als Einfithrung
in Portmanns Biologie. Kuglers Arbeit hat zudem eine unverkennbare Ori-
ginalitit durch ihre Fragestellung. Dal}3 iiberhaupt von der Philosophie her
systematisch nach diesem Forschen gefragt wird, ist neu. Wenn man die
Ergebnisse auch kritisch betrachten mag, so sind doch neue Zuginge zu dem
Werk freigelegt.

Es ist schlieBlich anzumerken, dal} die ganze Arbeit selber Gestalt und
Form angenommen hat: saubere innere Gliederung, einen klaren Aufbau,
eine Struktur der Durchsichtigkeit. Ein Geist der Behutsamkeit und der
Griindlichkeit machen das Buch zu einer bemerkenswerten wissenschaftlichen
Leistung.

Hans Saner

Forderungen an die Psychologie. Hrsg. von Francis P. Hardesty und Klaus
Eyferth. Verlag Hans Huber, Bern und Stuttgart 1965.

Die in diesem (Curt Bondy gewidmeten) Bande gesammelten Aufsitze
thematisieren unter verschiedenen Aspekten die Beziehungen der Psychologie
zur Gesellschaft. Die Herausgeber gruppieren sie in vier Teile, denen sie je-
weils Einleitungen voranstellen, in denen die Probleme kurz exponiert und
der Inhalt der Abhandlungen referiert werden. Es handelt sich um folgende
Arbeiten: I. Teil: Gesellschaftliche Wirklichkeit und psychologische Grund-
konzepte. R. Heiss: Die Bildung von Modellen in der Psychologie; G. W. All-
port: Psychologische Modelle in der Beratung; H. H. Anderson: Uber die
Bedeutung der schopferischen Gestaltung; G. Murphy: Personliche Reifung
durch Erziehung: Moglichkeiten und Risiken. II. Teil: Gesellschaftliche
Wandlungen und psychologische Erkenntnisse. K. F. Riegel und R. M.
Riegel: Vorschldge zu einer statistischen Interpretation von Alternsverinde-
rungen sprachlicher Leistungen; F. Wyatt: Die Frage der biologischen Not-
wendigkeit des Kinderwunsches und der Methodik seiner Erfassung; G. A.
Roeper: Einige Beobachtungen iiber den EinfluB der Intelligenz auf die
Personlichkeitsentwicklung begabter Kinder; B. Klopfer: Ich-Psychologie
und projektive Methoden; R. Cohen: Empirische Untersuchungen zur
klinischen Urteilsbildung auf Grund psychologischer Tests. III. Teil:

298



Gesellschaftliche Aufgaben und psychologische Losungsversuche. A. D.
Meiers: Allgemeine Semantik und die amerikanische Desegregationskrise;
W. Herrmann: Anregungen fiir einen Beitrag der Kriminalpsychologie zur
Strafvollzugsreform; G. Konopka: Straffillige Maiadchen; R. H. Bixler:
Akkulturation fehlangepaBter Kinder der unteren Bevdlkerungsschichten
durch Heimerziehung; A. Fischer: Neue Wege in der Erziehungsberatung.
IV. Teil: Psychologe, Psychologie und Gesellschaft. S. S. Sargent: Ubertreibt
die amerikanische Psychologie die Wissenschaftlichkeit?; C. Graf Hoyos:
Die Lage der Psychologen in der Bundesrepublik Deutschland; P. R. Hof-
stitter: Was man vom Psychologen erwartet; B. Nagler: Der Psychologe am
Scheidewege; F. Redl: Krisen in der Kinderarbeit.

Aus dem instruktiven Aufsatz von Sargent mochte ich die folgenden Satze
zitieren: «Die Produktion von psychologischen Biichern, Monographien,
Einzelbeitrigen und Berichten ist zu einer wahren Flut geworden, so da8
amerikanische Psychologen weder ihr eigenes Spezialgebiet, geschweige denn
die angrenzenden Bereiche noch genau zu iiberschauen vermogen». «Das
Problem dieser Uberproduktion ist teilweise auf eine unter amerikanischen
Psychologen» — das trifft offenbar auch auf die jingeren deutschen Psycho-
logen zu — «verbreitete Anbetung experimenteller Methoden zuriickzufiihren,
ohne daBl man geneigt wire, die Grenzen dieser Methoden anzuerkennen.
Selbst die griindlichste Experimentalanordnung fiihrt nicht zwangsweise zu
entscheidenden Erkenntnissen». Die Wissenschaft vom Menschen habe nach
H. A. Murray die Wahl zwischen zwei Alternativen: «entweder unwichtige
Fragen mit Hilfe strenger, formaler Techniken zu lésen oder wesentliche
Probleme mit inadaquaten Methoden zu erforschen». «Die humanistische
Psychologie miBt vor allem den Bedeutungsgehalten mehr Gewicht zu als
einer Methodologie. Sie verleugnet allerdings nicht den Nutzen von Statistik
und Experiment, besteht aber darauf, beide nur als Hilfsmittel zu sehen,
wihrend das entscheidende Kriterium immer nur die menschliche Erfahrung
sein kann». Es wire wichtig zu wissen, wie weit diese verniinftigen und ma@-
vollen Einsichten von den amerikanischen Psychologen geteilt werden.

H. Kunz

Alf Nyman: Die Schulen der neueren Psychologie. Autor. Ubersetzung aus
dem Schwedischen von E. Bohm. Verlag Hans Huber, Bern und
Stuttgart 1966.

Die Schulen der neueren Psychologie auf rund 250 Seiten darstellen zu
wollen bleibt eine zweischneidige Angelegenheit. Entweder muf3 dem per-
sonlichen Belieben in der Stoffauswahl ein groBer, allzu groBer Tribut ent-
richtet werden, in dessen Folge dann unvermeidlicherweise manche Bemii-
hungen nicht beriicksichtigt werden kénnen. Oder man muB} sich mit
fliachtigen Berithrungen der Themen begniigen. Nyman hat in seinem von
E. Bohm in ein gutes Deutsch iibersetzten Buch den ersten Weg bevorzugt. Er
formuliert zunéchst sechs « Axiome» oder « Grundsitze» der dlteren Psycho-
logie und sieht die neuen seelenkundlichen Strémungen unter dem Aspekt

299



der Kritik oder Preisgabe jener Axiome. So behandelt er den Behaviorismus,
die Gestaltpsychologie, die Dimensionspsychologie (es handelt sich um den
Versuch Hartshornes, die nach der traditionellen Meinung «voneinander
hermetisch abgesonderten Sinnesmodalititen» auf Grund der «Doktrin der
affektiven Kontinuitit» in die «Einheit der Sinne» zu verwandeln), die
Faktorenanalyse der Intelligenz, die Psychoanalyse, die Individualpsycho-
logie Adlers, die Charakterologie und die Massen- und Gruppenpsychologie.
Diese Darstellungen enthalten zahlreiche Zitate aus den — ausgewéhlten —
Schriften der mallgebenden Autoren, beriicksichtigen aber auch Sekundir-
literatur. Unzuldnglich ist das Kapitel tiber Charakterologie: es referiert
fast nur Kretschmers Typologie (auch sie noch unvollstandig), schweigt sich
aber iiber jede im eigentlichen Sinne charakterologische Konzeption aus.
Davon abgesehen bietet jedoch das Buch eine klare, kritische, iiberwiegend
korrekte, gelegentlich witzig-ironische Einfithrung in die Materie.

H. Kunz

Heinz-Rolf Liickert: Die Problematik der Personlichkeitsdiagnostik. Ernst
Reinhardt Verlag, Miinchen/Basel 1965.

Wenn man, wie das Liickert in einem gewichtigen Werk getan hat, die
konflikthaltige Zwiespaltigkeit oder einen «metaphysischen Antagonismus»
des Menschen ins Zentrum einer der Intention nach umfassenden Psycho-
logie riickt, ist es nicht allzu verwunderlich, daB sich einem die Schwierig-
keiten, Unsicherheiten und Fragwiirdigkeiten der Personlichkeitsdiagnostik
aufdrangen. In ihr unterscheidet der Verfasser drei Fragenkreise: die Grund-
lagen, die Methoden und die Problematik. Die letztere behandelt er, ohne sie
«in ihrer ganzen Breite und Tiefe sichtbar» machen zu wollen, im vorliegen-
den Buche, die Darstellung der zwei anderen Bereiche soll spiter folgen. Die
ausdriickliche thematische Beschriankung 148t es verstehen, weshalb z. B. die
Frage nach dem Verhaltnis der «allgemein-charakterologischen» zu den auf
den konkreten einzelnen Menschen bezogenen Aussagen nicht erortert wird.
Fiur Liickert ist Personlichkeitsdiagnostik Wissenschaft, nimlich «Analyse
menschlichen Erlebens, Verhaltens und Gestaltens mit Riickbeziehung dieser
,Vorkommnisse’ und Aktivitaten auf zugrundeliegende Bestimmungskrifte.
Sie ist als Psychologie zugleich ,Dienst am Menschen . . . Auch als forschende
Disziplin darf sie dieser Verpflichtung nicht entraten‘» (Arnold). Als Grund-
these mag gelten: «Nicht nur ProjektionsprozeB3 und Projektionsverhalten,
sondern auch die projektiven Testverfahren und entsprechenden Interpre-
tationen sind im mehrfachen Sinne problematisch».

Der Verfasser gliedert den von ihm diskutierten Stoff in folgende fiinf Ab-
schnitte: das Akzidentelle (das Momentane, das AuBBere und das Situative),
die Varianz der Personlichkeit (die Reifungsstadien, die Priagungsvorginge
und die Personlichkeitswandlung), die Divergenz der Befunde (die Erhellung,
die Reduktion und das «diagnostische Aquilibrium»), die Subjektivitit des
Diagnostikers (die Beachtungsperspektive, die Deutungsschablone und die

300



Kongenialitit) und die Methode (die Modellvorstellung, die Methoden-
basis — hier findet sich eine vorziigliche Diskussion der Intelligenzdiagnostik-
und die Beschreibungsbegriffe). Ein Ausblick skizziert die «weiterfithrenden
Probleme». ‘
Liickert tritt mit gutem Grund fiir die Legitimitdt des phanomenologischen
Aspektes auch in der Personlichkeitspsychologie ein und warnt mit Recht
davor, die Grenzen rationalen Erkennens «durch metrisierende Pseudo-
exaktheit» verdecken zu wollen. Gerade dann sollte man sich jedoch um
optimal sachangemessene Formulierungen bemiihen und «bekanntliche»
Wendungen vermeiden. Das ist dem Verfasser wohl nicht durchwegs ge-
gliickt. Mit einiger Verwunderung héren wir von ihm, die spateren Forschun-
gen Pawlows hitten «Entscheidendes zum Verstindnis der . . . Erscheinun-
gen der Prigung und Verhaltens- bzw. Charakterwandlung beigetragen»,
wir vermochten dank ihrer « Aufbau, Wandlung und Stérung des menschli-
chen Charakters tiefer zu verstehen». Desgleichen sollen von den bedingten
Reflexen her «die von den Psychoanalytikern als Bedingung fiir die Heilung
von Neurosen aufgestellten Thesen heute besser» zu begreifen sein. Denn
«der GroBteil menschlichen Verhaltens verliuft automatisiert, entsprechend
dem von Pawlow in seinen klassischen Hunde-Experimenten aufgewiesenen
bedingten Reflexgeschehen. Unsere positiven und negativen Gefiihlsein-
stellungen und Wertungen sind durch kulturell-soziale Umgebungs- und
Erziehungseinfliisse erlernt oder — in der Sprache der Hirnphysiologie — ge-
bahnt worden. Es ist also keineswegs so, dall nur duBlere Verhaltensweisen
nach dem Modell der ‘bedingten Reflexe’ zu verstehen sind. Da wir Gefiihls-
einstellungen und Wertungen als integrale Momente des ‘Charakters’ aner-
kennen, wird man auch diesen unter dem Pawlowschen Aspekt zu sehen ha-
ben. DalB3 dabei das Geschehen von komplexeren Bedingungen abhéngt als
das analoge in der Verhaltensebene von Hunden, ist selbstverstiandlich».
Abgesehen davon, daB es sich bei den bedingten Reflexen um in ihrem Innen-
aspekt vollig dunkle, mithin psychologisch bislang unfassbare Prozesse han-
delt, die sich den seelisch-geistigen Ablaufen — wenn iiberhaupt — nur als er-
dachte hypothetische physiologische Korrelate supponieren lassen und daher
zum eigentlichen Verstindnis jener grundsitzlich nichts beitragen kénnen —
abgesehen davon entsprechen die Automatisierungen menschlicher Ver-
haltensweisen und die charakterlichen Prigungen keineswegs den bedingten
Reflexen. Diese bleiben an die unbedingten Reflexe gekniipft und miissen
von Zeit zu Zeit erneut eingeiibt werden. Ein anderer Punkt: « Staatsbiirger»
und «Steuerzahler» stellen nicht zwei gegensitzliche Rollen dar, sondern
manchen Staatsbiirgern fallt es schwer, das zu dieser Rolle gehérende Ent-
richten der Steuern zu realisieren. Ich frage mich auch, ob man korrekt von
einer «Plastizitit der Erbanlagen» sprechen darf und nicht nur von einer
Plastizitit ihrer Manifestation. Doch schmilern diese kritischen Bemer-
kungen den Wert des Buches nicht. B s

301



Charles Baudouin, L’ euvre de Jung et la psychologie complexe. Paris, Payot, 1963,
394 p.

La pensée de Carl-Gustav Jung déroute les esprits cartésiens, et les lec-
teurs frangais en général. C’est donc un grand service qu’a rendu Charles
Baudouin en exposant, avec clarté et objectivité, I’ceuvre de celui qui, selon
Freud, a trahi la psychanalyse. Ce qui autorisait Charles Baudouin, plus que
tout autre, a écrire ce livre, c’est sa profonde connaissance des problémes de la
psychothérapie — telle que peut seul ’avoir un praticien —, mais aussi sa
compétence en matiére de philosophie, compétence qui lui permet de placer
les divers aspects de la pensée de Jung dans leur juste contexte. Que 1’on soit
partisan ou adversaire de Jung, on lira avec profit cette excellente mise au
point. Nous recommandons particuli¢rement a l’attention des philosophes
le chapitre intitulé Perspectives philosophiques. Psychologie et religion, ainsi que la
conclusion: Freud, fung et la psychologie des instances.

Christophe Baroni

Rivista di filosofia, de Turin:

Volume LVIII — n. 2 — Avril-jJuin 1967: contient notamment un article de
Paolo Rossi, « Théorie et Histoire» chez Antonio Banfi (malgré son engagement
politique enthousiaste et passionné, le regretté philosophe marxiste de Milan
a toujours maintenu la possibilité et la nécessité d’un plan autonome de ré-
flexion et d’élaboration théorique); également une étude trés documentée
d’Enrico Sturani, Lectures de Merleau-Ponty (La philosophie de Merleau-Ponty
a trop souvent servi de référence pour la justification d’une certaine attitude
pratique, ou au contraire de cible facile pour des prises de position antago-
nistes; il est temps de I’étudier en elle-méme pour en comprendre la formation
et le développement dans ses rapports avec d’autres types de pensée, avec
lesquels elle entretient des rapports réels et souvent méconnus).

Volume LVIII — n. 3 — Juillet—Septembre 1967: au sommaire une étude treés
ferme, Etre et devoir-étre dans la science juridique, du philosophe du droit Norberto
Bobbio, directeur responsable de la revue, qui reprend a nouveau le vieux
probléme: la jurisprudence est-elle une science normative?

De Pietro Chiodi un article au titre paradoxal: La philosophie kantienne de
Phistoire (pourquoi Kant répugnait a toute prétention de construire un savoir
historique absolu, les conditions de I’expérience, I’abime entre le contingent
et le nécessaire).

Giornale di Metafisica, de Génes:

XXIIe année — Janvier—Février 1967 — n. I: un article en frangais d’Amédée
Ponceau. Une métaphysique du corps, des recherches historiques, de nombreux
comptes rendus; 'un deux, de Felice Battaglia, consacré 4 l’'ouvrage que
Henri Reverdin a publié ’an dernier aux Editions de La Baconniére, Les
exigences de la vie de esprit. Principes et développement d’une pensée; fort élogieux,
avec une réserve concernant le réle de I’Eglise.

302



Numéro de Mars—Juin 1967 —n. 2-3: une étude inédite de Régis Jolivet, Créa-
tion et poésie; et 2 la mémoire du penseur disparu des articles en frangais de
Stanislas Breton, Substance et existence; de Jules Chaix-Ruy, 4 la mémoire de
Régis Jolivet; de Maurice Nédoncelle, Sur quelques conditions d’une ontologie per-
sonnaliste.

Rivista di filosofia neo-scolastica, de Milan:

LIXe année — Janvier—Février 1967 — Fasc. I. : un article de G. Ferretti a pour
objet Les développements de la conception phénoménologique de Schéler.

Mars—Avril 1967 — Fasc. I1.: un article de M. Peretti est consacré & La philo-
sophie du dialogue de Guido Calogero; il marque I’intérét de la position de Calo-
gero, mais reléve comme une grave insuffisance I’attitude a I’égard des méta-
physiciens, des logiciens et surtout des théologiens.

Fuillet—Octobre 1967 — Fasc. IV-V.: une étude de A. Bausola sur La classifi-
cation des phénoménes psychiques selon Franz Brentano; un examen critique, par
F. Occhipinti, de La métaphysique de I’éternel retour chez Nietzsche.

F.-L. Mueller

303



	Besprechungen = Comptes rendus

