Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 27 (1967)

Buchbesprechung: Ideologie und Wahrheit : zu einem Werk von Hermann Zeltner
Autor: Krénzle, Karl / Voelke, A.-J.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlungen — Etudes critiques

Ideologie und Wahrheit

Zu einem Werk von Hermann Zeltner

I

Der Ideologiebegriff entbehrt heute einer verbindlichen Eindeutigkeit.
Unmittelbar einsichtig ist zunéchst nur sein politischer Schlagwortcharakter.
Mittelbar verweist er auf den mit ihm korrespondierenden Begriff der Wahr-
heit, impliziert also ein erkenntnistheoretisches Problem, wobei allerdings
die Frage, wie die beiden Begriffe Ideologie und Wahrheit miteinander in
Beziehung stehen, noch offen bleibt. Dazu kommt, daf3 heute, analog zu den
Ideologien, verschiedene Wahrheitstheorien miteinander konkurrieren. Als
ideologisch wird im alltaglichen Sprachgebrauch die Meinung des Gegners
apostrophiert, in der Regel mit einem herabsetzenden oder gar denunzieren-
den Unterton. Im weltweiten Malstab gilt das von dem Verhéltnis zwischen
dem sogenannten Osten und Westen. Aber auch im Kleinen begegnen wir
dem Terminus, und hier wieder nicht nur in den Auseinandersetzungen der
historischen politischen Parteien. Im Rahmen dieser Fraktionen selber gibt
es noch Gruppen und Untergruppen, die einander unter Ideologieverdacht
stellen: Produzenten die Konsumenten; erfolgreiches Unternehmertum das
mit der Entwicklung nur miihsam Schritt haltende Gewerbe; Arbeiter die
Angestellten und Angestellte die Bauern . . . Die Reihe der Beispiele ist will-
kiirlich und lieBe sich fortsetzen. Ideologie, so kénnte man also sagen, ist ein

aufschluBreicher Index fiir das herrschende politische und gesellschaftliche
Chaos.

Es mag eingewendet werden, an die Stelle ideologischer Konkurrenz, in
der nur der Michtigere — und zwar nicht notwendig der geistig Machtigere —
Uberlebenschancen besitzt, trete jetzt nach und nach eine Koexistenz, in der
die Spielregeln gegenseitiger Duldung gelten. Das ist indessen noch kein Hin-
weis fiir ein Ende der Ideologie, sondern markiert nur die Relativierung ideo-
logischen Denkens. Eine Relativierung, die noch kein Garant ist gegen die
Moglichkeit, daB Konkurrenz und Aggressivitit jederzeit wieder virulent
werden konnen.

Auf eine Analogie stoBen wir im Bereich der Ideologiekritik. Auch hier
findet sich wenig allgemein Verbindliches und Verbindendes. Eine Verstindi-
gung erscheint angesichts der einander zum Teil widersprechenden Definitio-
nen faktisch ausgeschlossen. Ist eine solche Verstindigung aber auch prinzipiell
unmoglich? Und wenn nicht, liegt dann im moglichen Konsens bereits das
Wahrheitskriterium?

219



II.

Das sind Fragen, die ins Zentrum von Hermann Zeltners Werk «Ideologie
und Wahrheit. Zur Kritik der politischen Vernunft» (Friedrich Frommann
Verlag, Stuttgart-Bad Cannstatt 1966) treffen. Die Aufgabe, die Zeltner sich
stellt, ist sowohl gesellschafts-politischer wie erkenntnistheoretischer Natur.
Formal betrachtet handelt es sich bei der vorliegenden Arbeit einfach um ein
weiteres Glied in der Kette existierender Ideologiekritiken. Dem Inhalt nach
aber bringt dieses Werk nicht bloB einige zusitzliche Detail-Erkenntnisse
in die Diskussion. Miilig wire, iiber den philosophischen Rang zu streiten,
der dem Buch im Verhiltnis zu thematisch dhnlichen Arbeiten zukommt.
Nicht dem «Rang», sondern der spezifischen Problemstellung und den ihr
entsprechenden Ergebnissen verdankt Zeltners Werk im Rahmen der kon-
ventionellen Ideologietheorien eine Sonderstellung.

DaB Ideologien die Wahrheit verfehlen, weill auch, wer mit dieser Pro-
blematik noch nicht naher vertraut ist. Damit ist freilich fiir das Verstandnis
noch wenig gewonnen. Bestimmter mul} die Frage lauten, was fiir eine Wahr-
heit, wie und warum diese verfehlt wird. Niemand diirfte ja auf den Gedanken
kommen, etwa einen logischen Schnitzer mit allen seinen Konsequenzen oder
einen Fehler in der Versuchsanordnung eines wissenschaftlichen Experiments
als ideologisch zu disqualifizieren. Zeltner spezifiziert daher die von den Ideo-
logien verfehlte Wahrheit als « Wahrheit des Ganzen». Dieser Begriff muf3
zunichst noch in der Schwebe bleiben; konkretisiert werden kann er erst im
weiteren Vollzug der Arbeit.

Bleibt die Frage, in welchem Verhiltnis Ideologie und Wahrheit zueinan-
der stehen. Das heif3t, sollen die beiden Begriffe als einander ausschlieBlich
negierende gedacht werden? Die positivistisch und marxistisch orientierte
Ideologiekritik, die — bei allen Modifikationen und individuellen Nuancen —
die Diskussion heute beherrschen, neigen zu einer positiven Beantwortung
dieser Frage. Kritik bedeutet hier eher Ablehnung als Korrektur. Im Unter-
schied dazu fiihrt Zeltners Methode «nicht neben den Ideologien her und an
ihnen vorbei, sondern mitten durch sie hindurch, nimlich iiber eine Kritik ...,
welche sie nicht von vorneherein verwirft, sondern in einem prinzipiellen,
noch niher zu erérternden Sinn richtigstellt und die an ihnen reflektierend
vergegenwartigte Wahrheit ans Licht bringt» (S. 11f.). Ziel ist, «die Ideolo-
gien so zu destruieren, daf3 dabei deren echte Wahrheitsmomente erhalten
bleiben, ja erst zur Wirksamkeit befreit werden» (S. 14).

111,

Charakteristisch fiir Zeltners Untersuchung ist weiter die historische Be-
grenzung des Ideologiebegriffs. Die Frage, ob es schon vor der Aufklirung,
als der Begriff erstmals in die philosophische und politische Diskussion kam,
ideologisches Denken gegeben hat, nennt er zwar berechtigt. Dennoch ent-
scheidet er sich dafiir, den Geltungsbereich der Ideologien auf die Zeitspanne
seit der Aufklirung zu beschrinken. Nun gibt es zweifellos Griinde fiir und
gegen eine solche Beschrankung. Als positiven Grund fiithrt Zeltner zunachst
die Tatsache an, daB wir erst um die Mitte des 18. Jahrhunderts einem Denken

220



begegnen, «welches die Legitimitdt von Herrschaft mit Griinden der Ver-
nunft die Frage gestellt hat» (S. 13). Nun koénnte eingewendet werden, daf
dies ja gerade ein Hinweis fiir die Befreiung des Denkens vom Ideologiebann
sei. Dieser Einwand ist deshalb nicht stichhaltig, weil die rationale Infrage-
stellung, beziehungsweise Begriindung von politischer Herrschaft nur einen
Aspekt des Ideologieproblems betrifft. Damit ist eine weitere Schwierigkeit
angedeutet: Eine geistig fruchtbare Ideologiekritik hangt weitgehend davon
ab, wie weit, beziehungsweise wie eng der Ideologiebegriff gefaB3t wird. Darin
liegt auch der Schliissel fiir Zeltners Begrenzung der Problematik auf die
Zeitspanne seit der Aufklirung. Thre Rechtfertigung kann diese Begrenzung
erst im Vollzug der weitern Darlegungen erfahren.

IV.

Der Gang von Zeltners Untersuchung gliedert sich in zwei Teile. Zunachst
werden die politisch-weltanschaulichen Ideologien vergegenwartigt, die seit
der franzosischen Revolution historisch wirksam geworden sind. Hermann
Zeltner beschrankt sich dabei im wesentlichen auf die liberale, die konserva-
tive, die marxistische und die faschistisch-nationalsozialistische. Im Rahmen
des Gesamtwerks ist das wahrscheinlich der Teil, der die meisten Angriffs-
flichen bietet, da Zeltner in dieser gedringten Form um eine starke Vergro-
berung nicht herumkommt. Dieser Mangel wird dann im zweiten Teil
einigermallen ausgebiigelt, der von der Aufhebung der Ideologien handelt.
Aufhebung verstanden in jenem Hegelschen Sinne des tollere, conservare
und elevare, in der das Aufgehobene nicht zu Nichts wird, sondern «in die
Einheit mit seinem Entgegengesetzten» tritt (vgl. G. W. F. Hegel: Wis-
senschaft der Logik, hg. von Georg Lasson, 1. Band, S. 93f.). Im Anschluf3
an diese mehr deskriptive Vergegenwiartigung setzt sich Zeltner kritisch mit
der Marxschen und der positivistischen Ideologietheorie sowie mit der Wahr-
heitslehre Nietzsches auseinander. Seine eigene Position legt er dann im
zweiten Teil dar, wo er, in Abgrenzung zum aristotelisch-thomistischen und
zum Wahrheitsbegriff-der positiven Wissenschaften, teils auf ontologischer,
teils auf historischer Basis den Begriff einer Wahrheit des Ganzen entwickelt
und den Weg zu einer Uberwindung des ideologischen BewuBtseins andeutet.

¥

Bei aller Verschiedenheit ist den erwahnten Ideologien etwas gemeinsam:
sie sind — marxistisch gesprochen — Produkt konkreter historischer Bedingun-
gen. Diese Formel ist aber noch zu allgemein und miflverstindlich. Zeltner
bringt das ideologische Denken vielmehr in Zusammenhang mit einem Be-
wuBtseinswandel: das heif3t, es ist Ergebnis «der emanzipierten, zu sich selbst
erwachten Vernunft» (S. 53). Mit der Erschiitterung des Glaubens an von
Ewigkeit her vorgegebene Ordnungen des Zusammenlebens, die im Ubergang
von der Scholastik zur Neuzeit erfahren wird, verband sich gleichzeitig die
Forderung, «neue Ordnungen zu setzen, die von Menschen nach ihrer eige-
nen Einsicht erdacht und gestaltet waren» (S. 15). Dieser Forderung haben
die geschichtlich wirksam gewordenen Ideologien nicht in gleicher Weise
Rechnung getragen. Im konservativen, dann aber vor allem im faschistisch-

221



nationalsozialistischen Denken dufBlert sich das Bediirfnis, der zu sich selbst
erwachten Vernunft ihre verlorene «Unschuld» zuriickzugeben und an die
Stelle einer rationalen Begriindung aller Daseinsverhiltnisse einen reinen
Dezisionismus zu setzen, «der das Wesentliche im politischen Handeln in der
rational nicht begriindbaren Entscheidung und in der Entschlossenheit das
einzige Signum solchen Handelns erblickt — ein Denkansatz, der in gerader
Linie bis zu Carl Schmitt und Heidegger fuhrt» (S. 26).

Konservativismus, beziehungsweise Faschismus und Nationalsozialismus
sind indessen, historisch betrachtet, als Antwort teils an den Liberalismus, teils
auf den Marxismus entstanden. Dem Rationalen stellen sie die elementare
Kraft des Irrationalen entgegen, das sich verniinftiger Beherrschbarkeit ent-
zieht, und an die Stelle des formal-abstrakten Gleichheitsprinzips die Idee
einer Ordnung, «in welcher auch der Untergeordnete und Abhingige seinen
Platz und seinen Halt hat» (S. 25). Darin spiegelt sich nicht zuletzt die
schmerzliche Erfahrung, dafl jener undialektisch konzipierte liberale Frei-
heitsbegriff, der Freiheit einseitig versteht als das Recht, «alles zu tun, was
keinem andern schadet» (S. 18) und der das Gemeinwohl als notwendiges
Resultat individueller Entfaltungsmoglichkeit betrachtet, neue Unfreiheit
schuf. Gegen den Liberalismus gerichtet ist auch der Marxismus, in dem,
analog zu Hegels Lehre von der EntduBerung des Geistes und seiner Heim-
kehr auf den verschlungenen Pfaden der Geschichte «Entfremdung und
Wiederfindung des menschlichen Wesens die groBen Peripetien» markieren
(S.30). Warum diese, nach Zeltner «entschiedenste und am strengsten durch-
dachte Konzeption einer Wahrheit des Ganzen» (S. 128), dennoch als Ideo-
logie zu gelten hat, wird weiter unten noch naher begriindet werden.

VI.

Systematisch betrachtet gibt es zwischen diesen Ideologien nicht nur Tren-
nendes, sondern ebenso sehr Verbindendes. Als Beispiel fiihrt Zeltner ihre
«spezifische Selbstbeziiglichkeit» an (S. 21). Da dieser Begriff eine Reihe von
erkenntniskritischen Voraussetzungen impliziert, erfihrt er seine Vertiefung
und Differnzierung bei der Erorterung von Zeltners Wahrheitstheorie. Zu-
néchst nur soviel: jener bereits angedeutete BewuBtseinswandel, der in einem
gesteigerten Reflexionsvermogen seinen Niederschlag gefunden hat, bewirkte
— auf den erkenntnistheoretischen Ebene — eine zunehmende Polarisierung von
Subjekt und Objekt, Denken und Sein, Wissen und Glauben. Im Bereich des
Gesellschaftlichen markieren der zunehmende Desintegrationsprozef3, die
wachsende Arbeitsteilung und damit im Zusammenhang der Verlust jener
Basis, von der aus sich dem Subjekt die Erfahrung eines noch intakten Ganzen
erschloB, den Ubergang zum sogenannten ideologischen Zeitalter. Das hatte
Entfremdung in dem Sinne zur Folge, daB sich das Individuum, bezi¢hungs-
weise soziale Gruppen nicht mehr als integrierte Momente eines universellen
geistigen Aktionszusammenhangs begreifen. Sofern nun Ideologien von der
Einsicht geleitet sind, daB die Emanzipation des BewuBtseins ein irreversibler
ProzeD ist, billigt Zeltner ihnen Wahrheit zu (vgl. S. 133f.). Aber eben nur
eine surrogierte Wahrheit, ist es doch den Ideologien bis heute nicht gelungen,

222



jenes Eine Ganze, deren Titel die Wahrheit fiir sich reklamiert, begrifflich zu
begriinden. Zeltner stellt zwar diese Forderung nirgends explizit auf, doch er-
gibt sich das Postulat als notwendige Konsequenz seiner Uberlegungen. Wenn
deshalb, wie er schreibt, «gegeniiber der freilich in sich dialektischen Anti-
these von Mythos und Logos . . . sich das moderne BewuBtsein eindeutig fur
den Logos entschieden» hat (S. 95), dann ist es auch unter diesem Gesichts-
punkt berechtigt, den Ideologiebegriff zeitlich festzumachen und ihn nicht
zu einem quasi zeitlosen Phinomen zu hypostasieren. Denn wo mythologische
BewuBstseinsinhalte noch eine verbindliche Kraft besaBBen, wo die angeblich
gottgewollten oder obrigkeitlich verordneten Institutionen noch spontan er-
lebt worden sind, ist es eher problematisch, von ideologischem Denken zu
sprechen, fehlt es doch auf dieser BewuBstseinsstufe noch weitgehend an der
«an der Konstitution einer Ideologie stets beteiligte(n) Reflexion» (S. 98).
Ideologiekritik, die sich auch gegen die Manifestationen eines noch un- oder
doch erst maBig reflektierten BewuBtseins richtet, iibersieht folglich, daB3 die
urspriingliche Ganzheit von Sein und BewuBtsein zuerst destruiert werden
multe, will sie «einen Unterschied zwischen ‘Wirklichkeit’ und ihrem
ideologischen Uberbau statuieren» (S. 98).

VII.

Zeltners Auseinandersetzung mit der Marxschen und der positivistischen
Ideologiekritik soll hier nur so weit erértert werden, wie dies fiir das Verstand-
nis seiner eigenen Theorie relevant ist, wiahrend die Darlegung von Nietz-
sches Wahrheitslehre ganz ausgeklammert wird. Auch bei Karl Marx ver-
weist der Ideologiebegriff auf den Begriff der Entfremdung, erschopft sich
aber nicht darin. Zeltner spricht von einer doppelten Bedeutung des Marx-
schen Ideologiebegriffs. Als ideologisch gelten einerseits Vorstellungen, die
den veranderten historischen Bedingungen nicht mehr adidquat sind. Ideolo-
gieverhaftet ist aber menschliches Denken auch deshalb und solange, als
zwischen Existenz und Essenz, Wirklichkeit und Idee ein Abgrund liegt. Mit
der Versdhnung dieser antagonistischen Beziehungen in der klassenlosen Ge-
sellschaft fallt dann nicht nur die Erlosung vom Joch der Entfremdung,
sondern auch die Uberwindung des ideologischen BewuBtseins zusammen.

Voraussetzung fiir das Verstindnis dieser Uberlegungen ist die Vergegen-
wartigung von Marx’ Wahrheitsbegriff, dem, wie weiter unten noch gezeigt
wird, Zeltner selber verschiedene Anregungen verdankt. Zeltner legt zu-
néchst iiberzeugend dar, daB3 Marx nicht auf die spater von Lenin verfochtene
und heute vom orthodoxen Marxismus rezeptierte Widerspiegelungstheorie
festgelegt werden kann. Marx anerkennt im Gegenteil keine dem erkennen-
den Subjekt unabhingig gegeniiberstehende Objektivitat. Mit andern Wor-
ten: Objektivitit konstituiert sich — zumindest im Bereich des Sozialen — nie
ohne konstituierendes BewuBtsein, wihrend umgekehrt das BewuBtsein nie
nur bestimmendes, sondern immer auch bestimmtes BewuBtsein ist. Man
kénnte daher sagen, daB3 im Erkennen gleichsam ein Reservat ausgespart
bleibt, in dem die Wirklichkeit erst zu sich selber kommt. Das hat weitrei-
chende Konsequenzen, kann doch unter diesen Voraussetzungen die Wirk-
lichkeit nicht mehr im Sinne der antiken Ontologie als unverinderliches Sein,

223



sondern nur noch als ein Werden begriffen werden, an dem der Erkennende
als handelnd Beteiligter mitwirkt. Darin entschliisselt sich nun auch Marx’
These vom falschen (ideologischen) BewuBtsein, das mit einer falschen Wirk-
lichkeit korrespondiert. Zu dieser falschen Wirklichkeit kam es im Laufe
einer Erweiterung und Differenzierung der menschlichen Bediirfnisse und
Interessen. Sichtbarster Ausdruck dieser Erweiterung war fiir Marx die Ent-
stehung der Klassengesellschaften, in der Entfremdung und die Irrationalitiat
des Zufalls die verniinftigen Plane des Menschen stindig durchkreuzen.

Eine grundsitzlich andere Position als Marx nimmt der Positivismus ein.
Zeltner orientiert sich hier weitgehend an der Ideologiekritik von Theodor
Geiger, einem Vertreter, der heute im positivistischen Kreisen freilich selber
nicht mehr ganz unbestritten ist. Da indessen Geigers erkenntnistheoretischen
Grundvoraussetzungen bei andern Vertretern dieser Richtung keine ins
Gewicht fallenden Modifikationen erfahren haben, bleibt dies mehr oder
weniger irrelevant. Zu diesen Grundvoraussetzungen gehort die Trennung in
wertfreies Erkennen und politisch-moralisches Werten. Eine Trennung also,
die ihrerseits wieder eine radikale Differenz von Erkennen und Erkanntem
impliziert. Dieser Trennung entspricht die Theorie auf der einen und die
sogenannte Erfahrung (Empirie) auf der andern Seite. Erfahren werden
beobachtbare Tatsachen, bezichungsweise der unmittelbar gegebene, nur
sinnlich vermittelte Stoff, in dem das theoretische Denken gleichsam seine
Stiitze hat. DaB3 dieser Dualismus in der Tat kiinstlich und selber erst ein
Produkt des Denkens ist, wird von Positivsten in den wenigsten Fallen kritisch
reflektiert.

Auf diesem nur bedingt einsturzsicheren Fundament baut nun der Positi-
vismus auch seine Ideologiekritik auf. Als unwissenschaftlich und ideologisch
wird von ihm alles aus dem Erkennen eliminiert, was nicht mit einer unmittel-
baren Erfahrung korrespondiert. Das gilt vorab fiir alles Emotionale und Ide-
elle, insbesondere fiir Begriffe wie Wesen, Freiheit, Gerechtigkeit usw. Nun
kommt freilich auch der Positivismus nicht ohne diese Begriffe aus; aber er
nennt sie bloBe «Leerformeln» und 148t sie nur soweit gelten, als sie — je nach
der ZweckmiBigkeit — mit beliebigen Inhalten ausgefiillt werden kénnen.
Zeltner fiihrt als Beispiele die Begriffe Freiheit, Gerechtigkeit und Demokratie
an, die Geiger mit dem Argument erledigt, in thnen werde ein Subjektives und
A-Theoretisches — eine Wertung — zu einem Objektiven und Theoretischen
hypostasiert. Untermauert wird diese These etwa mit der Uberlegung,
erstens habe man zu verschiedenen Zeiten etwas Verschiedenes unter Freiheit
und Gerechtigkeit verstanden, und zweitens wiirden Vertreter verschiedener
weltanschaulicher Bekenntnisse — etwa Marxisten und Nicht-Marxisten —
sich iiber den Begriff der Demokratie nie einigen kénnen. Dem halt Zeltner
das treffende Argument entgegen, dal} es sich bei diesen Beispielen nicht nur
um ein Nebeneinander verschiedener Wahrheiten handle, sondern auch um
ein « Gegeneinander, das gerade durch das gemeinsame BewuBtsein von der
Verschiedenheit der eigenen Idee gegeniiber der andern konstituiert ist»
(S. 79). Zeltner stellt dann die positivistische Ideologiekritik selber unter
Ideologieverdacht mit der Begriindung, die erwihnten Thesen enthielten
«eine Ideologie mit teils liberalen, teils konservativen Vorzeichen» (S. 74).

224



An den Liberalismus erinnert in der Tat jener unkritische Fortschrittsglaube,
mit der Verwissenschaftlichung des Denkens — Wissenschaft verstanden in
diesem sehr engen Sinne — wiirden auch die Ideologien ihre Resistenzkraft ver-
lieren, wiahrend das konservative Moment in einer resignativen Selbstbe-
scheidung liegt, die dem begrifflichen Denken keine eigene Realitit zuerkennt
und den Menschen letztlich der Objektivitit als einer ihm fremden Irrationali-
tat preisgibt.

VIII.

Um nun Zeltners Begriff einer Wahrheit des Ganzen zu verstehen — einer
Wabhrheit, die von den Ideologien verfehlt wird, gleichzeitig aber, potentiell,
selber konstitutiv ist fir die Bildung von Ideologien —, miissen seine eigenen
Voraussetzungen kurz vergegenwirtigt werden. Zeltner nennt die Menschen
die «Gestalter ihrer Sozietat» (S. 82). Niemals, schreibt er, wird sich «die
emanzipierte Menschheit . . . wieder bei einer nur faktischen Ordnung als ein-
facher Gegebenheit beruhigen» koénnen (S. 133). Der ProzeB, in dem das
BewuBtsein zu sich selbst erwacht ist, ist irreversibel. Allein, das einstweilige
Resultat dieses Prozesses, das sich in den Ideologien spiegelt, ist unbefriedi-
gend. Daher «muB die politische Vernunft, die sich . . . bisher vergeblich um
die Wahrheit des Ganzen bemiiht hat, aufgrund dieser negativen Erfahrung
mit sich selbst ihre Moglichkeiten kritisch reflektieren und durch diese Selbst-
kritik das politische Denken gewissermaflen auf eine hohere Stufe emporhe-
ben» (S. 134).

Das sind programmatische Bekenntnisse, die angesichts der Auswegs-
losigkeit, in dem das politische Denken der Gegenwart befangen bleibt, wie
ein Lichtblick wirken. Allein ein Garant, daB} sie den Menschen zum Licht
und nicht hinters Licht fiihren, sind sie noch nicht. Es bleibt die Frage, ob
und wie zu dieser Wahrheit des Ganzen gefunden wird. Zu einer Wahrheit,
die sich nicht schon beruhigt beim Wahrheitsbegriff der positiven Wissen-
schaften, dem, mit Zeltner zu sprechen, «der mallgebende, die ganze Exi-
stenz tragende Charakter des traditionellen Wahrheitsbegriffs fehlt» (S. 103).
Unzulinglich wire freilich der Versuch, diesen traditionellen Wahrheits-
begriff — die adaequatio rei et intellectus —, der zwar auf das Eine Ganze ge-
richtet war, darunter aber nur das unwandelbare, sich-selbst-gleiche Sein
(Gott) befafite, zu restaurieren. Unter Wahrheit des Ganzen versteht Zeltner
vielmehr «das Ganze der in einer geschichtlichen Gemeinschaft verbundenen
Menschen» und insbesondere «die Weise ihrer Verbindung und deren Be-
wahrung oder Veridnderung» (S. 104). Damit sind Beziige zur Praxis ange-
deutet: Beziige, die, weil man iiber das Vorhandene hinaus zwar nichts
beobachten, aber denken und handeln kann, in Marx’ Wahrheitslehre ein
gewisses Analogon haben. Moglichen Einwénden, die sich meistens schon vor
der sachlichen Priifung eines das Ganze umfassenden Wahrheitsbegriffs an-
melden, begegnet Zeltner mit den Sitzen: « Die hier erorterte Moglichkeit der
Gewinnung einer verinderten Wahrheit des Ganzen . . . ist dem gegenwérti-
gen politischen BewuBtsein der westlichen Welt aus dem Blick geraten. Vor
allem scheint sie fiir unser BewuBtsein durch das kommunistische Experiment
derart kompromittiert, daB wir nicht bereit sind, sie sachlich und nicht nur in

225



apologetischer Auseinandersetzung mit dem Kommunismus auf ihren Wahr-

heitsgehalt zu priifen» (S. 111£.).
IX.

Wir haben bis dahin bereits einige Elemente kennen gelernt, die fiir die
Wahrheit des Ganzen konstitutiv sind. Die These, die Menschen seien die
«Gestalter ihrer Sozietidt», setzt aulBer der Reflexivitat des BewuBtseins auch
eine Freiheit des Sozialverhaltens voraus. Anderseits spricht Zeltner von
den «in einer geschichtlichen Gemeinschaft verbundenen Menschen». Nun
weist der Begriff der Geschichte immer schon iiber die bloe Kontingenz des
Geschehens hinaus, impliziert also eine gewisse Regelhaftigkeit, die der vor-
ausgesetzten Freiheit zunichst zu widersprechen scheint. Wie 148t sich diese
— nur scheinbare — Aporie auflosen?

Zeltner erértert die damit in Zusammenhang stehenden Fragen unter dem
Titel «Grundziige einer Phanomenologie der menschlichen Sozialitat».
Unterschieden werden zunichst die ontologischen Momente und die subjek-
tiven Bedingungen. Zu den ontologischen Momenten rechnet Zeltner die
sozialen Kategorien, Ideen und Ideale. Als subjektive Bedingungen nennt er
Dispositionen und Imagination.

Wie der Titel schon andeutet, bedient sich Zeltner der phinomenologi-
schen Methode, die — in Abgrenzung zu Husserls Transzendentalphinomeno-
logie — auf vorwiegend deskriptive Weise «strukturelle Momente und Zusam-
menhinge unseres mit der Wirklichkeit — der sozialen, politischen Wirklich-
keit — komplizierten Denkens ins BewuBtsein» rufen will (S. 151). Das hat,
bei allen Vorziigen, auch einen nicht zu unterschiatzenden Nachteil, was, dem
Gang der weitern Darlegungen etwas vorgreifend, kurz begriindet werden
soll. Im Blick auf die sozialen Ideen und Ideale spricht Zeltner als von den
eigentlich geschichtsbildenden Faktoren. Sie sind keine bloBen Abstraktionen,
auch kein Uberbau oder wie immer sie in einem abwertenden Sinne genannt
werden mogen. Vielmehr kommt ihnen eine eigene Realitit zu, was Zeltner
am Beispiel von Familie, Recht und Staat veranschaulicht. Wenn die
positiven Wissenschaften — etwa Soziologie und Jurisprudenz — diese Gebilde
als bloBe Faktizititen behandeln und mit dem Begriff der Wertfreiheit ope-
rieren, dann entspricht eher das einer Abstraktion, weil diese Gebilde, mit
Zeltner zu sprechen, «an Seinsmichtigkeit stets iiber das nur Faktische hin-
aus(ragen)» (S. 88) und insofern immer eine Einheit von Faktizitit und
Normativitat bilden, wertende Gesichtspunkte also bereits auf immanente
Weise enthalten. In diesem Sinne sind die Ideen konstitutiv fiir die je kon-
krete historische Sozietit. Mag ndmlich im Bereich des Anorganischen und
Organischen das Geschehen durch Naturgesetze determiniert sein — auf der
Ebene des Geistigen sind die Ideen das eigentlich Wirkliche, Wirklichkeit
Hervorbringende: dies nun freilich im engen Konnex mit der Praxis in der
Weise, dal3 etwa Verdanderungen 6konomischer und sozialer Natur das kon-
krete « Wie» und «Was» der Ideen, beziehungsweise Ideale mitbedingen.

Soweit, verkiirzt, Zeltners Darlegungen. Ob diese Darlegungen als ver-
bindlich nachvollzogen werden, hiangt weitgehend davon ab, ob das explizite
BewuBtsein fiir die Wirklichkeit des Ideellen im Leser schon ausgebildet ist.

226



Zeltner selber schreibt, dafl Ideen ausdriicklich «erst dann in den Blick ge-
nommen (werden), wo die Reflexion sich ihrer bemichtigt» (S. 88). Ob dies
vom heutigen « Normal»-bewuBtsein, das in so starkem Mal3e unmittelbaren
Wahrnehmungen verhaftet ist, vorausgesetzt werden kann, scheint doch eini-
germalen fraglich. Eine theoretische Entwicklung der «Ideenlehre» anstelle
eines nur beschreibenden Aufweises hitte diesern Umstand positiv Rechnung
getragen.

X.

Es wurde schon angedeutet, dal3 die sozialen Ideen nicht zu verwechseln
sind mit einer Art «freischwebender Wesenheiten». Sie sind zwar konstitutiv
fiir die konkrete geschichtliche Sozietit; ihr Inhalt dndert sich aber mit den
wechselnden gesellschaftlichen Erfordernissen. «. . . jene Freiheit des Sozial-
verhaltens», heiBt es in diesem Zusammenhang, «miilte zu einer uner-
traglichen Instabilitit der menschlichen Sozialverhiltnisse fithren, wenn
ihr die Menschen nicht durch die Schaffung von Institutionen und Traditio-
nen begegnen wiirden. So gehoren Institutionalitdt und Traditionalitdt zu den
kategorialen Grundgegebenheiten menschlicher Sozialitat» (S. 82). In
Institutionen und Traditionen manifestiert sich immer auch ein Wille zu
Dauer und Sicherheit. Dauer und Sicherheit sind jedoch als Begriffe nur
sinnvoll in Relation zu Veranderung und Unsicherheit, die wiederum fundiert
sind in einem Antagonismus. Zeltner nennt diesen Antagonismus eine «for-
male Kategorie» (S. 85) im Unterschied zu den Realkategorien Macht,
Besitz und Arbeit. Ohne diese Realkategorien bliebe das Spannungsverhalt-
nis zwischen einzelnen Elementen eines sozialen Ganzen noch abstrakt. Denn
mag es unter den Gliedern einer Sozietit auch anlagebedingte, von Natur ge-
gebene Ungleichheiten geben: wirksam werden solche Ungleichheiten erst im
Verhaltnis zu Besitz, der seinerseits in Beziehung steht zu den Realkategorien
Macht und Arbeit. Zeltner notiert: « Macht und Besitz sind gleichermallen
gerichtet auf die Selbstbehauptung und Selbststeigerung der Individualitat,
Besitztendenz und Machtendenz fordern einander geradezu wechselseitig
heraus: um zu Besitz zu gelangen, muf} ich meine Macht, zunichst die Sphiare
meiner Verfiigungsgewalt auszuweiten suchen, und Besitz ist zugleich die
Moglichkeit, meine Verfiigungsgewalt iiber andere auszudehnen. Soweit
aber die Besitzergreifung nicht durch unmittelbaren Machtgebrauch ge-
schieht, ist sie nur moglich durch Tausch, und durch den Vollzug des Tau-
sches wird nun auch das Moment der Arbeit entscheidend modifiziert, ihr
gesellschaftlicher Charakter — das hat vor allem Karl Marx hervorgehoben —
verdndert sich grundlegend» (S. 86). — Sich selbst iiberlassen, stiinde am
Ende dieses Prozesses wahrscheinlich das totale Chaos. Von den Ideen und
Idealen, die — sie mégen provoziert sein durch die sich verindernden Bedin-
gungen in der dkonomischen und sozialen Struktur — hingt indessen die
Korrektur dieses Prozesses, die Revolutionierung einer bestehenden oder die
Etablierung einer neuen Ordnung ab.

Dazu bedarf es der erkennend-handelnden Subjekte. Das heil3t, Realitat
gewinnen Ideen und Ideale erst in menschlichen Aktionen und Reaktionen,
denen stets individuell-, gruppen- oder klassenbedingte Momente anhaften

227



konnen. Zeltner illustriert dies an den Begriffen der Disposition und der Ima-
gination. Disposition wird zunichst bestimmt als subjektives Korrelat zu den
objektiven Kategorien Macht, Besitz und Arbeit. Diese Bestimmung ist in-
dessen noch unzureichend. Was Zeltner darunter versteht, soll an einem Bei-
spiel erlautert werden. Die Realkategorie der Macht, die zu einem bestimm-
ten historischen Zeitpunkt konkret in Erscheinung tritt, ist als Macht «wirk-
lich nur da, wo ein als Disposition vorhandenes Ubergewicht des einen iiber
den andern ... nicht nur besteht, sondern wirklich geltend gemacht wird,
und umgekehrt provoziert das Geltendmachen eines solchen Ubergewichts je
nach der Disposition des Gegeniiber die Haltung der Unterwerfung oder aber
des Widerstandes» (S. 93). Das heilt allgemeiner: an die Konstellation be-
stimmter objektiver Bedingungen kniipft sich eine variiernde Vielfalt von
Befindlichkeiten wie Furcht, Hoffnung, Triumph, Unterwerfung, Widerstand
usw., Befindlichkeiten, die Zeltner zusammenfal3t unter dem Begriff der
Disposition. Dieser Begriff ist also nicht statisch fixierbar, sondern verandert
sich je nach der objektiven Konstellation, greift aber anderseits selber wieder
verandernd in diese ein: « Jede Beschrankung von Freiheit. .. - und auch hier
gibt es eine Fiille méglicher Erfahrungen — 148t in dem davon Betroffenen ein
Gegenbild moglicher Freiheit auftauchen, dessen Wirksamkeit wiederum seine
Disposition entscheidend veriandern kann. Ein solches Gegenbild ist eine
Leistung spontaner Imagination» (S. 95). Zeltner nennt das Produkt solcher
Imagination eine Einheit von Begriff und Bild. Begriff und Bild verhalten
sich insofern komplementar, als im Begriff die individuell-, gruppen- oder
klassenbedingte Situation transzendiert wird, wiahrend umgekehrt das Bild
der Idee jene Anschaulichkeit und Bedeutungsbreite vermittelt, wie sie etwa
im Symbol oder im Gleichnis zum Ausdruck kommen.

XI.

Was in einer historisch konkreten Sozietit als Ideal, beziehungsweise Idee
Verbindlichkeit erlangt, sei es fur Gruppen, sei es fiir das soziale Ganze — so
148t sich nun etwas schematisierend zusammenfassen —, hiangt also ab: von den
kategorialen Grundbestimmungen wie Macht, Besitz und Arbeit, die — mit-
bedingt durch die sozio-6konomische Entwicklung — in Verbindung mit dem
subjektiven Korrelat der Disposition bestimmte Befindlichkeiten zur Folge
haben. Damit sind nun die Voraussetzungen einer méglichen Wahrheit des
Ganzen angedeutet. Verfehlt werden kann aber diese Wahrheit vorab aus
zwei Griinden. Der Begriff der Disposition verweist auf die Moglichkeit einer
BewuBtseinsverengung. An dem erwahnten Produkt der Imagination kann
noch Unvermitteltes, Partikuldres und Zufélliges haften. Ein Vergleich mit den
weiter oben erdrterten Ideologien zeigt, dal3 diesen das nicht gelungen ist,
was Zeltner die «Integration der individuellen Strebungen im Blick auf ein
im Modus des Ideals vorgegebenes Sein» nennt (S. 120). Integration bedeutet
dabei nicht Preisgabe der Prinzipien und Ideale, in denen sich das ideologische
Denken verfangen hat, sondern Befreiung durch kritische Vernunft. Diese
Forderung soll abschlieBend noch kurz konkretisiert werden. Was Zeltner
Vernunft nennt, stimmt im wesentlichen mit Hegels Vernunftbegriff iiberein.

228



Vernunft ist «das Vermogen des Allgemeinen» (S. 101). Thre hochste Leistung
liegt darin, die dem BewuBtsein durch Situation und Disposition gezogenen
Grenzen — die spezifische Selbsbezogenheit von Individuen oder Gruppen -
zu transzendieren und das Denken vom Bann der Widerspriiche, in denen sich
eine undialektische Reflexion verliert, zu befreien. Unter Situation versteht
Zeltner nicht die Punktualitit eines historischen Augenblicks: «Die Situation
selbst ist vielmehr schon als Situation, als situative Gegebenheit, nur aus
ubergreifenden Perspektiven zu erfassen, Perspektiven also, welche ihrerseits
ausgreifen auf eine Wirklichkeit, die zwar auf einen bestimmten ausge-
zeichneten Augenblick bezogen sein kann, aber auch dann nicht auf ihn be-
schrankt ist . . .» (S. 104f.). Die zwischenmenschliche Verstindigung, deren
Grenzen zwar immer wieder schmerzlich erfahren werden, nicht aber prin-
zipiell uniiberschreitbar sind, setzt also, bezogen auf unseren Gegenstand,
zunichst die Verallgemeinerung einer Idee voraus, bezi¢he sich nun diese
Idee auf die Konsolidierung einer etablierten oder auf die Realisierung einer
antizipierten Ordnung. Das geschieht durch eine Abstraktion von der
unmittelbar erfahrenen Situation und den individuell- oder gruppenbeding-
ten Dispositionen. Zu erreichen ist die Verallgemeinerung — die Wahrheit des
Ganzen — «aber nicht in einer radikalen Abstraktion von allen Bedingungen
des konkreten Daseins . . ., sondern nur dadurch, daB3 der ganze Reichtum
der Beziige in diesem Dasein wirklich erfahren und zugleich das Erfahrene
durch das Medium des Begriffes ins Allgemeine erhoben wird . . .» (S. 102).
Dem mdoglichen Einwand, daB dies eine Verarmung bedeute, weil der Begriff
der imaginierten Idee ihre Anschaulichkeit und Pragnanz nimmt, begegnet
Zeltner mit dem Hinweis, daB3 der Gehalt «eines der méachtigsten Symbole
der Geschichte iiberhaupt» — des christlichen Kreuzes — sich erst erschlieSt
«iiber die Erfassung seines Sinnes mit Hilfe vernehmender und zugleich re-
flektierender Vernunft» (S. 101).

Nun kommt zur Begrenzung des BewuBtseinshorizonts durch dispositions-
bedingte und situative Gegebenheiten noch ein weiteres Moment hinzu, das
die Bildung von Ideologien beférdern kann. Ideen und Leitbilder besitzen ja
oft eine Kraft, die iiber den konkreten historischen «Augenblick», dem sie
entsprungen sind, hinausweisen. Werden nun solche tradierten Werte und
Verhaltensmuster unreflektiert iibernommen und nicht, in Ubereinstim-
mung mit den sich verandernden Bedingungen, modifiziert, beziehungsweise
mit den neu gemachten Erfahrungen angereichert, so kénnen sie in der Tat
das BewuBtsein triiben. Das erinnert an die Ideologiekritik von Marx. Nun
kommt, wie wir gesehen haben, Zeltners Wahrheitsbegriff dem Marxschen
sehr nahe. Dennoch hat gerade auch «diese entschiedenste und am strengsten
durchdachte Konzeption» (S. 128) die Wahrheit verfehlt. Hier wire viel-
leicht zu bemerken, daf3 Zeltner Marx’ Theorie und den institutionalisierten
Marxismus zwar nicht gleichgesetzt, die Unterschiede aber doch etwas ver-
wischt. Trotzdem sind seine Einwinde und die daraus gezogenen SchluB3-
folgerungen triftig. Diese Einwinde beziehen sich auf die spezifische Differenz
von Analyse und Entwurf. Wahrheit des Ganzen meint ja stets die Einheit
eines Befundes und den daraus abgeleiteten Direktiven fir das praktische
Handeln. Beide Momente bedingen sich gegenseitig, aber so, dal3 die Diffe-

229



renz darin gleichzeitig erhalten bleibt. Dies hat Marx nicht geniigend be-
riicksichtigt. Die proletarische Revolution als notwendige Konsequenz des
Kapitalismus ist bei ihm sowohl Ergebnis der sozio-6konomischen Analysen
wie der am Ideal der klassenlosen Gesellschaft orientierten Kritik. Der Pferde-
fuf3 liegt in dem problematischen Begriff der «notwendigen Konsequenz»,
beziehungsweise in der Gleichsetzung von diagnostizierten Tendenzen und
dem daraus gewonnenen Ideal. Gerade solche Ideale miiten nun aber
nach Zeltner selber wieder kritisch reflektiert werden. Sein zentraler Einwand
gegen Marx richtet sich denn auch dagegen, dafl Marx sich zwar «an der Lo-
gik Hegels orientiert, welche sich ja gerade durch ihre Tendenz zu besonderer
Sachnihe auszeichnet; bei der Proklamation seines Ideals hat er jedoch diese
Differenziertheit . . . ganz auBler acht gelassen, und wenn er das proletarische
Dasein als Zustand der absoluten Inhumanitit bezeichnet, so scheint diese
Absolutheit zunéchst gar nicht als logisches Pradikat gemeint, sondern steht
einfach als Ausdruck seiner leidenschaftlichen Ablehnung» (S. 139).

XII.

Fassen wir Zeltners Ergebnisse zusammen, so unterscheidet sich seine Ar-
beit in einem wesentlichen Punkt von allen andern Untersuchungen dieser
Art: In der Tat bleibt dieses Werk nicht stehen bei einer Kritik der Ideologien,
sondern miindet ein in eine Kritik des Ideologien konstituierenden BewuBt-
seins. Weil jedes nicht nur statistisch-analytische Denken potentiell solche
Ideologien produziert, erfordert das im wesentlichen eine Vertiefung der
Reflexion. In einiger Verkiirzung konnte diese Vertiefung auf die Formel
gebracht werden: Ideologiekritik richtet sich nicht nur gegen die konkreten
Objektivationen des Denkens, sondern bedeutet Erhebung des nur verstandig-
reflektierenden, dem Ganzen noch unangemessenen Denkens zur kritischen
Selbstreflexion.

Karl Kranzle

230



	Ideologie und Wahrheit : zu einem Werk von Hermann Zeltner

