
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Buchbesprechung: Ideologie und Wahrheit : zu einem Werk von Hermann Zeltner

Autor: Kränzle, Karl / Voelke, A.-J.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen - Etudes critiques

Ideologie und Wahrheit

Zu einem Werk von Hermann Zeltner

I.

Der Ideologiebegriff entbehrt heute einer verbindlichen Eindeutigkeit.
Unmittelbar einsichtig ist zunächst nur sein politischer Schlagwortcharakter.
Mittelbar verweist er auf den mit ihm korrespondierenden Begriff der Wahrheit,

impliziert also ein erkenntnistheoretisches Problem, wobei allerdings
die Frage, wie die beiden Begriffe Ideologie und Wahrheit miteinander in
Beziehung stehen, noch offen bleibt. Dazu kommt, daß heute, analog zu den

Ideologien, verschiedene Wahrheitstheorien miteinander konkurrieren. Als
ideologisch wird im alltäglichen Sprachgebrauch die Meinung des Gegners
apostrophiert, in der Regel mit einem herabsetzenden oder gar denunzierenden

Unterton. Im weltweiten Maßstab gilt das von dem Verhältnis zwischen
dem sogenannten Osten und Westen. Aber auch im Kleinen begegnen wir
dem Terminus, und hier wieder nicht nur in den Auseinandersetzungen der
historischen politischen Parteien. Im Rahmen dieser Fraktionen selber gibt
es noch Gruppen und Untergruppen, die einander unter Ideologieverdacht
stellen: Produzenten die Konsumenten; erfolgreiches Unternehmertum das

mit der Entwicklung nur mühsam Schritt haltende Gewerbe; Arbeiter die
Angestellten und Angestellte die Bauern Die Reihe der Beispiele ist
willkürlich und ließe sich fortsetzen. Ideologie, so könnte man also sagen, ist ein
aufschlußreicher Index für das herrschende politische und gesellschaftliche
Chaos.

Es mag eingewendet werden, an die Stelle ideologischer Konkurrenz, in
der nur der Mächtigere - und zwar nicht notwendig der geistig Mächtigere -
Überlebenschancen besitzt, trete jetzt nach und nach eine Koexistenz, in der
die Spielregeln gegenseitiger Duldung gelten. Das ist indessen noch kein Hinweis

für ein Ende der Ideologie, sondern markiert nur die Relativierung
ideologischen Denkens. Eine Relativierung, die noch kein Garant ist gegen die
Möglichkeit, daß Konkurrenz und Aggressivität jederzeit wieder virulent
werden können.

Auf eine Analogie stoßen wir im Bereich der Ideologiekritik. Auch hier
findet sich wenig allgemein Verbindliches und Verbindendes. Eine Verständigung

erscheint angesichts der einander zum Teil widersprechenden Définitio-
nen faktisch ausgeschlossen. Ist eine solche Verständigung aber auch prinzipiell
unmöglich? Und wenn nicht, liegt dann im möglichen Konsens bereits das

Wahrheitskriterium

219



II.
Das sind Fragen, die ins Zentrum von Hermann Zeltners Werk «Ideologie

und Wahrheit. Zur Kritik der politischen Vernunft» (Friedrich Frommann
Verlag, Stuttgart-Bad Cannstatt 1966) treffen. Die Aufgabe, die Zeltner sich
stellt, ist sowohl gesellschafts-politischer wie erkenntnistheoretischer Natur.
Formal betrachtet handelt es sich bei der vorliegenden Arbeit einfach um ein
weiteres Glied in der Kette existierender Ideologiekritiken. Dem Inhalt nach
aber bringt dieses Werk nicht bloß einige zusätzliche Detail-Erkenntnisse
in die Diskussion. Müßig wäre, über den philosophischen Rang zu streiten,
der dem Buch im Verhältnis zu thematisch ähnlichen Arbeiten zukommt.
Nicht dem «Rang», sondern der spezifischen Problemstellung und den ihr
entsprechenden Ergebnissen verdankt Zeltners Werk im Rahmen der
konventionellen Ideologietheorien eine Sonderstellung.

Daß Ideologien die Wahrheit verfehlen, weiß auch, wer mit dieser
Problematik noch nicht näher vertraut ist. Damit ist freilich für das Verständnis
noch wenig gewonnen. Bestimmter muß die Frage lauten, was für eine Wahrheit,

wie und warum diese verfehlt wird. Niemand dürfte ja auf den Gedanken
kommen, etwa einen logischen Schnitzer mit allen seinen Konsequenzen oder
einen Fehler in der Versuchsanordnung eines wissenschaftlichen Experiments
als ideologisch zu disqualifizieren. Zeltner spezifiziert daher die von den
Ideologien verfehlte Wahrheit als «Wahrheit des Ganzen». Dieser Begriff muß
zunächst noch in der Schwebe bleiben ; konkretisiert werden kann er erst im
weiteren Vollzug der Arbeit.

Bleibt die Frage, in welchem Verhältnis Ideologie und Wahrheit zueinander

stehen. Das heißt, sollen die beiden Begriffe als einander ausschließlich
negierende gedacht werden? Die positivistisch und marxistisch orientierte
Ideologiekritik, die - bei allen Modifikationen und individuellen Nuancen -
die Diskussion heute beherrschen, neigen zu einer positiven Beantwortung
dieser Frage. Kritik bedeutet hier eher Ablehnung als Korrektur. Im Unterschied

dazu führt Zeltners Methode «nicht neben den Ideologien her und an
ihnen vorbei, sondern mitten durch sie hindurch, nämlich über eine Kritik
welche sie nicht von vorneherein verwirft, sondern in einem prinzipiellen,
noch näher zu erörternden Sinn richtigstellt und die an ihnen reflektierend
vergegenwärtigte Wahrheit ans Licht bringt» (S. llf.). Ziel ist, «die Ideologien

so zu destruieren, daß dabei deren echte Wahrheitsmomente erhalten
bleiben, ja erst zur Wirksamkeit befreit werden» (S. 14).

III.
Charakteristisch für Zeltners Untersuchung ist weiter die historische

Begrenzung des Ideologiebegriffs. Die Frage, ob es schon vor der Aufklärung,
als der Begriff erstmals in die philosophische und politische Diskussion kam,
ideologisches Denken gegeben hat, nennt er zwar berechtigt. Dennoch
entscheidet er sich dafür, den Geltungsbereich der Ideologien auf die Zeitspanne
seit der Aufklärung zu beschränken. Nun gibt es zweifellos Gründe für und
gegen eine solche Beschränkung. Als positiven Grund führt Zeltner zunächst
die Tatsache an, daß wir erst um die Mitte des 18. Jahrhunderts einem Denken

220



begegnen, «welches die Legitimität von Herrschaft mit Gründen der
Vernunft die Frage gestellt hat» (S. 13). Nun könnte eingewendet werden, daß
dies ja gerade ein Hinweis für die Befreiung des Denkens vom Ideologiebann
sei. Dieser Einwand ist deshalb nicht stichhaltig, weil die rationale
Infragestellung, beziehungsweise Begründung von politischer Herrschaft nur einen
Aspekt des Ideologieproblems betrifft. Damit ist eine weitere Schwierigkeit
angedeutet : Eine geistig fruchtbare Ideologiekritik hängt weitgehend davon
ab, wie weit, beziehungsweise wie eng der Ideologiebegriff gefaßt wird. Darin
liegt auch der Schlüssel für Zeltners Begrenzung der Problematik auf die
Zeitspanne seit der Aufklärung. Ihre Rechtfertigung kann diese Begrenzung
erst im Vollzug der weitern Darlegungen erfahren.

IV.
Der Gang von Zeltners Untersuchung gliedert sich in zwei Teile. Zunächst

werden die politisch-weltanschaulichen Ideologien vergegenwärtigt, die seit
der französischen Revolution historisch wirksam geworden sind. Hermann
Zeltner beschränkt sich dabei im wesentlichen auf die liberale, die konservative,

die marxistische und die faschistisch-nationalsozialistische. Im Rahmen
des Gesamtwerks ist das wahrscheinlich der Teil, der die meisten Angriffsflächen

bietet, da Zeltner in dieser gedrängten Form um eine starke Vergröberung

nicht herumkommt. Dieser Mangel wird dann im zweiten Teil
einigermaßen ausgebügelt, der von der Aufhebung der Ideologien handelt.
Aufhebung verstanden in jenem Hegeischen Sinne des tollere, conservare
und elevare, in der das Aufgehobene nicht zu Nichts wird, sondern «in die
Einheit mit seinem Entgegengesetzten» tritt (vgl. G. W. F. Hegel:
Wissenschaft der Logik, hg. von Georg Lasson, 1. Band, S. 93f.). Im Anschluß
an diese mehr deskriptive Vergegenwärtigung setzt sich Zeltner kritisch mit
der Marxschen und der positivistischen Ideologietheorie sowie mit der
Wahrheitslehre Nietzsches auseinander. Seine eigene Position legt er dann im
zweiten Teil dar, wo er, in Abgrenzung zum aristotelisch-thomistischen und
zum Wahrheitsbegriff der positiven Wissenschaften, teils auf ontologischer,
teils auf historischer Basis den Begriff einer Wahrheit des Ganzen entwickelt
und den Weg zu einer Überwindung des ideologischen Bewußtseins andeutet.

V.

Bei aller Verschiedenheit ist den erwähnten Ideologien etwas gemeinsam :

sie sind - marxistisch gesprochen - Produkt konkreter historischer Bedingungen.

Diese Formel ist aber noch zu allgemein und mißverständlich. Zeltner
bringt das ideologische Denken vielmehr in Zusammenhang mit einem
Bewußtseinswandel : das heißt, es ist Ergebnis « der emanzipierten, zu sich selbst
erwachten Vernunft» (S. 53). Mit der Erschütterung des Glaubens an von
Ewigkeit her vorgegebene Ordnungen des Zusammenlebens, die im Übergang
von der Scholastik zur Neuzeit erfahren wird, verband sich gleichzeitig die
Forderung, «neue Ordnungen zu setzen, die von Menschen nach ihrer eigenen

Einsicht erdacht und gestaltet waren» (S. 15). Dieser Forderung haben
die geschichtlich wirksam gewordenen Ideologien nicht in gleicher Weise

Rechnung getragen. Im konservativen, dann aber vor allem im faschistisch-

221



nationalsozialistischen Denken äußert sich das Bedürfnis, der zu sich selbst
erwachten Vernunft ihre verlorene «Unschuld» zurückzugeben und an die
Stelle einer rationalen Begründung aller Daseinsverhältnisse einen reinen
Dezisionismus zu setzen, «der das Wesentliche im politischen Handeln in der
rational nicht begründbaren Entscheidung und in der Entschlossenheit das

einzige Signum solchen Handelns erblickt - ein Denkansatz, der in gerader
Linie bis zu Carl Schmitt und Heidegger führt» (S. 26).

Konservativismus, beziehungsweise Faschismus und Nationalsozialismus
sind indessen, historisch betrachtet, als Antwort teils an den Liberalismus, teils
auf den Marxismus entstanden. Dem Rationalen stellen sie die elementare
Kraft des Irrationalen entgegen, das sich vernünftiger Beherrschbarkeit
entzieht, und an die Stelle des formal-abstrakten Gleichheitsprinzips die Idee
einer Ordnung, «in welcher auch der Untergeordnete und Abhängige seinen
Platz und seinen Halt hat» (S. 25). Darin spiegelt sich nicht zuletzt die
schmerzliche Erfahrung, daß jener undialektisch konzipierte liberale Frei-
heitsbegriff, der Freiheit einseitig versteht als das Recht, «alles zu tun, was
keinem andern schadet» (S. 18) und der das Gemeinwohl als notwendiges
Resultat individueller Entfaltungsmöglichkeit betrachtet, neue Unfreiheit
schuf. Gegen den Liberalismus gerichtet ist auch der Marxismus, in dem,
analog zu Hegels Lehre von der Entäußerung des Geistes und seiner Heimkehr

auf den verschlungenen Pfaden der Geschichte «Entfremdung und
Wiederfindung des menschlichen Wesens die großen Peripetien» markieren
(S. 30). Warum diese, nach Zeltner «entschiedenste und am strengsten
durchdachte Konzeption einer Wahrheit des Ganzen» (S. 128), dennoch als Ideologie

zu gelten hat, wird weiter unten noch näher begründet werden.

VI.

Systematisch betrachtet gibt es zwischen diesen Ideologien nicht nur
Trennendes, sondern ebenso sehr Verbindendes. Als Beispiel führt Zeltner ihre
«spezifische Selbstbezüglichkeit» an (S. 21). Da dieser Begriff eine Reihe von
erkenntniskritischen Voraussetzungen impliziert, erfährt er seine Vertiefung
und Differnzierung bei der Erörterung von Zeltners Wahrheitstheorie.
Zunächst nur soviel: jener bereits angedeutete Bewußtseinswandel, der in einem
gesteigerten Reflexionsvermögen seinen Niederschlag gefunden hat, bewirkte

- aufden erkenntnistheoretischen Ebene - eine zunehmende Polarisierung von
Subjekt und Objekt, Denken und Sein, Wissen und Glauben. Im Bereich des

Gesellschaftlichen markieren der zunehmende Desintegrationsprozeß, die
wachsende Arbeitsteilung und damit im Zusammenhang der Verlust jener
Basis, von der aus sich dem Subjekt die Erfahrung eines noch intakten Ganzen
erschloß, den Übergang zum sogenannten ideologischen Zeitalter. Das hatte
Entfremdung in dem Sinne zur Folge, daß sich das Individuum, beziehungsweise

soziale Gruppen nicht mehr als integrierte Momente eines universellen
geistigen Aktionszusammenhangs begreifen. Sofern nun Ideologien von der
Einsicht geleitet sind, daß die Emanzipation des Bewußtseins ein irreversibler
Prozeß ist, billigt Zeltner ihnen Wahrheit zu (vgl. S. 133f.). Aber eben nur
eine surrogierte Wahrheit, ist es doch den Ideologien bis heute nicht gelungen,

222



jenes Eine Ganze, deren Titel die Wahrheit für sich reklamiert, begrifflich zu
begründen. Zeltner stellt zwar diese Forderung nirgends explizit auf, doch
ergibt sich das Postulat als notwendige Konsequenz seiner Überlegungen. Wenn
deshalb, wie er schreibt, «gegenüber der freilich in sich dialektischen Antithese

von Mythos und Logos sich das moderne Bewußtsein eindeutig für
den Logos entschieden» hat (S. 95), dann ist es auch unter diesem Gesichtspunkt

berechtigt, den Ideologiebegriff zeitlich festzumachen und ihn nicht
zu einem quasi zeitlosen Phänomen zu hypostasieren. Denn wo mythologische
Bewußstseinsinhalte noch eine verbindliche Kraft besaßen, wo die angeblich
gottgewollten oder obrigkeitlich verordneten Institutionen noch spontan
erlebt worden sind, ist es eher problematisch, von ideologischem Denken zu
sprechen, fehlt es doch auf dieser Bewußstseinsstufe noch weitgehend an der
«an der Konstitution einer Ideologie stets beteiligte(n) Reflexion» (S. 98).
Ideologiekritik, die sich auch gegen die Manifestationen eines noch un- oder
doch erst mäßig reflektierten Bewußtseins richtet, übersieht folglich, daß die
ursprüngliche Ganzheit von Sein und Bewußtsein zuerst destruiert werden
mußte, will sie «einen Unterschied zwischen 'Wirklichkeit' und ihrem
ideologischen Überbau statuieren» (S. 98).

VII.
Zeltners Auseinandersetzung mit der Marxschen und der positivistischen

Ideologiekritik soll hier nur so weit erörtert werden, wie dies für das Verständnis

seiner eigenen Theorie relevant ist, während die Darlegung von Nietzsches

Wahrheitslehre ganz ausgeklammert wird. Auch bei Karl Marx
verweist der Ideologiebegriff auf den Begriff der Entfremdung, erschöpft sich
aber nicht darin. Zeltner spricht von einer doppelten Bedeutung des Marxschen

Ideologiebegriffs. Als ideologisch gelten einerseits Vorstellungen, die
den veränderten historischen Bedingungen nicht mehr adäquat sind.
Ideologieverhaftet ist aber menschliches Denken auch deshalb und solange, als
zwischen Existenz und Essenz, Wirklichkeit und Idee ein Abgrund liegt. Mit
der Versöhnung dieser antagonistischen Beziehungen in der klassenlosen
Gesellschaft fallt dann nicht nur die Erlösung vom Joch der Entfremdung,
sondern auch die Überwindung des ideologischen Bewußtseins zusammen.

Voraussetzung für das Verständnis dieser Überlegungen ist die
Vergegenwärtigung von Marx' Wahrheitsbegriff, dem, wie weiter unten noch gezeigt
wird, Zeltner selber verschiedene Anregungen verdankt. Zeltner legt
zunächst überzeugend dar, daß Marx nicht aufdie später von Lenin verfochtene
und heute vom orthodoxen Marxismus rezeptierte Widerspiegelungstheorie
festgelegt werden kann. Marx anerkennt im Gegenteil keine dem erkennenden

Subjekt unabhängig gegenüberstehende Objektivität. Mit andern Worten:

Objektivität konstituiert sich - zumindest im Bereich des Sozialen-nie
ohne konstituierendes Bewußtsein, während umgekehrt das Bewußtsein nie

nur bestimmendes, sondern immer auch bestimmtes Bewußtsein ist. Man
könnte daher sagen, daß im Erkennen gleichsam ein Reservat ausgespart
bleibt, in dem die Wirklichkeit erst zu sich selber kommt. Das hat weitreichende

Konsequenzen, kann doch unter diesen Voraussetzungen die
Wirklichkeit nicht mehr im Sinne der antiken Ontologie als unveränderliches Sein,

223



sondern nur noch als ein Werden begriffen werden, an dem der Erkennende
als handelnd Beteiligter mitwirkt. Darin entschlüsselt sich nun auch Marx'
These vom falschen (ideologischen) Bewußtsein, das mit einer falschen
Wirklichkeit korrespondiert. Zu dieser falschen Wirklichkeit kam es im Laufe
einer Erweiterung und Differenzierung der menschlichen Bedürfnisse und
Interessen. Sichtbarster Ausdruck dieser Erweiterung war für Marx die
Entstehung der Klassengesellschaften, in der Entfremdung und die Irrationalität
des Zufalls die vernünftigen Pläne des Menschen ständig durchkreuzen.

Eine grundsätzlich andere Position als Marx nimmt der Positivismus ein.
Zeltner orientiert sich hier weitgehend an der Ideologiekritik von Theodor
Geiger, einem Vertreter, der heute im positivistischen Kreisen freilich selber
nicht mehr ganz unbestritten ist. Da indessen Geigers erkenntnistheoretischen
Grundvoraussetzungen bei andern Vertretern dieser Richtung keine ins
Gewicht fallenden Modifikationen erfahren haben, bleibt dies mehr oder
weniger irrelevant. Zu diesen Grundvoraussetzungen gehört die Trennung in
wertfreies Erkennen und politisch-moralisches Werten. Eine Trennung also,
die ihrerseits wieder eine radikale Differenz von Erkennen und Erkanntem
impliziert. Dieser Trennung entspricht die Theorie auf der einen und die

sogenannte Erfahrung (Empirie) auf der andern Seite. Erfahren werden
beobachtbare Tatsachen, beziehungsweise der unmittelbar gegebene, nur
sinnlich vermittelte Stoff, in dem das theoretische Denken gleichsam seine

Stütze hat. Daß dieser Dualismus in der Tat künstlich und selber erst ein
Produkt des Denkens ist, wird von Positivsten in den wenigsten Fällen kritisch
reflektiert.

Auf diesem nur bedingt einsturzsicheren Fundament baut nun der
Positivismus auch seine Ideologiekritik auf. Als unwissenschaftlich und ideologisch
wird von ihm alles aus dem Erkennen eliminiert, was nicht mit einer unmittelbaren

Erfahrung korrespondiert. Das gilt vorab für alles Emotionale und Ideelle,

insbesondere für Begriffe wie Wesen, Freiheit, Gerechtigkeit usw. Nun
kommt freilich auch der Positivismus nicht ohne diese Begriffe aus; aber er
nennt sie bloße «Leerformeln» und läßt sie nur soweit gelten, als sie - je nach
der Zweckmäßigkeit - mit beliebigen Inhalten ausgefüllt werden können.
Zeltner führt als Beispiele die Begriffe Freiheit, Gerechtigkeit und Demokratie
an, die Geiger mit dem Argument erledigt, in ihnen werde ein Subjektives und
A-Theoretisches - eine Wertung - zu einem Objektiven und Theoretischen
hypostasiert. Untermauert wird diese These etwa mit der Überlegung,
erstens habe man zu verschiedenen Zeiten etwas Verschiedenes unter Freiheit
und Gerechtigkeit verstanden, und zweitens würden Vertreter verschiedener
weltanschaulicher Bekenntnisse - etwa Marxisten und Nicht-Marxisten -
sich über den Begriff der Demokratie nie einigen können. Dem hält Zeltner
das treffende Argument entgegen, daß es sich bei diesen Beispielen nicht nur
um ein Nebeneinander verschiedener Wahrheiten handle, sondern auch um
ein « Gegeneinander, das gerade durch das gemeinsame Bewußtsein von der
Verschiedenheit der eigenen Idee gegenüber der andern konstituiert ist»
(S. 79). Zeltner stellt dann die positivistische Ideologiekritik selber unter
Ideologieverdacht mit der Begründung, die erwähnten Thesen enthielten
«eine Ideologie mit teils liberalen, teils konservativen Vorzeichen» (S. 74).

224



An den Liberalismus erinnert in der Tat jener unkritische Fortschrittsglaube,
mit der Verwissenschaftlichung des Denkens - Wissenschaft verstanden in
diesem sehr engen Sinne - würden auch die Ideologien ihre Resistenzkraft
verlieren, während das konservative Moment in einer resignativen
Selbstbescheidung liegt, die dem begrifflichen Denken keine eigene Realität zuerkennt
und den Menschen letztlich der Objektivität als einer ihm fremden Irrationalität

preisgibt.

VIII.
Um nun Zeltners Begriff einer Wahrheit des Ganzen zu verstehen - einer

Wahrheit, die von den Ideologien verfehlt wird, gleichzeitig aber, potentiell,
selber konstitutiv ist für die Bildung von Ideologien —, müssen seine eigenen
Voraussetzungen kurz vergegenwärtigt werden. Zeltner nennt die Menschen
die «Gestalter ihrer Sozietät» (S. 82). Niemals, schreibt er, wird sich «die
emanzipierte Menschheit wieder bei einer nur faktischen Ordnung als
einfacher Gegebenheit beruhigen» können (S. 133). Der Prozeß, in dem das

Bewußtsein zu sich selbst erwacht ist, ist irreversibel. Allein, das einstweilige
Resultat dieses Prozesses, das sich in den Ideologien spiegelt, ist unbefriedigend.

Daher «muß die politische Vernunft, die sich bisher vergeblich um
die Wahrheit des Ganzen bemüht hat, aufgrund dieser negativen Erfahrung
mit sich selbst ihre Möglichkeiten kritisch reflektieren und durch diese Selbstkritik

das politische Denken gewissermaßen auf eine höhere Stufe emporheben»

(S. 134).
Das sind programmatische Bekenntnisse, die angesichts der Auswegs-

losigkeit, in dem das politische Denken der Gegenwart befangen bleibt, wie
ein Lichtblick wirken. Allein ein Garant, daß sie den Menschen zum Licht
und nicht hinters Licht führen, sind sie noch nicht. Es bleibt die Frage, ob
und wie zu dieser Wahrheit des Ganzen gefunden wird. Zu einer Wahrheit,
die sich nicht schon beruhigt beim Wahrheitsbegriff der positiven
Wissenschaften, dem, mit Zeltner zu sprechen, «der maßgebende, die ganze
Existenz tragende Charakter des traditionellen Wahrheitsbegriffs fehlt» (S. 103).
Unzulänglich wäre freilich der Versuch, diesen traditionellen Wahrheitsbegriff-

die adaequatio rei et intellectus -, der zwar auf das Eine Ganze
gerichtet war, darunter aber nur das unwandelbare, sich-selbst-gleiche Sein

(Gott) befaßte, zu restaurieren. Unter Wahrheit des Ganzen versteht Zeltner
vielmehr «das Ganze der in einer geschichtlichen Gemeinschaft verbundenen
Menschen» und insbesondere «die Weise ihrer Verbindung und deren
Bewahrung oder Veränderung» (S. 104). Damit sind Bezüge zur Praxis
angedeutet: Bezüge, die, weil man über das Vorhandene hinaus zwar nichts
beobachten, aber denken und handeln kann, in Marx' Wahrheitslehre ein

gewisses Analogon haben. Möglichen Einwänden, die sich meistens schon vor
der sachlichen Prüfung eines das Ganze umfassenden Wahrheitsbegriffs
anmelden, begegnet Zeltner mit den Sätzen: «Die hier erörterte Möglichkeit der

Gewinnung einer veränderten Wahrheit des Ganzen ist dem gegenwärtigen

politischen Bewußtsein der westlichen Welt aus dem Blick geraten. Vor
allem scheint sie für unser Bewußtsein durch das kommunistische Experiment
derart kompromittiert, daß wir nicht bereit sind, sie sachlich und nicht nur in

225



apologetischer Auseinandersetzung mit dem Kommunismus auf ihren
Wahrheitsgehalt zu prüfen» (S. lllf.).

IX.
Wir haben bis dahin bereits einige Elemente kennen gelernt, die für die

Wahrheit des Ganzen konstitutiv sind. Die These, die Menschen seien die
«Gestalter ihrer Sozietät», setzt außer der Reflexivität des Bewußtseins auch
eine Freiheit des Sozialverhaltens voraus. Anderseits spricht Zeltner von
den «in einer geschichtlichen Gemeinschaft verbundenen Menschen». Nun
weist der Begriff der Geschichte immer schon über die bloße Kontingenz des

Geschehens hinaus, impliziert also eine gewisse Regelhaftigkeit, die der
vorausgesetzten Freiheit zunächst zu widersprechen scheint. Wie läßt sich diese

- nur scheinbare - Aporie auflösen?
Zeltner erörtert die damit in Zusammenhang stehenden Fragen unter dem

Titel «Grundzüge einer Phänomenologie der menschlichen Sozialität».
Unterschieden werden zunächst die ontologischen Momente und die subjektiven

Bedingungen. Zu den ontologischen Momenten rechnet Zeltner die
sozialen Kategorien, Ideen und Ideale. Als subjektive Bedingungen nennt er
Dispositionen und Imagination.

Wie der Titel schon andeutet, bedient sich Zeltner der phänomenologischen

Methode, die - in Abgrenzung zu Husserls Transzendentalphänomeno-
logie - auf vorwiegend deskriptive Weise «strukturelle Momente und
Zusammenhänge unseres mit der Wirklichkeit - der sozialen, politischen Wirklichkeit

- komplizierten Denkens ins Bewußtsein» rufen will (S. 151). Das hat,
bei allen Vorzügen, auch einen nicht zu unterschätzenden Nachteil, was, dem
Gang der weitern Darlegungen etwas vorgreifend, kurz begründet werden
soll. Im Blick auf die sozialen Ideen und Ideale spricht Zeltner als von den
eigentlich geschichtsbildenden Faktoren. Sie sind keine bloßen Abstraktionen,
auch kein Überbau oder wie immer sie in einem abwertenden Sinne genannt
werden mögen. Vielmehr kommt ihnen eine eigene Realität zu, was Zeltner
am Beispiel von Familie, Recht und Staat veranschaulicht. Wenn die
positiven Wissenschaften - etwa Soziologie und Jurisprudenz - diese Gebilde
als bloße Faktizitäten behandeln und mit dem Begriff der Wertfreiheit
operieren, dann entspricht eher das einer Abstraktion, weil diese Gebilde, mit
Zeltner zu sprechen, «an Seinsmächtigkeit stets über das nur Faktische
hinausjagen)» (S. 88) und insofern immer eine Einheit von Faktizität und
Normativität bilden, wertende Gesichtspunkte also bereits auf immanente
Weise enthalten. In diesem Sinne sind die Ideen konstitutiv für die je
konkrete historische Sozietät. Mag nämlich im Bereich des Anorganischen und
Organischen das Geschehen durch Naturgesetze determiniert sein - auf der
Ebene des Geistigen sind die Ideen das eigentlich Wirkliche, Wirklichkeit
Hervorbringende: dies nun freilich im engen Konnex mit der Praxis in der
Weise, daß etwa Veränderungen ökonomischer und sozialer Natur das
konkrete «Wie» und «Was» der Ideen, beziehungsweise Ideale mitbedingen.

Soweit, verkürzt, Zeltners Darlegungen. Ob diese Darlegungen als
verbindlich nachvollzogen werden, hängt weitgehend davon ab, ob das explizite
Bewußtsein für die Wirklichkeit des Ideellen im Leser schon ausgebildet ist.

226



Zeltner selber schreibt, daß Ideen ausdrücklich «erst dann in den Blick
genommen (werden), wo die Reflexion sich ihrer bemächtigt» (S. 88). Ob dies

vom heutigen «Normal»-bewußtsein, das in so starkem Maße unmittelbaren
Wahrnehmungen verhaftet ist, vorausgesetzt werden kann, scheint doch
einigermaßen fraglich. Eine theoretische Entwicklung der «Ideenlehre» anstelle
eines nur beschreibenden Aufweises hätte diesem Umstand positiv Rechnung
getragen.

X.

Es wurde schon angedeutet, daß die sozialen Ideen nicht zu verwechseln
sind mit einer Art «freischwebender Wesenheiten». Sie sind zwar konstitutiv
für die konkrete geschichtliche Sozietät; ihr Inhalt ändert sich aber mit den
wechselnden gesellschaftlichen Erfordernissen. «. .jene Freiheit des

Sozialverhaltens», heißt es in diesem Zusammenhang, «müßte zu einer
unerträglichen Instabilität der menschlichen Sozialverhältnisse führen, wenn
ihr die Menschen nicht durch die Schaffung von Institutionen und Traditionen

begegnen würden. So gehören Institutionalität und Traditionalitat zu den
kategorialen Grundgegebenheiten menschlicher Sozialität» (S. 82). In
Institutionen und Traditionen manifestiert sich immer auch ein Wille zu
Dauer und Sicherheit. Dauer und Sicherheit sind jedoch als Begriffe nur
sinnvoll in Relation zu Veränderung und Unsicherheit, die wiederum fundiert
sind in einem Antagonismus. Zeltner nennt diesen Antagonismus eine «formale

Kategorie» (S. 85) im Unterschied zu den Realkategorien Macht,
Besitz und Arbeit. Ohne diese Realkategorien bliebe das Spannungsverhältnis

zwischen einzelnen Elementen eines sozialen Ganzen noch abstrakt. Denn

mag es unter den Gliedern einer Sozietät auch anlagebedingte, von Natur
gegebene Ungleichheiten geben: wirksam werden solche Ungleichheiten erst im
Verhältnis zu Besitz, der seinerseits in Beziehung steht zu den Realkategorien
Macht und Arbeit. Zeltner notiert: «Macht und Besitz sind gleichermaßen
gerichtet auf die Selbstbehauptung und Selbststeigerung der Individualität,
Besitztendenz und Machtendenz fordern einander geradezu wechselseitig
heraus : um zu Besitz zu gelangen, muß ich meine Macht, zunächst die Sphäre
meiner Verfügungsgewalt auszuweiten suchen, und Besitz ist zugleich die
Möglichkeit, meine Verfügungsgewalt über andere auszudehnen. Soweit
aber die Besitzergreifung nicht durch unmittelbaren Machtgebrauch
geschieht, ist sie nur möglich durch Tausch, und durch den Vollzug des
Tausches wird nun auch das Moment der Arbeit entscheidend modifiziert, ihr
gesellschaftlicher Charakter — das hat vor allem Karl Marx hervorgehoben -
verändert sich grundlegend» (S. 86). - Sich selbst überlassen, stünde am
Ende dieses Prozesses wahrscheinlich das totale Chaos. Von den Ideen und
Idealen, die - sie mögen provoziert sein durch die sich verändernden
Bedingungen in der ökonomischen und sozialen Struktur - hängt indessen die
Korrektur dieses Prozesses, die Revolutionierung einer bestehenden oder die

Etablierung einer neuen Ordnung ab.

Dazu bedarf es der erkennend-handelnden Subjekte. Das heißt, Realität
gewinnen Ideen und Ideale erst in menschlichen Aktionen und Reaktionen,
denen stets individuell-, gruppen- oder klassenbedingte Momente anhaften

227



können. Zeltner illustriert dies an den Begriffen der Disposition und der
Imagination. Disposition wird zunächst bestimmt als subjektives Korrelat zu den

objektiven Kategorien Macht, Besitz und Arbeit. Diese Bestimmung ist
indessen noch unzureichend. Was Zeltner darunter versteht, soll an einem
Beispiel erläutert werden. Die Realkategorie der Macht, die zu einem bestimmten

historischen Zeitpunkt konkret in Erscheinung tritt, ist als Macht «wirklich

nur da, wo ein als Disposition vorhandenes Übergewicht des einen über
den andern nicht nur besteht, sondern wirklich geltend gemacht wird,
und umgekehrt provoziert das Geltendmachen eines solchen Übergewichts je
nach der Disposition des Gegenüber die Haltung der Unterwerfung oder aber
des Widerstandes» (S. 93). Das heißt allgemeiner: an die Konstellation
bestimmter objektiver Bedingungen knüpft sich eine variiernde Vielfalt von
Befindlichkeiten wie Furcht, Hoffnung, Triumph, Unterwerfung, Widerstand
usw., Befindlichkeiten, die Zeltner zusammenfaßt unter dem Begriff der
Disposition. Dieser Begriff ist also nicht statisch fixierbar, sondern verändert
sich je nach der objektiven Konstellation, greift aber anderseits selber wieder
verändernd in diese ein: «Jede Beschränkung von Freiheit... - und auch hier
gibt es eine Fülle möglicher Erfahrungen - läßt in dem davon Betroffenen ein
Gegenbild möglicher Freiheit auftauchen, dessen Wirksamkeit wiederum seine

Disposition entscheidend verändern kann. Ein solches Gegenbild ist eine

Leistung spontaner Imagination» (S. 95). Zeltner nennt das Produkt solcher

Imagination eine Einheit von Begriff und Bild. Begriff und Bild verhalten
sich insofern komplementär, als im Begriff die individuell-, gruppen- oder
klassenbedingte Situation transzendiert wird, während umgekehrt das Bild
der Idee jene Anschaulichkeit und Bedeutungsbreite vermittelt, wie sie etwa
im Symbol oder im Gleichnis zum Ausdruck kommen.

XI.

Was in einer historisch konkreten Sozietät als Ideal, beziehungsweise Idee
Verbindlichkeit erlangt, sei es für Gruppen, sei es für das soziale Ganze - so

läßt sich nun etwas schematisierend zusammenfassen -, hängt also ab : von den
kategorialen Grundbestimmungen wie Macht, Besitz und Arbeit, die -
mitbedingt durch die sozio-ökonomische Entwicklung — in Verbindung mit dem
subjektiven Korrelat der Disposition bestimmte Befindlichkeiten zur Folge
haben. Damit sind nun die Voraussetzungen einer möglichen Wahrheit des

Ganzen angedeutet. Verfehlt werden kann aber diese Wahrheit vorab aus
zwei Gründen. Der Begriff der Disposition verweist auf die Möglichkeit einer
Bewußtseinsverengung. An dem erwähnten Produkt der Imagination kann
noch Unvermitteltes, Partikuläres und Zufälliges haften. Ein Vergleich mit den
weiter oben erörterten Ideologien zeigt, daß diesen das nicht gelungen ist,
was Zeltner die «Integration der individuellen Strebungen im Blick auf ein
im Modus des Ideals vorgegebenes Sein» nennt (S. 120). Integration bedeutet
dabei nicht Preisgabe der Prinzipien und Ideale, in denen sich das ideologische
Denken verfangen hat, sondern Befreiung durch kritische Vernunft. Diese

Forderung soll abschließend noch kurz konkretisiert werden. Was Zeltner
Vernunft nennt, stimmt im wesentlichen mit Hegels Vernunftbegriff überein.

228



Vernunft ist «das Vermögen des Allgemeinen» (S. 101). Ihre höchste Leistung
liegt darin, die dem Bewußtsein durch Situation und Disposition gezogenen
Grenzen - die spezifische Selbsbezogenheit von Individuen oder Gruppen -
zu transzendieren und das Denken vom Bann der Widersprüche, in denen sich
eine undialektische Reflexion verliert, zu befreien. Unter Situation versteht
Zeltner nicht die Punktualität eines historischen Augenblicks : « Die Situation
selbst ist vielmehr schon als Situation, als situative Gegebenheit, nur aus
übergreifenden Perspektiven zu erfassen, Perspektiven also, welche ihrerseits
ausgreifen auf eine Wirklichkeit, die zwar auf einen bestimmten
ausgezeichneten Augenblick bezogen sein kann, aber auch dann nicht auf ihn
beschränkt ist...» (S. 104f.). Die zwischenmenschliche Verständigung, deren
Grenzen zwar immer wieder schmerzlich erfahren werden, nicht aber
prinzipiell unüberschreitbar sind, setzt also, bezogen auf unseren Gegenstand,
zunächst die Verallgemeinerung einer Idee voraus, beziehe sich nun diese

Idee auf die Konsolidierung einer etablierten oder auf die Realisierung einer
antizipierten Ordnung. Das geschieht durch eine Abstraktion von der
unmittelbar erfahrenen Situation und den individuell- oder gruppenbedingten

Dispositionen. Zu erreichen ist die Verallgemeinerung - die Wahrheit des

Ganzen — « aber nicht in einer radikalen Abstraktion von allen Bedingungen
des konkreten Daseins sondern nur dadurch, daß der ganze Reichtum
der Bezüge in diesem Dasein wirklich erfahren und zugleich das Erfahrene
durch das Medium des Begriffes ins Allgemeine erhoben wird ...» (S. 102).
Dem möglichen Einwand, daß dies eine Verarmung bedeute, weil der Begriff
der imaginierten Idee ihre Anschaulichkeit und Prägnanz nimmt, begegnet
Zeltner mit dem Hinweis, daß der Gehalt «eines der mächtigsten Symbole
der Geschichte überhaupt» - des christlichen Kreuzes - sich erst erschließt
«über die Erfassung seines Sinnes mit Hilfe vernehmender und zugleich
reflektierender Vernunft» (S. 101).

Nun kommt zur Begrenzung des Bewußtseinshorizonts durch dispositionsbedingte

und situative Gegebenheiten noch ein weiteres Moment hinzu, das

die Bildung von Ideologien befördern kann. Ideen und Leitbilder besitzen ja
oft eine Kraft, die über den konkreten historischen «Augenblick», dem sie

entsprungen sind, hinausweisen. Werden nun solche tradierten Werte und
Verhaltensmuster unreflektiert übernommen und nicht, in Übereinstimmung

mit den sich verändernden Bedingungen, modifiziert, beziehungsweise
mit den neu gemachten Erfahrungen angereichert, so können sie in der Tat
das Bewußtsein trüben. Das erinnert an die Ideologiekritik von Marx. Nun
kommt, wie wir gesehen haben, Zeltners Wahrheitsbegriff dem Marxschen
sehr nahe. Dennoch hat gerade auch « diese entschiedenste und am strengsten
durchdachte Konzeption» (S. 128) die Wahrheit verfehlt. Hier wäre
vielleicht zu bemerken, daß Zeltner Marx' Theorie und den institutionalisierten
Marxismus zwar nicht gleichgesetzt, die Unterschiede aber doch etwas
verwischt. Trotzdem sind seine Einwände und die daraus gezogenen
Schlußfolgerungen triftig. Diese Einwände beziehen sich aufdie spezifische Differenz

von Analyse und Entwurf. Wahrheit des Ganzen meint ja stets die Einheit
eines Befundes und den daraus abgeleiteten Direktiven für das praktische
Handeln. Beide Momente bedingen sich gegenseitig, aber so, daß die Diffe-

229



renz darin gleichzeitig erhalten bleibt. Dies hat Marx nicht genügend
berücksichtigt. Die proletarische Revolution als notwendige Konsequenz des

Kapitalismus ist bei ihm sowohl Ergebnis der sozio-ökonomischen Analysen
wie der am Ideal der klassenlosen Gesellschaft orientierten Kritik. Der Pferdefuß

liegt in dem problematischen Begriff der «notwendigen Konsequenz»,
beziehungsweise in der Gleichsetzung von diagnostizierten Tendenzen und
dem daraus gewonnenen Ideal. Gerade solche Ideale müßten nun aber
nach Zeltner selber wieder kritisch reflektiert werden. Sein zentraler Einwand
gegen Marx richtet sich denn auch dagegen, daß Marx sich zwar « an der Logik

Hegels orientiert, welche sich ja gerade durch ihre Tendenz zu besonderer
Sachnähe auszeichnet; bei der Proklamation seines Ideals hat er jedoch diese
Differenziertheit ganz außer acht gelassen, und wenn er das proletarische
Dasein als Zustand der absoluten Inhumanität bezeichnet, so scheint diese

Absolutheit zunächst gar nicht als logisches Prädikat gemeint, sondern steht
einfach als Ausdruck seiner leidenschaftlichen Ablehnung» (S. 139).

XII.
Fassen wir Zeltners Ergebnisse zusammen, so unterscheidet sich seine

Arbeit in einem wesentlichen Punkt von allen andern Untersuchungen dieser
Art : In der Tat bleibt dieses Werk nicht stehen bei einer Kritik der Ideologien,
sondern mündet ein in eine Kritik des Ideologien konstituierenden Bewußtseins.

Weil jedes nicht nur statistisch-analytische Denken potentiell solche

Ideologien produziert, erfordert das im wesentlichen eine Vertiefung der
Reflexion. In einiger Verkürzung könnte diese Vertiefung auf die Formel
gebracht werden: Ideologiekritik richtet sich nicht nur gegen die konkreten
Objektivationen des Denkens, sondern bedeutet Erhebung des nur
verständigreflektierenden, dem Ganzen noch unangemessenen Denkens zur kritischen
Selbstreflexion.

Karl Kränzte

230


	Ideologie und Wahrheit : zu einem Werk von Hermann Zeltner

