
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Anticipation et résurrection en philosophie de la religion

Autor: Widmer, Gabriel-Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anticipation et résurrection en philosophie de la religion

par Gabriel-Philippe Widmer

Depuis Kant, Hegel, Schelling et leurs successeurs, la question du
statut de la philosophie de la religion est ouverte. La critique généralisée

de Feuerbach, de Marx, de Nietzsche et de Freud la relance. En
France, l'œuvre de Blondel se présente comme une philosophie «qui
fut religieuse, non par accident, mais par nature, sans l'être pourtant
par préjugé»1. Dans ses publications déjà abondantes, Henry Duméry
reprend le projet du jeune Blondel. Il dresse un inventaire critique des

résultats acquis. Il élabore une méthodologie rigoureuse de la
philosophie de la religion sur des bases solides. Ses recherches sur le
problème de Dieu, sur l'anthropologie, la grâce et la foi mettent en œuvre
une méthode de compréhension (qui doit beaucoup à la phénoménologie)

et de discrimination (proche de celle de l'analyse réflexive)2.
L'originalité et la profondeur de cette entreprise ont soulevé des

échos nombreux et souvent divergents parmi les spécialistes3.

1 V. Delbos dans sa Préface au livre de Th. Crémer, Le problème religieux
dans la philosophie de l'Action, Paris, Alcan, 1912, p. VII.

* Henry Duméry, Critique et Religion - Problèmes de méthode en
philosophie de la religion -, Paris, Sedes, 1957 ; Le problème de Dieu en philosophie de

la religion, Paris, Desclée de Brouwer, 1957; Philosophie de la religion - Essai

sur la signification du christianisme -, Paris, PUF, 1957, 2 tomes; Phénoménologie

et religion (Paris, PUF, 1958) résume les recherches antérieures, Lafoi n'est

pas un cri (Paris, Seuil, 1959) répond aux critiques; La tentation de faire du bien

(Paris, Seuil, 1956) en discute certains aspects pour un public plus large.
3 Parmi les innombrables critiques, notons L. Malevez, Transcendance de

Dieu et Création des valeurs - L'absolu et l'homme dans la philosophie de Henry
Duméry, Paris, Desclée de Brouwer, 1958; Jean Mouroux, «La tentative de
M. H. Duméry» in Revue des Sciences philosophiques et théologiques, 43, 1959, p.
95-102, A. Léonard, «La tentative de M. H. Duméry» id. p. 283-300, G. van
Riet, «Idéalisme et christianisme - A propos de la philosophie de la religion de

M. H. Duméry» in Revue philosophique de Louvain, 56, 1958, pp. 361-428,
«Philosophie de la religion et théologie - A propos d'un nouvel ouvrage de

M. H. Duméry» - id. 57, 1959, pp. 415-437; J. Pépin, Les deux approches du

172



La philosophie de la religion relève de la critique; elle participe
de « la prise de conscience méthodique... de ce que fait la conscience,
de ce par quoi et de ce grâce à quoi elle le fait»4. Dans cette perspective,

«le but d'une critique de la religion... est de scruter, d'apprécier

les démarches de la vie religieuse»5, d'en mettre à jour les composantes,

d'en dérouler la logique interne, en en examinant les expressions

aux différents niveaux de la conscience. Le philosophe de la religion
s'efforce donc de comprendre comment se constitue 1'«objet religieux»
à partir d'une réduction de l'intentionalité religieuse de la conscience ;

car c'est elle qui est donatrice de sens, quand elle vise l'Absolu au
niveau des perceptions, de l'imagination ou de la raison. Comme
philosophe, il ne se penche pas seulement sur des problèmes de genèse et
de structures pour délier les sens intelligibles des pratiques, des rites,
des mythes et des dogmes, il cherche aussi à rendre compte de l'activité
constituante et opératoire de la raison dans ce domaine privilégié
qu'est la religion, puisqu'il englobe l'homme et les groupes humains
dans la totalité de leurs manifestations.

En découvrant les infra- et les intrastructures rationnelles des

phénomènes religieux, le philosophe y déchiffre leur sens «manifeste»,
celui que la raison a déposé en eux; mais il ne se prononce pas sur le

sens «initiatique», le sens révélé qui n'est accessible, comme sens

«réservé» qu'au croyant bénéficiant de la grâce divine6. Car «la
raison ne retrouve dans la religion que ce que la religion lui emprunte ;

elle est incapable d'y retrouver ce par quoi la religion dépasse la
raison»7. Le philosophe de la religion n'empiète donc pas sur le terrain

christianisme, Paris, Ed. de Minuit, 1961, pp. 61-96; Henk van Luijk, Philosophie

dufait chrétien - L'analyse critique du christianisme d'H. Duméry, Paris,
Desclée de Brouwer, 1964; j'ai rappelé l'importance des travaux de Duméry
dans «Synthèse chrétienne et exigence critique» in Revue de théologie et de

philosophie, 8, 1958, pp. 203-217. Les études de Duméry sur Blondel sont aussi

importantes pour la compréhension de son intention philosophique; j'en
signale les principales: La philosophie de l'Action, Paris, Aubier, 1948; Blondel et

la religion, Paris, PUF, 1954; Raison et Religion dans la philosophie de l'Action,
Paris, Seuil, 1963.

4 Critique et Religion, p. 186.
5 Ibid.
6 J'emprunte la distinction fondamentale «sens manifeste» - «sens

initiatique» à H. Duméry, «Philosophie et religion» in Bulletin de la Sociétéfrançaise
de philosophie, 59, 1965, pp. 43-113.

' H. Duméry, Raison et Religion dans la philosophie de l'action, p. 535.

173



de l'apologète, du théologien qui lui livrent, cependant, du matériel

pour ses investigations8.
Parmi ces structures, il en est une qui est constitutive, semble-t-il,

de tout phénomène religieux, celle de «surnaturel». Blondel la décé-

lait au terme de son analyse des composantes de l'action, de la
phénoménologie de la destinée; elle lui apparaissait sous la forme d'une
notion qu'exigeait la logique de l'action, si elle ne voulait pas se condamner

à l'absurde et au néant ; mais la réalité correspondant à cette
notion, l'action effective de «surnaturalisation», était suspendue à une

gratuité transcendante absolument impraticable et inaccessible à

l'homme. En effet, comme philosophe, je puis et même je dois envisager

la notion de surnaturel comme la seule expression de la possibilité

pour l'existence d'échapper à l'échec, à la mort, à l'anéantissement; je
puis définir ce que devraient être les conditions d'une telle recréation
de soi, mais personne n'est capable d'effectuer pareille surnaturalisation.

La notion de «surnaturel» peut être examinée comme un schème

qui favorise la représentation d'un ordre transcendant et perfectionnant

l'ensemble des principes constitutifs groupés sous le nom vague
et changeant de «nature». Elle peut désigner aussi une réalité qui se

substituerait dans un avenir imprévisible à celle de l'économie
présente. Dans un cas, le schématisme vertical prime; dans l'autre, c'est
le schématisme horizontal qui l'emporte. Nous aurions alors une
double visée dans la conscience religieuse, celle d'une éternité, qui
serait le fondement ultime, la source première et dernière de toute
temporalité, et celle d'un «eschaton», qui serait la fin, le «telos» d'une

8 «Lorsque la philosophie est réduite à une critique rationnelle, à une
méthode d'analyse déterminatrice, elle a une portée théorétique, non une
portée sotériologique. C'est en quoi, elle laisse place à la religion» id. op. p.
551. Nulle confusion entre théologie et philosophie, ni séparation, mais
distinction dans les objets et les méthodes. Une méthode de confrontation risque
de les confondre (cf. l'augustinisme) ; une méthode réductrice de type
positiviste les sépare et finit par évacuer la théologie; une méthode de compréhension

et de discrimination respecte les exigences de la raison et sauvegarde, en
les réservant, les mystères de la foi : la philosophie de la religion n'est pas une
philosophie religieuse, un substitut d'une doctrine de salut, elle est une critique

de la raison oeuvrant dans la sphère du religieux. Cf. nos articles «Théologie

réformée et philosophie de la religion chrétienne» in Revue de théologie et de

philosopkie, 10, 1960, p. 202-226 et «Critique philosophique de la religion et
dogmatique évangélique» in Revue d'histoire et de philosophie religieuse, Paris,
1966, pp. 144-160.

174



histoire. Pour récupérer l'intelligible de cette double visée, le philosophe

de la religion y discerne la manière de penser qu'elle implique.
La conscience qui vise l'éternité à travers une démarche régressive de

la pensée sur elle-même, opère une conversion à son origine; elle suit
un mouvement ascensionnel qui l'ouvre à son fondement; elle suit
une méthode «anagogique». A la suite de Plotin et des néoplatoniciens,

Augustin s'exercera à l'anagogie comme le prouvent ses

dialogues et encore ses Confessions*. H. Duméry use de ce détour pour
fonder son affirmation de Dieu, l'Un transcatégorial, au-delà de

toutes déterminations et de toutes conditions10. Mais la conscience qui
vise l'eschaton à travers une démarche prospective de l'action, opère

un dépassement vers sa fin; elle suit une démarche que je qualifierai
de «proleptique». Nous ne pouvons préjuger des rapports entre ces

deux manières de penser, de leurs conséquences sur l'élaboration
d'une philosophie de la religion. Je me contenterai de faire quelques

remarques encore provisoires sur la seconde, puisque la première a été

déjà très étudiée.
* * *

Le problème des relations entre l'éternité et l'eschaton soustend

celui du surnaturel. L'anagogie postule la possibilité de s'unir au
principe à travers des réductions successives. On peut se demander si

la phénoménologie ne caresse pas un tel idéal, lorsqu'elle scrute
l'intentionnalité de la conscience11. Mais on peut aussi se demander si

la démarche proleptique ne résulte pas d'rme certaine méfiance à

l'égard de cette éventuelle union avec le principe.
Certains courants du judaïsme intertestamentaire, comme le

pharisaïsme et l'essénisme, puis le christianisme de la génération
apostolique insistent sur la résurrection. Elle est la condition nécessaire

pour entrer dans le Règne de Dieu; elle est un signe que les temps
eschatologiques ont commencé. Comme concept, elle entre dans un
ensemble de notions «existence présente - mort - résurrection -
existence future» qui sont lourdes d'équivoques; elle apparaît comme

B Dom Olivier du Roy (L'intelligence de lafoi en la Trinité selon s. Augustin,
Paris, Etudes augustiennes, 1966) a remarquablement défini l'anagogie
augustinienne, puis son progressif remplacement par l'analogie.

10 H. Duméry {Leproblème de Dieu p. 87ss.) oppose l'ontologie à l'hé-
nologie. Il défend une métaphysique de l'Un.

11 cf. André de Murait, «Les deux dimensions de l'intentionnalité husser-
lienne» in Revue de théologie et de philosophie, 8, 1958, pp. 188-202, «L'élaboration

husserlienne de la notion d'intentionnalité» id. 10, 1960, pp. 265-284.

175



un des moments décisifs d'une logique, dont le déroulement doit
conduire l'humanité et la créature à l'achèvement de leur destinée.

Cet ensemble de notions structure non seulement la prédication
apostolique, par exemple, mais rythme aussi l'existence du croyant.
Ces notions se chargent de sens au gré des circonstances et des mentalités

qu'elles traversent. Elles se sédimentent selon des apports d'origine

diverse. Elles traduisent à leur manière la réponse du croyant à

l'exigence d'absolu qui le travaille; elles l'aident à prendre conscience
de sa conversion, de son passage de l'ancien ordre de choses au nouvel
ordre de promesses et d'espérance. Les thèmes que recouvrent, aux

yeux du croyant, les notions d'«existence présente», de «mort», de

«résurrection» et de «vie future» trouvent un écho dans le passé, dans

cette histoire d'Israël qui remonte à travers les alliances jusqu'aux
origines; ils se projettent aussi sur l'avenir, où cette histoire recevra son
dénouement.

On le voit, ces notions cernent approximativement un type de

réalité qu'aucune expression, qu'aucun langage, celui du geste, celui
du mythe, celui de l'épopée, celui de la réflexion, ne parviennent
à traduire adéquatement. Les réalités, que ces concepts signifient avec

plus ou moins de bonheur, les débordent comme elles embrassent
l'existence de ceux qui les conçoivent. Pourtant ces notions sont
indispensables à celui qui cherche à se rendre présent à cette histoire

que le précède et à cet achèvement qui l'attire. Tout se passe comme
si l'«idée», l'enchaînement logique de ces notions balisait le chemin

qui mène aux «faits» vécus et crus d'une manière réfléchie, auxquels
ces notions renvoient; l'idée médiatise l'accès aux faits pour celui qui
n'est plus le contemporain de la sortie d'Egypte, de la crucifixion
du Christ ou des apparitions du Ressuscité. De médiatrice, l'idée
devient normative : elle détermine ce qui doit être en fonction de ce

qui a été et de ce qui devra être; elle est le droit auquel la situation
présente doit se conformer si elle veut être une reprise et un dépassement

du passé, une annonce et une préfiguration encore inchoative du
futur. C'est elle qui m'interdit de détacher les considérations sur la vie

présente et la mort, des convictions sur l'existence future et la
résurrection ; elle assure à la fois la continuité des notions et leur décrochement

les unes par rapport aux autres en leur conférant leur irréversibilité

: existence présente > mort > résurrection >

vie future.
De telles notions s'enracinent dans une existence vécue qui leur

176



donne leur positivité. La prédication de l'Evangile qui les recueillent
et les met en œuvre se traduit dans les faits : elle suscite le rassemblement

des fidèles en des communautés qui forment l'Eglise, elle forge
une histoire, celle des témoignages rendus à l'œuvre rédemptrice
de Jésus, le Christ, sous la forme d'un service fraternel, d'une vie

sacramentaire, d'une catéchèse et d'une dogmatique. Alors ces notions
«disent quelque chose» de précis à ceux qui participent de l'œuvre de

Dieu dans l'histoire, en devenant coouvriers avec Lui: elles leur disent
leur destinée à partir du destin exemplaire deJésus. Car, s'ils passent par
la mort de la Croix, ils ressusciterontcomme lui et participeront à sa gloire.

Dans ces conditions, peut-on dire quelque chose d'intelligible de la
notion de «résurrection»? Apparemment, cette notion est paradoxale,
ne désigne-t-elle pas une réalité qui, par définition, se situe hors du
pensable? Peut-on parler d'un acte hétérogène aux lois fondamentales
de toute activité, d'un acte qui échappe à la spatio-temporalité con-
naissable? Si la réalité de la résurrection est hors-pensée et hors-dis-

cours, peut-elle être signifiante? Le philosophe de la religion s'interdit
de rejeter les témoignages relatifs à la résurrection comme inintelligibles;

il s'efforce au contraire d'en désenvelopper les significations
manifestes : la victoire sur la mort et sa fatalité, qui était conçue comme
le salaire de la révolte de l'homme contre Dieu, le triomphe de l'innocent

et du juste rejeté par son peuple sur les puissances destructrices,
la promesse d'une survie pour les élus. En effet, le Christ de Dieu ne

peut demeurer le prisonnier de la mort, ses fidèles ne peuvent être
les victimes d'une corruption irrémédiable, si l'on prend soin de

déchiffrer la prédication évangélique à la suite des prophéties de l'Ancien

Testament.
La question de la réalité de la résurrection reste sans réponse dans

une philosophie de la religion qui use de la réserve suspensive, de

l'«épochè». Il n'est nullement question de rationaliser le sens révélé

que confesse le croyant, à la suite des témoins dont il reconnaît
l'autorité. En dégageant le sens manifeste, je ne réduis nullement le

paradoxe de la résurrection de Jésus-Christ; je montre seulement que
la raison est à l'œuvre en ce qu'elle le situe dans le contexte plus large
de la logique de la foi biblique. Si la raison restait étrangère à cette
démarche de la foi, la résurrection ne «dirait plus rien» ni au croyant
du XXe s., ni à l'incroyant de toujours. Aussi la résurrection n'est

pas une notion suspendue à une illumination, à un phantasme de

l'imagination, à un parler en langue; elle traduit à sa manière une loi :

177



la mortification, la souffrance, la destruction peuvent être les conditions
d'un renouvellement, la décréation, celle d'une recréation12.

Ai-je besoin de souligner que cette loi reste hypothétique? Elle rend

compte d'une anticipation. Le philosophe comme tel ne peut se

prononcer sur la résurrection exemplaire du Christ; il tient compte
seulement de la réalité intramentale de l'ensemble notionnel, d'où la
résurrection tire son sens manifeste et sa place, et non point des réalités

extramentales dont parle le théologien avec le secours d'une grâce
spéciale. Il ne pourrait s'y référer si de telles réalités ne s'exprimaient
dans des langages (apocalyptique, historique, mythique dont il
peut, tout en demeurant philosophe, déchiffrer certaines propositions.
Cependant, ces langages ne rendent pas l'essentiel de la Bonne

Nouvelle, car «la foi pascale ne repose pas sur des représentations
mentales capables de s'objectiver. Elle repose sur une conviction dont
le fondement réaliste fait toute la force. En accord avec la croyance
juive à la résurrection elle sait que la mort n'a pas le dernier mot,
que les trépassés revivent et revivront, que le messie notamment...
ne peut rester prisonnier du sépulcre. Par là, ne craignons pas d'en

prendre conscience, elle atteint un plan de réalité, un ordre de vie, que
seule une croyance contraire, c'est-à-dire une croyance matérialiste,
pourrait mettre en doute13.» Avec la résurrection effective, la
transmutation des valeurs s'opère sur le fond d'une foi qui, philosophiquement,

apparaît à l'opposite de la foi matérialiste ; uncommencement radical

est denouveaupossible,puisque l'obstacledunéant total estrenversé14.

12 Blondel rend en ces termes la force anticipatrice de la souffrance : «... la
souffrance n'est pas seulement une épreuve; elle est une preuve d'amour et
un renouvellement de la vie intérieure comme un bain rajeunissant pour
l'action. Elle nous empêche de nous acclimater en ce monde, et nous y laisse

comme en un malaise incurable la souffrance, c'est le nouveau, c'est
l'inexpliqué, l'inconnu, l'infini, qui traverse la vie comme un glaive révélateur»

(L'Action, 1893, Paris, PUF, 1950, p. 381, cf. mon étude «Maurice
Blondel, Philosophe du renouvellement», in Existence et Nature, Paris, PUF,
1962, pp. 187-197).

13 H. Duméry, La foi n'est pas un cri, p. 79, cf. pp. 76-87.
11 Les infra-structures de la notion «résurrection» comporte l'hétérogénéité

et la transcendance de l'esprit sur la matière: «Quant à juger illusoire et

trompeuse, la croyance à la résurrection, seuls peuvent se le permettre ceux
qui résorbent la spiritualité de l'homme dans la biologie et qui refusent
d'accepter le schème de résurrection comme indicatif de survie», H. Duméry,
Phénomonologie et religion, p. 39. Il y a incompatibilité entre l'affirmation de la
possibilité de la résurrection et celle d'un matérialisme conséquent, négateur

178



Au terme de cette première approche, on constate que la notion de

résurrection fait partie d'un ensemble au sein duquel elle revêt une
signification. Cet ensemble récapitule au niveau formel une histoire et
un destin, ceux d'un peuple en quête d'une patrie. Les promesses et les

prophéties annoncent d'abord une cité terrestre parfaite et idéale,
puis, à travers les épreuves de l'exil et de l'occupation, une cité céleste,
dont Dieu sera le souverain et dont les membres viendront de toutes
les parties du monde. L'espérance s'épure; l'Evangile y contribue
d'une façon décisive. Le messianisme néotestamentaire modifie
radicalement celui de l'ancienne Alliance, sans rompre avec lui. C'est

au cours de cette modification que la résurrection apparaît comme
l'une des conditions d'entrée dans le Règne à venir. Désormais, la
voie directe vers l'éternité est fermée pour écarter les tentations du
gnosticisme si menaçant au début de l'ère chrétienne; la seule voie

ouverte dans la direction du Règne à venir passe par le détour de la
mort historique et de la résurrection exemplaire de Jésus-Christ,
auxquelles les croyants doivent participer. Or cette participation n'est

pas seulement celle d'une initiation aux sacrements du baptême et de

l'eucharistie comme le préconisaient et le pratiquaient les gnostiques

trop enclins à se croire parvenus à l'immortalité; elle est celle d'une
imitation des souffrances du Christ, de son amour pour les hommes, de

sa volonté de changer les relations sociales. L'éternité doit être
conquise en faisant l'histoire. Elle ne la surplombe pas, ni ne l'achève;
elle y réside d'une manière énigmatique dans la mort-résurrection du
serviteur de Dieu; elle doit s'y faire jour progressivement au fur et à

mesure que l'Evangile transforme l'homme, ses sociétés et son
univers15. On comprend alors l'importance d'une manière de penser pro-
de toute transcendance; cela ne signifie pas que le spiritualisme de type
platonicien soit le support notionnel nécessaire de la notion de résurrection
comme il l'est pour la croyance en l'immortalité de l'âme qui fusionnera avec
celle en la résurrection dès le II e s Chez Paul, il n'y a pas dualisme
ontologique corps-âme; mais continuité des structures éthiques fondées sur le
Christ : les actions déterminent l'existant, elles seront soumises à l'épreuve du
jugement (I Cor. 3.10-15).

15 «Seul le christianisme a fait de la mort elle-même le salut. Toutes les

religions de sauveur prêchent la vie qui émane de la mort, qui en surgit;
l'Evangile de la croix proclame le salut dans la mort. La perte totale de la
puissance en devient le suprême épanouissement; le pire désastre, le salut.
Ce que les religions à mystères passaient sous silence ou déploraient, le
christianisme le proclame comme étant la plus hau te félicité. La mort anéantit la
mort» (G. van der heeuw,Phénoménologie de la religion, Paris, Payot, 1948,p. 104).

179



leptique pour comprendre le schème de résurrection et le distinguer
du schème d'immortalité de l'âme.

* * *

Il est difficile de saisir la manière de penser d'un Paul, rare témoin
de la première génération apostolique, dont nous avons conservé quelques

écrits; les témoignages plus nombreux de la seconde génération
nous déterminent souvent dans la compréhension de l'évangile
paulinien. Pourtant, ces témoignages lui doivent beaucoup, quoiqu'ils
attestent déjà des changements. Un texte de l'Epître aux Hébreux
illustre ce moment de transition, où, sous l'influence du philonisme,
la prédication se mue en sagesse et annonce déjà la catéchèse théologique

des siècles subséquents. «Or la foi est la garantie («upostasis»)
des biens qu'on espère, la preuve des réalités qu'on ne voit pas»
(11. 1). Cette définition de la foi ouvre un vaste développement sur
son rôle dans la connaissance qu'ont eue de l'avenir certains Pères,
certains «Anciens» de l'histoire d'Israël, Abel, Enoch, Noé, Abraham...
«Pour l'avoir possédée, ajoute l'auteur de l'Epître, les Anciens
ont obtenu un témoignage favorable» (v. 2). Il poursuit, toujours
fidèle à ses modèles alexandrins et à leur idéal de sagesse: «C'est

par la foi que nous reconnaissons que le monde a été formé par la
Parole de Dieu, en sorte que ce qu'on voit n'a pas été fait de choses

visibles» (v. 3)16.

La foi, cette «possession anticipée» est définie comme «upostasis»,
comme «quelque chose de sous-jacent aux conditions visibles et qui
garantit une possession future»17. Elle s'enracine dans le passé où se

dressent les chevaliers exemplaires de la foi; elle est tournée vers
l'avenir dont elle pressent les signes anticipateurs au cœur du présent18.

16 cf. Fr. Bovon, «Le Christ, la foi et la sagesse dans l'Epître aux Hébreux»
à paraître in Revue de théologie et de philosophie, 17, 1968.

17 C. Spicq, «L'exégèse de Hébr. 11. 1 par s. Thomas d'Aquin» in Revue

des sciences philosophiques et théologiques, 31, 1947, p. 233; cf. L'Epître aux Hébreux,

Paris, Gabalda, 1953, tome II, p. 337 ss.
18 Cf. parmi d'autres, un texte apocryphe de la fin du 1er. s. ap. J.-C.:

«Est-ce que tu penses que c'est là la Cité au sujet de laquelle j'ai dit: «Je t'ai
gravée sur la paume de mes mains (Es. 49. 16) »? Ce n'est pas cette cité, dont
les bâtiments se trouvent maintenant devant vous, qui est la Cité (future), celle
qui est (déjà) révélée auprès de moi, celle qui est déjà préparée à l'avance ici
(au ciel), depuis le temps où je pris la décision de créer le Paradis et la montrai
à Adam avant qu'il ne péchât; mais lorsqu'il eût transgressé le commandement,

cette Cité fut éloignée de lui tout comme le Paradis. Après ces événements

je la montrai à mon serviteur Abraham de nuit au milieu des morceaux

180



S. Thomas ne s'y est pas trompé, lui qui découvrait que «la foi,
connaissance surnaturelle, est l'ébauche de la vie éternelle, comme les

principes d'une science contiennent virtuellement la conclusion»19.

Calvin non plus, quand il commente le terme «subsistence» («upos-
tasis») : «... nous sçavons qu'on n'espère pas les choses qu'on ha
entre mains, ains celles qui sont encore cachées, ou pour le moins la

jouissance desquelles est remise à un autre temps.. La foy...
est l'appuy ou la possession en laquelle nous mettons le pied ferme.
Mais de quelles choses? De choses absentes, lesquelles tant s'en faut
qu'elles soyent à nos pieds, que mesme elles surmontent de beaucoup
la capacité de nos entendemens Car l'Esprit de Dieu nous
découvre les choses cachées, desquelles nulle cognoissance ne peut
parvenir jusqu'à nos sens. La vie éternelle nous est promise: mais

cependant nous sommes morts. On nous tient propos de la résurrection
bien-heureuse: mais cependant nous sommes environnez de
pourriture...20.» Ne serait-il pas intéressant, à la lumière de ces deux

commentaires, d'examiner le rôle de l'analyse des structures épistémo-
logiques dans l'un et l'autre? Notons seulement que, pour l'Aquinate,
la foi comporte un type de connaissance d'un autre ordre que celle
de la lumen naturale, tandis que, pour Calvin, elle est une forme de

certitude relative à l'eschaton, inséparable de la patience à en attendre
la manifestation.

Ancrée dans l'histoire sainte et ouverte sur la parousie, la foi entre
dans la composition de cette sagesse, qui s'élabore déjà au cours de la
seconde moitié du Ier siècle dans les cercles alexandrins à partir de la
littérature sapientiale du judaïsme. La recherche d'une sagesse en

régime de foi chrétienne s'imposait, puisque le retour du Christ
tardait, que les gnoses faisaient sentir leur pression sur les communautés
et que l'Evangile pénétrait des milieux profondément hellénisés. Ce

mouvement ne fera que s'accentuer au cours des siècles; la position
de Clément d'Alexandrie est à cet égard significative.

side victmes, et je la montrai de nouveau à Moïse sur le mont Sinaï, lorsque
je lui montrai la similitude (l'image) du tabernacle et de ses ustensiles. Et
maintenant, elle est à disposition déjà près de moi tout comme le Paradis .»
{Apocalypse syriaque de Baruch, 4. 2-7).

19 cf. s. Thomae Aquino, De veritate, q. 14, a. 2 résumé in C. Spicq. art.
cit. p. 231.

2 0 Jehan Calvin, Commentaire sur le Nouveau- Testament, Paris, Meyrueis, 1855,

p. 485.

181



Dans son commentaire d'Hébreux 11.1, Clément donne les raisons

qui le conduisent à adhérer aux témoignages bibliques; il y discerne,
comme tout philosophe de la religion, leur part d'intelligibilité:
«Comment... une âme pourrait-elle accueillir jamais la contemplation

extraordinaire de ces choses (- celles de la foi —), si le refus
de croire à l'enseignement résiste, à l'intérieur d'elle-même? La foi,
que les Grecs calomnient parce qu'ils la jugent vaine et barbare, est

une anticipation volontaire («prolepsis ekousios»), un assentiment

religieux21. »
En réponse aux objections philosophiques sur la foi, Clément définit

sa modalité proleptique, n'a-t-il pas traduit «upostasis» par «prolepsis

ekousios » en transgressant partiellement le sens originaire de ce

terme et en lui conférant une nouvelle signification? «Comment donc,
si croire c'est conjecturer («upolambanein»),les philosophesse
figurent-ils que les idées qui viennent d'eux sont sûres? Car ce n'est pas
une conjecture («upolepsis»), l'assentiment qu'on donne librement
avant la démonstration, quand il est donné à quelqu'un qui tient
fermement (à Dieu digne de foi, puisqu'il est, comme le révèle le Logos,
fidèle -). Or qui peut être plus puissant que Dieu? L'incrédulité, au
contraire, est une conjecture faible et négative en faveur de la
proposition opposée (- il n'y a pas de Dieu -), comme la difficulté à

croire est l'attitude qui accepte difficilement la foi. Et la foi est une
conjecture («upolepsis») libre, un préjugement («prolepsis») sage
avant l'appréhension, mais (aussi) une attente de (cette appréhension)
à venir; or dans les autres cas, l'attente est une opinion sur un objet
incertain, mais dans le cas d'une vraie confiance, c'est un jugement
ferme sur quelque chose22.»

Clément étudie donc la foi dans ses structures intelligibles à partir
du double problème de l'origine des notions et des modalités de
l'assentiment. Il cherche à déceler cette logique de la foi qui sert d'assise

rationelle à la sagesse, en se référant aux investigations philosophiques.
C'est dans un sens technique qu'il use du terme «prolepsis»: «...Epi-
cure qui s'est beaucoup plus soucié du plaisir que de la vérité, suppose

21 Clément d'Alexandrie, Les stromates - stromate II -, trad. Cl. Mondésert,
Paris, Cerf, 1954, Sources chrétiennes 38; le fragment cité se trouve chap. II,
éd. cit. p. 38.

22 Id. op., stromate II, c. VI, 28; éd. cit. p. 55; cf. Introduction à ce vol.
due au P. P.-Th. Camelot, pp. 12-19; du même auteur, Foi et gnose - chez
Clément d'Alexandrie -, Paris, Vrin, 1944, pp. 23-42.

182



que la foi est une préconnaissance («prolepsis») de l'esprit (Epicure:
Fragments 255) ; et il explique cette préconnaissance comme l'attention

dirigée sur quelque chose d'évident et sur le concept évident de

l'objet; il affirme que personne ne peut ni faire une recherche
intellectuelle, ni poser un problème, ni non plus avoir une opinion, et

pas même faire une réfutation sans préconnaissance»23. N'est-il pas

piquant de constater l'origine épicurienne de «prolepsis» reconnue

par Clément? Epicure, n'est-il pas le type du philosophe incrédule?
Bon tacticien, Clément combat l'incrédulité avec ses propres armes,
sans masquer le caractère volontaire et libre de l'acte de foi et son

ouverture sur l'avenir, sans diminuer son indice très particulier
d'évidence.

Le terme de «prolepse», auquel recourt Clément pour définir
l'«upostasis» d'Hébreux 11. 1, ne se rencontre pas seulement chez
les épicuriens, mais aussi chez les stoïciens. Démocrite serait le
premier à en avoir fait usage24. Leibniz et Kant l'utiliseront à leur tour
dans des acceptions et des contextes différents. Dans ses Nouveaux

essais sur l'entendement, l'auteur de La Théodicée se penche, entre autres,
sur le problème de l'origine des idées ; point intéressant, il range Paul

parmi les platoniciens; le passage mérite d'être cité: «Il s'agit de

savoir si l'âme en elle-même est vide si tout ce qui y est tracé vient
uniquement des sens et de l'expérience, ou si l'âme contient originairement

les principes de plusieurs notions et doctrines que les objets
externes réveillent seulement dans les occasions, comme je le crois

avec Platon et même avec l'école, et avec tout ceux qui prennent dans

cette signification le passage de s. Paul (Rm. 2. 15), où il marque que

23 Id. c. IV, 16, éd. cit. p. 45. Dans la suite, Clément en s'appuyant sur
Sagesse 25.9, Es. 7.9 (le fameux texte qui, dans sa transcription grecque, a
servi de fondement à Yintellectusfidei «Si vous ne croyez pas, vous ne compren-
rez pas non plus»), sur le fragment 18 d'Héraclite (Diels), sur trois textes de
Platon (Lois V, 730 b-c, Euthydème, 291 d, Politique, 259 a-b) met en lumière le
rôle de la foi dans la connaissance intellectuelle. Pourrait-on dire en vertu
de cette pré-connaissance qu'est la foi, qu'il y a une perception de la foi?
M. Merleau-Ponty ne le laisse-t-il pas entendre? Sur la communauté de connaissance

entre Grecs et chrétiens chez Clément, cf. M. Spanneut, Le stoïcisme des

Pères de l'Eglise - de Clément de Rome à Clément d'Alexandrie, Paris, Seuil,
1957, p. 227s.

21 cf. F. Enriquès, L'évolution de la logique, Paris, Chiron, 1926, p. 26ss, qui
souligne l'importance de Démocrite pour la compréhension de la prolepse, le

passage de son acception épicurienne à son acception stoïcienne, sa reprise par
Gassendi dans le De logicae origine et varietate.

183



la loi de Dieu est écrite dans les cœurs. Les stoïciens appelaient ces

principes notions communes, prolepses, c'est-à-dire des assomptions
fondamentales, ou ce qu'on prend pour accordé par avance...25.»

Kant soumet la doctrine d'Epicure à la critique, en examinant les

« anticipations de la perception » au niveau des a priori de la connaissance

empirique, postulés par l'épicurisme pour rendre compte de

l'anticipation. Il limite le sens de ce dernier terme en vertu du rôle
déterminant de toute expérience en ce domaine. Il faut donc user
de la prolepse et mettre en œuvre la manière de penser proleptique
avec beaucoup de prudence26.

On s'accorde aujourd'hui à reconnaître que le langage apocalyptique

et le projet eschatologique d'une prédication comme celle de

25 Nouveaux essais sur l'entendement humain, Avant-propos, 3, Paris, Flammarion,

1935, p. 10. Leibniz précise: «... si quelques événements peuvent être
prévus avant toute épreuve qu'on en a faite, il est manifeste que nous y
contribuons en quelque chose de notre part... Il ne suit pas que ce qui est

arrivé, arrivera toujours de même» (ibid.). Il commente plus loin. «Il est
bien vrai de voir arriver à l'avenir ce qui est conforme à une longue expérience
du passé, mais ce n'est pas pour cela une vérité nécessaire et infaillible La
raison est seule capable de trouver des liaisons certaines dans la force des

conséquences nécessaires, ce qui donne souvent le moyen de prévoir l'événement

sans avoir besoin de l'expérimenter» (id. p. 12).
26 «On peut appeler anticipation toute connaissance par laquelle je puis

connaître et déterminer a priori ce qui appartient à la connaissance empirique,
et, sans aucun doute, c'est bien le sens qu'Epicure donnait à son terme de
prolepsis. Mais, comme il y a dans les phénomènes quelque chose qui n'est
jamais connu a priori et qui constitue ainsi la différence propre entre l'empirique

et la connaissance a priori, savoir la sensation (comme matière de la
perception), il s'ensuit que cette dernière est proprement ce qu'on ne peut
anticiper. Nous pourrions, au contraire, appeler anticipations des phénomènes

les déterminations pures dans l'espace et dans le temps sous le rapport de
la forme aussi bien que de la quantité, puisqu'elles représentent a priori ce qui
ne peut jamais être donné qu'a posteriori dans l'expérience. Mais supposé qu'il
se trouve pourtant quelque chose qu'on puisse connaître dans toute sensation
considérée en tant que sensation en général (sans qu'une sensation particulière
puisse être donnée), on devrait nommer à bon droit ce quelque chose anticipation

dans un sens exceptionnel, parce qu'il paraît étrange d'anticiper sur
l'expérience en cela même qui en constitue précisément la matière, que seule
elle est à même de fournir. Et c'est ce qui se passe réellement ici». Critique
de la raison pure, trad. A. Tremesaygues et B. Pacaud, Paris, PUF, 1944, p. 168.

H. Duméry se rapporte à ce passage in Critique et Religion, p. 114, sans examiner

pour elle-même la manière de penser proleptique comme significative de
l'intentionalité religieuse de la conscience, bien qu'il en tienne compte dans
ses autres ouvrages (surtout dans Lafoi n'est pas cri).

184



l'Evangile comporte une manière de penser proleptique27. La foi
anticipe sur ce qui n'est pas encore, en s'appuyant sur des signes
préfiguratifs qui appartiennent soit au passé (les Anciens de l'Epître aux
Hébreux), soit au présent (les sacrements du baptême et de l'eucharistie)

Une notion comme celle de résurrection contient une
préconnaissance qui, sous le choc de la prédication pascale et ses promesses
de vie éternelle, revêt une actualité toute nouvelle. On ne connaît

pas le «comment» de la résurrection. Nul ne peut se représenter cette
activité de la puissance de Dieu. Car personne n'en a l'expérience. La
résurrection, par exemple, - il en irait de même pour la vie éternelle -,
désigne une réalité transphénoménale que nous ignorons encore;
et pourtant cette notion nous donne une possibilité de nous en approcher.

N'est-ce pas ainsi, à partir des mots même que les poètes chantent

les dieux, la mer, les cités disparues et les villes de rêve? Chez

eux, aussi, le dynamisme de l'imagination et la chaleur (ou la
froideur) du sentiment s'emparent de ces prénotions, de ces préconnaissances

comme d'excitants et de stimulants; puis, s'y abandonnant, ils

se laissent guider par elles dans les dessins ou les fresques sonores de

l'imaginaire. Les mots parlent là où l'expérience se tait. D'une
manière plus précise, les mots parlent d'une autre façon, là où l'expérience

de la présence immédiate se dérobe sous la pression du futur,
sous l'attrait de l'expérience de l'inédit. Le terme «résurrection» fait
choc pour celui qui, plongeant son regard sur l'abîme de la crucifixion,
est pris de vertige et sombre dans la désespérance; il est le futur, la

terre ferme, l'espérance; il devient la réalité suprême qui se découpe

sur un fond d'irréalité. N'en va-t-il pas de même pour le poète: ses

mers, ses cités lui demeurent interdites, et pourtant elles sont plus
réelles à ses yeux que celles de son horizon quotidien?

La foi est une «connaissance» proleptique; la gnose qui, selon un

a7 Cf. W. Pannenberg, Grundzüge der Christologie, Gütersloh, Gerd Mohn,
1964, pp. 157, 187ss.: C'est la structure à la fois doxologique et proleptique
des énoncés relatifs à la divinité de Jésus qui les distingue des formulations
mythiques sur cette même divinité. Proleptique modifie mythique: le mythe
cherche un modèle originaire (par exemple: un Adam céleste pour origine
de l'Adam terrestre), la prolepse dépiste le transcendant dans l'histoire (par
exemple: Dieu dans l'homme Jésus). Sur la différence entre «eschatologie
proleptique» et «eschatologie réalisée», cf. H. V. Martin, «Proleptic Eschato-

logy», Expository Times, 51, 1939- 1940, pp. 88 ss; O. Linton, Das Problem

der Urkirche in der neueren Forschung, Upsal, 1932, p. 197; Ed. Schweizer,
Theologisches Wörterbuch zum -N. T., 6, p. 426.

13 Studia Philosophica XXVII 185



Clément, devrait en reprendre les affirmations au niveau des intelligibles,

est encore proleptique. Toutes deux sont tournées vers ce qui
n'est pas encore et qui sera un jour, puisque ce futur s'annonce dans
des signes et des notions qui parlent et disent quelque chose. Toutes
deux sont paradoxales, puisqu'elles se considèrent comme des

anticipations d'un eschaton tout autre. On ne peut réduire le caractère

paradoxal de cette façon de penser, sous peine de la ramener soit à un
empirisme applatissant, soit à un rationalisme spéculatif. En effet, le

croyant risque de projeter sur l'avenir son monde empirique, en
en inversant les valeurs, comme si l'eschaton devait lui apporter les

compensations de ses privations, de ses souffrances présentes; il subit
alors sans critique les séductions de l'imagination. Ou bien, le croyant
construit un eschaton selon les règles de son entendement à l'aide de
notions épurées et délestées de tout contenu biblique ; il se laisse prendre

aux ruses de la raison. Dans les deux cas, l'utopie qui est une
hybridation de mythique et de rationnel, se substitue à la prolepse
avec sa dimension paradoxale ; une foi oblique, honteuse de sa pauvreté
essentielle, remplace la foi conjointe à l'espérance.

La foi vit du paradoxe, mais elle quête la vision. Elle se manifeste
d'abord au niveau du préréfléchi, de l'antéprédicatif, mais son «objet»

se présente à elle comme étant au-delà de toute réflexion, de

tout acte d'attribution. Elle ne peut se passer cependant d'une
connaissance si provisoire, si déficiente soit-elle. La foi donne naissance à

une gnose d'attente, dont la structure principale est la prolepse. On
devrait s'interroger sur les rapports entre la prolepse et la perception.
Peut-on dire, par exemple, que l'auteur d'Hébreux 11 et Clément

perçoivent la réalité de cette espérance dont la foi leur donne une
préconnaissance et une sorte de garantie? L'avertissement de Kant
sur la sensation en tant que sensation en général et sur ce «quelque
chose de connaissable » qui s'y trouverait, doit être pris au sérieux, sous

peine de réduire la prolepse à une illusion. La foi comporte une
«perception» de la réalité espérée que les prénotions (comme celles de

résurrection, de vie éternelle) médiatisent très imparfaitement.
La structure proleptique n'est pas seulement constitutive d'une

prédication comme celle de l'Evangile et sa doctrine des sacrements ;

elle l'est aussi des conduites des croyants qui s'en réclament et de
l'institution ecclésiale qu'ils mettent en place. Elle est donc inscrite dans
les faits qui l'expriment non seulement aux niveaux du discours et du
rite, mais aussi à ceux des comportements individuels et communau-

186



taires. Ainsi la structure proleptique revêt une positivité: la foi liée
à l'espérance détermine des attitudes et des sentiments, informe des

projets et des options, modèle une mentalité et une praxis. Elle opère
dans l'histoire, tout en ayant son centre de gravité dans l'eschaton. Sur
ce point, la distinction d'avec le mythe est totale: la foi à base de

prolepse cherche les aménagements d'une «praxis» et non point les

combinaisons d'une théogonie et d'une cosmogonie dans le cycle du
retour éternel.

L'examen de la structure proleptique de la foi nous conduit à

des conclusions analogues à celles de l'analyse de l'ensemble «vie
actuelle - mort - résurrection - vie éternelle» : refus de toute gnose qui
offrirait l'éternité à bon marché, instauration de l'histoire qui est

la condition du cheminement vers l'eschaton. La vie actuelle, la mort
n'ont pas leur fin en elle-même ; elles ne sont pas autosuffisantes, parce
qu'elles ne sont pas intelligibles par elles-mêmes. La résurrection, la
vie éternelle comme les notions précédentes n'ont pas de sens, si

elles sont considérées isolément. La vie présente débouche sur la mort;
à moins d'admettre un circuit fermé (vie-mort-vie-mort...), on
peut supposer que la mort est la possibilité de l'apparition d'une autre
réalité. Cette hypothèse entraîne celle de la résurrection et de la vie
éternelle; elle est sous-jacente à la foi chrétienne qui l'affirme, cette
fois-ci, comme réalité dans la prédication de l'Evangile. Cette supposition

est également à l'origine de la manière proleptique de penser
que met en œuvre la «sagesse» chrétienne d'une manière originale

par rapport à l'épicurisme et au stoïcisme. Plus encore, cette hypothèse

détermine une nouvelle conception, une conscience inédite de
l'histoire.

* * *

Il n'est plus question d'une histoire qui s'écoulerait entre une
genèse et une apocalypse. Le christianisme a certes failli admettre une
telle conception de l'histoire où tout est prédéterminé comme dans

un scénario. Il a failli enserrer l'histoire entre les limites figées d'une
protologie et d'une eschatologie, et par conséquent l'évacuer; mais le

heurt des gnoses avec leurs théogonies et leurs cosmogonies l'a fait
réfléchir. Au fond, le christianisme se méfie de toute attention dirigée
exclusivement sur la genèse et l'apocalypse, de tout discours sur ce qui
échappe à toute connaissance. Il ne veut pas être une protologie et une
eschatologie, mais une sagesse, une manière d'exister, en inscrivant

187



l'eschaton dans la trame de l'histoire. Il dénonce le discours sur l'origine

et la fin comme l'auteur des pires illusions et il préconise l'action
transformatrice de la contingence en fonction de l'eschaton. Le croyant
laisse à Dieu le soin de régler l'origine et la fin, puisqu'il en est le
maître; il fait porter tout son effort sur un actuel, que la foi en Dieu
rend apte à une transformation. Une fois le souci de la protologie et
de l'eschatologie mis entre parenthèses, il est possible de faire
l'histoire, d'y prendre ses responsabilités. Cette possibilité repose sur une
manière proleptique de penser qui conduit à une différenciation de la
temporalité (l'immédiat senti, perçu, vécu, pensé, le remémoré,
le projeté, intentio, attentio, exspectatio).

Dans cette perspective, l'histoire revêt une importance capitale;
elle est le milieu où l'homme conquiert sa liberté en s'affranchissant des

phantasmes des protologies et des eschatologies. Elle n'est plus seulement

l'ensemble des expériences et des témoignages où je puise et
recueille les significations de l'ensemble «vie actuelle - mort -
résurrection - vie éternelle»; elle est aussi l'occasion d'un dépassement de

ces expériences et d'un approfondissement de ces témoignages en vue
de leur faire jouer un rôle dans la préparation de l'avenir. L'histoire
exige une sagesse, si elle doit être l'œuvre de l'homme. L'auteur de

l'Epître aux Hébreux, Clément en étaient convaincus, nous l'avons
noté; c'est pour cette raison qu'ils ont examiné le contenu intelligible
de la foi en même temps qu'ils proclamaient ses mystères, les signes

précurseurs de la manifestation plénière de son objet. Cette sagesse

s'appuie sur une manière de penser proleptique, car elle est fondée sur
la certitude de l'anticipation de ce qui n'est connaissable ni par les

sens ou la raison, ni par expérience ou les témoignages, de ce qui est

seulement cru et espéré. Cette sagesse ne sait qu'imparfaitement,
puisqu'elle est inséparable de l'histoire qui l'exige; elle sait dans la

mesure où elle est capable d'interpréter les prénotions et de dégager
la logique des préconnaissances. C'est ce que firent, dans des environnements

historiques déterminés, l'auteur de l'Epître aux Hébreux,
Clément d'Alexandrie et les théologiens, en empruntant leur organon
logique à l'épicurisme, au stoïcisme, au platonisme, à l'aristotélisme... ;

ils ne craignirent pas l'éclectisme, la littérature sapientiale
d'Israël leur en donnait l'exemple, et l'histoire ne se plie jamais aux
modèles d'une doctrine exclusive et rigoureuse.

Faut-il trouver, dans cette tendance à l'éclectisme, l'un des motifs
de l'adoption par la théologie chrétienne de la manière de penser pro-

188



leptique? Le motif déterminant, j'ai essayé de le montrer, est à
rechercher dans un type de foi liée à l'espérance; mais le fait que
des écoles aussi différentes que l'épicurisme et le stoïcisme aient
étudié et mis en œuvre la prolepse, a dû jouer un rôle chez un éclectique

comme Clément. Ne cherchait-il pas, en effet, à fonder en raison
la notion de foi, pour répondre aux objections des grecs, des philosophes,

des incrédules? Ne cherchait-il pas à savoir ce qu'il croyait, à

communiquer ce qu'il pensait savoir de sa foi? Pour ce faire, il
introduisait, comme ses prédécesseurs, l'activité rationnelle au cœur même
de la foi sans pour autant la rationaliser, puisqu'il mettait en lumière
la structure proleptique de l'acte de croire. Le théologien de tous
les temps reprend cette tâche ; il doit à son Eglise une sagesse pour son

temps. Il peut emprunter son organon logique et épistémologique à

Descartes, à Kant, à Hegel ou à Heidegger, mais ne sera-t-il pas conduit

comme Clément à mettre l'accent sur la structure proleptique
quitte à gauchir ses modèles?

Le philosophe de la religion n'a pas à se prononcer sur la valeur
de cette sagesse, sur sa conformité à l'Evangile, sur son efficacité,
sur ses rapports avec l'attente de la résurrection et du Règne de Dieu,
ce sont là tâches de théologiens ; mais il doit, comme spécialiste de la

critique de la raison, discerner en cette sagesse le rôle et la place de

l'activité rationnelle, pour savoir si cette sagesse est, par certains de

ses aspects, fondée en raison, promue à l'universalité et susceptible
d'être communiquée. Sans cette reprise critique, la sagesse évangé-

lique virerait vers une doctrine ésotérique, détachée de l'histoire et
enfermée dans sa Schwärmerei; la prolepse n'aurait alors plus sa raison
d'être, car la tension entre l'eschaton et l'actuel sous les traits du
politique, du social et du culturel serait retombée, l'union avec Dieu
étant déjà réalisée.

Est-ce que la notion de résurrection peut être fondée en raison, se

demande le philosophe? Son analyse de la manière de penser
proleptique le conduit à une réponse affirmative; elle démontre, en effet,
le processus par lequel le théologien tente d'universaliser le message

évangélique et grâce auquel il le fait servir à l'élaboration d'une
sagesse. J'étais parti d'un ensemble de notions «vie actuelle-mort-résurrection—vie

éternelle», de leur idée, de leur enchaînement tels qu'ils se

dégagent des témoignages bibliques et ecclésiastiques; puis j'avais
été amené à envisager le fait que recouvre l'intentionnalité de la
conscience religieuse, c'est-à-dire la manière spécifique de penser en

189



régime de foi, la proleptique; maintenant, je débouche sur l'essence

de ces notions, sur celle de résurrection en particulier; leur statut
d'universalité se dévoile à moi au terme de cette investigation. Je
comprends en quoi un concept, comme celui de résurrection, n'est pas
seulement constitutif de celui d'eschaton, mais comment il est aussi

normatif d'une sagesse exigée par ce temps. Un tel concept, considéré

comme essence, m'apparaît comme le régulateur de la foi et de l'espérance,

celui qui les oriente et celui qui les qualifie. Avec les notions qui
lui sont conjointes, il se manifeste comme l'une des pièces maîtresses de

cette architectonique d'une sagesse évangélique toujours provisoire,
toujours à reprendre dans ses structures contingentes, mais permanente

et tranhistorique dans sa visée de l'eschaton. De l'idée au fait et
du fait à l'essence, je suis passé de l'ordre intentionnel à l'ordre
ontologique; j'ai donc fondé en raison ce qui, dans l'affirmation de la
résurrection, relève de la raison.

Mais une telle essence, étant donné son mode de manifestation et
de constitution, diffère des autres essences de la sphère «religieuse».
Elle prétend englober l'univers des intelligibles et des intelligences,
puisqu'elle se présente comme la condition du renouvellement et de

la recréation de cet univers. Du même coup, l'affirmer, c'est
reconnaître la précarité des relations entre les intelligibles et les

intelligences, entre l'univers des idées et la société des esprits, c'est procéder
à leur désabsolutisation pour conférer le titre d'absolu à leur principe.
Prendre au sérieux l'essence «résurrection», c'est donc refuser toute
forme de platonisme qui identifie le monde des intelligibles et des

intelligences à Dieu ou qui lui donne un statut d'absolu, c'est admettre

que ce monde est suspendu à la pure générosité de l'Absolu libre et
souverain. L'essence «résurrection» nous renvoie, à travers la
conversion dialectique de l'idée au fait, à l'Absolu sans lequel il n'y aurait
ni passé, ni présent, ni eschaton. Il n'y a donc pas de possibilité d'union
directe et immédiate avec ce principe radicalement transcendant,
mais seulement une approche à travers des démarches anticipatives ou
anagogiques, voire analogiques.

Le statut des relations entre les intelligibles et les intelligences est

provisoire, même s'il se découvre comme tranhistorique. Il n'est pas
absolu, sinon l'anticipation ne pourrait être fondée en raison, ni
pensée ; car tout serait déterminé et fixé une fois pour toutes, et ce qui
serait indéterminé demeurerait inconnaissable, la notion de résurrection,

par exemple, serait totalement inintelligible (comme condition

190



d'une recréation). Dans ces conditions, la raison apparaît comme une
fonction critique de la foi ; elle l'empêche de tomber dans l'illuminisme
et de s'égarer dans les protologies et les eschatologies; elle lui donne de

s'universaliser, en se constituant, grâce à elle, en sagesse. Mais, la foi se

dévoile à son tour comme une fonction critique de la raison; elle la
rend attentive à la nécessité pour elle de s'autolimiter pour éviter les

écueils de la divinisation et de l'absolutisation ; elle lui découvre, sous
le choc de l'essence de résurrection, la précarité de son activité
constituante et l'exigence de se fonder toujours à nouveau pour ne pas
s'enliser dans les produits de son activité constituée. Cette double
fonction critique peut s'exercer, parce que l'anticipation, la manière
de penser proleptique, est possible au cœur même de la dialectique de

l'idée (ou du droit) et du fait (ou de l'existence réfléchie). Plus encore,
cette double fonction doit être mise en œuvre, non seulement parce
que la conversion («metanoz'a») à l'Absolu l'exige, mais aussi parce que,
sans elle, l'essence «résurrection» serait privée de signification, n'ayant
plus une portée universalisable.

Dans les limites qu'elle s'est prescrites, la philosophie de la religion
parvient donc à délier le sens intelligible de la notion de résurrection,
tout en préservant ses significations révélées ; elle lui reconnaît son statut

d'essence dans le cadre d'une manière de penser proleptique;
elle discerne sa nécessité au cœur de la logique qui structure le destin
de l'homme ouvert sur l'eschaton, dans ses expressions et formulations
contingentes (apocalyptiques, mythiques, «historiques», sacramentelles,

théologiques...). Quant à l'acte résurrectionnel lui-même, sa

réalité échappe à la compréhension et à l'analyse discriminatoire du
philosophe, elle est reconnue par une instance d'un autre ordre, la
foi ; elle relève de Dieu.

191


	Anticipation et résurrection en philosophie de la religion

