Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Anticipation et résurrection en philosophie de la religion
Autor: Widmer, Gabriel-Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anticipation et résurrection en philosophie de la religion

par Gabriel-Philippe Widmer

Depuis Kant, Hegel, Schelling et leurs successeurs, la question du
statut de la philosophie de la religion est ouverte. La critique généra-
lisée de Feuerbach, de Marx, de Nietzsche et de Freud la relance. En
France, I’ccuvre de Blondel se présente comme une philosophie «qui
fut religieuse, non par accident, mais par nature, sans I’étre pourtant
par préjugé»t. Dans ses publications déja abondantes, Henry Duméry
reprend le projet du jeune Blondel. I1 dresse un inventaire critique des
résultats acquis. I1 élabore une méthodologie rigoureuse de la philo-
sophie de la religion sur des bases solides. Ses recherches sur le pro-
bléme de Dieu, sur I’anthropologie, la grice et la foi mettent en ceuvre
une méthode de compréhension (qui doit beaucoup a la phénoméno-
logie) et de discrimination (proche de celle de ’analyse réflexive)?2.
L’originalité et la profondeur de cette entreprise ont soulevé des
échos nombreux et souvent divergents parmi les spécialistes3.

1 V. Delbos dans sa Préface au livre de Th. Crémer, Le probléme religieux
dans la philosophie de I’ Action, Paris, Alcan, 1912, p. VII.

® Henry Duméry, Critique et Religion — Problémes de méthode en philo-
sophie de la religion —, Paris, Sedes, 1957; Le probléme de Dieu en philosophie de
la religion, Paris, Desclée de Brouwer, 1957; Philosophie de la religion — Essai
sur la signification du christianisme —, Paris, PUF, 1957, 2 tomes; Phénoméno-
logie et religion (Paris, PUF, 1958) résume les recherches antérieures, La foi n’est
pas un cri (Paris, Seuil, 1959) répond aux critiques; La tentation de faire du bien
(Paris, Seuil, 1956) en discute certains aspects pour un public plus large.

3 Parmi les innombrables critiques, notons L. Malevez, Transcendance de
Dieu et Création des valeurs — 1’absolu et ’homme dans la philosophie de Henry
Duméry, Paris, Desclée de Brouwer, 1958; Jean Mouroux, «La tentative de
M. H. Duméry» in Revue des Sciences philosophiques et théologiques, 43, 1959, p.
95-102, A. Léonard, «La tentative de M. H. Duméry» id. p. 283-300, G. van
Riet, «Idéalisme et christianisme — A propos de la philosophie de la religion de
M. H. Duméry» in Revue philosophique de Louvain, 56, 1958, pp. 361-428,
«Philosophie de la religion et théologie — A propos d’un nouvel ouvrage de
M. H. Duméry» — id. 57, 1959, pp. 415-437; J. Pépin, Les deux approches du

172



La philosophie de la religion reléve de la critique; elle participe
de «la prise de conscience méthodique. .. de ce que fait la conscience,
de ce par quoi et de ce grace a quoi elle le fait»®. Dans cette perspec-
tive, «le but d’une critique de la religion... est de scruter, d’appré-
cier les démarches de la vie religieuse»5, d’en mettre a jour les compo-
santes, d’en dérouler la logique interne, en en examinant les expressions
aux différents niveaux de la conscience. Le philosophe de la religion
s’efforce donc de comprendre comment se constitue I« objet religieux »
a partir d’une réduction de 'intentionalité religieuse de la conscience;
car c’est elle qui est donatrice de sens, quand elle vise ’Absolu au
niveau des perceptions, de I’imagination ou de la raison. Comme phi-
losophe, il ne se penche pas seulement sur des problémes de genése et
de structures pour délier les sens intelligibles des pratiques, des rites,
des mythes et des dogmes, il cherche aussi a rendre compte de I’activité
constituante et opératoire de la raison dans ce domaine privilégié
qu’est la religion, puisqu’il englobe ’homme et les groupes humains
dans la totalité de leurs manifestations.

En découvrant les infra- et les intrastructures rationnelles des
phénomenes religieux, le philosophe y déchiffre leur sens «manifeste»,
celui que la raison a déposé en eux; mais il ne se prononce pas sur le
sens «initiatique», le sens révélé qui n’est accessible, comme sens
«réservé» qu’au croyant bénéficiant de la grace divineb. Car «la
raison ne retrouve dans la religion que ce que la religion lui emprunte;
elle est incapable d’y retrouver ce par quoi la religion dépasse la
raison»’. Le philosophe de la religion n’empiete donc pas sur le terrain

christianisme, Paris, Ed. de Minuit, 1961, pp. 61-96; Henk van Luijk, Philo-
sophie du fait chrétien — L’analyse critique du christianisme d’H. Duméry, Paris,
Desclée de Brouwer, 1964; j’ai rappelé I'importance des travaux de Duméry
dans «Synthése chrétienne et exigence critique» in Revue de théologie et de
Dhilosophie, 8, 1958, pp. 203-217. Les études de Duméry sur Blondel sont aussi
importantes pour la compréhension de son intention philosophique; j’en
signale les principales: La philosophie de I’ Action, Paris, Aubier, 1948; Blondel et
la religion, Paris, PUF, 1954; Raison et Religion dans la philosophie de I’ Action,
Paris, Seuil, 1963.

* Critique et Religion, p. 186.

5 Ibid.

¢ J’emprunte la distinction fondamentale «sens manifeste» — «sens initia-
tique» 2 H. Duméry, « Philosophie et religion» in Bulletin de la Société frangaise
de philosophie, 59, 1965, pp. 43-113.

? H. Duméry, Ratison et Religion dans la philosophie de I’action, p. 535.

173



de I’apologete, du théologien qui lui livrent, cependant, du matériel
pour ses investigations®.

Parmi ces structures, il en est une qui est constitutive, semble-t-il,
de tout phénomene religieux, celle de «surnaturel». Blondel la décé-
lait au terme de son analyse des composantes de 1’action, de la phéno-
ménologie de la destinée; elle lui apparaissait sous la forme d’une no-
tion qu’exigeait la logique de ’action, si elle ne voulait pas se condam-
ner a I’absurde et au néant; mais la réalité correspondant a cette no-
tion, l’action effective de «surnaturalisation», était suspendue a une
gratuité transcendante absolument impraticable et inaccessible a
I’homme. En effet, comme philosophe, je puis et méme je dois envisa-
ger la notion de surnaturel comme la seule expression de la possibilité
pour I’existence d’échapper a I’échec, a la mort, a ’anéantissement; je
puis définir ce que devraient étre les conditions d’une telle recréation
de soi, mais personne n’est capable d’effectuer pareille surnaturali-
sation.

La notion de «surnaturel» peut étre examinée comme un schéme
qui favorise la représentation d’un ordre transcendant et perfection-
nant ’ensemble des principes constitutifs groupés sous le nom vague
et changeant de «nature». Elle peut désigner aussi une réalité qui se
substituerait dans un avenir imprévisible a celle de I’économie pré-
sente. Dans un cas, le schématisme vertical prime; dans I’autre, c’est
le schématisme horizontal qui I’emporte. Nous aurions alors une
double visée dans la conscience religieuse, celle d’une éternité, qui
serait le fondement ultime, la source premiere et derniére de toute
temporalité, et celle d’un «eschaton», qui serait la fin, le «telos» d’une

8 «Lorsque la philosophie est réduite & une critique rationnelle, 4 une
méthode d’analyse déterminatrice, elle a une portée théorétique, non une
portée sotériologique. C’est en quoi, elle laisse place a la religion» id. op. p.
551. Nulle confusion entre théologie et philosophie, ni séparation, mais dis-
tinction dans les objets et les méthodes. Une méthode de confrontation risque
de les confondre (cf. I’augustinisme) ; une méthode réductrice de type posi-
tiviste les sépare et finit par évacuer la théologie; une méthode de compréhen-
sion et de discrimination respecte les exigences de la raison et sauvegarde, en
les réservant, les mystéres de la foi: 1a philosophie de la religion n’est pas une
philosophie religieuse, un substitut d’une doctrine de salut, elle est une criti-
que de la raison ceuvrant dans la sphére du religieux. Cf. nos articles « Théolo-
gie réformée et philosophie de la religion chrétienne» in Revue de théologie et de
philosophie, 10, 1960, p. 202-226 et «Critique philosophique de la religion et
dogmatique évangélique» in Revue d’histoire et de philosophie religieuse, Paris,

1966, pp. 144-160.

174



histoire. Pour récupérer P’intelligible de cette double visée, le philo-
sophe de la religion y discerne la maniére de penser qu’elle implique.
La conscience qui vise I’éternité & travers une démarche régressive de
la pensée sur elle-méme, opére une conversion a son origine; elle suit
un mouvement ascensionnel qui I'ouvre a son fondement; elle suit
une méthode «anagogique». A la suite de Plotin et des néoplatoni-
ciens, Augustin s’exercera a l’anagogie comme le prouvent ses dia-
logues et encore ses Confessions®. H. Duméry use de ce détour pour
fonder son affirmation de Dieu, I’Un transcatégorial, au-dela de
toutes déterminations et de toutes conditions'®. Mais la conscience qui
vise ’eschaton a travers une démarche prospective de 1’action, opére
un dépassement vers sa fin; elle suit une démarche que je qualifierai
de «proleptique». Nous ne pouvons préjuger des rapports entre ces
deux maniéres de penser, de leurs conséquences sur 1’élaboration
d’une philosophie de la religion. Je me contenterai de faire quelques
remarques encore provisoires sur la seconde, puisque la premiére a été
déja tres étudiée.
% %k 3k

Le probleme des relations entre I’éternité et I’eschaton soustend
celui du surnaturel. L’anagogie postule la possibilité de s’unir au
principe a travers des réductions successives. On peut se demander si
la phénoménologie ne caresse pas un tel idéal, lorsqu’elle scrute
Pintentionnalité de la conscience!'. Mais on peut aussi se demander si
la démarche proleptique ne résulte pas d’une certaine méfiance a
I’égard de cette éventuelle union avec le principe.

Certains courants du judaisme intertestamentaire, comme le
pharisaisme et l’essénisme, puis le christianisme de la génération
apostolique insistent sur la résurrection. Elle est la condition nécessaire
pour entrer dans le Régne de Dieu; elle est un signe que les temps
eschatologiques ont commencé. Comme concept, elle entre dans un
ensemble de notions «existence présente — mort — résurrection — exis-
tence future» qui sont lourdes d’équivoques; elle apparait comme

® Dom Olivier du Roy (L’intelligence de la foi en la Trinité selon s. Augustin,
Paris, Etudes augustiennes, 1966) a remarquablement défini ’anagogie
augustinienne, puis son progressif remplacement par ’analogie.

10 H. Duméry (Le probléme de Dieu . . . p. 87ss.) oppose 'ontologie A I'hé-
nologie. 11 défend une métaphysique de I’Un.

11 cf, André de Muralt, «Les deux dimensions de ’intentionnalité husser-

lienne» in Revue de théologie et de philosophie, 8, 1958, pp. 188-202, «L’élabora-
tion husserlienne de la notion d’intentionnalité» id. 10, 1960, pp. 265-284.

175



un des moments décisifs d’une logique, dont le déroulement doit
conduire ’humanité et la créature a I’aché¢vement de leur destinée.

Cet ensemble de notions structure non seulement la prédication
apostolique, par exemple, mais rythme aussi 1’existence du croyant.
Ces notions se chargent de sens au gré des circonstances et des menta-
lités qu’elles traversent. Elles se sédimentent selon des apports d’ori-
gine diverse. Elles traduisent & leur maniére la réponse du croyant a
I’exigence d’absolu qui le travaille; elles ’aident & prendre conscience
de sa conversion, de son passage de ’ancien ordre de choses au nouvel
ordre de promesses et d’espérance. Les themes que recouvrent, aux
yeux du croyant, les notions d’«existence présente», de «mort», de
«résurrection» et de «vie future» trouvent un écho dans le passé, dans
cette histoire d’Israél qui remonte a travers les alliances jusqu’aux
origines; ils se projettent aussi sur I’avenir, ou cette histoire recevra son
dénouement.

On le voit, ces notions cernent approximativement un type de
réalité qu’aucune expression, qu'aucun langage, celui du geste, celui
du mythe, celui de I’épopée, celui de la réflexion, ne parviennent
a traduire adéquatement. Les réalités, que ces concepts signifient avec
plus ou moins de bonheur, les débordent comme elles embrassent
Iexistence de ceux qui les congoivent. Pourtant ces notions sont
indispensables & celui qui cherche a se rendre présent a cette histoire
que le précede et a cet achévement qui l’attire. Tout se passe comme
si '«idée», ’enchainement logique de ces notions balisait le chemin
qui méne aux «faits» vécus et crus d’une maniere réfléchie, auxquels
ces notions renvoient; I’idée médiatise ’acces aux faits pour celui qui
n’est plus le contemporain de la sortie d’Egypte, de la crucifixion
du Christ ou des apparitions du Ressuscité. De médiatrice, I'idée
devient normative: elle détermine ce qui doit étre en fonction de ce
qui a été et de ce qui devra étre; elle est le droit auquel la situation
présente doit se conformer si elle veut étre une reprise et un dépasse-
ment du passé, une annonce et une préfiguration encore inchoative du
futur. C’est elle qui m’interdit de détacher les considérations sur la vie
présente et la mort, des convictions sur I’existence future et la résur-
rection ; elle assure a la fois la continuité des notions et leur décroche-
ment les unes par rapport aux autres en leur conférant leur irréversi-
bilité: existence présente ——> mort —> résurrection ——>
vie future.

De telles notions s’enracinent dans une existence vécue qui leur

176



donne leur positivité. La prédication de ’Evangile qui les recueillent
et les met en ceuvre se traduit dans les faits: elle suscite le rassemble-
ment des fideles en des communautés qui forment I’Eglise, elle forge
une histoire, celle des témoignages rendus a l’ccuvre rédemptrice
de Jésus, le Christ, sous la forme d’un service fraternel, d’une vie
sacramentaire, d’'une catéchese et d’une dogmatique. Alors ces notions
«disent quelque chose» de précis a ceux qui participent de ’ccuvre de
Dieu dans I’histoire, en devenant coouvriers avec Lui: elles leur disent
leur destinée a partir du destin exemplaire de Jésus. Car, s’ils passent par
lamortdela Croix,ilsressusciterontcommeluiet participeront asa gloire.

Dans ces conditions, peut-on dire quelque chose d’intelligible de la
notion de «résurrection»? Apparemment, cette notion est paradoxale,
ne désigne-t-elle pas une réalité qui, par définition, se situe hors du
pensable? Peut-on parler d’un acte hétérogeéne aux lois fondamentales
de toute activité, d’un acte qui échappe a la spatio-temporalité con-
naissable? Si la réalité de la résurrection est hors-pensée et hors-dis-
cours, peut-elle étre signifiante? Le philosophe de la religion s’interdit
de rejeter les témoignages relatifs & la résurrection comme inintelli-
gibles; il s’efforce au contraire d’en désenvelopper les significations
manifestes: la victoire sur la mort et sa fatalité, qui était congue comme
le salaire de la révolte de ’homme contre Dieu, le triomphe de 1’inno-
cent et du juste rejeté par son peuple sur les puissances destructrices,
la promesse d’une survie pour les élus. En effet, le Christ de Dieu ne
peut demeurer le prisonnier de la mort, ses fideles ne peuvent étre
les victimes d’une corruption irrémédiable, si I'on prend soin de dé-
chiffrer la prédication évangélique a la suite des prophéties de ’An-
cien Testament.

La question de la réalité de la résurrection reste sans réponse dans
une philosophie de la religion qui use de la réserve suspensive, de
I«épochey. 11 n’est nullement question de rationaliser le sens révélé
que confesse le croyant, a la suite des témoins dont il reconnait
I'autorité. En dégageant le sens manifeste, je ne réduis nullement le
paradoxe de la résurrection de Jésus-Christ; je montre seulement que
la raison est a I'ccuvre en ce qu’elle le situe dans le contexte plus large
de la logique de la foi biblique. Si la raison restait étrangére a cette
démarche de la foi, la résurrection ne «dirait plus rien» ni au croyant
du XXes,, ni a Pincroyant de toujours. Aussi la résurrection n’est
pas une notion suspendue a4 une illumination, 2 un phantasme de
I’imagination, 4 un parler en langue; elle traduit & sa maniére une loi:

177



la mortification, la souffrance, la destruction peuvent étre les conditions
d’un renouvellement, la décréation, celle d’une recréation!2.

Ai-je besoin de souligner que cette loi reste hypothétique? Elle rend
compte d’une anticipation. Le philosophe comme tel ne peut se
prononcer sur la résurrection exemplaire du Christ; il tient compte
seulement de la réalité intramentale de I’ensemble notionnel, d’ou la
résurrection tire son sens manifeste et sa place, et non point des réali-
tés extramentales dont parle le théologien avec le secours d’une grace
spéciale. Il ne pourrait s’y référer si de telles réalités ne s’exprimaient
dans des langages (apocalyptique, historique, mythique...) dont il
peut, tout en demeurant philosophe, déchiffrer certaines propositions.
Cependant, ces langages ne rendent pas l’essentiel de la Bonne
Nouvelle, car «la foi pascale ne repose pas sur des représentations
mentales capables de s’objectiver. Elle repose sur une conviction dont
le fondement réaliste fait toute la force. En accord avec la croyance
juive a la résurrection .. ., elle sait que la mort n’a pas le dernier mot,
que les trépassés revivent et revivront, que le messie notamment...
ne peut rester prisonnier du sépulcre. Par la, ne craignons pas d’en
prendre conscience, elle atteint un plan de réalité, un ordre de vie, que
seule une croyance contraire, c’est-a-dire une croyance matérialiste,
pourrait mettre en doute!3.» Avec la résurrection effective, la trans-
mutation des valeurs s’opére sur le fond d’une foi qui, philosophique-
ment,apparaital’opposite dela foimatérialiste ;uncommencementradi-
calestdenouveaupossible, puisquel’obstacledunéant total estrenversél4,

12 Blondel rend en ces termes la force anticipatrice de la souffrance: «. . . la
souffrance n’est pas seulement une épreuve; elle est une preuve d’amour et
un renouvellement de la vie intérieure comme un bain rajeunissant pour ’ac-
tion. Elle nous empéche de nous acclimater en ce monde, et nous y laisse
comme en un malaise incurable. . .la souffrance, c’est le nouveau, c’est
Pinexpliqué, I’inconnu, l'infini, qui traverse la vie comme un glaive révéla-
teur» (L’Action, 1893, Paris, PUF, 1950, p. 381, cf. mon étude «Maurice
Blondel, Philosophe du renouvellement», in Existence et Nature, Paris, PUF,
1962, pp. 187-197).

13 H. Duméry, La foi n’est pas un cri, p. 79, cf. pp. 76-87.

14 Les infra-structures de la notion «résurrection» comporte I’hétérogénéité
et la transcendance de ’esprit sur la mati¢re: «Quant a juger illusoire et
trompeuse, la croyance a la résurrection, seuls peuvent se le permettre ceux
qui résorbent la spiritualité de ’homme dans la biologie et qui refusent
d’accepter le schéme de résurrection comme indicatif de survie», H. Duméry,
Phénomonologie et religion, p. 39. Il y a incompatibilité entre I’affirmation de la
possibilité de la résurrection et celle d’un matérialisme conséquent, négateur

178



Au terme de cette premiére approche, on constate que la notion de
résurrection fait partie d’un ensemble au sein duquel elle revét une
signification. Cet ensemble récapitule au niveau formel une histoire et
un destin, ceux d’un peuple en quéte d’une patrie. Les promesses et les
prophéties annoncent d’abord une cité terrestre parfaite et idéale,
puis, a travers les épreuves de I’exil et de ’occupation, une cité céleste,
dont Dieu sera le souverain et dont les membres viendront de toutes
les parties du monde. L’espérance s’épure; ’Evangile y contribue
d’une fagon décisive. Le messianisme néotestamentaire modifie radi-
calement celui de ’ancienne Alliance, sans rompre avec lui. C’est
au cours de cette modification que la résurrection apparait comme
I'une des conditions d’entrée dans le Régne a venir. Désormais, la
voie directe vers I’éternité est fermée pour écarter les tentations du
gnosticisme si menacant au début de I’¢re chrétienne; la seule voie
ouverte dans la direction du Reégne a venir passe par le détour de la
mort historique et de la résurrection exemplaire de Jésus-Christ, aux-
quelles les croyants doivent participer. Or cette participation n’est
pas seulement celle d’une initiation aux sacrements du baptéme et de
I’eucharistie comme le préconisaient et le pratiquaient les gnostiques
trop enclins & se croire parvenus a4 'immortalité; elle est celle d’une
imitation des souffrances du Christ, de son amour pour les hommes, de
sa volonté de changer les relations sociales. L’éternité doit étre con-
quise en faisant I’histoire. Elle ne la surplombe pas, ni ne ’achéve;
elle y réside d’'une maniére énigmatique dans la mort-résurrection du
serviteur de Dieu; elle doit s’y faire jour progressivement au fur et a
mesure que ’Evangile transforme ’homme, ses sociétés et son uni-
vers!5, On comprend alors ’importance d’une maniére de penser pro-
de toute transcendance; cela ne signifie pas que le spiritualisme de type
platonicien soit le support notionnel nécessaire de la notion de résurrection
comme il I’est pour la croyance en I’immortalité de I’Ame qui fusionnera avec
celle en la résurrection désle IT e s . . . Chez Paul, il n’y a pas dualisme onto-
logique corps — &me; mais continuité des structures éthiques fondées sur le
Christ: les actions déterminent I’existant, elles seront soumises & 1’épreuve du
Jugement (I Cor. 3.10-15).

15 «Seul le christianisme a fait de la mort elle-méme le salut. Toutes les
religions de sauveur préchent la vie qui émane de la mort, qui en surgit;
I’Evangile de la croix proclame le salut dans la mort. La perte totale de la
puissance en devient le supréme épanouissement; le pire désastre, le salut.
Ce que les religions & mystéres passaient sous silence ou déploraient, le

christianisme le proclame comme étantla plus hautefélicité. Lamort anéantit la
mort» (G.vander Leeuw, Phénoménologiede lareligion, Paris, Payot, 1948, p. 104).

179



leptique pour comprendre le schéme de résurrection et le distinguer
du schéme d’immortalité de ’ame.
* kK

I1 est difficile de saisir la manieére de penser d’un Paul, rare témoin
de la premiére génération apostolique, dont nous avons conservé quel-
ques écrits; les témoignages plus nombreux de la seconde génération
nous déterminent souvent dans la compréhension de I’évangile
paulinien. Pourtant, ces témoignages lui doivent beaucoup, quoiqu’ils
attestent déja des changements. Un texte de I’Epitre aux Hébreux
illustre ce moment de transition, ol, sous I’'influence du philonisme,
la prédication se mue en sagesse et annonce déja la catécheése théolo-
gique des siecles subséquents. « Or la foi est la garantie («upostasisy)
des biens qu’on espére, la preuve des réalités qu’on ne voit pas»
(11. 1). Cette définition de la foi ouvre un vaste développement sur
son réle dans la connaissance qu’ont eue de I’avenir certains Péres,
certains « Anciens» de ’histoire d’Israél, Abel, Enoch, Noé, Abraham...
«Pour Pavoir possédée, ajoute l'auteur de I’Epitre, les Anciens
ont obtenu un témoignage favorable» (v. 2). Il poursuit, toujours
fidele a ses modeles alexandrins et a leur idéal de sagesse: « C’est
par la fol que nous reconnaissons que le monde a été formé par la
Parole de Dieu, en sorte que ce qu’on voit n’a pas été fait de choses
visibles» (v. 3)18.

La foi, cette « possession anticipée» est définie comme «upostasis»,
comme «quelque chose de sous-jacent aux conditions visibles et qui
garantit une possession future»!?. Elle s’enracine dans le passé ou se
dressent les chevaliers exemplaires de la foi; elle est tournée vers
I’avenir dont elle pressent les signes anticipateurs au coeur du présent?s,

16 cf. Fr. Bovon, «Le Christ, la foi et la sagesse dans I’Epitre aux Hébreux»
a paraitre in Reovue de théologie et de philosophie, 17, 1968.

17 C. Spicq, «L’exégese de Hébr. 11. 1 par s. Thomas d’Aquin» in Revue
des sciences philosophiques et théologiques, 31, 1947, p. 233; cf. L’Epitre aux Héb-
reux, Paris, Gabalda, 1953, tome II, p. 337 ss.

18 Cf. parmi d’autres, un texte apocryphe de la fin du Ier. s. ap. J.-C.:
«Est-ce que tu penses que c’est 1a la Cité au sujet de laquelle j’ai dit: «Je t’ai
gravée sur la paume de mes mains (Es. 49. 16) »? Ce n’est pas cette cité, dont
les batiments se trouvent maintenant devant vous, qui est la Cité (future), celle
qui est (déja) révélée aupres de moi, celle qui est déja préparée a 1’avance ici
(au ciel), depuis le temps ol je pris la décision de créer le Paradis et la montrai
a Adam avant qu’il ne péchit; mais lorsqu’il ett transgressé le commande-
ment, cette Cité fut éloignée de lui tout comme le Paradis. Aprés ces événe-
ments je la montrai 2 mon serviteur Abraham de nuit au milieu des morceaux

180



S. Thomas ne s’y est pas trompé, lui qui découvrait que «la foi, con-
naissance surnaturelle, est ’ébauche de la vie éternelle, comme les
principes d’une science contiennent virtuellement la conclusion»1®.
Calvin non plus, quand il commente le terme «subsistence» («upos-
tasis»): «... nous sgavons qu’on n’espére pas les choses qu’on ha
entre mains, ains celles qui sont encore cachées, ou pour le moins la
jouissance desquelles est remise a un autre temps... La foy...
est ’appuy ou la possession en laquelle nous mettons le pied ferme.
Mais de quelles choses? De choses absentes, lesquelles tant s’en faut
qu’elles soyent a nos pieds, que mesme elles surmontent de beaucoup
la capacité de nos entendemens.... Car I’Esprit de Dieu nous dé-
couvre les choses cachées, desquelles nulle cognoissance ne peut par-
venir jusqu’a nos sens. La vie éternelle nous est promise: mais ce-
pendant nous sommes morts. On nous tient propos de la résurrection
bien-heureuse: mais cependant nous sommes environnez de pourri-
ture...20.» Ne serait-il pas intéressant, a la lumiére de ces deux
commentaires, d’examiner le réle de I’analyse des structures épistémo-
logiques dans 'un et I’autre? Notons seulement que, pour I’Aquinate,
la foi comporte un type de connaissance d’un autre ordre que celle
de la lumen naturale, tandis que, pour Calvin, elle est une forme de
certitude relative a ’eschaton, inséparable de la patience & en attendre
la manifestation.

Ancrée dans I’histoire sainte et ouverte sur la parousie, la foi entre
dans la composition de cette sagesse, qui s’élabore déja au cours de la
seconde moitié du I* siécle dans les cercles alexandrins a partir de la
littérature sapientiale du judaisme. La recherche d’une sagesse en
régime de foi chrétienne s’imposait, puisque le retour du Christ tar-
dait, que les gnoses faisaient sentir leur pression sur les communautés
et que I’Evangile pénétrait des milieux profondément hellénisés. Ce
mouvement ne fera que s’accentuer au cours des si¢cles; la position
de Clément d’Alexandrie est a cet égard significative.

side victmes, et je la montrai de nouveau 2 Moise sur le mont Sinai, lorsque
je lui montrai la similitude (I'image) du tabernacle et de ses ustensiles. Et
maintenant, elle est & disposition déja prés de moi tout comme le Paradis . . .»
(Apocalypse syriaque de Baruch, 4. 2-7).

19 cf. 5. Thomae Aquino, De veritate, q. 14, a. 2 résumé in C. Spicq. art.
cit, p: 231,

20 Jehan Calvin, Commentaire sur le Nouveau- Testament, Paris, Meyrueis, 1855,
p. 485.

181



Dans son commentaire d’Hébreux 11. 1, Clément donne les raisons
qui le conduisent & adhérer aux témoignages bibliques; il y discerne,
comme tout philosophe de la religion, leur part d’intelligibilité:
«Comment... une ame pourrait-elle accueillir jamais la contempla-
tion extraordinaire de ces choses (— celles de Ia foi —), si le refus
de croire a I'enseignement résiste, a ’'intérieur d’elle-méme? La foi,
que les Grecs calomnient parce qu’ils la jugent vaine et barbare, est
une anticipation volontaire («prolepsis ekousios»), un assentiment
religieux?!, »

En réponse aux objections philosophiques sur la foi, Clément définit
sa modalité proleptique, n’a-t-il pas traduit «upostasis» par «pro-
lepsis ekousios» en transgressant partiellement le sens originaire de ce
terme et en lui conférant une nouvelle signification? « Comment donc,
si croire c’est conjecturer («upolambaneiny), les philosophes se figu-
rent-ils que les idées qui viennent d’eux sont sfires? Car ce n’est pas
une conjecture («upolepsis»), I’assentiment qu’on donne librement
avant la démonstration, quand il est donné & quelqu’un qui tient fer-
mement (a Dieu digne de foi, puisqu’Il est, comme le révele le Logos,
fidele —). Or qui peut étre plus puissant que Dieu? L’incrédulité, au
contraire, est une conjecture faible et négative en faveur de la pro-
position opposée (— il n’y a pas de Dieu —), comme la difficulté a
croire est I'attitude qui accepte difficilement la foi. Et la foi est une
conjecture («upolepsis») libre, un préjugement («prolepsis») sage
avant ’appréhension, mais (aussi) une attente de (cette appréhension)
a venir; or dans les autres cas, ’attente est une opinion sur un objet
incertain, mais dans le cas d’une vraie confiance, c’est un jugement
ferme sur quelque chose22.»

Clément étudie donc la foi dans ses structures intelligibles & partir
du double probléme de I’origine des notions et des modalités de 1’as-
sentiment. Il cherche &4 déceler cette logique de la foi qui sert d’assise
rationelle a la sagesse, en se référant aux investigations philosophiques.
C’est dans un sens technique qu’il use du terme «prolepsis»: «...Epi-
cure qui s’est beaucoup plus soucié du plaisir que de la vérité, suppose

21 Clément d’Alexandrie, Les stromates — stromate II —, trad. Cl. Mondésert,
Paris, Cerf, 1954, Sources chrétiennes 38; le fragment cité se trouve chap. II,
éd. cit. p. 38.

22 Id. op., stromate II, c. VI, 28; éd. cit. p. 55; cf. Introduction 2 ce vol.
due au P. P.-Th. Camelot, pp. 12-19; du méme auteur, Foi ¢t gnose — chez
Clément d’Alexandrie —, Paris, Vrin, 1944, pp. 23-42.

182



que la foi est une préconnaissance («prolepsis») de ’esprit (Epicure:
Fragments 255) ; et il explique cette préconnaissance comme l’atten-
tion dirigée sur quelque chose d’évident et sur le concept évident de
I’objet; il affirme que personne ne peut ni faire une recherche intel-
lectuelle, ni poser un probléme, ni non plus avoir une opinion, et
pas méme faire une réfutation sans préconnaissance»?. N’est-il pas
piquant de constater P’origine épicurienne de «prolepsis» reconnue
par Clément? Epicure, n’est-il pas le type du philosophe incrédule?
Bon tacticien, Clément combat I'incrédulité avec ses propres armes,
sans masquer le caractére volontaire et libre de ’acte de foi et son
ouverture sur 1’avenir, sans diminuer son indice tres particulier d’évi-
dence.

Le terme de «prolepse», auquel recourt Clément pour définir
P«upostasis» d’Hébreux 11. 1, ne se rencontre pas seulement chez
les épicuriens, mais aussi chez les stoiciens. Démocrite serait le pre-
mier a en avoir fait usage??, Leibniz et Kant I'utiliseront & leur tour
dans des acceptions et des contextes différents. Dans ses Nouveaux
essais sur ’entendement, ’auteur de La Théodicée se penche, entre autres,
sur le probléme de I’origine des idées; point intéressant, il range Paul
parmi les platoniciens; le passage mérite d’étre cité: «Il s’agit de
savoir si ’ame en elle-méme est vide . . . si tout ce qui y est tracé vient
uniquement des sens et de ’expérience, ou si ’Ame contient originaire-
ment les principes de plusieurs notions et doctrines que les objets
externes réveillent seulement dans les occasions, comme je le crois
avec Platon et méme avec I’école, et avec tout ceux qui prennent dans
cette signification le passage de s. Paul (Rm. 2. 15), ot1 il marque que

28 Id. ¢. IV, 16, éd. cit. p. 45. Dans la suite, Clément en s’appuyant sur
Sagesse 25.9, Es. 7.9 (le fameux texte qui, dans sa transcription grecque, a
servi de fondement & ’intellectus fidei «Si vous ne croyez pas, vous ne compren-
rez pas non plus»), sur le fragment 18 d’Héraclite (Diels), sur trois textes de
Platon (Lois V, 730 b-c, Euthydéme, 291 d, Politique, 259 a—b) met en lumiére le
réle de la foi dans la connaissance intellectuelle. Pourrait-on dire en vertu
de cette pré-connaissance qu’est la foi, qu’il y a une perception de la foi?
M. Merleau-Ponty nelelaisse-t-il pasentendre? Sur la communauté de connais-
sance entre Grecs et chrétiens chez Clément, cf. M. Spanneut, Le stoicisme des
Péres de I’Eglise — de Clément de Rome & Clément d’Alexandrie, Paris, Seuil,
1957, p. 227s.

24 cf. F. Enriques, L’évolution de la logique, Paris, Chiron, 1926, p. 26ss, qui
souligne I'importance de Démocrite pour la compréhension de la prolepse, le
passage de son acception épicurienne 4 son acception stoicienne, sa reprise par
Gassendi dans le De logicae origine et varietate.

183



la loi de Dieu est écrite dans les cceurs. Les stoiciens appelaient ces
principes notions communes, prolepses, c’est-a-dire des assomptions fonda-
mentales, ou ce qu’on prend pour accordé par avance...?®.»

Kant soumet la doctrine d’Epicure a la critique, en examinant les
«anticipations de la perception» au niveau des a priori de la connais-
sance empirique, postulés par ’épicurisme pour rendre compte de
I’anticipation. Il limite le sens de ce dernier terme en vertu du réle
déterminant de toute expérience en ce domaine. Il faut donc user
de la prolepse et mettre en ceuvre la mani¢re de penser proleptique
avec beaucoup de prudence?S.

On s’accorde aujourd’hui a reconnaitre que le langage apocalyp-
tique et le projet eschatologique d’une prédication comme celle de

% Nouveaux essais sur I’entendement humain, Avant-propos, 3, Paris, Flamma-
rion, 1935, p. 10. Leibniz précise: «. .. si quelques événements peuvent étre
prévus avant toute épreuve qu’on en a faite, il est manifeste que nous y
contribuons en quelque chose de notre part . . . Il ne suit pas que ce qui est
arrivé, arrivera toujours de méme» (ibid.). Il commente plus loin. «Il est
bien vrai de voir arriver 4 I’avenir ce qui est conforme a une longue expérience
du passé, mais ce n’est pas pour cela une vérité nécessaire et infaillible . . . La
raison est seule capable . . . de trouver des liaisons certaines dans la force des
conséquences nécessaires, ce qui donne souvent le moyen de prévoir 1’événe-
ment sans avoir besoin de ’expérimenter» (id. p. 12).

26 «On peut appeler anticipation toute connaissance par laquelle je puis
connaitre et déterminer a priori ce qui appartient a la connaissance empirique,
et, sans aucun doute, c’est bien le sens qu’Epicure donnait 4 son terme de
prolepsis. Mais, comme il y a dans les phénoménes quelque chose qui n’est
jamais connu a priori et qui constitue ainsi la différence propre entre I’empi-
rique et la connaissance a priori, savoir la sensation (comme matiére de la
perception), il s’ensuit que cette derniére est proprement ce qu’on ne peut
anticiper. Nous pourrions, au contraire, appeler anticipations des phénome-
nes les déterminations pures dans ’espace et dans le temps sous le rapport de
la forme aussi bien que de la quantité, puisqu’elles représentent a priori ce qui
ne peut jamais étre donné qu’a posteriori dans I’expérience. Mais supposé qu’il
se trouve pourtant quelque chose qu’on puisse connaitre dans toute sensation
considérée en tant que sensation en général (sans qu’une sensation particuliére
puisse étre donnée), on devrait nommer a bon droit ce quelque chose antici-
pation dans un sens exceptionnel, parce qu’il parait étrange d’anticiper sur
I’expérience en cela méme qui en constitue précisément la matiére, que seule
elle est 4 méme de fournir. Et c’est ce qui se passe réellement ici». Critigue
de la raison pure, trad. A. Tremesaygues et B. Pacaud, Paris, PUF, 1944, p. 168.
H. Duméry se rapporte a ce passage in Critique et Religion, p. 114, sans exami-
ner pour elle-méme la maniére de penser proleptique comme significative de
I'intentionalité religieuse de la conscience, bien qu’il en tienne compte dans
ses autres ouvrages (surtout dans La foi n’est pas cri).

184



I’Evangile comporte une manitre de penser proleptique??. La foi
anticipe sur ce qui n’est pas encore, en s’appuyant sur des signes pré-
figuratifs qui appartiennent soit au passé (les Anciens de ’Epitre aux
Hébreux), soit au présent (les sacrements du baptéme et de I’eucha-
ristie). Une notion comme celle de résurrection contient une précon-
naissance qui, sous le choc de la prédication pascale et ses promesses
de vie éternelle, revét une actualité toute nouvelle. On ne connalit
pas le «comment» de la résurrection. Nul ne peut se représenter cette
activité de la puissance de Dieu. Car personne n’en a ’expérience. La
résurrection, par exemple, — il en irait de méme pour la vie éternelle —,
désigne une réalité transphénoménale que nous ignorons encore;
et pourtant cette notion nous donne une possibilité de nous en appro-
cher. N’est-ce pas ainsi, 4 partir des mots méme que les poétes chan-
tent les dieux, la mer, les cités disparues et les villes de réve? Chez
eux, aussi, le dynamisme de I’imagination et la chaleur (ou la froi-
deur) du sentiment s’emparent de ces prénotions, de ces préconnais-
sances comme d’excitants et de stimulants; puis, s’y abandonnant, ils
se laissent guider par elles dans les dessins ou les fresques sonores de
Iimaginaire. Les mots parlent 14 ou I’expérience se tait. D’une ma-
ni¢re plus précise, les mots parlent d’une autre facon, 14 ou I’expé-
rience de la présence immédiate se dérobe sous la pression du futur,
sous l’attrait de ’expérience de I'inédit. Le terme «résurrection» fait
choc pour celui qui, plongeant son regard sur I’abime de la crucifixion,
est pris de vertige et sombre dans la désespérance; il est le futur, la
terre ferme, ’espérance; il devient la réalité supréme qui se découpe
sur un fond d’irréalité. N’en va-t-il pas de méme pour le potte: ses
mers, ses cités lui demeurent interdites, et pourtant elles sont plus
réelles a ses yeux que celles de son horizon quotidien?

La foi est une «connaissance» proleptique; la gnose qui, selon un

27 Cf. W. Pannenberg, Grundziige der Christologie, Giitersloh, Gerd Mohn,
1964, pp. 157, 187ss.: C’est la structure 4 la fois doxologique et proleptique
des énoncés relatifs a la divinité de Jésus qui les distingue des formulations
mythiques sur cette méme divinité. Proleptique modifie mythique: le mythe
cherche un modéle originaire (par exemple: un Adam céleste pour origine
de I’Adam terrestre), la prolepse dépiste le transcendant dans I’histoire (par
exemple: Dieu dans ’homme Jésus). Sur la différence entre «eschatologie
proleptique» et «eschatologie réalisée», cf. H. V. Martin, «Proleptic Eschato-
logy», Expository Times, 51, 1939 = 1940, pp. 88 ss; O. Linton, Das Problem
der Urkirche in der neueren Forschung, Upsal, 1932, p. 197; Ed. Schweizer, Theo-
logisches Warterbuch zum -N. T., 6, p. 426.

13 Studia Philosophica XXVII 185



Clément, devrait en reprendre les affirmations au niveau des intelli-
gibles, est encore proleptique. Toutes deux sont tournées vers ce qui
n’est pas encore et qui sera un jour, puisque ce futur s’annonce dans
des signes et des notions qui parlent et disent quelque chose. Toutes
deux sont paradoxales, puisqu’elles se considérent comme des anti-
cipations d’un eschaton tout autre. On ne peut réduire le caractére
paradoxal de cette facon de penser, sous peine de la ramener soit 4 un
empirisme applatissant, soit & un rationalisme spéculatif. En effet, le
croyant risque de projeter sur I’avenir son monde empirique, en
en inversant les valeurs, comme si ’eschaton devait lui apporter les
compensations de ses privations, de ses souffrances présentes; il subit
alors sans critique les séductions de I'imagination. Ou bien, le croyant
construit un eschaton selon les régles de son entendement a I’aide de
notions épurées et délestées de tout contenu biblique; il se laisse pren-
dre aux ruses de la raison. Dans les deux cas, I'utopie qui est une
hybridation de mythique et de rationnel, se substitue a4 la prolepse
avec sa dimension paradoxale; une foi oblique, honteuse de sa pauvreté
essentielle, remplace la foi conjointe a I’espérance.

La foi vit du paradoxe, mais elle quéte la vision. Elle se manifeste
d’abord au niveau du préréfléchi, de I’antéprédicatif, mais son «ob-
jet» se présente a elle comme étant au-dela de toute réflexion, de
tout acte d’attribution. Elle ne peut se passer cependant d’une con-
naissance si provisoire, si déficiente soit-elle. La foi donne naissance a
une gnose d’attente, dont la structure principale est la prolepse. On
devrait s’interroger sur les rapports entre la prolepse et la perception.
Peut-on dire, par exemple, que 'auteur d’Hébreux 11 et Clément
pergoivent la réalité de cette espérance dont la foi leur donne une
préconnaissance et une sorte de garantie? L’avertissement de Kant
sur la sensation en tant que sensation en général et sur ce «quelque
chose de connaissable» qui s’y trouverait, doit étre pris au sérieux, sous
peine de réduire la prolepse a une illusion. La foi comporte une «per-
ception» de la réalité espérée que les prénotions (comme celles de
résurrection, de vie éternelle) médiatisent trés imparfaitement.

La structure proleptique n’est pas seulement constitutive d’une
prédication comme celle de I’Evangile et sa doctrine des sacrements;
elle I’est aussi des conduites des croyants qui s’en réclament et de I’ins-
titution ecclésiale qu’ils mettent en place. Elle est donc inscrite dans
les faits qui I’expriment non seulement aux niveaux du discours et du
rite, mais aussi & ceux des comportements individuels et communau-

186



taires. Ainsi la structure proleptique revét une positivité: la foi liée
a l’espérance détermine des attitudes et des sentiments, informe des
projets et des options, mod¢le une mentalité et une praxis. Elle opére
dans I’histoire, tout en ayant son centre de gravité dans ’eschaton. Sur
ce point, la distinction d’avec le mythe est totale: la foi 4 base de
prolepse cherche les aménagements d’une «praxis» et non point les
combinaisons d’une théogonie et d’une cosmogonie dans le cycle du
retour éternel.

L’examen de la structure proleptique de la foi nous conduit 2
des conclusions analogues a celles de I’analyse de I’ensemble «vie
actuelle — mort — résurrection — vie éternelle»: refus de toute gnose qui
offrirait 1’éternité a bon marché, instauration de I’histoire qui est
la condition du cheminement vers I’eschaton. La vie actuelle, la mort
n’ont pas leur fin en elle-méme; elles ne sont pas autosuffisantes, parce
qu’elles ne sont pas intelligibles par elles-mémes. La résurrection, la
vie éternelle comme les notions précédentes n’ont pas de sens, si
elles sont considérées isolément. La vie présente débouche sur la mort;
a moins d’admettre un circuit fermé (vie-mort-vie-mort...), on
peut supposer que la mort est la possibilité de I’apparition d’une autre
réalité. Cette hypothése entraine celle de la résurrection et de la vie
éternelle; elle est sous-jacente a la foi chrétienne qui I’affirme, cette
fois-ci, comme réalité dans la prédication de I’Evangile. Cette suppo-
sition est également a ’origine de la maniére proleptique de penser
que met en ceuvre la «sagesse» chrétienne d’une maniere originale
par rapport a I’épicurisme et au stoicisme. Plus encore, cette hypo-
thése détermine une nouvelle conception, une conscience inédite de
I’histoire.

¥ ¥ ¥k

Il n’est plus question d’une histoire qui s’écoulerait entre une ge-
nése et une apocalypse. Le christianisme a certes failli admettre une
telle conception de I’histoire ol tout est prédéterminé comme dans
un scénario. Il a failli enserrer I’histoire entre les limites figées d’une
protologie et d’une eschatologie, et par conséquent I’évacuer; mais le
heurt des gnoses avec leurs théogonies et leurs cosmogonies I’a fait
réfléchir. Au fond, le christianisme se méfie de toute attention dirigée
exclusivement sur la genése et I’apocalypse, de tout discours sur ce qui
échappe a toute connaissance. Il ne veut pas étre une protologie et une
eschatologie, mais une sagesse, une maniére d’exister, en inscrivant

187



I’eschaton dans la trame de I’histoire. Il dénonce le discours sur I’ori-
gine et la fin comme ’auteur des pires illusions et il préconise I’action
transformatrice de la contingence en fonction de I’eschaton. Le croyant
laisse & Dieu le soin de régler l'origine et la fin, puisqu’ll en est le
maitre; il fait porter tout son effort sur un actuel, que la foi en Dieu
rend apte a une transformation. Une fois le souci de la protologie et
de I’eschatologie mis entre parentheéses, il est possible de faire I’his-
toire, d’y prendre ses responsabilités. Cette possibilité repose sur une
maniére proleptique de penser qui conduit & une différenciation de la
temporalité (I'immédiat senti, pergu, vécu, pensé, le remémoré,
le projeté, intentio, attentio, exspectatio).

Dans cette perspective, I'histoire revét une importance capitale;
elle est le milieu ol ’homme conquiert sa liberté en s’affranchissant des
phantasmes des protologies et des eschatologies. Elle n’est plus seule-
ment ’ensemble des expériences et des témoignages ou je puise et
recueille les significations de ’ensemble «vie actuelle — mort — résur-
rection — vie éternelle»; elle est aussi ’occasion d’un dépassement de
ces expériences et d’un approfondissement de ces témoignages en vue
de leur faire jouer un réle dans la préparation de ’avenir. L’histoire
exige une sagesse, si elle doit étre I’ccuvre de I’homme. L’auteur de
IPEpitre aux Hébreux, Clément en étaient convaincus, nous 1’avons
noté; c’est pour cette raison qu’ils ont examiné le contenu intelligible
de la foi en méme temps qu’ils proclamaient ses mysteres, les signes pré-
curseurs de la manifestation pléni¢cre de son objet. Cette sagesse
s’appuie sur une maniere de penser proleptique, car elle est fondée sur
la certitude de I’anticipation de ce qui n’est connaissable ni par les
sens ou la raison, ni par expérience ou les témoignages, de ce qui est
seulement cru et espéré. Cette sagesse ne sait qu’imparfaitement,
puisqu’elle est inséparable de I’histoire qui I’exige; elle sait dans la
mesure ou elle est capable d’interpréter les prénotions et de dégager
la logique des préconnaissances. G’est ce que firent, dans des environ-
nements historiques déterminés, 'auteur de I’Epitre aux Hébreux,
Clément d’Alexandrie et les théologiens, en empruntant leur organon
logique a I’épicurisme, au stoicisme, au platonisme, a ’aristotélisme. . . ;
ils ne craignirent pas Iéclectisme, la littérature sapientiale
d’Israél leur en donnait I’exemple, et 'histoire ne se plie jamais aux
modeles d’une doctrine exclusive et rigoureuse.

Faut-il trouver, dans cette tendance a 1’éclectisme, ’un des motifs
de ’adoption par la théologie chrétienne de la maniére de penser pro-

188



leptique? Le motif déterminant, j’ai essayé de le montrer, est a re-
chercher dans un type de foi liée & I’espérance; mais le fait que
des écoles aussi différentes que I’épicurisme et le stoicisme aient
étudié et mis en ccuvre la prolepse, a dii jouer un réle chez un éclec-
tique comme Clément. Ne cherchait-il pas, en effet, 4 fonder en raison
la notion de foi, pour répondre aux objections des grecs, des philoso-
phes, des incrédules? Ne cherchait-il pas 4 savoir ce qu’il croyait, a
communiquer ce qu’il pensait savoir de sa foi? Pour ce faire, il intro-
duisait, comme ses prédécesseurs, 1’activité rationnelle au cceur méme
de la foi sans pour autant la rationaliser, puisqu’il mettait en lumiére
la structure proleptique de ’acte de croire. Le théologien de tous
les temps reprend cette tache; il doit & son Eglise une sagesse pour son
temps. Il peut emprunter son organon logique et épistémologique &
Descartes, & Kant, a Hegel ou & Heidegger, mais ne sera-t-il pas con-
duit comme Clément a mettre I’accent sur la structure proleptique
quitte & gauchir ses modeles?

Le philosophe de la religion n’a pas a se prononcer sur la valeur
de cette sagesse, sur sa conformité a I’Evangile, sur son efficacité,
sur ses rapports avec ’attente de la résurrection et du Reégne de Dieu,
ce sont la taches de théologiens; mais il doit, comme spécialiste de la
critique de la raison, discerner en cette sagesse le role et la place de
Pactivité rationnelle, pour savoir si cette sagesse est, par certains de
ses aspects, fondée en raison, promue a 'universalité et susceptible
d’étre communiquée. Sans cette reprise critique, la sagesse évangé-
lique virerait vers une doctrine ésotérique, détachée de I’histoire et en-
fermée dans sa Schwdirmerei; la prolepse n’aurait alors plus sa raison
d’étre, car la tension entre I’eschaton et ’actuel sous les traits du
politique, du social et du culturel serait retombée, I’'union avec Dieu
étant déja réalisée.

Est-ce que la notion de résurrection peut étre fondée en raison, se
demande le philosophe? Son analyse de la maniére de penser pro-
leptique le conduit 4 une réponse affirmative; elle démontre, en effet,
le processus par lequel le théologien tente d’universaliser le message
évangélique et griace auquel il le fait servir a ’élaboration d’une sa-
gesse. J’étais parti d’un ensemble de notions «vie actuelle-mort-résur-
rection—vie éternelle», de leur idée, de leur enchainement tels qu’ils se
dégagent des témoignages bibliques et ecclésiastiques; puis j'avais
¢t¢ amené a envisager le fait que recouvre l'intentionnalité de la
conscience religieuse, c’est-a-dire la manieére spécifique de penser en

189



régime de foi, la proleptique; maintenant, je débouche sur I’essence
de ces notions, sur celle de résurrection en particulier; leur statut
d’universalité se dévoile & moi au terme de cette investigation. Je
comprends en quoi un concept, comme celui de résurrection, n’est pas
seulement constitutif de celui d’eschaton, mais comment il est aussi
normatif d’une sagesse exigée par ce temps. Un tel concept, considéré
comme essence, m’apparait comme le régulateur de la foi et de I'espé-
rance, celui qui les oriente et celui qui les qualifie. Avec les notions qui
lui sont conjointes, il se manifeste comme I’une des pi¢ces maitresses de
cette architectonique d’une sagesse évangélique toujours provisoire,
toujours a reprendre dans ses structures contingentes, mais perma-
nente et tranhistorique dans sa visée de ’eschaton. De ’idée au fait et
du fait a ’essence, je suis passé de I’ordre intentionnel a ’ordre onto-
logique; j’ai donc fondé en raison ce qui, dans I’affirmation de la ré-
surrection, reléve de la raison.

Mais une telle essence, étant donné son mode de manifestation et
de constitution, différe des autres essences de la spheére «religieuse».
Elle prétend englober I'univers des intelligibles et des intelligences,
puisqu’elle se présente comme la condition du renouvellement et de
la recréation de cet univers. Du méme coup, laffirmer, c’est re-
connaitre la précarité des relations entre les intelligibles et les intelli-
gences, entre I'univers des idées et la société des esprits, c’est procéder
a leur désabsolutisation pour conférer le titre d’absolu 4 leur principe.
Prendre au sérieux 1’essence «résurrection», c’est donc refuser toute
forme de platonisme qui identifie le monde des intelligibles et des
intelligences a Dieu ou qui lui donne un statut d’absolu, c’est admettre
que ce monde est suspendu a la pure générosité de 1’Absolu libre et
souverain. L’essence «résurrection» nous renvoie, a travers la con-
version dialectique de I'idée au fait, a I’Absolu sans lequel il n’y aurait
ni passé, ni présent, ni eschaton. Il n’y a donc pas de possibilité d’union
directe et immédiate avec ce principe radicalement transcendant,
mais seulement une approche a travers des démarches anticipatives ou
anagogiques, voire analogiques.

Le statut des relations entre les intelligibles et les intelligences est
provisoire, méme s’il se découvre comme tranhistorique. Il n’est pas
absolu, sinon Dlanticipation ne pourrait étre fondée en raison, ni
pensée; car tout serait déterminé et fixé une fois pour toutes, et ce qui
serait indéterminé demeurerait inconnaissable, la notion de résurrec-
tion, par exemple, serait totalement inintelligible (comme condition

190



d’une recréation). Dans ces conditions, la raison apparait comme une
fonction critique de la foi; elle 'empéche de tomber dans I'illuminisme
et de s’égarer dans les protologies et les eschatologies; elle lui donne de
s’universaliser, en se constituant, grace a elle, en sagesse. Mais, la foi se
dévoile a son tour comme une fonction critique de la raison; elle la
rend attentive a la nécessité pour elle de s’autolimiter pour éviter les
écueils de la divinisation et de ’absolutisation; elle lui découvre, sous
le choc de I’essence de résurrection, la précarité de son activité cons-
tituante et ’exigence de se fonder toujours a nouveau pour ne pas
s’enliser dans les produits de son activité constituée. Cette double
fonction critique peut s’exercer, parce que ’anticipation, la maniére
de penser proleptique, est possible au coeur méme de la dialectique de
I’idée (ou du droit) et du fait (ou de I’existence réfléchie). Plus encore,
cette double fonction doit étre mise en ceuvre, non seulement parce
que la conversion («metanoia») al’Absolul’exige, mais aussi parce que,
sans elle, I’essence «résurrection » serait privée de signification, n’ayant
plus une portée universalisable.

Dans les limites qu’elle s’est prescrites, la philosophie de la religion
parvient donc a délier le sens intelligible de la notion de résurrection,
tout en préservant ses significations révélées; elle lui reconnait son sta-
tut d’essence dans le cadre d’une maniére de penser proleptique;
elle discerne sa nécessité au cceur de la logique qui structure le destin
de P’homme ouvert sur ’eschaton, dans ses expressions et formulations
contingentes (apocalyptiques, mythiques, «historiques», sacramen-
telles, théologiques...). Quant a I’acte résurrectionnel lui-méme, sa
réalité échappe a la compréhension et a ’analyse discriminatoire du
philosophe. elle est reconnue par une instance d’un autre ordre, la
foi; elle reléve de Dieu.

191



	Anticipation et résurrection en philosophie de la religion

