
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Betrachtungen zu Verstehen und Verständigung

Autor: Schobinger, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Betrachtungen zu Verstehen und Verständigung*

von Jean-Pierre Schobinger

Zu Beginn eines Vortragszyklus, in welchem sich Vertreter
verschiedenster Disziplinen zu einem Thema äußern werden, ist es

angebracht, nach dem Bereich und der Blickrichtung Umschau zu
halten, in denen sich die Fragwürdigkeit des zur Diskussion Gestellten

zu melden vermag. Wenn nun diese Aufgabe der Philosophie
übertragen wird, dann erfolgt dies heute nicht etwa auf Grund einer
selbstverständlichen Anerkennung ihrer Stellung als scientia omnium
scientiarum - eine Qualifikation, die sie selbst wegen des erfolgten
Bedeutungswandels des Wortes Wissenschaft als mißverständliche
Anmaßung abzulehnen hat -, sondern der Anlaß für diese Zuweisung
kann nur das Thema selbst sein. So scheint es, daß Verstehen und
Verständigung, einmal in den Bann der Reflexion geraten, zu Fragen
führen, die den Rahmen einzelwissenschaftlicher Betrachtungsweisen
zu sprengen vermögen, wodurch sich diese Fragen - einer verbreiteten
Auffassung entsprechend - als philosophisch relevant erweisen. In
welchem Ausmaß das Philosophische selbst in dieser Meinung
aufgehoben ist, braucht jetzt nicht untersucht zu werden. Daß sie nicht

ganz abwegig ist, wird sich aus unseren Betrachtungen ergeben, die
eine Einführung in der mit den Begriffen Verstehen und Verständigung

angezeigten Problematik sein wollen, wobei wir uns auf eine

umfangreiche Literatur stützen werden1.
Eine erste Antwort auf die Frage nach einem ausgezeichneten Ort,

an welchem die Worte Verstehen und Verständigung Grund zur
Verlegenheit sein können, läßt sich aus deren umgangssprachlichen
Gebrauch gewinnen. Denn dieser gestattet es, mit ihnen zwei
Momente der beiden Hauptaufgaben der Universität zu erfassen, welche
sind: Forschen und Lehren. So ist der Forschende vom Wunsch

getragen, zu verstehen, und der Lehrende wird nur dann sein Ziel
erreichen, wenn zwischen ihm und dem Lernenden eine Verständi-

* Einleitungsvortrag zur RingVorlesung WS 1966/67 an der Universität
Zürich über «Verstehen und Verständigung».

154



gung möglich ist. Mag auch in den Einzelwissenschaften eine

Verständigung über das jeweils Verstandene dank der Ausbildung
fachinterner Sprachen immer wieder gelingen, so gilt dies bekanntlich

nur noch beschränkt für das Gespräch zwischen den Fakultäten.

Analoges trifft ebenfalls auf das im Verstehen sich erschöpfende Tun
des Wissenschaftlers zu, sofern es an fachinterne Voraussetzungen
und gegenstandsbedingte Kriterien gebunden ist, welche den einzelnen

Forschungsrichtungen eigen sind. Dies hat eine Mannigfaltigkeit
von Verstehensarten zur Folge, eine Tatsache, welche z. B. in der
Redeweise von der spezifischen Denkart etwa eines Physikers, Mediziners

oder Historikers ihren Niederschlag gefunden hat.
So erweist sich die Universität als einer jener besonderen Orte, an

denen die Worte Verstehen und Verständigung ihre umgangssprachliche

Selbstverständlichkeit und Offenheit erproben und ineins
verlieren. Dieser Verlust kann Anlaß zu einer Betrachtung über das mit
diesen Worten Bedeutete sein, welche dann zu einer Besinnung über
das im Namen der Universität Angezeigte zu werden vermag, wenn
sie in einer gemeinsamen Anstrengung der Fakultäten erfolgt. Hierin
ist die Rechtfertigung der Wahl dieser Worte zum Thema einer

Ringvorlesung zu erblicken, insofern jede einzelwissenschaftliche Reflexion
über Verstehen und Verständigung einen Beitrag zu leisten vermag
zur Erhellung jenes allen Fächern Gemeinsamen, das trotz der durch
die Spezialisierung sich entfremdenden Disziplinen in der Idee der
Universität fortlebt, nämlich die im Forschen, Lehren und Lernen sich

ausprägenden Weisen des Menschen, in der Welt zu sein.

Indessen bleibt bei diesem laxen Sprachgebrauch das Besondere

verborgen, welches das Wort verstehen und in dessen Gefolge das

Wort Verständigung noch bedeutet. Dieses gilt es nun - wenigstens
im Groben - herauszuarbeiten. Zu diesem Zweck wählen wir als

Leitfaden eine Gegenüberstellung, die ihren Ursprung dem Aufkommen

der neuzeitlichen Naturwissenschaften verdankt. Wir meinen die

Unterscheidung zwischen Verstehen und Erklären zwecks Kennzeichnung

des geisteswissenschaftlichen und naturwissenschaftlichen Tuns,
das dem Bedürfnis entsprungen ist, die Eigenständigkeit beider
Weltsichten in methodischer Hinsicht — und das heißt hier als
Wissenschaften - zu begründen. In der historischen Perspektive erweist sich

die Betonung dieses Unterschiedes als eine Reaktion der
Geisteswissenschaften auf den Anspruch der sogenannten exakten
Wissenschaften, verbindliches Vorbild für Wissenschaftlichkeit schlechthin

155



zu sein. Eine solche läßt sich schon früh nachweisen. So kann z. B.

an Blaise Pascals Unterscheidung des «esprit de finesse» und «esprit
géométrique» erinnert werden oder etwa an die Arbeiten des 1668 in
Neapel geborenen Giovanni Battista Vicos.

Da jedoch diesen Abgrenzungen keine große Wirkung beschieden

war, kann als eigentlicher Einsatz der Bemühungen um eine Grundlegung

der Geisteswissenschaften die Forderung gelten, die 1843 der
Historiker Johann Gustav Droysen erhob, als er eine theoretische

Rechtfertigung der Geschichte als Wissenschaft verlangte. Damit
setzte eine noch heute andauernde Entwicklung ein, die entscheidende

Impulse durch die Arbeiten des 1911 verstorbenen Philosophen
Wilhelm Dilthey empfangen hat2. Ihm ist einmal eine schärfere

Fassung der seit Mitte des letzten Jahrhunderts als Geisteswissenschaften

bezeichneten Weltsichten zu verdanken, die nach seiner Bestimmung
«die geschichtlich-gesellschaftliche Wirklichkeit zu ihrem Gegenstand
haben»3, und als welche im besonderen die traditionellen Fächer der
Philosophischen Fakultät I gelten.

Obwohl schon Droysen das Wort Verstehen als Terminus für die
Methode der historischen Wissenschaften gebraucht hat, kommt
Dilthey das Verdienst zu, es zur Bezeichnung für das eigentümliche
Verfahren der Geisteswissenschaften herausgearbeitet zu haben4. Damit
hatte aber jene von Droysen geforderte Grundlegung einen eigenen
Namen erhalten, nämlich Hermeneutik'. Denn als solche wurde im
besonderen seit Schleiermacher, d. h. seit dem ersten Jahrzehnt des

19. Jahrhunderts, die Kunstlehre des Verstehens' genannt, die

«von den einfachen Tatsachen des Verstehens ausgehend aus der

Natur der Sprache und aus den Grundbedingungen des Verhältnisses

zwischen dem Redenden und dem Vernehmenden ihre Regeln
in geschlossenem Zusammenhang entwickelt»5. In der Folge erfuhr
die Aufgabenstellung der Hermeneutik eine Wandlung, die sich einerseits

aus der Fragwürdigkeit dessen ergab, was Schleiermacher «die

1 Außer den Zitaten sind nur die wichtigsten Quellen belegt; ausführliche
Literaturhinweise finden sich z. B. in den nachfolgend angeführten Artikeln
in RGG3.

2 Vgl. H.-G. Gadamer, Stichwort «Geisteswissenschaften» in: Die Religion
in Geschichte und Gegenwart (zit. als RGG3).

3 Einleitung in die Geisteswissenschaften, Ges. Schriften I, 4.
1 Vgl. K. O. Apel, Das Verstehen, Archiv für Begriffsgeschichte, 1955, I,

172 ff.
6 Vgl. G. Ebeling, Stichwort «Hermeneutik» in RGG3.

156



einfachen Tatsachen des Verstehens» genannt hatte. Anderseits wurde
sie bestimmt durch Diltheys Ausgrenzung des erklärenden Tuns der

Naturwissenschaften aus dem Bedeutungsfeld des Wortes Verstehen,
das er als geisteswissenschaftlichen Verstehensbegriffzum eigentlichen
Gegenstand der Hermeneutik erhob. Dieser Hinweis auf die recht

komplexe Entwicklung der Hermeneutik muß genügen, da es nicht
dasselbe ist, die Geschichte der Lehre vom Verstehen zu betrachten
und eine Einführung in die Problematik des Begriffs Verstehen zu
geben, mag sich auch in dieser Geschichte ein wichtiger Aspekt der
Problematik widerspiegeln.

Indem wir zum Leitfaden unserer Einführung Diltheys Gegenüberstellung

des geisteswissenschaftlichen Verstehensbegriffes, den wir auch
einen hermeneutischen nennen können, zum erklärenden Tun der
Naturwissenschaften wählen, entscheiden wir uns für einen der
möglichen Zugängen zur gesuchten Problematik und legen damit die
Reflexionsstufe unserer Ausführungen fest : Im Ansatz ist sie durch die
wissenschaftstheoretische Fragestellung bestimmt. Diese Bemerkung
ist in doppelter Hinsicht aufschlußreich. Einmal kennzeichnet sie die

Tragweite und damit die Grenze der nun einsetzenden Betrachtungen.
Dann enthält sie eine Antwort auf unsere Ausgangsfrage nach jenen
ausgezeichneten Bereichen, in denen Verstehen und Verständigung
ihre umgangssprachliche Selbstverständlichkeit verlieren. Ein solcher

Bereich ist das wissenschaftliche Tun als solches, sofern dieses selbst

als Gegenstand vorgenommen wird. Was sich im Rahmen der Universität

auf mannigfaltige Weise manifestiert, wird nun der kritischen

Prüfung einer spezifischen Fragestellung unterworfen, welche lautet:
Was heißt es, etwas auf wissenschaftliche Weise verstehen? Daß die
Antwort von der befragten Fachrichtung abhängen kann, wurde
schon angetönt. Jetzt wollen wir nun auf Grund der Scheidung,
welcher Dilthey einer programmatische Prägnanz verliehen hat, wie etwa
in dem Satz: «Die Natur erklären wir, das Seelenleben verstehen

wir»6, einen Hinweis geben auf mögliche Differenzierungen des

wissenschaftlichen Verstehens und Sichverständigens und beginnen
mit der Beleuchtung einiger Momente der naturwissenschaftlichen

Betrachtungsweise.
Eine der Thesen der Begründer der neuzeitlichen Naturwissenschaften

fordert als Einstellung das blosse Erklärenwollen der Er-

' Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, Ges. Schriften V,
144.

157



scheinungen, d. h. der dem Menschen entgegentretenden,
sinnenfälligen Natur, und dies etwa mit der Bemerkung, daß das Wesen der

Natur dem menschlichen Verstehen verschlossen und nur Gott als

ihrem Schöpfer zugänglich sei. Damit wandten sich diese Forscher
bewußt von gewissen, die mittelalterliche Naturspekulation
bestimmenden Themen an. Unter jenen erschien ihnen besonders die alte

Frage nach den ersten und zugleich letzten Ursachen aller Dinge un-
beantwortbar, welche in sich schließt die Frage nach dem Wesen der

Dinge. Dies will die berühmte Feststellung Keplers besagen, die sich

in dessen gegen den Theosophen Robert Fludd gerichteten Schrift

«Apologia adversus Rob. de Fluctibus» (1622) findet: «Ich erfasse,

wie Du sagst, die Wirklichkeit am Schwänze, aber ich halte sie in der

Hand; Du magst immerhin suchen, ihr Haupt zu ergreifen, wenn es

nur nicht bloß im Traume geschieht. Ich bin mit den Wirkungen, d. h.

mit den Bewegungen der Planeten zufrieden; kannst Du dagegen in
ihren Ursachen selber so durchsichtige harmonische Verhältnisse

finden, als ich sie in den Umläufen gefunden habe, so ist es billig, daß

ich Dir zu dieser Entdeckung und mir zu ihrem Verständnis Glück
wünsche, sobald ich nur einmal imstande bin, sie zu verstehen»7.

Einander gegenübergestellt werden die Wirkungen, als welche

Kepler in Anlehnung an den herkömmlichen Sprachgebrauch die

Erscheinungen bezeichnet, um deren Erklärungen sich der
Naturwissenschaftler zu bemühen hat, und die Ursachen, die Fludd der
Tradition entsprechend als eigentlichen Gegenstand der Wissenschaft

hinstellt, während diese für Kepler außerhalb des Bereiches
naturwissenschaftlichen Betrachtens liegen. Diese Absage an die sogenannte
metaphysische Frageweise sollte sich für die Naturwissenschaften als

äußerst fruchtbar erweisen: Es entstanden Wissensgebiete, die sich

dank ihres besonderen methodischen Ansatzes autonom zu entwickeln
vermochten, d. h. ohne immanente Notwendigkeit einer Rechtfertigung

ihres Vorgehens. Eine Einsicht in die innere Folgerichtigkeit
dieser Erscheinung läßt sich durch eine Analyse der von den neuzeitlichen

Naturwissenschaften befolgten Methode gewinnen, in deren

Vollzug sich das Bedürfnis melden kann nach einer Begründung dafür,
daß der Mensch überhaupt Naturerscheinungen auf wissenschaftliche
Weise erklären kann. Mag eine solche Begründung auch außerhalb
des einzelwissenschaftlichen Fragebereiches liegen und für den
Fortschritt der Naturwissenschaften nicht notwendig sein - dies will die

7 Übers, v. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem I, 350f.

158



Rede von deren Autonomie besagen-, so ist sie zur Klarlegung des

hier in Frage stehenden Begriffes des Erklärens unerläßlich. Deshalb
sei beispielhaft auf zwei Begründungen hingewiesen, die zeitlich den

Anfang und das Ende einer Entwicklung markieren. Ihre Divergenz
ist ein guter Beleg für die erwähnte Unabhängigkeit der Entfaltung
der Naturwissenschaften von einer immanenten Fundierung ihres

Vorgehens. Diese Unabhängigkeit ist deshalb zu betonen, weil sie ein
bedeutsames Merkmal des als Erklären gekennzeichneten Tuns der
Naturwissenschaften ist. Vorgreifend kann bemerkt werden, daß
keine ähnliche Unabhängigkeit für das in den Geisteswissenschaften

gepflegte Verstehen besteht, womit wir andeuten wollen, daß die

geisteswissenschaftliche Betrachtung selbst immer auch Gegenstand
dieses Tuns ist oder wenigstens sein sollte.

Die zu Beginn der Neuzeit angeführte Begründung lautete
dahingehend, daß das von Gotteshand geschriebene Buch der Natur
deshalb vom Menschen gelesen werden könne, weil es in mathematischen
Zeichen verfaßt sei, also in Zeichen, die dem Menschen zugänglich
sind. Als Beispiel für diese verbreitete Auffassung möge eine ebenfalls
berühmte Stelle, diesmal aus Galileis Schrift « II Saggiatore », dienen :

« Die Philosophie (womit Galilei das vom Menschen überhaupt Wißbare

bezeichnet) ist in diesem großartigen Buch geschrieben, das uns

beständig vor Augen liegt - ich meine das Universum -, das man aber
nicht zu verstehen vermag, wenn man nicht vorher die Sprache zu
verstehen lernt und die Chiffren, in denen es geschrieben ist. Es ist
in der mathematischen Sprache geschrieben, und die Chiffren sind

Dreiecke, Kreise und andere geometrische Figuren»8.
Nach Galilei vermag der Mensch die Naturerscheinungen zu

verstehen und zu erklären, weil sie eine mathematische Struktur besitzen
und der Mensch die Fähigkeit hat, diese Struktur in entsprechende
mathematische Aussagen zu fassen. Die Mathematik wird zum
Medium, das Natur und Mensch umgreift, und in welchem sich das

naturwissenschaftliche Verständnis ereignet. Zur Begründung dieser

Leistung der Mathematik diente einerseits die Lehre vom Gott als

dem großen Mathematiker, dessen Schöpfungsakt in mathematischer
Form erfolgte9. Anderseits bestand die Auffassung des Menschen als

8 Opere, Milano-Napoli 1953, 121.

"Vgl. noch Leibniz: «Cum Deus calculât et cogitationem exercet, fit
mundus», Randbemerkung zu Dialogus, August 1677, Gebhardt, Phil.
Schriften VII, 191.

159



,imago Dei', als eines Abbildes Gottes, das in beschränkter Weise jene
mathematischen Wahrheiten zu begreifen vermag, die in ihrer
Vollkommenheit dem göttlichen Geist zur Verfügung stehen10. Beide
Momente dieses Rückgriffes auf eine teils pantheistische, teils plato-
nisierende Gottesvorstellung konnten aber das Bedürfnis nach rationaler

Begründung nicht befriedigen, das sich aus dem Zugeständnis
des Vorranges der auf Mathematik beruhenden Erkenntnisweise

ergeben mußte. Es setzte deshalb schon früh eine Säkularisierung ein,
an welcher Descartes aufeine entscheidende Weise beteiligt war, und
die in Kants «Kritik der reinen Vernunft» ihren vorläufigen Abschluß
fand. Denn in diesem Werk erfolgt die Legitimation der naturwissenschaftlichen

Erkenntnisweise allein auf Grund einer Analyse der
menschlichen Erkenntnisvermögen, wobei die Mathematik eine

tiefsinnige und keineswegs leicht nachvollziehbare Begründung für die
ihr schon bei Galilei zukommende Funktion erfährt, Form und Mittel
des wissenschaftlichen Erkennens zu sein. Zugleich wird verständlich
gemacht, weshalb das in mathematische Gestalt gebrachte Wissen in
den Genuß jener Attribute der Wissenschaftlichkeit gelangt, welche
die Mathematik seit jeher auszeichnen und als welche z. B. angeführt
werden können: Objektivität oder Allgemeingültigkeit, Nachprüfbarkeit

bzw. Gewißheit11.

Allerdings ist zu beachten, daß Kants Bemühungen zu einem
Begriff des Verstehens führen, der als ausgezeichnete Möglichkeit das

naturwissenschaftliche Erklären in sich schließt, so daß bei ihm - wie
noch heute im Sprachgebrauch des Naturwissenschaftlers — keine

strenge Scheidung zwischen Verstehen und Erklären besteht. Beide
werden als Weisen des Erkennens dem Verstand zugeordnet, durch
dessen Analyse sie ihre Bestimmung erfahren. Deshalb ist es

zweckmäßig, von einem rationalen Verstehensbegriff zu sprechen12 im
Unterschied zum hermeneutischen, der im Dilthey'schen Gegensatzpaar
Verstehen - Erklären' hervorgehoben wird. Im Hinblick auf diesen

Gegensatz kann zur Explikation des rationalen Verstehensbegriffs
auf Kants transzendentale Deutung des Erklärens von Naturer-

10 Vgl. Kepler: «Die Geometrie... hat Gott die Urbilder für die Erschaffung

der Welt geliefert und mit dem Bild Gottes ist sie in den Menschen
übergegangen», Harmonices mundi, hrsg. u. übers, v. M. Caspar,München-Berlin
1939, 214.

11 Vgl. P. Plaass, Kants Theorie der Naturwissenschaft, 1965.
» Vgl. K. O. Apel, a. a. O. 153.

160



scheinungen', wie es z. B. in der Newtonschen Physik vorliegt,
hingewiesen werden. Dieser Deutung entsprechend geschieht das

Erklären der Phänomene dadurch, daß man deutlich zeigt, wie sie

Gesetzen folgen. Die Formen, in welchen sich diese Gesetze
grundsätzlich anbieten, sind hinwiederum durch die Konstitution des

Verstandes bestimmt, die bekanntlich nach Kant bei allen Menschen
dieselbe ist. Dadurch erfährt jene Allgemeingültigkeit eine Begründung,
welche als ein Merkmal der exakt-wissenschaftlichen Erkenntnisweise

angeführt worden ist. Des weiteren weist Kant nach, daß das Erklären
in letzter Hinsicht ein Konstruieren ist, da im Vollzug des Erklärens
das zu Erklärende immerzu als Erklärbares konstituiert wird. Deshalb
ist es zutreffender, statt von einem rationalen, bei Kant von einem
konstruktiven Verstehensbegriff zu sprechen.

Solche terminologische Differenzierungen haben dann einen Wert,
wenn sie einen Beitrag zur Klärung eines Sachverhaltes leisten. Mit
dem Hinweis auf das Konstruieren im naturwissenschaftlichen Tun
wird nun eine Eigentümlichkeit betont, die sich in der geisteswissenschaftlichen

Betrachtungsweise höchstens in einem übertragenen Sinne
findet. Der hiemit anvisierte Unterschied hat seinen Ursprung in dem

je besonderen Verhältnis, in welchem die Gegenstände der
naturwissenschaftlichen bzw. geisteswissenschaftlichen Sicht zum Menschen
stehen. Denn während diejenigen der Geisteswissenschaften - wie der
Name anzeigt und wir noch ausführen werden - sich immer schon in
irgend einer Beziehung zum menschlichen Geist befinden, müssen

jene der Naturwissenschaften allererst dem menschlichen Verständnis

zugänglich gemacht werden. Das heißt, sie müssen vom vereinzelten

Sinneseindruck zu einer erklärten Erscheinung erhoben werden,
was dann erreicht ist, wenn sie einen Ort in einem gesetzmäßigen
Beziehungsgefüge einnehmen. Im Entdecken - und wie Kant gezeigt
hat, ist dieses Entdecken ein Konstruieren - solcher - wie Kepler
sagte - «harmonischer Verhältnisse» (heute spricht man von Modellen)

besteht die Leistung jenes Erklärens, das Dilthey als das Tun der
Naturwissenschaften bezeichnet hat, und das wir hier ein konstruierendes

Verstehen nennen. Und das Erstaunen über die keineswegs so

selbstverständliche Fähigkeit des Menschen, die Naturerscheinungen
auf wissenschaftliche Weise zu verstehen, führte zu den Begründungsversuchen,

von denen wir zwei erwähnten, und die als Beispiele jener
großen Anstrengung des menschlichen Geistes zu gelten haben,
welche sich uns als Geschichte der Erkenntnistheorie anbietet.

161



Mit der Klarlegung des konstruierenden Momentes im
naturwissenschaftlichen Vorgehen ist ebenfalls eine Erklärung für die

Ausbildung fachinterner Sprachwelten gewonnen, die in zunehmendem
Maße als Merkmal des Fortschrittes, d. h. der Spezialisierung,
stattfindet. Denn die im erschließenden Beobachten der Phänomene

gewonnenen Erkenntnisse müssen bezeichnet werden, was der geforderten

Eindeutigkeit wegen nur durch Prägung neuer Namen oder

Symbole erfolgen kann. Dadurch entstehen Fachsprachen, deren
Wissenschaftlichkeit bei Erfüllung heute bekannter Bedingungen
gewährleistet ist. Diese Bedingungen enthalten eine Definitionstheorie,
in welcher die Sprache als ein System von Zeichen vorgestellt wird,
denen Bedeutungen nach festen Regeln zugeordnet werden. Da diese

Sprachauffassung eine vorwissenschaftliche Sprachbeherrschung
voraussetzt, ansonst z. B. die Bedeutungszuweisung nicht erfolgen
könnte, darf sie nicht als Grundlage einer Theorie der Sprache
schlechthin dienen. Des weiteren liefert sie höchstens ein Sprachmodell

für die in den erwähnten Kunstsprachen stattfindende Begriffsbildung

und ist keineswegs repräsentativ für das Schema jeglicher
wissenschaftlicher Mitteilung, im besonderen nicht, wie sich noch
erweisen wird, für Aussagen aus dem Bereich der Geisteswissenschaften.

Nach diesen gezwungenermaßen gerafften und damit Entscheidendes

außer Acht lassenden Ausführungen wollen wir zur Betrachtung
des geisteswissenschaftlichen Verstehensbegriffes übergehen. Dieser

wird nicht nur dem konstruktiven Verstehensbegriff gegenübergestellt,

sondern auch von jenem elementaren Verstehen abgehoben,
das die täglichen Flandlungen lenkt und nur selten bewußt vollzogen
wird13. Denn das nun zu untersuchende Verstehen setzt immer eine

Leistung des Bewußtseins voraus und hat zum Gegenstand geistige
Gebilde, Lebensäußerungen des Menschen.

Um aber seine ganze Bedeutungsfülle ahnen zu können, ist es vorerst

aus der Spannung des Gegensatzes von Natur- und Geisteswissenschaften

zu befreien, da es darin eine Bedeutungsverengung in Richtung

eines methodologischen Terminus erfährt, die seinem Sinngehalt
nicht gerecht wird. Dieser läßt sich dann fassen, wenn man von der

allgemein anerkannten Feststellung ausgeht, daß solches Verstehen

18 Zum Begriff des elementaren Verstehens vgl. W. Dilthey, Ges. Schriften

VII, 207 ff.

162



immer auf Ausdruck bezogen ist14. Ausdruck hinwiederum setzt ein
Mittel voraus, wie Worte und Gebärden oder Töne und Farben, durch
das er etwas kundgibt oder auf etwas weist. Dieses Etwas kann
entweder psychischer Natur sein, wie Freude und Trauer, dann weist der
Ausdruck gewissermaßen nach Innen, oder etwas kann eine

außerpsychische, aber ebenfalls vom Menschen hervorgebrachte Sache

sein. Sowohl die Verschiedenheit der möglichen Ausdrucksmittel als

auch die Mannigfaltigkeit der in den beiden Ausdrucksrichtungen
aufweisbaren Gehalte haben eine Differenzierung der Verstehensarten

zur Folge, in welcher der Ursprung für die Vielfalt an geisteswissenschaftlichen

Richtungen zu suchen ist. Allen diesen Verstehensformen

gemeinsam ist das Durchleuchten des Ausdruckes auf seinen

Sinngehalt hin, d. h. die Deutung dessen, was ihm auszudrücken aufgegeben

worden ist. Dies gilt für das Verstehen eines sprachlichen
Ausdruckes, eines Mienenspiels, einer Tonfolge oder etwa einer Skulptur.

Trotz dieses allen Verstehensformen gemeinsamen Zuges scheint
das Verstehen eines seelischen Ausdruckes anderen Bedingungen zu
gehorchen als dasjenige z. B. eines schriftlichen - wir können auch

ganz allgemein sagen - eines äußeren Ausdruckes. Während der

Komplex dessen, was wir kurz das Verstehen der seelischen Ausdrücke

nennen, u. a. in den Aufgabenbereich der Psychologie oder Soziologie
fällt, werden die Bedingungen, unter denen das Verstehen äußerer
Ausdrücke geschieht, als eigentlicher Gegenstand der geisteswissenschaftlichen

Hermeneutik genannt. Damit erfolgt eine Gliederung
des Verstehensbereiches, die wir übernehmen, indem wir im Folgenden

ausschließlich vom Verstehen äußerer Ausdrück sprechen werden.
Es ist aber wohl zu beachten, daß diese Einteilung, die sich vom

Gegenstandsfeld des Verstehens her aufdrängt, vorderhand noch
keine Bestimmung über das Verstehen selbst darstellt. Eine solche

kann nur durch die direkte Befragung der Verstehen genannten
Erfahrung gewonnen werden. In theoretischer Hinsicht darf diese

Aufgabe für das Verstehen äußerer Ausdrücke heute als weitgehend
abgeschlossen gelten. Die Resultate der entsprechenden Untersuchungen

bilden als Wissensbestand die Hermeneutik. Doch genügt es

nicht, denselben zu Kenntnis zu nehmen, um zu wissen, was Verstehen

ist. Denn wie jede Erfahrung muß auch das Verstehen wenigstens
einmal bewußt - und nicht nur spontan - vollzogen worden sein,

14 Vgl. E. Husserl, Logische Untersuchungen II, 66; H.-G. Gadamer, Stichwort

«Verstehen» in RGG3.

163



damit die Theorie ihren vollen Gehalt gewinnen kann. Und dieser

Anstrengung, die Verstehen heißt, hat sich ein jeder selbst zu
unterziehen; sie läßt sich nicht delegieren, auch nicht etwa in Form eines

Epigonentums.
Wenn tatsächlich das Tun der Geisteswissenschaften in solchem

Verstehen besteht, dann gewinnt jenes Dictum eine allgemeine
Bedeutung, welches seit jeher über der Philosophie schwebt, wir meinen
die oft als esoterische Anmassung hingestellte Behauptung, daß es

nicht möglich sei, das Philosophieren zu lehren, sondern höchstens, es

immer wieder zu vollziehen, gewissermassen zu demonstrieren. Es

entspricht dem Wesen der philosophischen Reflexion, Selbstkritik und
Skepsis, einen besonderen Sinn für die Qualität der verstehenden

Denkerfahrung entwickelt zu haben, worin auch der Rechtsgrund für
dieses Dictum zu suchen ist, doch scheint mir dessen Gültigkeit
keineswegs auf die Philosophie beschränkt zu sein. Vielmehr trifft
es auf jegliches Verstehen zu, das auf Ausdruck geht, und will
besagen, daß solches Verstehen sich nicht in einer erlernbaren Methode

erschöpft, sondern in einem Können beruht.
Von diesem Verstehen soll nun die Rede sein, wobei wir bei der

Bemerkung ansetzen, daß im Verstehen eine Klarlegung des vom
Ausdruck Angezeigten erfolge. Dieses Auslegen begleitet das Verstehen
äußerer Ausdrücke auf solch innige Weise, daß die Auslegung als die

Vollzugsweise des Verstehens hat bestimmt werden können und die

Sprache als das universale Medium, in welchem sich dieses auslegende
Verstehen ereignet18. Das Verstehen wird als eine auslegende
Denkerfahrung des Menschen vorgestellt, welche in der Sprache erfolgt,
somit die Sprache voraussetzt und im Vollzug aktualisiert. Bei der
Einsicht in die Sachgemäßheit dieser Bestimmung setzt das ein, was

man die hermeneutische Aufgabe nennen kann. Aus ihrem
Fragebereich wollen wir einige klassisch zu nennende Themen anführen,
deren Auswahl durch den Leitfaden unserer Betrachtungen bestimmt
ist. Wir wenden unsere Aufmerksamkeit somit wieder der Gegenüberstellung

von Erklären und Verstehen bzw. konstruierendem und
auslegendem Verstehen zu.

Auslegendes Verstehen, so sagten wir, sei immer auf Ausdruck
bezogen. Damit aber etwas zu einem Ausdruck wird, muß es uns
angesprochen haben. Ansprechbar sind wir jedoch nur für solches, zu dem

" Vgl. H.-G.Gadamer, Wahrheit und Methode (I9601), 366.

164



wir in Beziehung zu treten vermögen. Im Hinblick auf das auslegende
Verstehen stellt diese Beziehung eine Vormeinung, ein Vorurteil dar.
Demnach besagt einmal die Feststellung, daß das Verstehen auf
Ausdruck bezogen sei, daß es kein vorurteilsloses Verstehen gebe. Vielmehr
ereignet sich das Verstehen immer aus einer intentional vorbestimmten
Betrachtungsweise heraus. Dem Wesen der Intentionalität
entsprechend ist diese Vorbestimmtheit vom Subjekt und vom Gegenstand

abhängig. Dies hat zur Folge, daß sich eine der Hauptforderungen

der formalen Wissenschaftstheorie für die Geisteswissenschaften

als grundsätzlich unerfüllbar erweist, nämlich diejenige nach

Allgemeingültigkeit einer Erkenntnis. Denn in ihr wird die
Unabhängigkeit des Erkannten von den Eigenheiten des Erkennenden und
von den Erkenntnisbedingungen behauptet. Als Beispiel allgemeingültiger

Erkenntnis gelten seit jeher die mathematischen Sätze. Sie

sind zeitlos gültig, d. h. ihre Gültigkeit als solche besitzt keine
Bindungen in der Zeit, also keine Geschichte, mag sich auch ihr
Gültigkeitsbereich durch die Erschließung neuer mathematischer Problemfelder

- worin sich die Geschichte der Mathematik in der Hauptsache
erschöpft - ändern.

Wenn das auslegende Verstehen keinen Anspruch auf Allgemeingültigkeit

erheben kann, dann ist mit dieser Feststellung zwar seine

Geschichtlichkeit erkannt, aber die Frage nach seinem Objektivitätsgehalt,

d. h. nach der Angemessenheit einer Auslegung noch nicht
beantwortet16. Mit dieser Frage gelangt wieder jene Vorbestimmtheit

ins Blickfeld, die sich als ein Merkmal des auslegenden Verstehens

gemeldet hat, und deren Bedeutung nun zu untersuchen ist.

Als Ergebnis der Analyse des im Wort ,Ausdruck' Angelegten ist
diese Vorbestimmtheit eigentlich noch keine Eigenschaft des

Verstehens selbst, sondern eine der notwendigen Voraussetzungen. Ihre
Quellen bleiben meistens im Dunklen, und ihr Gehalt trägt das

Zeichen der Willkür und Spontaneität; sie erweist sich somit gerade
als das, was das auslegende Verstehen als bewußte Erfahrung nicht
sein soll. Anderseits bestimmen die Vormeinungen eine Situation, in
welcher der Ausdruck sich kundgibt, indem er Fragen auslöst, welche

zu seinem Verstehenwollen führen können. Fragen melden sich aber

nie, wenn Übereinstimmung herrscht. Diese fehlt hier, wenn sich -
was meistens der Fall ist - die Vormeinungen als dem Ausdruck nicht

16 Vgl. O. F. Bollnow, Das Verstehen, 71 ff.

165



angemessen erweisen, wodurch dessen Fremdheit spürbar wird. Im
Uberwindenwollen derselben, d. h. im Überführenwollen des noch
Fremden ins Angeeignete, ist der eigentliche Antrieb zum auslegenden
Verstehen zu suchen. Wenn nun solches Verstehen mit dem
Entwerfen eines möglichen Verständnisses einsetzt, dann ist zu erwarten,
daß dieser Ansatz durch die Situation, d. h. durch die Vormeinungen,
beeinflußt werde. So gehört denn auch zu den ersten und eindrücklichsten

Momenten der hermeneutischen Erfahrung das Erlebnis der
sich immer wieder von der Sache her mit einer erstaunlichen Hart-
näckgikeit aufdrängenden Notwendigkeit einer Korrektur der jeweils
erreichten Verständnisstufe. Und dieses Erlebnis findet solange statt,
als beim auslegenden Subjekt die Offenheit zur Wahrnehmung des am
Ausdruck noch haftenden Fremden besteht. Offenheit meint hier
zugleich wachsende Unabhängigkeit gegenüber den durch Denkgewohnheiten

oder affektive Tendenzen unmerklich bestimmten Vormeinungen.

Im jeweils vorhandenen Ausmaß an Bereitschaft zu dieser Offenheit

erschöpft sich aber das eigentlich Subjektive am Prozeß des

auslegenden Verstehens. Daß die Bereitschaft jedoch nie umfassend sein

kann, somit jedes auslegende Verstehen dieser sujektiven Bedingtheit
unterworfen ist, leuchtet z. B. dann sofort ein, wenn man bedenkt,
daß eine unbedingte Bereitschaft reine Passivität bedeutet, somit das

Ende jeglichen Verstehenwollens.

Mit der Festlegung des Subjektiven ist eine Abgrenzung des gesuchten

Objektivitätsgehaltes gewonnen: Das Kriterium der Objektivität
oder Angemessenheit besteht allein in der Bewährung des jeweiligen
Entwurfes eines möglichen Verständnisses im Vollzug des Auslegens.
Und die Möglichkeit dieser Bewährung hängt hinwiederum ab von der

Fähigkeit des Auslegers zur genannten Offenheit. Das auslegende
Verstehen besitzt demnach kein vom Subjekt unabhängiges Kriterium zur
Bewertung der Gültigkeit des Verstandenen, so wie es das konstruierende

Verstehen im Resultat des Experimentes kennt, durch welches

die Richtigkeit einer Theorie verifiziert wird.
Für dieses Fehlen eines allgemeingültigen Kriteriums lassen sich

manche Anzeichen anführen, eines sei erwähnt: Es besteht im
Bedeutungsverlust, den das Wort,Fortschritt' erfährt, wenn es von den
Naturwissenschaften auf die Geisteswissenschaften übertragen wird.
Dieser Verlust erklärt sich dadurch, daß im Unterschied zu den
Naturwissenschaften es innerhalb der Geisteswissenschaften nur sehr wenige
Erkenntnisse gibt, die so gesichert sind, daß man sie als endgültig ge-

166



klärt stehen lassen kann und zur nächsten Frage fortschreiten darf.
Solche Erkenntnisse beschränken sich fast ausschließlich auf Materialfragen

wie Datierungen oder Texteditionen. Vielmehr verharren die
meisten Einsichten im unausgeschöpften und letztlich unausschöpf-
baren Fragehorizont des Auslegens und scheinen nur die Tendenz zu
besitzen, die Beschränktheit ihrer Angemessenheit kundzugeben.

Diese Feststellung des Mangels eines unabhängigen Kriteriums
stellt aber bloß eine neue Formulierung der schon gemachten
Bemerkung dar, daß vom auslegenden Verstehen keine allgemeingültigen

Aussagen zu erwarten sind. Hingegen ist es angemessen, von
deren Objektivität im explizierten Sinne zu sprechen, im besonderen

dann, wenn man bereit ist, im auslegenden Verstehen ein und desselben

Ausdruckes einen immer wieder zu vollziehenden Vorgang zu
erkennen. Dann verliert der Begriff der Objektivität die ihm aus der
üblichen Gleichsetzung mit dem Begriff der Allgemeingültigkeit
anhaftende Bedeutung des Statischen, Abgeschlossenen und kann jene
Offenheit mitbedeuten, durch welche allererst die Rede von der
Angemessenheit einer Auslegung Sinn und Wirklichkeitsbezug gewinnt.
Und dieser sich im Vollzug des Auslegens erfüllende Begriff der Objektivität

vermag in ausgezeichneter Weise Träger jener Wisschenschaft -

lichkeit zu sein, um welche sich die geisteswissenschaftlichen Disziplinen

bemühen. Deshalb geht es, wie ich meine, nicht mehr um die
wissenschaftliche Relevanz der Geisteswissenschaften, sondern um
eine Klarlegung der Werte, welche die Geisteswissenschaften für sich

beanspruchen. Doch diese Sichtung kann nur dann gelingen, wenn
man auch im Rahmen der einzelnen geisteswissenschaftlichen Disziplin

bereit ist, das enge Feld methodologischer Überlegungen zu
verlassen und über jenes Wunder erstaunt zu sein, das Verstehen heißt.
Dabei handelt es sich nicht um eine Aufgabe, die von einem besonders

ausgerüsteten Fachvertreter ein für allemal zu bewältigen wäre,
sondern sie wird einem jeden, der in eine geisteswissenschaftliche

Disziplin eintritt, gewissermaßen auf den Lebensweg mitgegeben.
Damit nehmen wir aber bloß eine schon gemachte Bemerkung wieder
auf, wir meinen die Feststellung, daß im Unterschied zum
naturwissenschaftlichen Tun dasjenige der Geisteswissenschaften selbst

immer auch Gegenstand der geisteswissenschaftlichen Betrachtung
sein sollte.

Mit dieser Bemerkung übergeben wir das Wort den Fachvertretern,
da es ihnen auf der jetzt erreichten Reflexionsstufe zukommt, von der

167



hermeneutischen Erfahrung zu sprechen, sodaß wir unsere einleitende
Betrachtung über das auslegende Verstehen abbrechen könnten. Im
Hinblick aber auf den noch zu erörternden Begriff der Verständigung
wollen wir abschließend auf die Bemerkung eingehen, wonach die

Sprache das universale Medium sei, in welchem sich das auslegende
Verstehen ereignet. Dabei interessiert uns an dieser tiefen Einsicht

nur die Bedeutung, in der das Wort, Sprache' steht. Um dieselbe zu
fassen, wählen wir das Beispiel einer Konfrontation mit einem Text,
dessen Verständnis sich nicht unmittelbar einstellt, und fragen nach
der Rolle, welche die Sprache in der Gewinnung des Textverständnisses

einnimmt.
Die Antwort bietet sich im bewährten Hinweis auf das Gespräch an,

als welches das auslegende Lesen eines Textes gedeutet werden kann.
Wie in jedem echten Gespräch, wo also keiner der Partner nur etwa
auf die Stärkung seines Standpunktes bedacht ist, sondern wo es -
einer Redewendung entsprechend - um die Sache selbst geht, ist auch
im auslegenden Lesen das Vorgehen durch die Dialektik von Frage
und Antwort bestimmt. Zur Kunst, ein Gespräch zu führen, gehört
die Beherrschung dieser Dialektik. Sie besteht einerseits im
Fragenkönnen, d. h. in der Fähigkeit, immer wieder jene Offenheit zu finden,
in der das an der Sache noch Fremde sich als Fragwürdiges meldet.
Anderseits verlangt sie von jeder Antwort, mag diese auch nur einen
Ausschnitt betreffen, immer einen stillen oder ausdrücklichen Hinweis

auf einen umfassenden Sinnhorizont, auf ein mögliches Ganzes.

Denn im Reifen des Gespräches ist jede Antwort ein von einem
möglichen Sinnganzen her stattfindender Vorentwurf in Richtung der

Herausarbeitung des gemeinsam Gesuchten.

Dieselbe Dialektik beherrscht ebenfalls die sich festigende Auslegung

eines Textes, mag nun der Fragende auch zugleich der Antwortende

sein. Zwar ergeben sich aus dieser Personalunion wichtige
Differenzen zur Gesprächssituation, ohne daß sich aber die skizzierte
dialektische Struktur grundsätzlich ändern würde. Und wie das Wort
Dialektik anzeigt, ist diese Struktur sprachlicher Natur, sodaß ihre

Klarlegung zu einer Einsicht in das Wesen der Sprache führen muß.
Und tatsächlich erweist sich die Analyse des auslegenden Verstehens
als ein in die Mitte der Sprache führender Weg, auf dessen Gang
sich u. a. die Sprache auch als das universale Medium ergibt, in
welchem sich das Auslegen ereignet. Medium meint aber nicht Mittel im
Sinne der instrumentalen Sprachauffassung des konstruktiven Ver-

168



Stehens, sondern ermöglichende Vollzugsform der in Frage und
Antwort bestehenden Kunst des Auslegens. Deshalb findet im eigentlichen
Auslegen keine BegrifFsbildung nach dem Schema der Zuordnung
einer Bedeutung an ein Zeichen statt, sondern es geht allein um die

Gewinnung eines in der Sprache immer schon angelegten Sinnes. In
dieser wesensmäßigen Verbundenheit des auslegenden Verstehens
mit der lebendigen Sprache liegt der Grund für die nur beschränkte

Ausbildung von Kunstsprachen innerhalb der Geisteswissenschaften.

Und in jenen Disziplinen, wo solche Fachsprachen entwickelt werden,
ist das auslegende Verstehen zum großen Teil durch ein klassifizierendes

Tun oder konstruierendes Verstehen ersetzt worden.
Mit dieser Bemerkung haben wir im Gang unserer Betrachtungen

jenen Punkt erreicht, an welchem wir auf die Konsequenzen eingehen
können, welche sich bei Einhaltung der bisherigen Reflexionsstufe
für die Verständigung ergeben.

Seiner Herkunft nach heißt Verständigung zunächst die Fähigkeit
der Mitteilung, den Gedankenaustausch und weist auf die verbalen
Formen wie ,verständig machen' oder machen, daß jemand
versteht' zurück17. Das Wort nimmt also jene, dem Verstehen innewohnende

Bedeutung des Sich-miteinander-Verstehens auf. Solches

Verständnis meint aber Einverständnis. Dieses stellt sich in den meisten

Fällen, die den Alltag ausmachen, unmittelbar ein. Muß es allererst

gewonnen werden, dann wird der Weg der Verständigung beschritten.

Verständigung meint also immer: ein Einverständnis über etwas
erzielen18. Dann ist die Verständigung ein sprachlicher Vorgang, dessen

Vollzugsweise von der Art der Beziehung abhängt, in welcher die

verständig zu machende Sache zur Sprache steht.

Handelt es sich um die Verständigung über eine im konstruierenden
Verstehen gewonnen Erkenntnis, dann werden sich die Bemühungen
auf eine Explikation des Zeichenschatzes jener Kunstsprache
konzentrieren, in welcher diese Erkenntnis ihren adäquaten Ausdruck

gefunden, und das heißt, in welcher sie Bestand hat. Als einfachster

Fall solcher Verständigung darf die Bezeichnung eines Gegenstandes

mit hinweisender Geste gelten. Hier wird der vorgängig vollzogene
Akt der Zuweisung einer Bedeutung an ein Zeichen konkret wiederholt.

Dasselbe Schema bestimmt aber auch die Verständigung über
den Sinngehalt komplexer Gebilde, wie z. B. einer chemischen For-

17 Grimm, Deutsches Wörterbuch, s. v.
18 Vgl. H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, 168, 360ff., 422f.

12 Studia Philosophica XXVII 169



mel oder einer physikalischen Gleichung. Denn in allen diesen Fällen
werden die Bedeutungsfunktionen der verwendeten Zeichen zu
umschreiben sein, wobei es auf Grund einer schon erreichten Spezialisierung

wohl möglich ist, daß diese definitorischen Klarlegungen selbst

in einer als bekannt vorausgesetzten Kunstsprache erfolgen. Im
allgemeinen entspricht nämlich der Spezialisierungshöhe eines

Fachgebietes der Grad an Unabhängigkeit der Fachsprachen von der
Umgangssprache, was bei zunehmender Spezialisierung den großen Vorteil

einer durch die natürlichen Sprachgrenzen kaum mehr behinderten

Verständigungsmöglichkeit mit sich bringt.
Im Bereich dieser Kunstsprachen hat das Wort Verständigung die

Tendenz, sich bedeutungsmäßig dem Wort Mitteilung zu nähern.
Denn sich über eine Sache verständigen heißt dann meistens dasselbe,
wie eine neue Erkenntnis im vorhandenen Wissensbestand aufnehmen,
wobei diese Aufnahme dann erfolgt ist, wenn eine fachgemäße Mitteilung

vorliegt. So ist es denn nicht erstaunlich, daß man heute dem
Phänomen der Mitteilung besondere Aufmerksamkeit schenkt und
ausgehend vom Schema ,Zeichen-Bedeutung' Theorien über die

Bedingungen der Zeichenübermittlung entwickelt.
Wo aber die instrumentale Auffassung der Sprache keine Erklärung

zu liefern vermag, dort werden auch diese Informationstheorien kaum
mehr Anwendung finden. Das gilt besonders für den Bereich des

auslegenden Verstehens, wo der Begriff der Verständigung seine —

ursprüngliche - Bedeutungsnähe zum Begriff der Mitteilung verliert.
Um dies einzusehen, können wir wieder von der Feststellung ausgehen,

daß mit Verständigung die Gewinnung eines Einverständnisses

über etwas bezeichnet wird. Dieses Etwas ist jetzt das Ziel des

auslegenden Verstehens, dessen Vollzug die Grundstruktur des Gespräches
besitzt. Ob wir annehmen, das Verständnis dieser Sache sei schon

erreicht und werde, wie etwa im Lehrer-Schüler Verhältnis,
weitergeleitet, oder es sei allererst von zwei Gesprächspartnern zu gewinne,

in beiden Fällen findet nur dann eine Verständigung statt, wenn
eine die Sache betreffende gemeinsame Sprache erarbeitet worden
ist. Dabei handelt es sich nicht um eine terminologische Vereinbarung
im Sinne einer definitorischen Klärung des verwendeten
Wortschatzes, also etwa um einen, der Sache äußeren Vorgang, sondern
die Erarbeitung der gemeinsamen Sprache ist der eigentliche Vollzug

bzw. Nachvollzug des auslegenden Verstehens. In ihr meldet
sich das Verständnis, durch sie tritt das Gesuchte ans Licht, wobei

170



die Gesprächspartner in der gemeinsamen Sprache an einem
Gemeinsamen teilhaben, welches die verstandene Sache ist. Deshalb ist
die so gewonnene Verständigung keine Mitteilung mehr, in welcher
die Beteiligten dem Modell der Nachrichtenübermittlung entsprechend

die Funktion von Sender und Empfänger übernehmen.
So überträgt sich die im Bereich des Verstehens aufzeigbare

Differenzierung auf die Verständigung, bei der ebenfalls dem Gegensatz

von Erklären und Verstehen entsprechende Scheidung zu vollziehen
ist. Diese kann nicht ausdrücklich genug hervorgehoben werden,
solange das Interesse wissenschaftstheoretischer Natur ist. Doch ein
solches Interesse folgt seinerseits Voraussetzungen, die selbst zum
Gegenstand der Betrachtung werden können. Dann gewinnt das

Wort Weltsicht', das sowohl auf das naturwissenschaftliche als

auch auf das gesiteswissenschaftliche Tun zutrifft, eine zentrale

Bedeutung, insofern sich in ihm jenes Gemeinsame meldet, das allen
Wissenschaften zukommt, und in welchem Wissenschaft überhaupt
gründet, wir meinen die den Menschen auszeichnende Eigentümlichkeit,

ein sich verstehend verhaltenes Wesen zu sein.

171


	Betrachtungen zu Verstehen und Verständigung

