
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Rousseaus Fragment über das Kriegsrecht

Autor: Métraux, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rousseaus Fragment über das Kriegsrecht

von Alexandre Métraux

I. Einleitung, Geschichtliches zum Fragment über das Kriegsrecht

Zwei für das Verständnis des Fragmentes über das Kriegsrecht
unerläßliche Aspekte des politisch-philosophischen Schaffens Rousseaus

sind die Institutions politiques und die etwa fünf Jahre dauernde
Beschäftigung mit dem politisch-utopischen Denken des Abbé de Saint-
Pierre.

1) Die Institutions politiques
Erstmals hegte Rousseau während seines Aufenthaltes in Venedig

(4. September 1743 - 22. August 1744) die Absicht, ein umfassendes

Werk der Politik zu widmen : die Institutions politiques. Nach eigenen
Aussagen sollen die damaligen Zustände der Stadt äußerer Anlaß
gewesen sein; im Rückblick auf jene Zeit schreibt Rousseau in den
Confessions: «Ily avoit treize ou quatorze ans que j'en avois conceu la première

idée, lorsqu'étant à Venise j'avois eu quelqu'occasion de remarquer les défauts
de ce Gouvernement si vanté.1» Das damals geplante, indes nie vollendete
Werk sollte «selon moi mettre le sceau à ma réputation»*; mit andern Worten

war Rousseau darauf bedacht, mit politisch-philosophischen
Schriften seine Laufbahn zu krönen. Das ganze Unterfangen
entsprach einer von ihm oft vertretenen Ansicht, daß «tout tenoit

radicalement à la politique, et que, de quelque façon qu'on s'y prit, aucun

peuple ne seroit jamais ce que la nature de son Gouvernement le ferait être?»

Diese Hypothese führte ihn auf die folgende Kernfrage, als deren Ant-
wortnicht allein sein politisch-philosophisches Schaffen zuverstehen ist :

« Quelle est la nature de Gouvernement propre àformer un Peuple leplus vertueux,

le plus éclairé, le plus sage, le meilleur enfin à prendre ce mot dans son plus

grand sens. J'avois cru voir que cette question tenoit de bien près à cette autre-ci,

1 Confessions, IX, O. C. I, p. 404. Wir zitieren nach den Oeuvres complètes,

herausgegeben von Marcel Raymond und Bernard Gagnebin, Paris 1959,

ff; 3 Bände erschienen (abgekürzt: O. C.).
2 Confessions, ebenda.
3 Confessions, ebenda.

120



si même elle en étoit différente. Quel est le Gouvernement qui par sa nature se

tient toujours le plus près de la loi? De là, qu'est-ce que la loi? et une chaine

de questions de cette importance. Je voyais que tout cela me menoit à de grandes

vérités, utiles au bonheur du genre humain ).4»
Einerseits müssen wir aus dieser Aussage folgern, daß Rousseau die

Absicht hatte, sowohl an Recht und Staat Kritik zu üben (woraus eine
Rechts- und Staatstheorie hätte entworfen werden sollen), als auch
(was aufgrund der Rechts- und Staatstheorie hätte geschehen sollen)
die Verbesserung, wenn nicht gar Revolutionierung der bestehenden,
politischen und rechtlichen Zustände zu erwirken. Andererseits
deutet das Zitat auf eine staatsrechtliche und rechtsphilosophische
Einheit, was für die Deutung der gesamten politischen Anschauung
Rousseaus folgenreich sein kann: kein wirkliches Recht ohne den
wirklich-fundierten Staat, kein Staat ohne das vorgegebene, mit der
menschlichen constitution (das heißt Natur) in Eintracht stehende Recht5.

Achtzehn bis neunzehn Jahre später schreibt Rousseau in einem
Brief an Moultou vom 18. Januar 1762® über den Contrat social, es

handle sich dabei um einen Auszug aus dem Institutions politiques
betitelten Werk, «entrepris ily a dix ans, et abandonné en quittant la plume,

entreprise qui, d'ailleurs, étoit certainement au-dessus de mesforces. » Rousseau

gibt also zu, daß seine (schöpferischen oder gesundheitlichen) Kräfte
zur Ausarbeitung dieses schier uferlosen Werkes nicht ausgereicht
haben ; den genauen Grund werden wir wahrscheinlich nie in Erfahrung

bringen. Zudem ist das Wort extrait, das Rousseau in dem Brief
an Moultou verwendet, nicht sehr verständlich ; es handelt sich beim
Contrat social nämlich nicht um einen Auszug, sondern um eine andere,

an die Stelle der Institutionspolitiques getretene Schrift, an der Rousseau

in den Jahren 1756-1758 zu arbeiten begonnen hat.

4 Confessions, O. C. I. pp. 404-405
6 vgl. die Einleitung Robert Derathés zum Contrat social, O. C. III, pp.

XGI-XCV. Freilich muß bemerkt werden, daß Rousseau dieses

politischphilosophische Unterfangen selbst eingeschränkt hat, was aber nicht mit
seiner Anschauung, alles «tenoit à la politique» im Widerspruch zu stehen

braucht. Der Contrat social richtet sich - so Rousseau - an eine kleine Anzahl
bestehender Staaten (Polen, Schweiz, Koriska), die noch nicht gänzlich
dépravés sind. Für die übrigen behält er sich den Emile vor; dies aber ist
Anzeichen genug, das Schaffen Rousseaus in seiner «Mission» als eine den
Zuständen entsprechende Einheit zu betrachten.

6 Correspondance générale (ed. Théophile Dufour, abgekürzt: Corr. gén.),
t. VII, p. 64.

9 Studia Philosophica XXVII 121



Anhand der bei Rousseau vorfindlichen Angaben und der
Ausführungen Robert Derathés7, erhalten wir eine aufschlußreiche

Chronologie, die das Schicksal der politischen Schriften von den
Institutions politiques bis hin zum veröffentlichten Contrat social

umspannt.

1743-1744 Plan der Institutions politiques
1751 Erste Arbeit an den Institutions politiques8

1753-1758 Beschäftigung mit den Schriften (veröffentlicht und
nachgelassen) des Abbé de Saint-Pierre (dazu die
Extraits und Jugements, und ein fragmentarischer
Entwurf einer Vie de Saint-Pierre)

1754-1755 Ausarbeitung und Veröffentlichung des Discours sur

l'inégalité
1756 Rousseau stellt das Ausbleiben des Fortschrittes der

Institutions politiques fest9

1758 Manuscrit de Genève (das heißt: erste Fassung des

Contrat social)
1760 Arbeit an Emile und Contrat social

1762

(Januar) Brief an Moultou
1762

(April) Veröffentlichung des Contrat social durch M.-M. Rey.

Derathé stellt folgende Vermutung auf (an die wir uns halten werden)

: Rousseau begann am Contrat social zu arbeiten, erst nachdem er den
Plan oder das ins Stocken geratene Werk, die Institutionspolitiques, fallen
gelassen hat (was zwischen den Jahren 1756-1758 geschah); das soll
aber keineswegs bedeuten, daß etwa überhaupt kein Gedankengut aus
den Institutions politiques im Contrat social einen Niederschlag erfahren
hätte. Derathé schreibt: «La principale est que ce texte (Manuscrit de

Genève, Anm. d. Verf.) n'est pas le manuscrit des Institutions politiques,
mais constitue bien la première version du Contrat social. Rousseau a donc dû

le rédiger à l'époque où il abandonne son grand projet des Institutions poli-

7 O. C. Ill, pp. XCIX-CI.
8 Rousseau schreibt in den Confessions zum Jahre 1756: «Quoi-qu'il y eut

déjà cinq ou six ans queje travaillais à cet ouvrage, il n'était encore guère avancé. » O. C.

I, p. 405.
9 vgl. Anmerkung 8.

122



tiques pour se résoudre à n'en donner qu'un extrait sous le titre Du Contrat
social.10». Erst in diesem Zusammenhang wird das von Rousseau in
dem Brief an Moultou gebrauchte Wort extrait verständlich. Damit soll
aber auch jeder Gedanke zurückgewiesen werden, der versuchen

wollte, mit dem Contrat social und den Materialien der übrigen
politisch-philosophischen Schriften und Fragmenten die Institutions
politiques zu rekonstruieren. Der Contrat social, in seiner fragmentarisch
ersten und veröffentlichten zweiten Fassung, ist nicht der erste Teil der
Institutions politiques, sondern entspricht diesem nur in. thematischer

Hinsicht. <

Die Institutions politiques sollten nach Rousseaus Absicht in zwei

Hauptteile gegliedert werden. Der erste Teil hätte die innerstaatlichen
Verhältnisse untersuchen sollen (was später im Contrat social geschah) ;

der zweite die internationalen Beziehungen (Völkerrecht, Kriegsrecht,

Staatsverträge, usw.); zudem hätten die beiden Teile in einer
sich zwangsläufig durch die Problematik ergebenden Einheit gestanden

: in der Folge des Sozialvertrages war ein alle Staaten umfassender,
völkerrechtlich fundierter Vertrag vorgesehen. Einige Gedanken, die
im zweiten Hauptteil der Institutions politiques hätten entwickelt werden

sollen11, finden sich, thematisch zumindest, im Fragment über das

Kriegsrecht.

2) Rousseaus «dialogue posthume» mit Saint-Pierre
Hier muß auf Rousseaus dialogue posthume mit dem Abbé Castel de

Saint-Pierre hingewiesen werden, der zum Verständnis des

Fragmentes über das Kriegsrecht etliches beisteuern kann12.

Rousseau ist im Frühjahr 1743, noch vor seiner Abreise nach

10 O. C. III, p. C.
11 «Rousseau souhaitait une réforme des hommes et du monde, aussi bien sur le plan

des relations intérieures ou de la vie associée — ce sera le Contrat social — que sur leplan
des relations extérieures ou de la société internationale - ce seront les études sur la Paix
perpétuelle et sur /'Etat de guerre, ces dernières formant les matériaux destinés à la
seconde partie de son programme», schreibt Stelling-Michaud.
«Ce que Jean-Jacques Rousseau doit à l'abbé de Saint-Pierre», Etudes sur
le Contrat social de Jean-Jacques Rousseau, Paris, 1964, pp. 35-45.

12 Von Stelling-Michaud ist unter anderem auf den zwischen dem Projet
de paix perpétuelle und dem Fragment über das Kriegsgericht bestehenden
Zusammenhang hingewiesen worden; doch wurde bis anhin keine Deutung des

Fragmentes gegeben, die von diesem Hinweis Gebrauch gemacht hätte. Vgl.
O. C. III, pp. CXLVI-CLI.

123



Venedig, die auf die unglückliche Auseinandersetzung mit den Du-
pins folgte, dem Abbé de Saint-Pierre im salon seiner damaligen
Beschützerin, Madame Dupin, begegnet. Dieses einzige Zusammentreffen
scheint dem jungen Rousseau einen starken Eindruck hinterlassen zu
haben ; ob es seinem Denken einige Anregungen zur politischen
Philosophie gegeben hat, ist nicht zu entscheiden. Es war nicht das erste

Mal, daß Rousseau in einem politisch interessierten Kreise verkehrte ;

seine «Hauslehrerzeit» in Lyon bei den Mablys hätte ihn ebensogut
zur Politik führen können.

Erst 1747, nach dem Tode seines Vaters, kehrte Rousseau in das

Haus der Dupin zurück - wo er zeitweilig als Sekretär tätig war -;
auch ist es dem seit damals lange Zeit nicht mehr abbrechenden
gesellschaftlichen Verkehr zu danken, daß ihm vonseiten der Dupins, der
Verehrer des 1743 verstorbenen Abbés, der Auftrag erteilt wurde,
einen Abriß der Werke Saint-Pierres anzufertigen13. Im übrigen
wurde der Auftrag durch den bereits erwähnten Abbé de Mably, den
Bruder Condillacs, angeregt.

Rousseau beschäftigte sich von 1753-1758 mit den veröffentlichten
und nachgelassenen Schriften Saint-Pierres; parallel dazu arbeitete

er nur schwerfällig an den Institutions politiques, die er aufgab, um
sich anschließend mit dem Contrat social, der jene ersetzen sollte,
auseinanderzusetzen. Daneben entstanden der Extrait du projet de paix
perpétuelle, die Polysynodie de l'abbé de Saint-Pierre und die entsprechenden
Jugements.

Die Jahre 1753 bis 1760 etwa scheinen Rousseaus glücklichste
Arbeitszeit gewesen zu sein; seine Ideen festigen sich, er bringt Klarheit

in seine Gedankenfülle. So ist es nicht verwunderlich, daß einzelne
Sätze oder Gedanken zum Teil wörtlich von der einen Schrift in die
andere einfliessen. Ohne genauer darauf eingehen zu können,
sei hier festgehalten, daß vom Inhaltlichen und Stilistischen her
gesehen der Extrait du projet de paix perpétuelle und das Fragment über

das Kriegsrecht nahe verwandt sind und als solche die Möglichkeit des

Friedens behandeln, obwohl ihre Themen antithetisch gefaßt sind.

«Le dialogue posthume qu'il (Rousseau, Anm. d. Verf.) engagea avec

13 « Une autre entreprise à peu près du même genre, mais dont le projet étoit plus
récent m'occupait davantage en ce moment-, c'étoit l'extrait des ouvrages de l'Abbé de

Saint-Pierre L'idée m'en avoit été suggérée, depuis mon retour de Genève, par
l'Abbé de Mably, non pas immédiatement, mais par l'entremise de Made Dupin, qui
avoit une sorte d'intérest à me la faire adopter.» Confessions, IX, O. C. I, p. 407.

124



l'abbé, dans les années 1753-1758, a donné à sa méditation, encore indécise et

paresseuse, le choc et l'impulsion dont elle avait besoin pour s'ébranler et se

préciser-, les idées de l'abbé qui heurtaient souvent son propre sentiment et ses

goûts, agirent sur lui comme un stimulant, soit qu'il les approuvât, soit qu'il
les combattît14 », schreibt Stelling-Michaud zur Auseinandersetzung
Rousseaus mit dem Gedankengut Saint-Pierres. In der Tat haben
dessen Schriften in einigen Punkten, besonders was das Völkerrecht
betrifft, Rousseaus Ansichten bestätigt, obwohl die Grundgedanken
Saint-Pierres mit denen Rousseaus nicht übereinstimmen. Und wenn
nicht Bestätigung herrschte, so haben die Aussagen Saint-Pierres im
mindesten Mediationen über einzelne politische Aspekte ausgelöst15.

Daß Rousseau Saint-Pierre hoch eingeschätzt hat und seine Schuld
ihm gegenüber anerkannte, zeigt die Bedeutung, die er den Schriften
über Saint-Pierre beimass16.

Rousseaus Urteil über die Persönlichkeit Saint-Pierres war
zwiespältig. Einerseits verehrte er dessen Toleranz, Großzügigkeit,
Weltoffenheit; andererseits aber konnte er dem überspitzten utopischen
Rationalismus Saint-Pierres gegenüber nur eine ablehnende Haltung
einnehmen. Die Ablehnung wurzelt in Rousseaus für den ganzen
philosophischen Gehalt seines Denkens maßgebendem Begriffe des

sentiment intérieur und in seinem historischen Pessimismus17. Diese

zweideutige Haltung widerspiegelt sich in Rousseaus Schriften über
Saint-Pierre, wie wir das bereits gezeigt haben; gerade in den von
Saint-Pierre deutlich abweichenden Punkten hat aber Rousseau seine

14 Stelling-Michaud, art. cit., p. 35.
16 Wir verzichten hier, zugunsten des rein Geschichtlichen, auf die Deutung

des dialogue posthume, sofern eine solche Deutung überhaupt gegeben
werden kann. Doch werden wir zu gegebener Zeit auf den dialogue posthume

zurückgreifen.
16 «Rien ne montre mieux l'importance que Rousseau accordait à ces écrits relatifs à

l'abbé de Saint-Pierre que le plan qu'il avait établi, en janvier 1764, à Métiers, pour
l'édition de ses propres œuvres. Le premier volume devait contenir les Discours sur
l'inégalité, l'Economie politique, le Contrat social, les deux Extraits du projet de
paix pérpetuelle et de la Polysynodie, suivis des A«*Jugements sur le Projet et sur
la Polysynodie. Ainsi, non seulement les écrits consacrés à l'abbé de Saint-Pierre
formaient un tout à ses yeux, mais Rousseau les incorporait à son œuvre politique et les

plaçait immédiatement à la suite du Contrat social. » Stelling-Michaud, art. cit.,
p. 39. Vgl. dazu Corr. gén., t. XII, p. 247 und t. XIII, pp. 135-136.

17 vgl. Robert Derathé, Le rationalisme deJ.-J. Rousseau, Paris 1947, Kapitel
2 und 3.

125



eigenständigen Gedanken entwickeln können, die seine Größe
ausmachen18.

Was das Fragment über das Kriegsrecht betrifft, hat Rousseaus Theorie
durch den dialogue posthume insofern Unterstützung gefunden, als sich

Saint-Pierre mit jedem nur denkbaren Mittel für die Überwindung
des Krieges und der damit zusammenhängenden Politik eingesetzt hat.

3) Das Fragment über das Kriegsrecht
Im Brief vom 9. März 1758 an M.-M. Rey, seinen Verleger,

schrieb Rousseau, seine Prinzipien des Kriegsrechtes seien noch nicht
vollendet; stattdessen habe er eine andere Schrift, nämlich La Lettre

à d'Alembert sur les Spectacles, bereit, die er ihm zum Druck überweisen
könne16.

18 Rousseau schreibt in den Confessions : «D'ailleurs en ne me bornant pas à la
fonction de traducteur, il ne m'étoit pas défendu dépenser quelquefois par moi-même, et je
pouvois donner telle forme à mon ouvrage, que bien d'importantes vérités y passeraient

sous le manteau de l'Abbé de St. Pierre encore plus heureusement que sous le mien.»
Confessions, IX, O. C. I, p. 408.

Interessant ist auch Boswells Aufzeichnung eines Gesprächs mit Rousseau

(Métiers 1764) : «.He (Rousseau, Anm. d. Verf.) gave me the character of the Abbé
de Saint-Pierre, 'a man who did good, simply because he chose to do good. One might say
that he was passionately reasonable. He would come to discussion with notes, and he used

to say, 'I shall be sneered at for this', '7 shall get hissing for that'. It was all one to

him. He carried his principles into the merest trifles. For example, he used to wear his
watch suspended from a button on his coat, because that was more convenient. As he

was precludedfrom mariage, he kept mistresses, and made no secret of it. He had a number

of sons. He would allow them to adopt none but the most strictly useful professions ; for
example, he would not allow any son ofhis to be a wigmaker. 'For', said he, 'so long as
Mature continues to supply us with hair, the profession of wig-making must always be

full ofuncertainty.' He was completely indifferent to the opinion of men, saying that they

were merely overgrown children. After paying a long visit to a certain lady, he said to her,

'Madame, Iperceive I am waerisom toyou, but that is a matter of no moment to me. You

amuse me.' One of Louis XIV's creatures had him turned out of the Academy for a

speech he had made there. Yet he perpetually visited this man. In short, he

continued to call on this Academician, until the latter put a stop to it because he found it
desagreable to see a man whom he had injured. He had plenty ofgood sense, but a faulty
style: long-winded and diffuse, yet always proving his point. He wasfavourite with
women; he would go his own way independently, and he won respect. » The Yale Editions

of the Private Papers of James Boswell, London, 1953, vol. 4, pp. 222—223.
19 «Mes Principes du droit de la guerre ne sont point prêts. Maisj'ai un autre ouvrage

qui l'est, que je vous offre à la place, et qui bien que plus petit volume, vous doit, à mon

avis, convenir encore mieux. » Corr. gén., Ill, p. 300. Auch diese Briefstelle weist
auf Rousseaus Zagen, was die politische Philosophie betrifft.

126



Indes spricht Rousseau nirgends mehr von diesen Prinzipien; weder
in den Confessions noch in seinen Briefen findet sich die geringste
Andeutung. Es ist jedoch kaum anzunehmen, daß Rousseau je ernsthaft

an die Ausarbeitung des Werkes gedacht hat; vielmehr ist es

wahrscheinlich, daß Rousseau mit den Prinzipien des Kriegsrechtes ein zum
zweiten Teil der Institutions politiques gehörendes Stück gemeint hat.
Aus der Briefstelle ist zu entnehmen, daß Rousseau an seinen

Prinzipien arbeitet, sie aber noch nicht vollendet hat; das heißt: er befaßt
sich mit dem zweiten Teil der Institutions politiques, in dem einige
Kapitel oder Abschnitte, die Prinzipien des Kriegsrechtes, dem Krieg und
dessen Wesen gewidmet sein sollen. Vielleicht wünschte Rousseau

damals, die Prinzipien als einen gesonderten Band herauszugeben20,
wie er es später mit dem Contrat social getan hat.

Es liegt auf der Hand, daß das Fragment über das Kriegsrecht selbst

einen nicht zerstörten Teil der Prinzipien des Kriegsrechtes darstellt, also

als Fragment durchaus zu den Institutions politiques (2. Teil) gehört.
Daß es sich immöglich um den ganzen zweiten Teil der Institutions

politiques handeln kann, bezeugt der Brief: Rousseau sagt von der
Lettre à d'Alembert, sie sei kleineren Umfanges als die Prinzipien; das

Fragment über das Kriegsrecht selbst aber macht nicht ein Fünftel des

Umfanges der Lettre à d'Alembert aus.

Jedenfalls zeigt das Manuskript21, daß es stark überarbeitet worden

ist; es handelt sich also nicht bloß um einen Entwurf oder um mehr
oder weniger zusammenhängende Notizen, sondern um ein oder
zwei (druckreife?) Kapitel eines politisch-philosophischen Werkes

(entweder Principes du droit de la guerre, wie der Contrat social als

eigenständiger Band gedacht, oder Institutionspolitiques, 2. Teil). Die Gründe,
warum Rousseau dieses Fragment nicht zerstört hat, sind unbekannt.
Wieder müssen wir uns mit Mutmassungen begnügen: vielleicht
wollte Rousseau zu gegebener Zeit auf das Kriegsrecht zurückkommen

; vielleicht war es für einen Teil des Contrat social (De l'esclavage)

bestimmt; vielleicht gefiel es Rousseau wegen der Form oder des

dichterischen Stils. Und mit Recht wird von Vaughan und Stelling-
Michaud auf den Stil aufmerksam gemacht: nicht nur entwickelt
Rousseau seine Gedanken in ungewohnter Scharfsinnigkeit, sondern

20 Was darauf weisen könnte, daß er bereits nicht mehr an die Institutions
politiques als solche dachte.

21 MS. 7856 der Bibliothèque de la Ville, Neuchâtel; dazu Vaughan,
Rousseau's Political Writings, Oxford, 19622, Band 1, pp. 281-283.

127



verleiht seinen Aussagen eine gefühlsbetonte Innigkeit. Das Fragment
könnte ebensogut ein persönliches Bekenntnis gegen den Krieg oder
ein Kapitel aus einem philosophischen Roman sein. Erstaunlich ist -
und das gilt für jedes Rousseausche Werk - ein gewisser, hier aber sehr

deutlicher Hang zum Dichterischen und Gefühlsmäßigen, was dem

Fragment einen besondern Reiz gibt, wird es dadurch doch von den

langatmigen Vernunftsabhandlungen eines d'Holbach oder Helvétius

abgehoben22.

II. Das Fragment über das Kriegsrecht*

Wäre es jedoch wahr, daß diese schrankenlose und unbändige
Begierde derart in allen Menschen ausgereift wäre, wie es unser
Sophist annimmt, könnte sie dennoch diesen allgemeinen Kriegszustand

nicht hervorrufen, dessen hassenswertes Bild** Hobbes zu
zeichnen wagt. Der unzähmbare Wunsch, alles in Besitz zu nehmen,
ist mit jenem Wunsche, alle Mitmenschen zu zerstören, unverträglich;
und der Sieger, der das Unglück hätte, allein auf Erden zurückzubleiben,

nachdem er alles umgebracht hätte, würde dort darum nichts

genießen, weil er alles besitzen würde. Der Reichtum selbst, wem ist er
denn von Nutzen, wenn er nicht gemeinschaftlich geteilt wird; was
würde jenem der Besitz des ganzen Alls bedeuten, wenn er dessen

einziger Bewohner wäre? Was? Wird sein Hunger die Früchte der
Erde verzehren? Wer wird ihm die Erträge aller Länder zusammentragen

; wer wird für ihn das Zeugnis seiner Herrschaft in die grenzenlosen

Einsamkeiten tragen, die er nicht bewohnen wird? Was wird
er mit seinen Schätzen tun, wer wird die Lebensmittel verbrauchen,
vor wessen Augen wird er seine Macht entfalten? Ich verstehe. Statt
alles totzuschlagen, wird er alles in Ketten legen, um mindestens

22 Die nachfolgende Übersetzung stützt sich auf die Ausgabe in den O. C.

III, pp. 601-612. Textvarianten werden nicht berücksichtigt. Wichtige
Begriffe werden in beigegeben. Für die Deutung des Fragmentes über das

Kriegsrecht verweise ich auf das dritte Kapitel dieser Arbeit.
* Der französische Titel lautet: Que l'état de guerre naît de l'état social.

** Es scheint, daß sich Rousseau, was diese Wendung betrifft, von Pufen-
dorf in der Übersetzung Barbeyracs inspirieren ließ: «Au reste, l'opinion de

Hobbes est d'autant plus insoutenable, que selon lui, on ne sort de Cet Etat de Nature,
dont ilfait un portrait si affreux (...).» Samuel Pufendorf, Le Droit de la Nature
et des Gens ou système général des Principes les plus importants de la morale, de la
jurisprudence et de la politique. Traduit par Jean Barbeyrac A Basle, chez
E. et J. R. Thourneisen, freres, 1732; liv. II, chap, ii, 8, p. 164.

128



Sklaven zu besitzen. Das aber ändert im Augenblick den in Frage
stehenden Zustand; und da nicht mehr von Zerstörung die Rede ist,
ist der Kriegszustand (état de guerre) zunichte gemacht. Der Leser

möge hier sein Urteil aufschieben. Ich werde es nicht versäumen,
diesen Punkt zu behandeln.

Der Mensch ist von Natur aus (naturellement) friedfertig und
schüchtern, bei geringster Gefahr ist die Flucht seine erste Regung; er
verkriegt sich nur aus Gewohnheit und Erfahrung. Die Ehre, der
Gewinn, die Vorurteile, die Rache, alle Leidenschaften, die ihn
dazu bewegen, der Gefahr und dem Tode zu trotzen, kennt er im
Naturzustand (état de nature) nicht. Nur nachdem er mit einem
Menschen eine Verbindung eingegangen ist (fait société), entschließt
er sich, einen andern anzugreifen ; und Soldat wird er nur, nachdem

er Bürger (citoyen) geworden ist. Man sieht hierbei keine große
Notwendigkeit, alle Mitmenschen zu bekriegen. Aber es wäre von
mir zuviel verlangt, bei einem solchen ebenso empörenden wie
absurden System innezuhalten, das schon hundertmal widerlegt worden
ist.

Es gibt also keinen allgemeinen Krieg (guerre générale) von Mensch

zu Mensch; und das Menschengeschlecht ist nicht nur allein um der

Selbstzerstörung willen geschaffen worden. Bleibt also noch die
Betrachtung des durch ein Unglück verursachten und des privaten
Krieges (guerre accidentelle et privée), der zwischen zwei oder
mehreren Individuen ausbrechen kann.

Wäre das natürliche Gesetz (loi naturelle) nur der menschlichen
Vernunft (raison humaine) eingeprägt, würde es wenig dazu geeignet
sein, die meisten unserer Handlungen zu leiten ; aber es ist dazu noch
in untilgbaren Buchstaben im Herzen (cœur) der Menschen
geschrieben, und dort spricht es lauter zu ihnen als alle Vorschriften der
Philosophen: dort schreit es ihm zu, daß ihm nur erlaubt ist, der
Mitmenschen Leben ausschließlich um der eigenen Selbsterhaltung
willen zu opfern, und dort jagt es ihm Schrecken ein, ohne Grund
menschliches Blut zu vergießen, selbst wenn er sich dazu gezwungen
sieht.

Ich stimme zu: in den Streitigkeiten, die im Naturzustand
aufkommen können, ohne daß ein Schiedsrichter sie beilegen kann, wird
ein Mensch, der erregt ist, manchmal einen andern umbringen, im
offenen Kampf oder mit Hinterlist. Aber, handelt es sich um einen
wirklichen Krieg, so stelle man sich vor, in welch befremdlicher Lage

129



sich der gleiche Mensch befindet, der sein Leben nur aufKosten eines

andern erhalten kann, - und daß durch eine bestehende Verbindung
der eine sterben muß, damit der andere leben kann. Der Krieg ist
ein Dauerzustand (état permanent), der anhaltende Verbindungen

voraussetzt; diese finden selten von Mensch zu Mensch statt,
wo sich ständig zwischen den Individuen alles in Fluß befindet,
der ununterbrochen die Beziehungen und Interessen verändert. So

entsteht und schwindet der Grund eines Streites fast im gleichen Augenblick,

so beginnt und endet ein Streitfall am gleichen Tag, und Morde
und Kämpfe können stattfinden, aber nie oder höchst selten
langdauernde Feindseligkeiten und Kriege.

Im bürgerlichen Zustand (état civil), wo das Leben aller im
Machtbereich (pouvoir) des Souveräns (souverain) liegt und niemand
über sein Leben noch über das eines andern zu verfügen das Recht
hat, kann der Kriegszustand auch nicht zwischen Individuen sein;
und was die Duelle, Herausforderungen, Kartelle und Aufrufe zum
Zweikampf betrifft, ganz abgesehen davon, daß es ungesetzliche und
barbarische Mißbräuche einer militärischen Verfassung waren,
ergab sich aus ihnen kein wirklicher Krieg, sondern eine einzelne

Angelegenheit, die sich in beschränkter Zeit und in beschränktem
Orte schlichten ließ, so daß es für einen weiteren Kampf eines zweiten

Aufrufes bedurfte. Man muß hier die Privatkriege unberücksichtigt

lassen, die aufgrund täglicher Waffenruhen aufgeschoben wurden.
Man nannte sie Friede Gottes, und sie wurden durch die Sanktionen
des Heiligen Ludwigs eingerichtet. Aber dieses Beispiel ist einzig in
der Geschichte.

Man kann noch fragen, ob die Könige, die in Wirklichkeit unter
keinerlei menschlicher Gewalt stehen, unter sich persönliche und
individuelle Kriege führen dürfen, die von den Kriegen zwischen Staaten

unabhängig sind. Es ist dies aber eine müßige Frage; denn es ist
nicht - wie man weiß - Gepflogenheit der Fürsten, andere zu schonen,

um sich selbst hervorzutun. Dazu kommt noch, daß diese Frage
von einer andern abhängt, die zu beantworten ich nicht befugt bin: ob
der Fürst selbst den Staatsgesetzen (loix de l'état) unterstellt ist oder

nicht; und wenn er ihnen unterstellt ist, ist seine Person gebunden
und sein Leben gehört dem Staat, wie das des letzten aller Bürger.
Steht aber der Fürst über den Gesetzen, so lebt er im reinen Naturzustand

und schuldet weder seinen Untertanen noch irgend jemandem
Rechenschaft über irgendeine seiner Handlungen.

130



Vom Sozialzustand (état social)
Wir wenden uns nun einem neuen Sachverhalt zu. Wir werden die

Menschen betrachten, die, durch eine künstliche Eintracht vereint,
sich zusammenfinden, um andere umzubringen; wir werden sehen,
wie die Kriegsgreuel aus jenen Vorkehrungen, die man getroffen hatte,
um sie zu vermeiden, entstehen. Aber es ist wichtig, zuvor sich genauere

Kenntnisse als bisher über das Wesen des politischen Körpers
(corps politique) anzueigenen. Der Leser möge bedenken, daß es sich

weniger um Geschichte und Tatsachen handelt, als vielmehr um
Recht und Gerechtigkeit, und daß ich die Dinge von ihrem Wesen
und nicht von unsern Vorurteilen her untersuchen werde.

Aus der ersten gebildeten Gesellschaft erfolgt notwendigerweise die

Bildung aller andern. Man muß ein Teil davon sein, oder sich
verbinden, um sich ihr zu widersetzen. Man muß sie nachahmen oder
sich durch sie verschlingen lassen.

So ändert sich das ganze Gesicht der Welt; überall ist die Natur
verschwunden; überall ist die menschliche Kunstfertikeit an ihre
Stelle getreten; Unabhängigkeit und natürliche Freiheit sind den
Gesetzen und der Sklaverei gewichen ; es gibt keinen freien Menschen

mehr; der Philosoph sucht den Menschen und findet ihn nicht mehr.
Aber vergeblich denkt man daran, die Natur zu tilgen; sie gebiert
sich von neuem und offenbart sich dort, wo man sie am wenigsten
erwartet hat. Die Unabhängigkeit, die man den Menschen
wegnimmt, entweicht in die Gesellschaften; und die großen Körper
erzeugen, ihrer eigenen Triebkraft überlassen, umso kräftigere Schläge
als ihre Ausmasse die Anzahl der Individuen übertreffen.

Aber, wird man einwenden, da jeder dieser Körper eine ebenbürtige

Grundlage besitzt, wie ist es denn möglich, daß sie aufeinanderprallen?

Sollte nicht ihre Konstitution sie in einem ewigen Frieden
unter sich bewahren? Sind sie gezwungen, wie die Menschen, über
ihre Grenzen hinaus das suchen zu müssen, was ihre Bedürfnisse

befriedigt? Besitzen sie nicht innerhalb ihrer Grenzen, was zur
Selbsterhaltung nötig ist? Sind Wetteifer und Tausch der Grund eines

unumgänglichen Zwistes ; und haben nicht alle Menschen in allen Ländern
der Welt vor dem Handel existiert, was ein schlagender Beweis

dafür ist, daß sie ohne ihn auskommen konnten?
«Ende des Kapitels: es gibt keinen Krieg zwischen den Menschen:
es gibt ihn nur zwischen den Staaten.»

Ich könnte mich nun begnügen, all dem mit Tatsachen zu antwor-

131



ten, und ich hätte kein Gegenargument zu befürchten. Aber ich habe

es nicht vergessen, daß ich hier über das Wesen der Dinge meditiere
und nicht über Begebenheiten, die tausend Einzelgründe haben können,

unabhängig von ihrem gemeinsamen Prinzip. Doch betrachten
wir sorgfältig die Entstehung des politischen Körpers; und obwohl
ein jeder seiner Selbsterhaltung dient, werden wir einsehen, daß ihre

wechselseitigen Beziehungen viel enger gebunden sind als die der
Individuen. Denn der Mensch hat im Grunde keine Bindung an einen

Mitmenschen nötig; er kann auch ohne dessen Mitwirken überleben;
er bedarf weniger der Pflege seines Mitmenschen als der Produkte
der Erde; und diese produziert mehr als genug, um alle ihre
Bewohner zu ernähren. Dazu kommt noch, daß die Natur der
Kraft und der Größe des Menschen Schranken auferlegt, die er nicht
zu übertreten vermöchte. Wie er sich auch immer selbst betrachten

mag, er entdeckt stets seine beschränkten Fähigkeiten. Sein Leben ist

kurz, seine Jahre sind gezählt. Sein Hunger verschärft sich nicht mit
der Zunahme seiner Reichtümer; seine Leidenschaften können wohl
zunehmen, seine Freuden kennen ihr Maß, sein Herz ist beschränkt
wie alles übrige; seine Fähigkeit zu genießen ist immer die gleiche.
Er mag sich zwar in Gedanken über sich selbst erheben, er bleibt
immer klein.

Der Staat kennt im Gegenteil kein festgesetztes Maß, da er ein
künstlicher Körper (corps artificiel) ist; seine Größe ist unbestimmt;
er kann sich stets vergrößern; schwach fühlt er sich, solange es stärkere

gibt. Seine Sicherheit und seine Erhaltung fordern, daß er mächtiger
werde als alle seine Nachbarn. Er kann seine Macht nur auf Kosten
der andern vergrößern, erhalten und ausüben; und wenn er nicht
außerhalb seiner Grenzen das Nötigste zu suchen braucht, wird er
dort nichtsdestoweniger um neue Mitglieder werben, die ihm einen
unerschütterlichen Halt verschaffen könnten. Denn die Ungleichheit
(inégalité) der Menschen ist durch die Hände der Natur in Schranken

gehalten, die der Gesellschaften aber kann ständig zunehmen,
bis schließlich die eine Gesellschaft alle andern aufzehrt.

Da nun die Größe des politischen Körpers relativ ist, sieht sich dieser

gezwungen, sich stets mit den andern zu vergleichen, um sich selbst

zu kennen; er hängt von all dem ab, was ihn umgibt, und er muß an
allem, was dort geschieht, Anteil nehmen. Er kann sich nicht auf sich

selbst beschränken, ohne etwas zu gewinnen oder zu verlieren; er
wird klein oder groß, schwach oder stark, je nachdem, ob sein Nach-

132



bar sich ausdehnt oder zusammenschrumpft, erstarkt oder schwach
wird. Schließlich gewährt seine Stärke selbst seinen Handlungen mehr
Wirkung, indem sie den innern Verhältnissen haltgibt, und
verschlimmert somit alle seine Auseinandersetzungen mit einem
Feind.

Es scheint, man habe es sich zur Aufgabe gestellt, alle wahren Ideen
der Dinge zu verwirren. Alles veranlaßt den natürlichen Menschen

zur Ruhe; schlafen und essen sind seine einzigen Bedürfnisse; und
nur der Hunger nötigt ihn aus seiner Faulheit heraus. Aber man hat
aus ihm einen Wütenden gemacht, der stets bereit ist, seine
Mitmenschen mit einer ihm selbst unbekannten Leidenschaft zu quälen ;

im Gegenteil, alle Leidenschaften, die im Innern der Gesellschaft
durch alles mögliche aufgewiegelt werden, scheinen dort, behauptet
man, nicht zu existieren. Tausend Schriftsteller haben zu sagen
gewagt, daß der politische Körper keine Leidenschaften kenne, und daß
es keine andere Staatsräson gäbe als die Räson selbst. Wie wenn man
nicht ganz im Gegenteil einsehen würde, daß das Wesen der Gesellschaft

auf den Handlungen aller seiner Mitglieder beruht, und daß

ein Staat ohne Regung nur ein toter Körper ist. Wie wenn nicht alle
Geschichten der Welt uns belehren würden, daß die bestgestalteten
Gesellschaften die aktivsten sind, und daß die ständige Aktion und
Reaktion aller Mitglieder, sei es auf sich bezogen oder nach außen

hin, Zeuge der Energie des ganzen Körpers sind.

Der Unterschied zwischen menschlicher Kunstfertigkeit und dem

Werk der Natur macht sich in seinen Wirkungen bemerkbar. Zwar
können sich die Bürger wohl Mitglied der Gesellschaft nennen, sie

können sich deswegen nicht an sie binden, wie wirkliche Gliedmassen

an einen menschlichen Körper gebunden sind; es ist unmöglich, daß
keiner von ihnen auch eine individuelle und freie Existenz hat, durch
die er allein seiner Selbsterhaltung dienen kann; die Nerven sind

weniger empfindlich, die Muskeln weniger kräftig, alle Bindungen
sind lockerer, der geringste Umstand kann alles entzweien.

Man bedenke, wie im politischen Körper die öffentliche Macht
vermindert ist im Vergleich zur Summe der partikularen Kräfte, wieviel

Reibung, um es so zu sagen, im Spiel der Maschine verursacht wird,
und man wird bemerken, daß, unter Beibehaltung der Proportionen,
der kränklichste Mensch mehr Kraft für seine Selbsterhaltung
aufwenden kann als der kräftigste Staat für die seine.

Es muß also, damit der Staat fortbestehe, die leidenschaftliche

133



Lebhaftigkeit seinen Handlungen behilflich sein, und sein Wille muß
sich umso mehr beseelen, als seine Macht vermindert wird. Dies
fordert das Selbsterhaltungsgesetz, das die Natur unter den Gattungen
eingerichtet hat und sie trotz ihrer Ungleichheit bewahrt. Es ist dies

auch, um es nebenher zu sagen, der Grund, warum die kleineren Staaten

im Vergleich zu den größeren mehr Macht besitzen, denn die
öffentliche Reizbarkeit (sensibilité publique) nimmt nicht mit dem
Territoriumszuwachs zu; je weitläufiger das Land ist, desto mehr
erkaltet der Wille und werden die Regungen schwächer, und dieser

große Körper erschlafft, erkrankt und stirbt unter dem Druck seines

eigenen Gewichtes.
Diese Beispiele genügen, um eine Idee von den Mitteln zu geben,

mit denen man einen Staat schwächen kann, und von jenen, deren
Gebrauch ein Krieg zu erlauben scheint, um seinen Feinden Schaden

zuzufügen. In Anbetracht der Verträge, deren Bedingung eines dieser

Mittel voraussetzt, kann man sich wirklich fragen, was denn ein solcher
Friede ist, wenn nicht ein weiterhin dauernder Krieg, der mit umso
mehr Grausamkeit geführt wird, als ja der besiegte Feind kein Recht
auf Selbstverteidigung mehr beanspruchen darf? Ich werde davon
in anderem Zusammenhange sprechen.

Man füge all dem die ausdrücklichen Bezeugungen bösen Willens
bei, welche alle die Absicht zu schaden, einem andern Staat die
rechtlichen Titel zu verwehren, dessen Rechte zu unterschätzen, seine

Ansprüche zu verkennen, seinen Untertanen die Freiheit auf Handel zu
rauben, ihm Feinde aufzuhetzen, endlich auch sein diesbezügliches
Völkerrecht (droit de gens), unter welchem Vorwand auch immer,
zu verletzen, bekunden.

Diese verschiedenen Mittel, einen politischen Körper zu schädigen,
sind nicht gleichermaßen anwendbar, noch für den gleichermaßen
nützlich, der sie anwendet; und jene, aus denen unser Vorteil und der
Nachteil des Feindes resultieren, werden natürlich vorgezogen. Das

Land, das Geld, die Menschen, aller Besitz, den man rauben kann,
werden so zu den wichtigsten Gegenständen gegenseitiger Feindseligkeiten.

Da diese niederträchtige Gier die in Frage stehenden Gegebenheiten

unverändert läßt, artet der Krieg schließlich in Räubertum

aus, und von Feinden und Kriegern wird man Schritt um Schritt
zu Tyrannen und Dieben.

Wir setzen, um uns nicht bedenkenlos dem Wechsel der Ideen
auszuliefern, vorerst unsere eigene Idee durch eine Definition fest, und

134



wir versuchen, sie so einfach als möglich zu halten, damit ein
Mißbrauch ausgeschlossen wird.

Ich nenne also Krieg zwischen Staaten eine Wirkung gegenseitiger,
ständiger Disposition, die darin besteht, daß man den Feind
zerstören, oder ihn doch zum mindesten mit allen verfügbaren Mitteln
schwächen will. Diese Disposition ist, solange sie auf Handlungen
beruht, der eigentliche Krieg; solange sie ohne Wirkung besteht, ist
sie nur der Kriegszustand.

Ich sehe einen Einwand voraus: da nach meiner Meinung der

Kriegszustand zwischen fremden Mächten ein natürlicher ist, warum
braucht denn diese Disposition, aus welcher der Krieg entsteht,
überhaupt manifest zu werden? Darauf entgegene ich, daß ich oben

vom Naturzustand gesprochen habe, daß ich hier vom legitimen
Zustand (état légitime) spreche, und daß ich hernach zeigen werde, daß
der Krieg einer Kriegserklärung bedarf, damit der Zustand legitimiert
werde.

Fundamentale Unterscheidungen
Ich bitte den Leser, nicht vergessen zu wollen, daß ich nicht

bestrebt bin, Gründe zu suchen, die den Krieg für den vorteilig machen,
der ihn führt, sondern die ihn legitimieren sollen. Es kostet viel, um
gerecht zu sein. Heißt das etwa, man solle es nicht sein?

Wenn es nie einen wirklichen Krieg zwischen Individuen gegeben
hat und geben kann, zwischen wem findet er denn statt, und wer kann
in Wirklichkeit Feind genannt werden? Ich antworte, daß es die
öffentlichen Personen sind. Und was ist eine öffentliche Person? Ich
antworte, daß es dieses moralische Wesen ist, das man Souverän

nennt, dem der Sozialvertrag Existenz gegeben hat, und dessen Wille
den Namen des Gesetzes trägt. Verwenden wir hier die vorgenannten
Unterscheidungen; man kann sagen, daß in Anbetracht der Wirkungen

eines Krieges der Souverän den Schaden anrichtet und der Staat
ihn erleidet.

Wenn der Krieg nur zwischen moralischen Wesen stattfinden kann,
sieht man es nicht auf den Menschen ab, und man kann Kriege führen,

ohne dabei irgend jemanden ums Leben zu bringen. Aber das

erfordert eine Erklärung.
Betrachtet man die Dinge ausschließlich in der Folgerichtigkeit des

Sozialvertrages, gehören das Land, die Menschen, und alles, was sich

innerhalb der Grenzen befindet, vorbehaltlos dem Staate. Da aber die

135



Rechte der Gesellschaft in denen der Natur gründen und durch jene
nicht aufgehoben werden können, müssen diese Gegenstände alle

unter doppeltem Gesichtspunkt betrachtet werden: das Land
sowohl als öffentliches Territorium wie auch als Privateigentum;
die Güter, die einerseits dem Souverän, andererseits den Eigentümern
gehören; die Bewohner als Bürger wie auch als Menschen. Im Grunde
ist der politische Körper nur ein Vernunftswesen, da er eine moralische

Person ist. Man beraube ihn der gemeinsamen Übereinkunft,
und im gleichen Augenblick ist der Staat zerstört, ohne daß
überhaupt etwas an seinen konstitutiven Momenten geändert wäre ; und
nie werden alle menschlichen Einrichtungen an der physischen
Natur der Dinge etwas ändern können. Was bedeutet es denn, einen

Krieg gegen einen Souverän zu führen? Es bedeutet, die öffentliche
Einrichtung, und alles, was von ihr herrührt, anzugreifen ; denn das Wesen

des Staates besteht nur in derselben. Wenn dem Sozialvertrag mit
einem Male ein Ende gesetzt werden könnte, würde es sogleich keinen

Krieg mehr geben; und im gleichen Schlag würde der Staat getötet
werden, ohne daß irgend ein Mensch sterben müßte. Aristoteles sagt,
daß die Ephoren sich bereit fanden, den Spartanern feierlich den

Krieg zu erklären, damit man auf Sparta den Heloten unerlaubtermaßen

Grausamkeiten zufügen könne. Diese Kriegserklärung war
ebenso überflüssig wie barbarisch. Der Kriegszustand zwischen ihnen
bestand fort, aus dem einfachen Grunde, daß die einen die Herren,
die andern die Sklaven waren. Daran ist nicht zu zweifeln, daß die

Heloten das Recht gehabt hätten, die Spartaner zu töten, da die

Spartaner die Heloten töteten.
Ich öffne die Rechts- und Moralbücher; ich lausche auf die Weisen

und Rechtsgelehrten ; durch ihre Rede gerührt, beklage ich die Misere
der Natur, bewundere ich den Frieden und die Gerechtigkeit, die
durch die bürgerliche Ordnung eingerichtet worden sind, segne ich
die Weisheit der öffentlichen Einrichtungen, und tröste mich als

Staatsbürger, auch Mensch zu sein. Gut unterrichtet über meine

Aufgaben und mein Glück, schließe ich das Buch, verlasse die Schulklasse

und schaue umher: ich erblicke unglückliche Völker, die unter
einem eisernen Joch flehen, das Menschengeschlecht, das von einer
Handvoll Unterdrücker zertreten wird, eine hungrige Volksmenge,

bedrängt von Leid und Hunger, deren Blut und Tränen ein Reicher

austrinkt, und überall sehe ich den Starken, der sich mit fürchterlicher
Macht des Gesetzes gegen den Schwachen wappnet.

136



All dies geschieht ohne Aufhebens und ohne Widerstand. Es ist die
Ruhe der Gefährten des Odysseus, die, in der Höhle des Cyclopen
eingeschlossen, darauf warten, zerfleischt zu werden. Man muß wimmern
und schweigen. Ziehen wir aufewig einen Schleier über diese schaurigen
Dinge. Ich erhebe mein Auge und schaue in die Ferne. Ich erblicke
Feuer und Flammen, verwüstetes Land, geplünderte Städte. Grausame

Menschen, wohin schleift ihr diesen Unglücklichen? Ich höre ein
furchtbares Getöse; welch ein Tumult! welch Geschrei! Ich nähere
mich; ich sehe das Schauspiel des Mordens, Zehntausende erwürgter
Menschen, aufgehäufte Leichen, Sterbende, die von den Hufen der
Pferde zerstampft werden, überall das Bild des Todes und der Agonie.
Ist denn das die Ernte der friedlichen Institutionen? Mitleid und
Empörung erheben sich in meinem Herzen. Ach barbarischer Philosoph,

komm und lies uns dein Buch auf einem Schlachtfelde vor!
Welcher Mensch wäre angesichts dieser traurigen Dinge nicht

zutiefst bewegt? Aber es ist nicht mehr erlaubt, Mensch zu sein und
die Sache des Menschengeschlechtes zu verteidigen. Gerechtigkeit
und Wahrheit müssen unter den Interessen der Mächtigen darben:
das ist die Regel. Das Volk verteilt weder Pensionen, noch
Anstellungen, noch Lehrstühle, noch Sitze in den Akademien; wozu soll

man das Volk noch beschützen? Großherzige Fürsten, ich spreche
im Namen des literarischen Körpers: unterdrückt mit ruhigem
Gewissen das Volk; von euch allein erwarten wir alles; das Volk ist uns

zu nichts nütze.
Wie könnte eine solche Stimme inmitten des Kriegsgeschreies

erhört werden? Ach ich muß schweigen ; könnte aber nicht die Stimme
meines Herzens ein solch trauriges Schweigen brechen? Nein; ohne

auf Einzelheiten einzugehen, die satirisch anmuten würden, weil
sie wahr sind, werde ich mich beschränken, wie ich es immer getan
habe, die menschlichen Einrichtungen aufgrund ihrer Prinzipien zu

untersuchen, und die durch voreingenommenen Autoren uns falsch

übermittelten Ideen zu berichtigen, sofern es möglich ist; ich werde

versuchen, mindestens dies zu erreichen, daß Ungerechtigkeit und

Gewalttätigkeit nicht ungestraft den Namen des Rechtes und der

Gerechtigkeit führen.
Das erste, was ich angesichts des Wesens des Menschengeschlechtes

herausfinde, ist ein offener Widerspruch in dessen Konstitution; er

bringt diese Konstitution stets ins Schwanken. Als Menschen unter
unseresgleichen leben wir im bürgerlichen Zustand und sind den

10 Studia Philosophica XXVII 137



Gesetzen unterworfen; als Volk unter Völkern indes genießt ein jedes
die natürliche Freiheit: was im Grunde unser Wesen ärgerlicher
werden läßt, als wenn diese Unterscheidungen unbekannt blieben.
Denn da wir im bürgerlichen und im Naturzustand leben, sind wir
den Mängeln beider unterworfen, ohne in einem der beiden Zustände

je Sicherheit zu finden. Die Vollkommenheit der bürgerlichen
Ordnung besteht - es ist wahr - in der Konkurrenz zwischen Kraft und
Gesetz ; aber dazu müßte das Gesetz die Kraft leiten ; in Wirklichkeit

aber entzieht die Macht (so wie es sich in den Gedanken der
Fürsten über die absolute Freiheit abspielt), die zu den Bürgern im
Namen des Gesetzes und zu den Fremden im Namen der Staatsräson

spricht, jenen die Möglichkeit und diesen den Willen zum Widerstand,
so daß also der bedeutungslose Name der Gerechtigkeit überall nur
zur Aufrechterhaltung der Willkür dient.

Was aber das gemeinhin sogenannte Völkerrecht betrifft, so ist
es sicher, daß die aus diesem abgeleiteten Gesetze aus Mangel an
Sanktionen nurAlpträume sind, zudem noch schwächer als das natürliche

Gesetz. Das natürliche Gesetz spricht mindestens das Herz des

Einzelnen an; da aber das Völkerrecht keinen andern Garanten
kennt als der Nutzen desjenigen, der sich ihm unterstellt, werden die

Entscheidungen nur anerkannt, solange das Interesse sie bestätigt.
Welchem der beiden Systeme wir auch in dieser zweideutigen Lage,
in der wir uns befinden, den Vorzug geben, wir haben nichts erreicht,
ob wir zuviel oder zuwenig tun; und wir befinden uns im denkbar
schlimmsten Zustand. Das scheint mir der Ursprung des öffentlichen
Mißgeschickes zu sein.

Stellen wir für eine Weile diese Ideen dem schrecklichen System
Hobbes' gegenüber; wir werden ganz im Gegensatz zu seiner absurden

Doktrin entdecken, daß der Krieg, obwohl der Kriegszustand
dem Menschen unnatürlich ist, aus dem Frieden erwachsen ist, oder
doch aus jenen Maßregeln, die die Menschen gefunden haben, um
einen dauernden Frieden einzurichten. Aber bevor wir uns dieser

Untersuchung zuwenden, versuchen wir zu erklären, was er ***)
Wer kann ohne zu schaudern das unsinnige System des natürlichen

Krieges (guerre naturelle) aller gegen alle erdacht haben? Welch
befremdliches Tier, das all seine Habe als an die Zerstörung seiner

ganzen Gattung gebundene vermeint und wie ist das auffassen, daß

*** Der Satz bricht an dieser Stelle ab.

138



diese gräßliche und hassenswerte Gattung mehr als zwei Generationen
überleben soll? Das zeigt, wohin ein Wunsch, oder besser die Besessenheit,

den Depotismus und den passiven Gehorsam einzurichten, eines

der größten Genies, das je gelebt, geführt hat. Ein so wildes Prinzip
war wohl seines Gegenstandes würdig.

Der Gesellschaftszustand (état de société), der alle unsere Neigungen

einschränkt, kann sie dennoch nicht ganz vernichten; trotz
unserer Vorurteile und trotz unserer selbst reden sie in unserem
Herzen und bringen uns oft zum Wahren zurück, das wir für
Chimären aufgegeben hatten. Selbst wenn diese gegenseitige und
zerstörerische Feindseligkeit von unserer Konstitution abhinge,
würde sie sich also durchsetzen und uns über alle sozialen Bindungen
hinweg zurückwerfen. Der schreckliche Haß der Menschheit würde
dann das Herz des Menschen zerstören. Die Geburt der eigenen Kinder
würde den Menschen betrüben; der Mensch würde sich über den
Tod seiner Brüder ergötzen; und fände er einen Schlafenden, wäre
sein erster Gedanke, diesen zu töten.

Das Wohlwollen, das uns veranlaßt, am Glück unserer
Mitmenschen teilzunehmen, und das Mitleid, das uns mit einem Leidenden

identifiziert und uns wegen seiner Schmerzen betrüben würde,
wären in diesem Falle unbekannte und der Natur geradewegs

entgegengesetzte Gefühle. Ein empfindsamer und mitleidiger Mensch wäre
ein Ungeheuer; und wir wären natürlicherweise das, was inmitten
der uns verfolgenden Depravierung zu werden wir eine große Mühe
haben.

Der Sophist würde vergeblich behaupten, daß diese gegenseitige
Feindseligkeit nicht eingeboren und immittelbar vorhanden ist,
sondern durch die unvermeidbare Konkurrenz des Rechtes eines jeden
auf alles bedingt wird. Denn das Gefühl (sentiment) dieses vermeintlichen

Rechtes ist dem Menschen nicht weniger natürlich als der

Krieg, den er daraus entstehen läßt.
Ich habe es schon gesagt und kann es nicht genügend wiederholen :

der Fehler Hobbes' und der Philosophen besteht darin, den natürlichen

Menschen mit dem Menschen, den sie vor Augen haben, zu
verwechseln, und ein Wesen in ein System einbauen zu wollen, das

nur in einem andern vorkommen kann. Der Mensch will sein
Wohlbefinden und alles, was dazu beitragen kann; daran ist nicht zu zweifeln.

Aber dieses menschliche Wohlbefinden beschränkt sich
natürlicherweise auf das physisch Notwendigste; was kann dem Menschen

139



noch fehlen, wenn seine Seele und sein Körper gesund sind, um
seiner Veranlagung nach glücklich zu sein? Derjenige, der nichts
besitzt, begehrt wenig; derjenige, der niemandem Befehle erteilt, hat
wenig Hochmut. Aber Übermaß schafft Lüsternheit; je mehr man
erhält, desto mehr begehrt man. Wer viel hat, will alles haben; und die

Wahnvorstellungen einer universalen Monarchie haben stets nur das

Herz eines mächtigen Königs geplagt. Das ist der Gang der Natur,
das ist die Entwicklung der Leidenschaften. Ein oberflächlicher Philosoph

beobachtet hundertmal die im Sauerteig der Gesellschaft
gekneteten und gegorenen Seelen und glaubt dabei, den Menschen an
sich beobachtet zu haben. Aber um ihn gut zu kennen, muß man die
natürlichen Entwicklungsstufen seiner Gefühle auseinanderhalten

können; man darf nicht bei den Bewohnern einer Großstadt die

erste Ausprägung der Natur im Menschen zu suchen sich anschick-
ken.

So bietet diese analytische Methode nur Abgründe und Wunder,
von denen der Weiseste am wenigsten versteht. Man frage doch,

warum die Sitten entarten, je mehr der Verstand sich erhellt; und
weil man den Grund nicht erfahren kann, wird man die Kühnheit
haben, diese Tatsachen zu bestreiten. Man frage doch, warum die

Wilden, die in unsere Gegenden gebracht werden, weder unsere
Leidenschaften noch unsere Vergnügungen teilen und gar nicht um
das bekümmert sind, wonach wir mit solcher Hitzigkeit streben. Man
wird es nie erklären, — oder man wird es nur mit meinen Prinzipien
erklären können. Jene Philosophen kennen nur das, was sie sehen,

und sie haben die Natur nie gesehen. Sie wissen sehr wohl, was ein

Bürger aus London oder Paris ist; sie werden aber nie wissen, was ein
Mensch ist.

(Ubersetzt vom Verfasser)

III. Gedanken zum Fragment über das Kriegsrecht

1. Rousseaus Thesen zum Krieg
Rousseau äußert zwei fundamentale Thesen über das Wesen des

Krieges :

a) «S'il n'y eut jamais, et qu'il ne puisse y avoir, de véritable guerre entre

les particuliers, qui sont donc ceux entre lesquels elle a lieu et qui peuvent

140



s'appeler réellement ennemis? Je réponds que ce sont les personnes

publiques.23» Und an anderer Stelle: «Il n'y a doncpoint de guerre generale

d'homme à homme.24» Dem zweiten Satz müßte man beifügen: im
Naturzustand, denn «ce n'est qu'après avoir fait société avec quelque

homme qu'il (der Mensch, Anm. d. Verf.) se détermine à en

attaquer un autre; et il ne devient soldat qu'après avoir été citoyen.23»

b) « Dans l'état civil, où la vie de tous les citoyens est au pouvoir du souverain

et où nul n'a le droit de disposer de la sienne ni de celle d'autrui, l'état
de guerre ne peut avoir lieu non plus entre les particuliers,26» Damit
bleibt nur übrig, daß der Souverän über Krieg und Frieden
beschließen kann ; und wenn Krieg notwendig wird, kann er nur
zwischen den Staaten, das heißt den Souveränen, stattfinden.

Mit andern Worten hält Rousseau einerseits daran fest, daß der

Kriegszustand mit dem Naturzustand unvereinbar ist; daß anderseits

(und das gilt als unmittelbare Folge aus der ersten Feststellung)
der Krieg nur im Gesellschaftszustand Wirklichkeit sein kann.

Damit schließt Rousseau von vornherein die Möglichkeit eines

Krieges zwischen Einzelmenschen, den particuliers, aus (vgl. oben).
Das ist ein Novum: Verantwortung für den Krieg fällt unter keinen
Umständen dem Menschen an sich zu Lasten. Dies freilich setzt einen
Souverän voraus, der durch die volonté générale gestützt wird: den
wahren Volkssouverän. Entspricht jedoch der Souverän nicht dem
Willen des Volkes, das ist dem Allgemeinwillen, sondern handelt er
aus Privatinteresse, wie das in einem Herrschaftsvertrag zu geschehen

pflegt, ist er vollauf für jeden Krieg verantwortlich. Das allein ist
einer Verurteilung von Monarchie und Aristokratie gleichzusetzen;
nur in diesen Staatsformen können einzelne particuliers, die sich über
eine totgeschwiegene volonté générale hinwegsetzen, für das verheerendste

Übel der Menschheit zur Rechenschaft gezogen werden.
Abstrakt formuliert, stellen diese Fundamentalthesen die

theoretische Anwendung der Ergebnisse des Contrat social auf überstaatlicher

Ebene dar. Ein tiefgreifendes Verständnis erfordert jedoch, daß

man die Thesen in dem Gesamtzusammenhange betrachtet, der durch

23 Etat de guerre, O. C. III, pp. 607-608. Vgl. Kapitel II dieser Arbeit.
24 Etat de guerre, O. C. III, p. 602.
26 Etat de guerre, O. C. III, pp. 601-602.
26 Etat de guerre, O. C. III, p. 602.

141



den Plan der Institutions politiques vorgezeichnet, durch den Contrat

social auf innerstaatlicher Ebene ausgeführt, und durch das fünfte
Buch des Emile (Abschnitt Voyages) programmatisch zwar nur wieder

aufgenommen wurde. Eine kurze Übersicht über die bedeutendsten

philosophischen Thesen Rousseaus wird damit unumgänglich. Damit
erst erfährt die Beurteilung des Verhältnisses Rousseaus zu Hobbes,
Pufendorf und Saint-Pierre einen Sinn; damit wird auch die Schranke

für eine Deutung des Fragmentes gesetzt.

a) Im reinen Naturzustand (état de nature pur) lebt der Mensch
als Individuum außerhalb jeder Gemeinschaft. Seine

mitmenschlichen Beziehungen beschränken sich auf ein Minimum
(Fortpflanzung, Hilfe).
Die anthropologischen Merkmale sind der Selbsterhaltungstrieb

(amour de soi) und die natürliche eingeborene compassion,

das Erbarmen und Mitleid, das natürliche Vermögen
entgegenkommender Hilfe. Potentiell besitzt der Mensch die Fähigkeit
zur Entwicklung seiner selbst, die perfectibilité21. So fehlen dem
Menschen im Naturzustand, nach Rousseau, jegliche Verstandsvermögen.

Der Mensch aber bedarf ihrer auch nicht, denn er
lebt in der Einsamkeit und geht der Befriedigung seiner
natürlich-triebhaften Bedürfnisse nach.
Der Mensch «urteilt» gleichsam mit dem natürlichen sentiment

intérieur; ein Merkmal, das Rousseau selbst für den
vergesellschafteten Menschen aufrechterhalten wird.

b) Durch natürliche Katastrophen wird der Mensch gezwungen,
um überhaupt überleben zu können, sich mit einem oder

mehreren, durch das gleiche Geschick bedrohten Mitmenschen zu
vereinen, eine lose Verbindung einzugehen.
Das verlangt den Gebrauch der imagination und der aufwachenden

Verstandesvermögen. Damit aber verliert der Mensch den

amour de soi, an dessen Stelle tritt der amour-propre: die Selbstsucht,

Eigenwilligkeit, negativ getönte Selbstliebe um ihrer selbst

willen.27a Der Mensch wird zum eigenen Feind; er befindet sich

27 «Par cette perfectibilité Rousseau entend le pouvoir de développer certaines facultés

que l'homme à l'état de nature ne possède qu'en «puissance», et parmi ces «facultés
virtuelles» il place non seulement l'imagination qui se développe la première, mais surtout

la raison dont le développement est beaucoup plus tardif», schreibt R. Derathé,
Le rationalisme de Jean-Jacques Rousseau, pp. 9-10.

27a vgl. IringFetscher, RousseauspolitischePhilosophie,Neuwied, 1960, pp. 62-70.

142



in einem verwahrlosten Zustand, dem Hobbes'schen
Kriegszustand Naturzustand) ähnlich; er ist den natürlichen Übeln

zwar gewachsen, dem menschlichen Bösen aber nicht28.

c) Um dem menschlichen Bösen zu entgehen, verbinden sich die

Menschen, aus eigenem Willen, um der Bewahrung ihrer Interessen

willen, zu einem die Interessen wahrenden Sozialkörper;
jeder geht mit jedem eine Verbindung unveräußerlicher Art ein29. « Chacun

de nous met en commun sa personne et toute sa puissance sous la

suprême direction de la volonté générale; et nous recevons en corps chaque

membre comme partie invisible du tout30. Das ist das Ideal der
Volkssouveränität.

d) Die Bildung der einen Gesellschaft zieht die aller andern
Gesellschaften nach sich31. Diese aber befinden sich unter
ihresgleichen im Naturzustand : es herrscht das Gesetz des Stärkeren,
der Krieg wird unvermeidlich. An dieser Stelle greift Rousseaus

Darlegung im Fragment über das Kriegsrecht in das Thema ein32.

28 Rousseau schreibt : «Laforce de l'homme est tellement proportionnée à ses besoins

naturels et à son état primitif, que pour peu que cet état change et que ses besoins augmentent,

l'assistance de ses semblables lui devient nécessaire, et, quand enfin ses désirs

embrassent toute la nature, le concours de tout le genre humain lui suffit à peine pour les

assouvir.» Du Contract social (1. Fassung), O. C. Ill, pp. 281-282. Rousseau
deutet an, daß der Übergang vom Naturzustand zur société générale universell
stattfindet; demnach wird sich die Folge der Bildung der ersten losen Gesellschaft

auch universell spürbar machen. Daß die société générale ein trügerischer
Ausweg ist, sagt Rousseau; denn: «La société générale telle que nos besoins mutuels

peuvent l'engrendrer n'offre donc point une assistance efficace à l'homme devenu misérable,

ou du moins elle ne donne de nouvellesforces qu'à celui qui en a déjà trop, tandis que le

foible, perdu, étouffé dans la multitude, ne trouve nul azile où se réfugier, nul support à sa

faiblesse, et périt enfin victime de cette union trompeuse dont il attendoit son bonheur»;
ebenda.

29 Rousseau schreibt dazu: «Chaque individu, contractant pour ainsi dire avec lui
même, se trouve engagé sous un double rapport, savoir comme membre du souverain envers

lesparticuliers et comme membre de l'Etat envers le souverain. » Du Contrat social 1. Fas-

sung), O. C. Ill, p. 290. Hier schneidet Rousseau die Problematik der Staats-
Identität an.

30 Contrat social, I, 6. O. G. Ill, p. 361.
31 Vgl. Fragment über das Kriegsrecht
32 Die Zusammenfassung dessen, was man Rousseaus «System» nennen

könnte, erhebt nicht den geringsten Anspruch auf Vollständigkeit. Ich habe
vielmehr einzelne Themen ausgesucht, die mir für das Verständnis des

Fragmentes günstig erscheinen, ohne damit aber das «System» parzellieren
zu wollen. Damit freilich habe ich von vornherein einen gewissen Wert dem
Fragment unterlegt; ich stelle also diesen Wert zur Diskussion.

143



2. Rousseaus Argument gegen den Krieg
Rousseaus Argument gegen den Krieg gründet in einem jenseits

des logischen Verstandes liegenden sentiment intérieur (vgl. oben). In
der Tat ging Rousseau mit dem Cartesischen Ideal mathematisieren-
der Räson nicht einig33; er will zwar damit die Legitimität der
Vernunft nicht aufheben, sondern nur reichlich modifizieren. Nach Rousseau

muß die Vernunft und das Verstandesdenken durch den sentiment

intérieur gleichsam unterstützt und geleitet werden. Im vierten
Teil der Nouvelle Héloise schreibt er: « Si c'est la raison qui fait
l'homme, c'est le sentiment qui le conduit,34»

Das bedeutet zweierlei: wie wir gesehen haben, ist der Mensch im
Naturzustand kein vernünftiges Wesen; erst der Sozialzustand

ermöglicht es ihm, erfinderisch (imagination) und vernünftig zu
werden35. Die Vernunft allein aber ist nicht der letzte Erkenntnisgrund:

sittliches Verhalten übersteigt rechtens die Logik und kann
durch diese weder bewiesen noch eindeutig beurteilt werden. Der
Wille des Menschen entspringt demnach, ob im Natur- oder
Gesellschaftszustand, dem sittlichen sentiment intérieur. Rousseau warnt indes

deutlich davor, alles dem sentiment intérieur anheimzustellen. In einem

Brief an Tronchin bekennt er: «Il n'y a pas un seul homme au monde que

s'il faisait tout ce que son cœur lui propose de faire, ne devint en fort peu de

temps le dernier des scélérats.3S» Nur in gegenseitiger Anwendung von
raison und sentiment intérieur vermag der Mensch sich ein sittlich richtiges

und für den Mitmenschen wohl annehmbares Verhalten und Tun
anzueigenen ; da hingegen die Sittlichkeit nicht durch eine universale
Vernunft vorbestimmt wird, ist jeder Mensch für sein Verhalten selbst

zuständig: der Mensch ist letzthinniger Träger seiner absoluten, doch

vernünftigen Willensfreiheit. Rousseau bemerkt in den Lettres écrites

de la montagne". « Votre raison peut être supérieure à la notre; mais ce n'est pas
dire qu'elle doive nous servir de loi.» Mit andern Worten braucht der

33 Derathé bemerkt: «Nous avons déjà eu l'occasion d'indiquer que Rousseau

rejetait l'axiome cartésien et n'admettait pas que la raisonfût égale chez tous les hommes.

Pour lui, les limites de la raison varient avec les individus qui se trouvent de cefait
inégalement doués. Mais bien loin d'accorder que la supériorité de notre raison nous donne

le droit de diriger celle d'autrui, Rousseau affirme au contraire que chacun doit en toutes

choses se fier à son propre jugement. Car c'est cela qui à ses yeux, fait la liberté et la
dignité de l'homme. » op. cit, p. 34.

34 Nouvelle Héloise, IV, 7, O. G. II.
36 Vgl. Contrat social, O. C. Ill, pp. 364-365.
38 Corr. gén. t. Ill, p. 16.

144



Mensch einem positiven Vernunftsgesetz nicht zu folgen, falls ihm dieses

trügerisch oder gar falsch und unmenschlich vorkommt37.
Rousseau leugnet also die Allmacht der Vernunft, leugnet das

absolute Recht rationalistischer Argumentationen, ohne dabei einem
bloßen Sentimentalismus zu verfallen. So verweigert er denn auch den
reinen Rationalisten sein Gehör, derm: «une des erreurs de notre âge est

d'employer la raison trop nue, comme si les hommes n'étaient qu'esprit.36»

Damit ist die Grundlage geschaffen, um das Prinzip reiner Staatsräson,

und damit des selbstbesonnen Herrschaftsideales, zu verwerfen.
Und diese Überlegungen bieten schlechthin den Grundstock, um ohne
weiteren Umstand Systeme Hobbes'scher und PufendorfscherArt
anzugreifen.

Aber Rousseaus Argumentation gegen den Krieg würde in sich

zusammenbrechen, wenn nicht stillschweigend vorausgesetzt wäre,
daß der Mensch, in welcher Entwicklungsstufe auch immer, des

sentiment intérieur fähig ist, also eine von Natur aus nicht zu entfremdende

sittliche Substanz besitzen kann. Bliebe nämlich die Möglichkeit

menschlichen Gefühls aus, dann wäre Rousseau zu sagen nicht
befugt: «C'est une insulte que je ne veux pas faire au lecteur, de lui prouver

qu'en général l'état de Paix est préférable à l'état de Guerre.33» Wo und wie
auch immer der Mensch lebt und handelt, im Natur- oder
Gesellschaftzustand, er besitzt, ob verfeinert oder nicht, den sentiment intérieur

(mag er verdeckt werden oder nicht), das heißt das jenseits aller
Zeitbestimmung liegende alleinige Prinzip sittlichen Verhaltens.
Rousseau zeigt damit, daß Zwietracht, Auseinandersetzungen und
Friedensbrüche zu jeder Zeit ein Übel gewesen sind und noch sind,
denn sie stehen mit der Natur des Menschen in Widerspruch. Und
mit dem oben erwähnten Satz «beweist» Rousseau, oder besser:
vermittels des Gefühls vermittelt er die sittliche, vor jedem Vernunftsoder

Vorurteil und jeder Prädikation liegende Evidenz, daß der

Krieg an sich das übelste Übel der Menschheit ist40.

37 Im Emile schreibt Rousseau: «Faites passer par le cœur le langage de l'esprit
afin qu'il se fasse entendre. Je le répète: les arguments froids peuvent déterminer nos

opinions, non nos actions-, il nous font croire et non pas agir; on démontre ce qu'il faut
penser et non ce qu'il faut faire.» (4. Buch)

38 Emile, 4. Buch.
39 Extrait du projet de paix perpétuelle, O. C. Ill, p. 576.
40 Vgl. zum sentiment intérieur Malebranche, unter anderem, Entretien d'un

philosophe chrétien et d'un philosophe chinois, Paris, 1958, p. 15.: «Nous avons

145



Rousseaus Argument gegen den Krieg ist also vorab sittlich
bestimmt ; es äußert sich dank der sittlichen Substanz als Ausdruck des

sentiment intérieur und wird damit jedem Menschen verstehbar. Dieses

«gefühlsmäßige» Argumentieren erscheint, unter diesen politischen
Umständen, als radikale Neuerung. Es nimmt in gewissem Sinne

Kants Ethik vorweg41. Gerade durch die Anerkennung sittlicher
Freiheit jedes einzelnen Menschen und durch die Einführung der

These, den Menschen an sich treffe kein Schuld am Kriegsgeschehen,
steht Rousseau am Anfang einer neuen politisch-philosophischen
Entwicklung, die sich im Fragment über das Kriegsrecht schon deutlich macht.

3. Hobbes und Pufendorf im Urteil Rousseaus

Wenn der Krieg im Naturzustand nicht vorkommen kann und
Rousseau dem natürlichen wie dem bürgerlichen Menschen den
sentiment intérieur als sittliche Substanz, die an sich gut ist, zuerkennt,

mag es nicht verwundern, daß er einerseits Hobbes, den rein rationalistisch

und induktiv vorgehenden Kriegsdenker; andererseits Pufendorf

(und mit ihm auch Grotius) verwirft: die Widerlegung des

ersten aus methodischen und psychologischen, die des zweiten aus

methodischen Gründen42. Dieses Urteil trifft aber nur auf das Ergebnis
dieser Denker zu und nicht im geringsten auf ihre Denkleistungis : sie

sind methodisch falsch vorgegangen; sie haben den wahren Naturzustand

nicht erfaßt; deshalb konnten sie wegen dieser falschen Voraussetzung

das Wesen des Gesellschaftszustandes, der sich konsequent
aus dem Naturzustand erdenken läßt, nicht erklären.

Rousseaus ablehnende Haltung läßt sich auf zwei Arten erklären :

auf die anthropologisch-psychologische und auf die ökonomische.

i) Der anthropologisch-psychologische Aspekt. Rousseau schreibt: «II
est aisé de voir que c'est dans ces changemens successifs de la constitution humaine

qu'il faut chercher la première origine des différences qui distinguent les

hommes, lesquels d'un commun aveu sont naturellement aussi égaux entr'eux

sentiment intérieur que toutes nos perceptions des objets se font en nous sans nous, et
même malgré nous, lorsque nos yeux sont ouverts et que nous regardons.»

41 Vaughan schreibt: «And, so far as the rights of war are concerned, it is based

on principles probably sounder, and certainly more humane, than any propounded before
his day, or even in ours»; Rousseaus Political writings, I, pp. 284—285.

12 Rousseau hat Hobbes im ersten Teil des Discours sur l'inégalité, im Etat de

guerre (Fragment über das Kriegsrecht) und im Contrat social, I, 4 widerlegt.
43 Rousseau sagt mit Bestimmtheit, Hobbes sei ein Genie, vgl. Fragment

über das Kriegsrecht, Kap. II dieser Arbeit.

146



que Vétoient les animaux de chaque espèce, avant que diverses causes physiques

eussent introduit dans quelques-unes les variétés que nous y
remarquons..44» Damit ist ausgesagt, daß aus methodischen Gründen ein
Naturzustand vorausgesetzt werden muß, selbst wenn er an sich in
dieser Form niemals bestanden hat45. Wenn nun, wie Hobbes es tut,
dem Menschen des Naturzustandes Attribute, die nur aus dem
Gesellschaftszustand stammen können, zugeschrieben werden, wird der

ganze Sachverhalt verschoben. Das betitelt Rousseau mit dem nicht
sehr geschickt gewählten Terminus analytique (vgl. Fragment). Das
heißt: Hobbes unterschiebt fälschlicherweise (aus methodischen

Gründen) dem natürlichen Menschen Eigenschaften (nämlich
Bosheit, Selbstherrlichkeit usw.), die nur im Gesellschaftszustand auftreten
können. Gegen die Ergebnisse der Hobbes'schen Beschreibung wäre
nichts einzuwenden, hätte sie Hobbes ausdrücklich auf den
gesellschaftlichen Menschen angewandt. Da er solcherlei nicht unternahm,
ist dementsprechend sein ganzes System, wie Rousseau sagt, absurd

(vgl. Fragment).

Entsprechend der Meinung Rousseaus könnte also ein Krieg erst

unter vernünftigen Menschen einen eigentlichen Grund haben, denn

nur sie vermöchten sich über Eigentum und Gesetzlichkeit Rechenschaft

zu geben. Des weitern entsteht nach Hobbes' verfälschter
Anschauung ein Krieg aus verschiedenen Gründen, denen Rousseau

unmöglich beistimmen kann. Hobbes schreibt: «Den Willen zu schaden
haben im Naturzustand alle Menschen; er entspringt jedoch nicht
immer aus demselben Grunde und ist nicht gleich tadelnswert.46»
Diese Willensäußerungen, so wie sie Hobbes darstellt, könnte nach
Rousseau nur ein vergesellschafteter Mensch aufbringen; er könnte
sie nur haben, wenn der sentiment intérieur durch eine umstandsbe-

dingte raison verdrängt würde; im Naturzustand aber verbietet der
natürliche sentiment intérieur dem Menschen, den Willen zu schaden

zu haben.
Auch ist diese These Hobbes' falsch: «Am häufigsten wollen die

Menschen einander verletzen, weil viele denselben Gegenstand zu-

41 Discours sur l'inégalité. O. C. III, p. 123.
46 Rousseau meint, man müsse diesen Zustand erfinden, selbst wenn er in

der von ihm dargestellten Weise in Wirklichkeit niemals existiert hat. Das
hingegen läßt die Frage offen, ob Rousseau durch eine Art «Selbstanalyse»
und Introspektion zum eigentlichen Naturzustand gedrungen ist.

46 Hobbes, De cive, 1, 4.

147



gleich begehren, der sehr oft weder gemeinsam genossen noch geteilt
werden kann. Deshalb muß der Stärkste ihn haben; und wer der
stärkste ist, das muß durch das Schwert entschieden werden.47» Auch
diesen ökonomischen Aspekt (siehe unten) vermöchte man nach Rousseau,

mit erheblichen Einschränkungen, nur auf denGesellschaftszu-
stand anwenden. Das natürliche Gesetz verbietet dem Menschen, alles

an sich zu reißen (vgl. Fragment), und Rousseau beschreibt es auf
folgende Art: « Tout ce que nous pouvons voir très clairement au sujet de cette

Loi (naturelle, Anm. d. Verf.), c'est que non seulement pour qu'elle soit

loi il faut que la volonté de celui qu'elle oblige puisse s'y soumettre avec

connaissance; Mais il faut encore pour qu'elle soit naturelle qu'elle parle
immédiatement par la voix de la Naturel8» Ungleich können die Menschen
durch Alter, Schwäche usw. sein, nicht aber durch die innere Natur.
Damit wird die Möglichkeit der Habsucht aus dem vermeintlichen
Hobbes'schen Naturzustand ausgeschlossen und auf den Zustand
der société générale verwiesen. Man könnte noch andere wesentliche
Unterschiede zwischen Hobbes und Rousseau aufdecken ; diese wenigen

genügen indes, um das Mißliche der von Rousseau so bezeichneten

analytischen Methode zu verstehen (vgl. Fragment, letzter
Abschnitt)

Mit Pufendorf verhält es sich nicht viel anders. Zwar setzt der deutsche

Rechtsgelehrte voraus, daß im Naturzustand kein Krieg herrscht

(er widerlegt Hobbes!), und dennoch behauptet er, der natürliche
Mensch sei mit Vernunft begabt49.

ii) Der ökonomische Aspekt. Wir können in Rousseaus Denken drei

grundsätzliche ökonomische Stufen unterscheiden. Im reinenNatur-
zustand ist jedem alles im Uberfluß gegeben; die Natur ist unerschöpflich,

sodaß keine unmittelbaren Lebensschwierigkeiten den Menschen
in Not bringen könnten (vgl. Fragment). In der folgenden Stufe der
société générale, in der der Mensch auf die Mithilfe anderer angewiesen

ist, ergeben sich die ersten Streitfragen um Besitz und Lebensunterhalt.

Hier wird der Besitz bestimmt durch den Akt der In-Besitz-
47 Hobbes, De cive, 1, 6.
48 Discours sur l'inégalité, O. C. III, p. 125.
49 «Ex quibus omnibus concludimus, naturalem hominum statum, etiam extra

civitates consideratorum, non est bellum, sedpacem.» Und weiter: «Estporro et hoc

probe observandum, heic agi non de statu naturali animantis, quod solo impetu et incli-
nationibus animae sensitivae regatur; sed cujus par praecipuae, et cui in caeteras facul-
tates reginem, sit ratio. » Samuel Pufendorf, De jure naturae et gentium libri octo,

London 1672 II, ii, 9, p. 152.

148



nähme; doch schränkt das Rousseau, im Gegensatz zu Hobbes,
dahingehend ein: «qu'on en (gemeint der Besitz, Anm. d. Verf.) prenne

possession, non par une vaine cérémonie, mais par le travail et la culture, seul

signe de propriété qui au défaut de titres juridiques doive être respecté d'autrui.50»
Rousseau postuliert ein arbeitsethisches Prinzip im Unterschied zu
Hobbes, der ein hedonistisches befürwortet51: «Die Natur hat jedem
ein Recht auf alles gegeben; d. h. in dem reinen Naturzustand oder
ehe noch die Menschen durch irgendwelche Verträge sich gegenseitig
gebunden hatten, war es jedem erlaubt zu tun, was er wollte und gegen
wen er es wollte, und alles in Besitz zu nehmen, zu gebrauchen und

zu genießen, was er wollte und konnte.52» Erst vermittels des

Gesellschaftsvertrages «il (der Mensch, Anm. d. Verf.) regagne de si

grands (avantages, Anm. d. Verf.), ses facultés s''exercent et se développent,

ses idées s'étendent, ses sentiments s*ennoblissent, son ame tout entiere s'élève

)53» (vgl. Fragment). Auch erhält jeder durch den contrat social

erst den früher vermißten rechtlichen Eigentumsschutz: «Ce que

l'homme perd par le contract social, c'est sa liberté naturelle et un droit illimité à

tout ce qui le tente et qu'il peut atteindre; ce qu'il gagne, c'est la liberté civile

et la propriété de tout ce qu'il possédé.51»

In dieser Gegenüberstellung von liberté naturelle und liberté civile, von
possession und propriété wird, neben dem ersten anthropologisch-psychologischen,

der nicht immer berücksichtigte ökonomische Aspekt des

Gesellschaftsvertrages, und damit auch der ganzen Kriegsproblematik,

hervorgehoben. «Ce qu'il y a de singulier dans cette aliénation,
c'est que, loin qu'en acceptant les biens des particuliers la communauté les en

dépouille, elle ne fait que leur en assurer la légitime possession, changer

l'usurpation en un véritable droit, et la jouissance en propriété55» schreibt Rousseau.

Mit andern Worten kann erst im Gesellschaftszustand von Eigentum
überhaupt ges prochen werden6 6

; erst die Gemeinschaft aller unter einer

60 Contrat social, O. C. III, p. 366.
51 Zum Hedonismus bei Hobbes, vgl. Leo Strauß, « The Spirit of Hobbes'

Political Philosophy», Hobbes Studies, ed. K. G. Brown, Oxford, 1965, pp. 1-29.
62 De cive, 1, 10. Dazu auch: «Daraus ersieht man auch, daß im Naturzustand

der Nutzen der Maßstab des Rechtes ist»; ebenda.
53 Contrat social, O. C. III, p. 364.
61 Ebenda.
56 Contrat social, O. C. III, p. 367.
56 «(man muß unterscheiden) la possession qui n'est que l'effet de la force ou le

droit du premier occupant, depropriété qui nepeut être fondée que sur un titre juridique. »
Discours sur l'économie, O. C. Ill, p. 293.

149



gemeinschaftlichen Führung der Bürger schafft das Wesen des Eigentums,

das im Falle der Volksherrschaft weder durch den Mitbürger
bedroht noch durch den Staat enteignet werden kann. Dieses
ökonomische Moment ist auch für die weitere Betrachtung des Wesens

des Krieges von ausgezeichneter Bedeutung. Rousseaus These lautet
letztlich, daß kein Krieg entflammen könnte, wenn ein jeder Staat
das Eigentum eines andern Staates, das heißt die ökonomische

Integrität fremder Mächte, respektieren würde.

4. Rousseau und Saint-Pierre
Saint-Pierres Einfall bestand darin, Heinrichs IV. Plan einer

allgemeinen übernationalen Vertragsverpflichtung für den Frieden in
Europa wieder aufgenommen und auf modernen Stand gebracht zu
haben. Saint-Pierres Methode war denkbar einfach und rationalistisch :

schematisch ausgedrückt sammelte er die Vor- und Nachteile des Krieges,

verglich die Summen, und entschied sich für die größere, das

heißt für die Nachteile. Von dieser Seite her betrachtet mußte Rousseau

in Saint-Pierre einen gleichen Sophisten sehen wie in Hobbes oder
Pufendorf.

Was aber die Intention Saint-Pierres betrifft, kann sie Rousseau

nicht genügend loben. Doch herrscht Uneinigkeit über die Ausführungen

des großartigen Planes. Aus historischem Pessimismus sagt
Rousseau: «Ainsi, quoique le projet fut très sage les moyens de l'executer

se sentaient de la simplicité de l'auteur, il s'imaginoit bonnement qu'il ne

fallait qu'assembler un Congrès, y proposer ses articles, qu'on les alloit signer

et que tout serait fait57». Mit einem bloßen Vetrag wäre also nichts
erreicht; um den unter den Staaten herrschenden Kriegszustand zu
vernichten, muß man die Konstitution jedes einzelnen Staates derart
ändern, daß keiner mehr für den andern eine Gefahr darstellt;
das heißt, man muß die Staaten in eine gegenseitige Abhängigkeit
bringen, damit sich jede kriegerische Handlung gegen die
kriegsauslösende Macht selbst wendet.

Aber Rousseaus Uneinigkeit mit Saint-Pierre reicht noch weiter.
Saint-Pierre wollte mit seinem Projet de paix perpétuelle von 1713 (und
den verschiedenen Beischriften, u. a. von 1717) nichts anderes

erlangen, als die Wahrung der Interessen der europäischen Herrscher

57 Jugement sur le projet de paix perpétuelle, O. C. Ill, p. 595.

150



unter einem gemeinsamen Frieden. Sein Plan berücksichtigte
ausschließlich den Vorteil der Despoten; mit andern Worten,
unterstützte Saint-Pierre den Friedensgedanken um des Vorteiles der
herrschenden Schicht willen, und bekümmerte sich nur mittelbar um das

Anliegen des Volkes, weil ein durch die Kriegswirren geschwächtes
und geschädigtes Volk das Ansehen und den Reichtum der Herrscher
mindert. Gewiß, seine Polysynodie beabsichtigte die Lockerung
absolutistischer Herrschaft (Übergang vom Vezirat zum Staatsrat), doch
das auch nur zum Vorteil des Herrschers. Zudem war der Projet de paix
perpétuelle nichts als die friedliche Wahrung des status quo gegen jede
revolutionäre Bewegung. Rousseau war nicht in der Lage, trotz seiner

aufrichtigen Bewunderung für Saint-Pierre, diese Gedanken seinerseits

vorbehaltlos anzunehmen.
Das gewichtigste Element der Verbindung Rousseau-Saint-Pierre

ist das folgende: «C'est incontestablement à l'abbé de Saint-Pierre que Rousseau

doit d'avoir saisi l'importance du principe fédératifpour éliminer les causes

de conflit en Europe,58» Föderation bedeutet aber bei Rousseau ein
allumfassender contrat social, die Widerspiegelung des nationalen
contrat social auf internationaler Ebene, mit den gleichen
rechtlichökonomischen Voraussetzungen wie auf nationaler Ebene. Interna-
tionalisierung des contrat social ist gleichzusetzen mit der Forderung
nach einem internationalen Aufstand zur Abschaffung des die
Eigentumsrechte des Volkes verletzenden Herrschaftsvertrages.

5. Vom internationalen bürgerlichen Gesellschaftsvertrag
Wie wir sehen, liegt das zentrale Problem zur Überwindung des

Krieges zwischen den Staaten nicht beim Volk, sondern beim
Despoten, beim absolutistischen Herrscher, der sich über die
natürlichfundierten Rechte seiner eigenen Untertanen wie der des fremden
Staates hinwegsetzt. Unter diesem Gesichtspunkt betrachtet, sind das

Fragment über das Kriegsrecht und die Schriften über den Abbé de

Saint-Pierre weniger theoretische Erläuterungen zur Politik des Friedens

als vielmehr revolutionäre Traktate, die indirekt eine europäische

Erhebung der Völker gegen die Enthebung ihrer Rechte durch die
Herrscher postulieren59. Rousseau schreibt, mit gleicher Absicht, im

58 Stelling-Michaud, art. cit., p. 42.
60 «Rejetant le droit divin des rois, Rousseau fonde la paix sur le consensus des

peuples; unefois la société internationale assise sur cette base naturelle, on ne verra plus,

151



Emile diesen aufrührerischen Satz: «Si nous étions rois, nous ne serions

plus bienfaisants. Si nous étions rois et bienfaisants, nous ferions sans le savoir

mille maux réels pour un bien apparent que nous croirions faire. Si nous étions

rois et sages, le premier bien que nous voudrionsfaire à nous-mêmes et aux autres

serait d'abdiquer la royauté et de redevenir ce que nous sommes.60»

Das bedarf einer Erläuterung. Rousseau sagt mit aller Deutlichkeit
im Discours sur l'économie, daß die volonté générale als erstes Prinzip der
économie publique und als règle fondamentale du gouvernement zu gelten
habe61; und in der gleichen Schrift findet sich die bedeutende

Aussage: «il seroit donc à propos de diviser encore l'économie publique en populaire
et tyrannique. La première est celle de tout état, où regne entre le peuple et les

chefs unité d'intérêt et de volonté; l'autre existera nécessairement partout où le

gouvernement et le peuple auront des intérêts différensA2» Durch diese

Unterscheidung in zwei grundverschiedene Ökonomien streift Rousseau den
ökonomischen Aspekt, auf den wir oben hingewiesen haben, und der

nur durch den Sozialvertrag selbst verstanden werden kann.
«Alors les possésseurs étant considérés comme dépositaires du bien public,

leurs droits étant respectés de tous les membres de l'Etat et maintenus de toutes

ses forces contre l'étranger ,)63.» Das heißt, der Staat wird zum
alleinigen Beschützer und Wahrer des Privateigentums und zum Verteidiger

territorialer Integrität nach außen hin, und damit zum
überpartikularen Vertreter der Einzelinteressen der Eigentümer, sofern

nicht von vornherein ein Herrschaftsvertrag die Rechte des Volkes
auf den Despoten (wie bei Hobbes) überträgt; Rousseau polemisiert
also gegen die Entfremdung und Veräußerung der fundamentalen
Rechte des Volkes auf Sicherheit, Rechtsschutz und Eigentum.

Solange aber ein Herrscher sich über die volonté générale, also auch
über den ökonomischen Willen hinwegsetzt, macht er einerseits das

fundamentale Eigentumsrecht zunichte, andererseits verursacht er
den Krieg durch die Nichtrespektierung der möglichen volonté générale

seines eigenen oder eines andern Staates.

Ein anderes soll noch beigefügt werden : die volonté générale wird, so

pense-t-il, de guerres provoquées par le caprice d'un monarque, d'un ministre ou d'un

courtisan;» Stelling-Michaud, art. cit. pp. 42-43.
80 Emile, 5. Buch.
81 O. C. Ill, p. 247.
62 Ebenda.
83 Contrat social, O. C. Ill, p. 367.

152



denkt es Rousseau, den Krieg nie wollen64, denn damit würde
sie sich selbst den größten Schaden zufügen. Es bleibt als Verursacher
des Krieges einzig der Despot übrig; um aber den Krieg auf immer
zunichtezumachen, müssen die despotischen Konstitutionen umgeworfen
werden; und das kann allein durch die Revolution der Völker unter
europäischem Geiste (Stelling-Michaud) erreicht werden.

«Distinguons donc en politique ainsi qu'en morale 1'interest réel de I'interest

apparent; le premier se trouverait dans la paix perpétuelle, cela a été démontré

dans le projet, le second se trouve dans l'état d'indépendance absolue qui soustrait

les souverains à l'empire de la loi pour les soumettre à celui de la fortune,
semblables à un pilote insensé qui, pourfaire montre d'un vain savoir et

commander à ses matelots, aimeroit mieux floter entre des rochers durant la tempête

que d'assujetir son vaisseau par des ancres.65» Es muß, so wünscht es sich

Rousseau herbei, eine gegenseitige, rechtliche und ökonomische

Abhängigkeit zwischen allen europäischen Staaten geschaffen werden,
die, ohne das Recht des einzelnen zu übergehen, das Recht aller
berücksichtigt; es muß also eine durchgängige Revolution zugunsten
der Rechte des Volkes durchgeführt werden - Revolution, weil der

Begriff des Staates, in welcher Form auch immer, in Wirklichkeit
Bestand hat; und nur die Revolution könnte eine gegebene Staatsform
ändern. Da die bestehenden Verträge nichts als die Weiterführung
des Kriegszustandes darstellen (vgl. Fragment), muß ihnen eine neue

Grundlage geschaffen werden : die einergesamtheitlichen, übernationalen

volonté générale - einer volonté in rechtlicher und ökonomischer
Hinsicht. Damit ist der Weg zum Kantischen Bild des Weltbürgertums
geebnet.

'* «. .preuve invincible que la volonté la plus générale est aussi toujours la plus
juste, et que la voix du peuple est en effet la voix de Dieu. » Discours sur l'économie, O. G.

Ill, p. 246.
65 Jugement sur le projet de paix perpétuelle, O. C. Ill, p. 592.

11 Studia Philosophica XXVII 153


	Rousseaus Fragment über das Kriegsrecht

