
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Von den göttlichen Namen : eine Wiederholung der philosophischen
Gottesfrage im Horizont von Gottes Kult, Gottes Tod und Gottes Mord

Autor: Mainberger, Gonsalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von den göttlichen Namen

Eine Wiederholung der philosophischen Gottesfrage im Horizont von
Gottes Kult, Gottes Tod und Gottes Mord

von Gonsalv Mainberger

Die philosophische Gottesfrage im Horizont von Gottes Kult,
Gottes Tod und Gottes Mord stellen und sie vielleicht sogar
beantworten, ist eine Aufgabe. Sie besteht im wesentlichen darin, zu zeigen,
wie im Lichte von Kult, Tod, Mord, unter deren Voraussetzung und
gleichsam unter dem Druck dieses geschichtlichen Tatbestandes die
Rede von Gott möglich ist. In Frage steht das Reden von Gott. Womit

eine solche Rede denn eigentlich zusammenhänge, worauf sie

abziele und wessen Verstehens- und Begehrensbereich sie eigens
angehe, steht offen.

Um nicht mit der Tür ins Haus zu fallen, erst eine einleitende
Bemerkung zur Voraussetzung des Themas. Die Hinführung versteht
sich von der Situation der gegenwärtigen philosophischen
Fragestellung her. Sie lenkt nicht nur von außen an das Thema heran.
Sie zeigt vielmehr an, wie sich das Thema aus einem bestimmten
Selbstverständnis der Philosophie heraus entfaltet.

Im gleichen Zuge wehrt die Hinführung ganz entschieden einem
Einwand. Und zwar so, indem sie sich diesen zu eigen macht. Der
Einwand lautet : Die Gottesfrage wird doch immer wieder unbesehen

und darum voreilig als das hingestellt, was jedermann angehen sollte,
wovon sich alle von vornherein angesprochen wissen müßten, wofür,
so wird sogar vorausgesetzt, die meisten gewillt seien, einen beschwerlichen

Denkweg auf sich zu nehmen ; von der Lösung der Gottesfrage
werde nämlich erwartet, sie führe aus dem Gestrüpp vieler Versuche,
eine angemessene Antwort auf die Frage des Seins im Ganzen zu
finden heraus. Wir werden also gewahr, daß der Einwand nicht so

sehr der Gottesfrage überhaupt gilt. Er erhebt sich vielmehr gegen
jene Voraussetzung, die die Gottesfrage zu so etwas macht, was den

Fragenden immer schon angeht, ja dermaßen angeht, daß es kein

97



Ausweichen mehr gibt. Diese Voraussetzung ist es, die der radikalen
Skepsis ausgesetzt ist. Der Argwohn rührt somit an die eigentliche
Wurzel der Gottesfrage. Er darf nicht einfach ausgeschlagen werden,
soll der eigentliche Zusammenhang unserer Rede von Gott nicht
erschlichen werden. Die Ernüchterung, die uns in diesem Punkt
überkommt, ist der Frage allerdings weder abträglich noch unangemessen.
Im Gegenteil: Absicht dieser Betrachtung ist es unter anderem, den

Argwohn, der bei den Voraussetzungen der Gottesfrage ansetzt, zu
thematisieren, ihn ans Licht zu rücken und so die Rede von Gott einem

möglichen Verstehens- und Begehrenszusammenhang entgegenzuführen.

Um dieses Zusammenhanges willen sei die Situation der gegenwärtigen

philosophischen Fragestellung kurz umrissen. Denn es bleibt
altes Denkgut, daß die philosophische Gottesfrage dem Ganzen der

Philosophie dient, im Gegensatz zum Vorgehen der Theologie, deren

ganzes Bemühen um Gottes willen geschieht.
Philosophie nimmt sich maßgeblich der Sprache an. Um zu

verstehen, was das bedeutet, kehren wir den Satz besser um und sagen :

Die Sprache hat sich der Philosophie bemächtigt. Das Denken ist im
Barme seiner eigenen Aussage und fragt : wie kann die Rede sein von
Etwas als Etwas, nachdem Rede und Sein nicht mehr im unbestrittenen,

ungestörten Verhältnis von lôyoç und öv stehen? Solange
dieses Verhältnis herrschte, gab es gar keine Sinnfrage. Die Bedeutimg
der Zeichen, ihr Zeichensein, war fraglos gesichert. Alles, was Hinweis

war, also vor allem die Rede von Sein, war gestützt auf die und
vermittelt von der Ähnlichkeit, die in allen Bereichen des Denkens,
Wollens und Redens souverän herrschte. Heute kompensiert die
Literatur und eine gewisse Theologie das signifikative Funktionieren
der Sprache.

Die Philosophie ist, zweitens, von der Frage umgetrieben, wie Trieb,
Begehren, Wünschen, Wollen und Lust wieder in ihre Rechte eingesetzt
werden können. Nicht als wären sie total entrechtet gewesen. Aber -
um es mit den Gemeinplätzen der Philosophiegeschichten zu sagen -
Sartre ist uns seine Ethik schuldig geblieben; Heidegger nährt
unüberwindlichen Argwohn gegen Willen als Macht zur Metaphysik;
Heideggers Nachfahren setzen alles daran, die Willenskomponente als

den eigentlichen Fäulniserreger der gesamten Denkgeschichte des

Abendlandes zu entlarven. Dies sind die beiden hauptsächlichen
Gebiete gegenwärtigen Philosophierens : Sein und Sprache, Sein und Gu-

98



tes. Philosophie ist indessen an ihren eigentlichen Themen nicht
unbeteiligt. Sie istjaEntschiedenheit zum auslegenden Denken. Sprache und
Begehren sind Sachbereiche, die sie nicht nur ausweitet und
verselbständigt als «Traktat» in ihre Lehrbücher entläßt. Die exakten
Wissenschaften können so mit einem ihrer bedeutenden Sachgebiete
verfahren. Philosophie aber ist vor sich selbst verantwortendes Denken.
Darum entfaltet sie die ihr entgegenkommenden Aufgaben immer
wieder in Rücksicht auf ihre eigene Möglichkeit, Philosophie zu sein.

Unter radikal anderen Voraussetzungen setzt sie selber alles dran,
das Selbe weiter denken zu können. So macht sich auch heute noch
die Philosophie zur Aufgabe, die rechte Rede vom Wollen, Begehren
und Lusthaben, also vom Sein als gewünschtem oder entbehrtem,
kommendem oder fliehendem Sein zu führen, und Sein nicht nur als

sich verbergendes und entbergendes zu denken.

In dieser dreifachen Erfahrung, die das Denken mit sich selbst

jetzt macht, bleibt die Gottesfrage als ein bewegendes Moment des

Denkens aufrecht stehen.

Die Behauptung hat ihre Berechtigung allerdings nur, weil sie uns

nun im gleichen Zuge fraglich erscheint. Sobald behauptet wird, die

Gottesfrage sei bewegendes Moment, meldet sich, gleichsam als

Korrelat, ja als Bedingung zur Möglichkeit der Behauptung, die Rückfrage:

In welchem Sinne ist sie es? Ist sie es überhaupt, ist sie es noch,
ist sie es schon wieder?

Es hat den Anschein, als treten wir bereits an Ort : Behauptung und
Zweifel halten sich die Waage. Wollten wir die Gottesfrage schematisch,

spekulativ, traktatmäßig angehen, so würde sich allerdings jede
noch so saubere denkerische Bemühung in jene Aporien verstricken,
die seit Kants kritischer Philosophie jeden Versuch dieser Art an seiner

eigenen Behauptung straucheln lassen.

Wir suchen den Ausweg aus den Aporien, die die Gottesfrage als

Gottesbeweis, als Gottestraktat, als Apologetik gar, oder aber als

letzte Explizitation der Subjektivität mit sich bringt. Wir sehen den

möglichen Denkweg in der jeweiligen Eröffnung, Bewegung und
Verbindlichkeit, die sich die Philosophie erteilt, wenn sie sich denkend,
erinnernd und entwerfend mit sich selbst auseinandersetzt. Aus der

Notwendigkeit eines solchen Verstehens kann sich das ergeben, was

uns hier von der «Lösung» der Gottesfrage überhaupt zu reden

ermöglicht: von Gott im Namen der Gratuität zu reden und
Philosophie als Trostrede zu üben.

99



Das, was uns die Gottesfrage eröffnet, ist ihre Geschichte. Der Titel
der Abhandlung umschreibt sie in dreifacher Thematik : Gotteskult,
Gottes Tod (genit. subj.) und Gottes Mord (genit. objekt.). Damit ist

vorläufig, aber deutlich genug, die Geschichtlichkeit der Gottesfrage
ausgedrückt. Es kann sich hier nur darum handeln, jene geschichtlichen

Momente auslegend zur Sprache zu bringen, die von Mal zu
Mal die jeweilige, gültige Rede von Gott wieder zum Verstummen
gebracht und damit die Sache Gottes der Philosophie überhaupt
bewahrt haben. Weil zudem die Gottesfrage stets als Sachbereich,
als Welteröffnung und als Selbstauslegung des Menschen fungierte, ist
die Gottesfrage von der sie begleitenden Tat nicht ablösbar. Darum
Kult, Tod und Mord. Die Philosophien, die den drei Sprachbezirken
und Tatbereichen entsprechen, sind : des Pseudo-Dionysios Ilspl zcöv

&eia>v dvojiazcöv, die Weltdeutung Schopenhauers und die gesagte,

sprachlich formulierte Sexualität in G. Batailles Atheologie.

I.
Der Traktat Ilepi zcöv iïeiaiv ôvo/uarwv wurde, laut eines Reskriptes

des Abtes Hilduin an den Kaiser Ludwig am 8. Oktober 827, dem
Kloster vom heiligen Dionys in Compiègne übergeben und so für das

Abendland erstmalig bekannt gemacht. Der Autor denkt in platonischer

Tradition, die er selber allerdings nur durch die hellenistische

Fraktur hindurch weitergab. Plato dachte Seiendes dialogisch und
dialektisch in Hinblick auf das Sein als das Gute. Dieser Vorgang vollzog

sich bei Ps.-Dionys nach dem vorbestimmten und vorgegebenen
Gesetz, das die Vielheit der Gegensätze zum einen theo-ontischen

Gegensatz von Sagbarem-Unsagbarem, Erkanntem-Unerkanntem
zusammenschloß. Piatos Grundabsicht war, das Gefüge der Gegensätze

in die Durchsichtigkeit der Gattungen ysvy zu stellen; das Wo-
rumwillen dionysischen Denkens war die Einigung, das Zustandekommen

der Verschmelzung, die evœaiç.
Warum denkt Ps.-Dionys so? Weil der Zielpunkt seiner ganzen

denkerischen Absicht das substantialisierte Sein ist, die überwesentliche

und verborgene Gottheit selbst1, an sich inkommunikabel jedem
Zugang enthoben. Das ist ganz im Gegensatz zu den platonischen
Spätdialogen etwa gedacht, die das Gute àyaftôv nie als hypostatisierte
Steigerung verstehen.

1
rapi - vijs ÛTcepo'jatou y.ctl xpucptaç Qeôttjtoç Kap. I. § 2. 588C.

100



Ps.-Dionys' ganze Anstrengung geht darauf aus, den platonischen
Weg im Umkreis und in Zwiesprache mit dem exaltierten Gott gangbar
zu machen : seine Dialektik will also einer fundamentalen, weil
denkerischen und auch seinsmäßigen unversöhnlichen Heteronomie Herr
werden. Jede Heteronomie beunruhigt. Denn sie unterminiert heimlich

die Sprache, d. h. die Möglichkeit des Redens. Wo Heteronomie
herrscht, kann nicht mehr etwas von etwas gesagt werden.

Der einzige Ausweg, der Ps.-Dionys offen stand, war die energische
Sichtbarmachung. Er war gänzlich mit dem Gedanken vertraut, daß
Eidos ja Hinblick, zugleich Ansicht eines jeden in dem was es ist,
bedeutet. Wird dieser platonische Grundsatz ontologisiert, dann wird
Reden vom Sein zur Theophanie2, die Gottheit selber aber aktive
Erzeigung dessen, was sie ist. Ps.-Dionys braucht hierzu das Bild von
der Strahlenbündelung im Hyperwesen; deutliche Reminiszenz des

platonischen Sonnengleichnisses. Theophanie ist nichts anderes als

die im Bereich der Rede von Gott ermöglichte üscapLa, xoivcovla und
ôpolotaiç; ihr entsprechen die «Wortführer», die bezeichnenderweise
die Beflügelten àvaxreQovfiévoi3 genannt werden. Gott erscheint —

dies im Gegensatz und in Aufhebung etwa zum gesamten alttesta-
mentlichen Gottesverständnis - und im Erscheinen beflügelt er
denjenigen, dem er erscheint. Hier etwa vom Menschen zu sprechen,

wäre anachronistisch. Für Ps.-Dionys gibt es das, was wir «Mensch»

nennen, noch gar nicht.
Die ontologische Verfassung der Gottheit und ihres Wortführers,

des Theologen, ist damit umrissen. Die Frage bleibt: wie kann hierüber

gesprochen werden? Die dionysische Lösung lautet: Wer über
Gott spricht, spricht über ihn in Hymnen4. Der Hymnus ist der Modus
des Sagens, der Gott zum Erscheinen bringt. Der hierfür angemessenste

Ausdruck ist meines Erachtens Wortkult. Die Gottesfrage besteht

für Ps.-Dionys darin, den Wortkult zu ermöglichen. Oder anders

formuliert: Der christliche Wortführer muß das mit Worten dem

christlichen Gott entgegenbringen, was die damalige Umwelt durch
kultische Mythik den Göttern verehrend entgegenbrachte.

2 Où [ay]V tixoivoûT^TOv - tiXX'éep' èauTOÛ p.ov(p.cu; tï]V ÙTiepoùtJiov ISpûaav àxûva -rats

éxâcsTou tôjv ôvxcov àvakô-jQiç éÀXdtp.beaiv (fyaôoiipEtttiç èuupatveTai. ib. C-D.
3 ib.
4 TaOra npos toùv Äe(cov Xo^tov [j-eavVj p.£i}a y.ai rcàaav cbç eirceïv, vijv elpàv tcüv 8eo-

Xù-ycuv ùp-voXo-pav eùpTjCEiç Ttpoç tàç àfa&oupfoûi vr); ÔEapytaç npùoSouç èxtpavxopixiûs

xal ùjivirjTixûiç ràç {kcovuplaç SiaaxE'jâÇo'jaav. ib. § 4. 589 D.

101



Was sagt der ontologische Hymnus aus? Worüber spricht er? Welchen

Unterscheidungen geht er nach? Er muß ja schließlich Rede sein,
und sich dadurch als möglich erweisen, daß er Zusammenhänge
eröffnet. Er sagt fiovdç - samt dem dazu gehörigen metaphysischen
Problemkreis; er sagt rgiaç- als spezifisch onto-theologische
Aufgabe; er sagt ahta, die als ein Verstehensmoment göttlicher Güte

fungiert; der Hymnus sagt schließlich, fast versöhnend,jedes vergött-
lichende Licht, fieovgyixd cpdna, das durch irgendwelche dunklen
Kanäle in den einzelnen einfällt und seine Rede beflügelt5.

So weit der Inhalt dieser Rede von Gott. Wir betrachten nun die

subjektive Beteiligung der Vernunft an dieser Rede. Bei Plato lag
das Entscheidende im fortschreitenden Ermessen jeweiliger
Unterschiede, im Schritthalten mit der Entfaltung der Sache selbst. Von
einem bestimmten Moment ab verläßt Ps.-Dionys ausdrücklich
den Weg der je eigenen verbindlichen Gestalten oixela Oü/ißoXa

die zur Gottheit führen, und geht direkt auf die gottähnliche Noesis

selbst, fîeoeiôcDii vôrjmç los, nachdem er allerdings den der Vernunft
eigenen Elan èvépyetav geziemend gedämpft hat6.

Das ps.-dionysische Denken hat nun jene erkenntnismäßige Über-
schwänglichkeit erreicht, die dem ganzen Vorgang als ontologisches
Postulat vorgestanden hatte. Der Hymnik entspricht die totale
Unsagbarkeit : Gott selbst ist mehr als nur unerkennbar. Die Unerkenn-
barkeit selber wird in allem, worin sie noch Positivität sein könnte,
mit dem Siegel der Nichtigkeit bezeichnet.

Im entscheidenden Moment stellt sich Ps.-Dionys jene Frage, der
wir uns vorwegnehmend bereits gestellt haben : Wenn die ontologische
Washeit im a privativum ihren adäquaten Ausdruck findet, wie ist
dann die Rede von Gott möglich? Welche Art von Rede ist dann noch

angängig? Wie kann überhaupt eine Rede mit diesen Namen, die der
Gottheit aus dem ontologischen Gesamtkontext zukommen, möglich
sein7?

Ps.-Dionys hält fest: Gott läßt sich weder sagen noch denken8. Den

Ausweg versucht er über das Zwischenstadium der Engelserkenntnis.
Diese hilft uns hier kaum weiter. Sie ist höchstens Zeichen für die

5 ib., 589 D-592 B.
6 <fotoirau6vxec xàç vorjpàç èvep^eiaç ib., 592 D.
7 rnûî ô uepi Ifelcov àvop.cfr<ov f)p.îv Biaitpcqp-axeuO^aexai ctxXijTou xal üirep-

(ovûp-ou xfjÇ ÛTcepoucjiou SeoTrjToç cbro8eixvup.évi]ç ; ib., § 5, 593 B.
8 oùxe Efiteïv oßxe kvo^aai Suvaxov' ib.

102



totale Hypostasierung der allerdings ganz andersgearteten
platonischen «Ideenwelt», die eigentlich bei Ps.-Dionys in keinem ihrer
authentischen Elemente wiederzuerkennen ist. Dem Nicht-Engel
«Mensch» bleibt der Hymnus als einziger möglicher Modus der Rede.
Dieser erträgt in der Tat einerseits die totale Negation, anderseits
die geradezu inflatorische Summierimg aller möglichen Namen. Der
Hymnus ist dann ganz allgemein gesagt eine Manifestation, die die
verschiedensten Sprachelemente in eine zusammenhängende Rede

zusammenfaßt, diese aber zu gunsten des Manifestierten scheinbar
wieder auflöst9. Dem so Wissenden bleibt also nur, die unnennbare
Gottheit àvcovu/iou aöxrjv zu loben, namenlos - oder mit jedem
möglichen Namen. Das ist es, was wir Wortkult nennen10. Es bleibt
auch der theologischen Rede als oùaiu>vo/j.ïa lediglich der hymnische
Wortkult der oùoapxla11, des Wesensgrundes. Kraft seiner Würde
teilt sich dieser anderen Wesen mit. Gerade aber erst eigentlich diese

Mitteilung ist «der Rede wert» und gibt die Möglichkeit, von Gott zu
reden, frei.

II.
Der pseudodionysische Entwurf ontisch bedingter Rede von Gott,

die das Urprinzip und die Gottheit im überwesentlichen Sein
identifizierte, den Monismus mit der Attributenlehre zu überwinden
versuchte, von allem Seienden Abstand nahm und in radikaler
Selbstentlassung12 das Subjekt von seinem Selbst trennte, um die Hetero-
nomie in hymnischer Rede überwinden zu können, ist bis und mit dem
Theismus maßgeblich geblieben. Am Ende des Idealismus jeglicher
Prägung kommt es unausweichlich zur Konfrontation des Verstehens
mit dem Wollen. Bei Ps.-Dionys ist der sich selbst entlassende Wille die
Nahtstelle nicht objektivierbaren Seins und möglicher subjektiver
Vereinigung ëvcocriç mit ihm. Die Selbstaufhebung wird gewisser-

8 ib., 593 C-D; Aio xat év itâaiv à Oeoç -p-pid(><jXETat -/.ai ycoplç r.âvccuv' ~/.al iïià

fvouaeojî o Heàç •p-ptûaxETai y.al 8ià dyvœataî' — y.al èv nâoi ndvza èazl y.al èv ouOevl

où&év y.al in. TOtvTaiv itâai ylyvtûmezai y.al âç oùûeaoç oûoevt. Kap. VII. § 3. 869 D.
10 xai yàç zaûza ôp-8-âic itepl Oeoû Xé-yop-EV xal à* tûjv Svtiuv àratvTtDv ùpveÎTai xaxà

XTjV tojEvtcov tfvaXoylav c&v èaxiv aîxioç. Kap. VII. § 3. ib.
11 dcXXà TTjy otiaioicotôv e(î Ta ovxa itdtvxa ttjc Heap^lXTjî oûaiapylaç 7ipoo8ov up.arjaai.

Kp. V. § 1. 816 B.
12 Ka( ècrav av&iç rj deordrrj xoû Heoû yv&aiç i) 8( dyvmalaç yiyvcoaxopivT] xaxà

tt]V ûuèp moûv ëvcoaiv 6'xav o voûç tùiv Ôvtcuv itävxcuv dizoazdç, Iiteixa xal êauxov dcpelç,

Évfa&Â xaî« ôrapcpaéatv dxTÎaiv, Kap. VII. ib. 872 A-B.

103



maßen durch die Überschwänglichkeit des göttlichen Einbruches in
die für ihn frei gewordene Vernunft entschädigt. Schopenhauers
Werk steht am Ende des idealistischen Denkweges. Seinen Gedankengang

nachvollziehen heißt, sich der inneren Schwächen des

metaphysischen Redens von Gott versichern, seien es jene, die der
vorgegebenen Seinsstruktur entstammen, seien es jene, die sich als Selbstbetrug

der gesteigerten Subjektivität entlarven. So oder so führen beide
Schwächen den Tod Gottes herbei.

Schopenhauer kennt die Rede von Gott vorzüglich in der Syntax
des Theismus. Bezeichnend für den Theismus ist, daß er von einem
Gott ausgeht und ihn also schon vorweg hat13. Seit Kants radikaler
Kritik ist und bleibt der Theismus unerwiesene Hypothese. Die
Attributenlehre fällt dahin, denn ihr Knotenpunkt ist immer wieder nur
die «Unerforschlichkeit göttlichen Ratschlusses». Diesen aber mit
formallogischen Mitteln erschließen zu wollen ist nichts anderes als

Ausflucht in die Heteronomie und zugleich Schutz vor dem Vorwurf
der Absurdität14. Schopenhauer versucht die physikotheologische
Rede von Gott zu überwinden. Er strebt eine moralische Deutung der
Welt an, in der, wie er sagt, «die Welt allemal sich als Mittel
darstellt zu einem höheren Zweck»15.

Im Zuge der Überwindung des Theismus liegt es nahe, sich mit
dem Atheismus auseinanderzusetzen. Theismus und Atheismus sind
als Grundkonzeption nicht eigentliche philosophische Fragen. Sie

gehören vielmehr zur historischen Faktizität der monotheistischen

Religion des Judentums. Fundament des Theismus ist einzig und
allein die Offenbarung. Diese ist nur insofern und gerade so verbindlich,
wie sie an Juden, Christen und Mohammedaner ergangen ist. Atheismus

ist von daher gesehen eigentlich nur eine Frage der Stammes- und
Volkszugehörigkeit: Atheist ist, wer von Hause aus Nicht-Jude ist,

" Parerga, Fragmente zur Geschichte der Philosophie. § 13. S. W. IV. 133.

Sämtliche Zitate nach der Cotta-Insel-Ausgabe, Frankfurt 1960, Bd. I-V.
hrsg. von W. Frhr. v. Löhneisen.

11 Paralipomena, Einige Worte über den Pantheismus. § 69. V. 120.
«Denn daß ein allmächtiges und dabei allweises Wesen eine gequälte

Welt schaffe, läßt sich immer noch denken, wenngleich wir das Warum dazu
nicht kennen : daher, selbst wenn man demselben auch noch die Eigenschaft
der höchsten Güte beilegt, die Unerforschlichkeit seines Ratschlusses die
Ausflucht wird, durch welche eine solche Lehre immer noch dem Vorwurf der
Absurdität entgeht.» Ib., 121.

15 ib., 122

104



oder: bloß Judentum und Theismus sind identisch; folglich ist die

Marge des Atheismus exakt so weit, wie die gesamte außerjüdische
Geschichte16. Der Atheismus, als sonst schwer bekämpfte antiabendländische

Position, wird von Schopenhauer entschärft durch den Nachweis,

daß er auf einer Erschleichung beruht. Denn sogar der Atheist
nimmt den Theismus bereits als etwas an, das sich von selbst versteht17.

Auch die Physikotheologie war sich darüber im Klaren, daß über
die Wirklichkeit Gottes nicht zu reden war. Folglich hätte sie sich
über die Möglichkeit ihrer Rede von Gott kritisch befragen sollen.

Weil sie jedoch in ihrem ganzen Reden den Anforderungen des

kausalen Denkens unterstand, hat sie das nicht radikal genug getan.
Ihre Rede von Gott endete immer wieder in der Rede von der
Notwendigkeit18. Notwendigkeit aber ist allemal Abhängigkeit einer Folge
von ihrem Grund. Wird jedoch Kausalität als der Leitfaden des

Wechsels der Formen verstanden, ist der Widerstand der Materie,
ihr Entstehen und ihre Evolution einerseits und die Spontaneität
des Wollens andererseits kausal nicht einzufangen. Daran scheitert
auch jedes Reden von Gott als der causa prima und dem ens necessarium.

Die Frage lautet: Wenn der Leitfaden unserer Rede von Gott
nicht Kausalität sein kann, was ist er dann? Schopenhauer gibt uns
einen Wink. Er versucht, die Selbstmanifestation des Begehrens und
ausgreifenden Verlangens, als etwas von der Vorstellung toto genere
Verschiedenes, dem Begehren, Wünschen und Wollen des Subjektes
selber zu bewahren. Subjektsein ist Selbstdarlegung in Verlangendsein.

Sein als Wunsch ist das Innere der Natur und zugleich unser ei-

16 Über die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde. Kap.
V. § 34. III. 151 f, 155.

17 «Dieser letztere Ausdruck (Atheismus) aber enthält seinerseits eine

Erschleichung, indem er vorweg annimmt, der Theismus verstehe sich von selbst,
wodurch er das «affirmanti incumbit probatio (dem, der eine Behauptung
aufstellt, obliegt der Beweis) schlau umgeht ; während vielmehr der sogenannte
Atheismus das «ius primi occupantes» (das Recht des ersten Besitzergreifens)
hat und erst vom Theismus aus dem Felde geschlagen werden muß. » Parerga,
a. a. O. § 13. IV. 143.

18 «Mit jenen angeblichen Beweisen verhält es sich nun folgendermaßen:
Da einmal die Wirklichkeit des Daseins Gottes nicht durch empirische
Überführung gezeigt werden kann ; so wäre der nächste Schritt eigentlich gewesen,
die Möglichkeit desselben auszumachen, wobei man schon Schwierigkeiten

genug würde angetroffen haben. Statt dessen aber unternahm man, sogar die
Notwendigkeit desselben zu beweisen, also Gott als notwendiges Wesen darzutun. »

Parerga, a. a. O. IV. 133.

8 Studia Philosophica XXVII 105



genes Inneres. Der Seinscharakter gewünschten Seins, der also fraglich

ist, wird nicht dadurch getroffen, daß der Wünschende als der
nach vorne zu einer Vorstellung hin Gezogene charakterisiert wird.
Umgekehrt ist es: Sein des Gewünschtseins ist die Betroffenheit des

Wünschenden selbst, der von hinten getrieben wird19. «Das Subjektive
also gibt hier den Schlüssel zur Auslegung des Objektiven»20.

Der Satz vom Grund darf beim Denken nicht so gebraucht werden
wie ein Springstock vom Athleten zum Uberspringen des Hindernisses

gebraucht wird. Der nach Überschwänglichkeit verlangenden
Vernunft hilft der Satz vom Grunde, die Erscheinungen zu überfliegen.

Auch die negative Rede von Gott stützt sich auf den Satz vom
Grunde. Das von der Selbstmanifestation des Begehrens und
Wünschens beanspruchte Wirklichkeitsverstehen verlangt eine grundsätzlich

anders orientierte Syntax des Redens21. Was ist denn eigentlich
wirklich? Es ist das, was den Menschen unmittelbar angeht. Das aber
sind seine Handlungen22.

Diese Absage an den Satz vom Grund bedeutet, sich die Frage
nach dem Woher, Wohin, Warum versagen. Gerade das am begehrten

Sein orientierte Denken bleibt schlicht dabei, zu fragen: Was
ist? Was ist die Welt? Was tue ich? Was ist es, was ich will23? Den
Greuelszenen des Tiersterbens, des Mordens und Tötens gegenüber,
dem eigenen, als Spottexistenz sich verstehend erfahrenen Dasein

gegenüber, wirken die Erklärungen der Theodizee wie Hohn. Auf
die Frage, wofür und warum jeder Mensch dennoch hartnäckig sein

eigenes Leben schützt und bewacht und in der Sorge darum geradezu
aufgeht, antwortet Schopenhauer: Keiner weiß es. Der Denkvorgang
von einer Idee zum Ideierten bleibt dem zu verstehenden Seienden

gegenüber vollends äußerlich. Denn der Grundton des Wesens des

Seienden ist Appetenz als Wille zum Leben. Dieses aber ist ihm zu

19 Die Welt als Wille und Vorstellung II. 2. Buch. Kap. 28. Charakteristik
des Willens zum Leben. II. 455 f.

20 ib., 456.
21 «Denn hier, wo es den Wert oder Unwert eines Daseins, wo es Heil oder

Verdammnis gilt, geben nicht ihre toten Begriffe den Ausschlag, sondern das

innerste Wesen des Menschen selbst, der Dämon, der ihn leitet, und der nicht
ihn, sondern den er selber gewählt hat - wie Piaton spricht, sein intelligibler
Charakter - wie Kant sich ausdrückt.» Die Welt als Wille und Vorstellung I.
4. Buch, § 53. I. 365.

22 ib. 365.
22 ib., 379

106



innerst. Über den metaphysischen Grenzstein gewollten Seins kommt
die Betrachtung nirgends heraus. Nur die bedingungslose Ursprünglichkeit

des Willens erklärt es, «daß der Mensch ein Dasein voll Not,
Klage, Schmerz, Angst, und dann wieder voll Langeweile, welches,
rein objektiv betrachtet und erwogen, von ihm verabscheut werden

müßte, über alles liebt und dessen Ende, welches jedoch das einzige
Gewisse für ihn ist, über alles fürchtet»24.

Schopenhauers Denken des Seins als Wille führt zu einem doppelten
Resultat. Einmal deckt er den eigentlichen Ursprung aller Rede von
Gott auf. Dieses ist «das Muttermal, woran man die Abkunft aller
Theologie erkennt, nämlich, daß sie aus dem Willen, aus dem Herzen

entsprungen sei, nicht aus dem Kopf oder der Erkenntnis, wie
vorgegeben wird»25. Zum anderen wird nun bereits die Grundabsicht
dieser Willensphilosophie deutlich, nämlich die Überwindung des

Willens im willensfreien Erkennen. Schopenhauers Philosophie will
folglich als Uberwindung jeder möglichen metaphysischen Theologie
verstanden sein. In seinem Denken ist der Tod Gottes bereits drin.
Statt Auseinandersetzung mit dem absoluten Sein, mit der ersten
Ursache, mit Allmacht und vorsehender Fügung zu sein, ist Schopenhauers

Denken als Philosophie des Willens folgerichtig Auseinandersetzung

mit dem Tode.
Der Tod ist der Musaget der Philosophie. Nur weil wir Sterbliche

sind, sind wir jeweils denkend und, das Begehren denkend, beisammen.
Plato hat diese sokratische Definition der Philosophie im Phaedo26

überliefert. Schopenhauer stellt sie den Ergänzungen zum vierten
Buch seines Hauptwerkes Die Welt als Wille und Vorstellung voran.
Nur der Tod gibt den triftigen Grund ab, warum es die mögliche
Bejahung und Verneinung des Willens zum Leben gibt27. Weil indes

24 ib. 464.
26 Parerga. A. a. O. 147.
26 "H où toüt' o-i eh) |j.sVtt] Savirou; Phaedo 81A 1-2.
27 Die metaphysischen Ansichten über den Tod sind dazu da, über diesen

Sachverhalt hinweg zu trösten. Religion und philosophische Systeme sind
«also zunächst das von der reflektierenden Vernunft aus eigenen Mitteln
hervorgebrachte Gegengift der Gewißheit des Todes». Die Welt als Wille
und Vorstellung II. 4. Buch. Kap. 41. Über den Tod und sein Verhältnis zur
Unzerstörbarkeit unseres Wesens ansich. II. 591. «Der Tod ist die große
Zurechtweisung, welche der Wille zum Leben und näher der diesem wesentliche
Egoismus durch den Laufder Natur erhält; und er kann aufgefaßt werden als
eine Strafe für unser Dasein. Er ist die schmerzliche Lösung des Knotens, den

107



für Schopenhauer Gott bereits tot ist, er jedoch «Gott» zum Leben
erwecken möchte, ist die Auseinandersetzung mit dem Tode seinem
Denken keineswegs mehr tödlich. Auch das dramatischste Todesgeschehen,

das Schopenhauer zu schildern nicht müde wird, ficht den
Willen zum Leben nicht an. Der Wille hat nämlich nichts anderes
vorher als was er selber ist: Wille zum Leben - leben um zu wollen.
Der Wollende ist das Gewollte dieses Willens. Wir sind also dieser

Wille. Lind er ist unsere Welt, in der allein wir sein können. Mehr als

Spiegel ist sie allerdings nicht28. Und als erscheinende Welt genau so

zerbrechlich und bereits zersprungen wie ein alter Spiegel.
Die Objektivität des Willens als vorgestellte Welt spiegelt in der Tat

die sonst so intakte Subjektivität als Bedürftigkeit, als Elend, als

Sterblichkeit und Vergehen. Am Tod ist derWille allerdings wie am
Widerstand stark geworden. Und zwar so stark, daß er zur vollen
Selbsterkenntnis gelangt ist. Angesichts des Todes wollen heißt jetzt, willentlich

den Tod erwarten. Tod als gewünschtes Sein begreifen, heißt dann
das Sein des Todes in dem was er als Tod ist, begreifen, nämlich
als endgültige Verneinung des Willens. Der mit dem Tod
konfrontierte Wille will frei seine eigene Selbstaufhebung. Den Tod so

begreifen heißt, nicht irgend eine Todesart besonders hervorheben.
Dem Todescharakter sterblichen Seins im Ganzen wird nur die
Überwindung des Todes überhaupt gerecht. Den Tod überwinden heißt
aber, dem Wunsch- und Trieb-, dem Freude- und Furchtcharakter
des Seins als solchen absagen. Am meisten und unmittelbarsten ist
dadurch die Hoffnung betroffen; sie ist als die Utopie des wollenden
Menschen entlarvt. Der Topos des Todes, sein ganzer Aufenthalt
ist das Subjekt selber, sofern es alle täuschende, illusionäre Hoffnung
aufgegeben hat. Als einziges ausgreifendes Verlangen ist jene
Erkenntnis übrig geblieben, die vom gänzlich verschwundenen Willen
lebt.

Die schopenhauersche Todesphilosophie fördert einen Tatbestand

zutage, auf den wir jetzt aufmerken müssen. Er erschließt uns den

Zusammenhang mit den kommenden Ausführungen. Schopenhauer
nimmt jeder im ethischen Sinne verstandenen Transgression Sinn und

die Zeugung mit Wollust geschürzt hatte, und die von außen eindringende,
gewaltsame Zerstörung des Grundirrtums unsers Wesens: die große Enttäuschung.

Wir sind im Grunde etwas, das nicht sein sollte : darum hören wir auf
zu sein.» Ib. 649.

28 Die Welt als Wille und Vorstellung I. 4. Buch. § 63. I. 480; 380.

108



Elan29. Transgression ist nur dort sinnvoll, wo es Interdikt gibt. Der
Wille, der sich noch nicht absolut gesetzt hat, lebt förmlich von den

noch indizierten Regionen des Daseins. Den Heiligen, die auch

Schopenhauer ein Vorbild im Sinne einer Vorstufe sind80, ist nur
darum alles erlaubt, weil sie gleichermassen alles verachten. Das Interdikt

aber besteht seiner Wesensherkunft nach in Verachtung. Heilige
Verächter, Diener ihrer eigenen Interdikte, Heroen der grenzenlosen

Unterwürfigkeit vermitteln uns den «finstern Eindruck jenes
Nichts, das als das letzte Ziel hinter aller Tugend und Heiligkeit
schwebt»31. Wer noch etwas will und so lange er es will, ist noch voll
des Willens gerade dessen, was er willentlich aufgehoben hat. Wem
sich jedoch der Wille selbst gewendet hat, dem ist alles vom Willen
entweder Gewollte oder Verneinte - nichts, und sei es der eigene
Gott.

III.
Der Tod Gottes ist dann wahr, wenn jemand seinen Mord bekennt.

Wer das tut und vermag, ist immer wieder der «letzte» Mensch. Auch
er verschwindet dann, weil seine Rede sich nur mehr an die Abwesenheit

richtet und sein Tun das Unmögliche tut.
Eine bestimmte Richtung innerhalb der französischen Philosophie

28 Erste und einfachste Bejahung des Willens zum Leben ist Bejahung des

eigenen Leibes, d. h. Verzeitlichung des Willens in den Akten der Geschlechtlichkeit.

«Daher istfreiwillige und durch gar kein Motiv begründete Entsagung
der Befriedigung jenes Triebes schon Verneinung des Willens zum Leben, ist
eine auf eingetretene, als Quietiv wirkende Erkenntnis freiwillige Selbstaufhebung

desselben; demgemäß stellt solche Verneinung des eigenen Leibes sich
schon als ein Widerspruch des Willens gegen seine eigene Erscheinung dar.»
Schopenhauer versteht Sexualität als Selbstbejahung des Willens und erreicht
dadurch einen hohen Grad von Verstehensintensität jener Phänomene, die
sich in ihrer äußersten Form im Kannibalismus darstellen, «das entsetzliche
Bild des größten Widerstreites des Willens gegen sich selbst auf der höchsten
Stufe seiner Objektivation, welche der Mensch ist. Nächst diesem im Morde,
dessen Ausübung daher der Gewissensbiß augenblicklich mit furchtbarer
Deutlichkeit folgt». A. a. O. § 62. I. 457/461. Sexualität, Mord, soziale
Gerechtigkeit können also nur von ihrem eigentlichen Zentrum her gedeutet
werden. Sie sind samt und sonders Auswirkungen des Einbruchs in die Grenze
fremder Willensbejahung. Die Thematisierung der Sexualität wird
folgerichtig die Erfahrung der Grenze überhaupt auszulegen haben (s. unten, III).

80 a. a. O. § 71. I. 557-558.
81 a. a. O. 558.

109



denkt gegenwärtig diese nachhumanistische Möglichkeit, um überhaupt
weiterzukommen. Ihre hauptsächlichsten Vertreter sind Georges

Bataille, der den Grundtext liefert32, und sein Interpret Michel
Foucault. Dessen Buch Les mots et les choses33 ist eine Archéologie der
sciences humaines, eine Studie also über die Wesensherkunft jener
Wissensbereiche, an denen der Mensch maßgeblich beteiligt ist und

zugleich sich selber als kontingent, geschichtlich, nicht mathematisch
reduzierbar auslegt. Hinzu kommen C. Lévi-Strauss, R. Barthes,
Klossowski und M. Leiris.

Die Gegenrichtung, wenn ich so sagen darf, geht von den gleichen
Voraussetzungen aus. Auch sie betrachtet Nietzsche, Marx und Freud
als jene, die das Ende des Menschen als homo pulcher, homo faber, homo

mysticus herbeiführten. Aber sie versuchen alle, den Anspruch der
Überlieferung (der jüdischen wie der christlichen, der orientalischen
wie der griechischen) aufrecht zu erhalten. Als hauptsächlichste
Vertreter sind zu nennen E. Levinas, P. Ricœur, P. Thévenaz, M. Birault,
M. Henri, dessen neueste Publikation L'essence de la manifestation von
Bedeutung sein dürfte34.

Im 3. Teil dieser wiederholenden Rede von Gott gehe ich nun auf
das ein, was zu sagen übrig bleibt, wenn Gott tot und der
Gottesmörder, der letzte Mensch, am verschwinden ist. Wenn wir die These
des Gottestodes aus ihrer Szenerie des zu Ende gehenden 19. Jahrhunderts

herausnehmen, lautet sie folgendermaßen. «Il est temps qu'en
chaque chose de toi, ta folie sache apercevoir l'envers». Damit
beginnt Bataille das Alleluiah im 2. Band seiner Somme athéologique35.

Die Rückseite allen Seins ist nicht das Widersprüchliche, nicht das

pure Gegenteil, sondern es ist recht eigentlich die Schattenseite, das

82 L'Erotisme. Coli. Arguments 5. Ed. de Minuit Paris 1957 ; Somme
athéologique. I. L'expérience intérieure. 2e éd. suivie de Méditation et de Post-

scriptum. II. Le Coupable. 2e éd. suivie de l'Alleluiah. Gallimard Paris (1944)
1954. Die bibliographischen und thematischen Hinweise verdanke ich meinem
Kollegen Jacques Colette, La Sarte, mit dem ich die hier vorgelegten Gedanken

durchbesprach.
33 Gallimard Paris 1966. - Die drei Hauptgebiete, die Foucault

berücksichtigt, sind: Allgemeine Grammatik, Analyse der Reichtümer, Naturgeschichte,

denen im 19. Jahrhundert folgende Wissenszweige entsprechen:
Philologie, Wirtschafts- und Staatswissenschaften, Biologie.

34 L'Essence de la manifestation. I et II. Coll. Epiméthée. Essais

philosophiques. PUF 1963.
35 a. a. O. II. 205.

110



Schmutzige, weil Leere und Exzessive alles Seienden. Von daher
wird das Sein im Ganzen als Verlangtsein offenkundig. Ein solcher

Denkweg ist vom Sein als dem zu-Wünschenden, zu-Verlangenden
her bewegt. Die Nichtigkeit eröffnet sich ja nicht über das bloße
Sagen von Ja und Nein. Das Sein als Lust bringt vor das Nichts.
Denn das Sein des Lustseins ist dessen Nichtigkeit. Diese besteht
nicht etwa aus einem nichtigen Inhalt, wie einem flüchtigen Genuß,
sondern ist sie selbst. Darum ist auch nur das Verlangen der Lust wert,
verlangt zu werden. Verlangen und Wünschen sind in ihrem Sein

wesentlich von der Leere, dem Vakuum, der Nichtigkeit konstituiert.
Die maßgebliche Ansicht dieser sprachlich formulierten Seinsweise

des Wünschens und Verlangens ist nun aber nichts anderes als die
moderne Sexualität. An ihr wird die totale Rede ihrer selbst ansichtig.
Sexualität bewegt sich durchaus nicht mehr im Bereich etwa des

«geheimnisvollen Sexus». Sie sagt nichts mehr aus über den
anthropologischen Wert der Geschlechter. Sie ist vielmehr dadurch
charakterisiert, daß sie sich auf der Sprachebene abspielt. Ihre verbale

Gewalttätigkeit hat es fertiggebracht, das Geschlecht zu denaturalisieren.

Der Sexus hat seinen sinnlichen Charakter verloren. Er spielt
sich als Sexualität stets nur auf deren eigenen, schmalen Bahn der

Gefährdung und des Scheiterns ab. Ihr Jenseits ist die Frenesie, durch
die sie aber allemal gründlich zerstört wird. Jede strikte Rede von der
Sexualität meint also Erfahrung der totalen Selbstverendlichung. Der
Sache nach ist das mit dem Tode Gottes identisch. Darum bedeutet
die Rede von der Sexualität, der Mensch sei ohne Gott36. Wie konnte
es überhaupt dazu kommen? Durch den Tod Gottes. Diese Einsicht
kann im Zusammenhang unserer wiederholenden Rede von den

Namen Gottes folgendermaßen erläutert werden.

Ps.-Dionys hat die Heteronomie und Exteriorität des Absoluten im
Hymnus überwunden. Schopenhauer formuliert: «Wir sind im
Grunde etwas, das nicht sein sollte: darum hören wir auf zu sein».

Wir fragen jetzt, wie dieses Nicht-sein-sollen, radikal zu Ende gedacht,
ins Nicht-sein-können, in die Unmöglichkeit führt. Den Gegenstand
des Verlangens bestimmen heißt, die Antwort vorwegnehmend geben.

Der Gegenstand ist «ce que n'est pas celui qui désire». Das Verlangen
verlangt das, was der Verlangende selbst nicht ist und nicht sein kann.

Der Weg des Verlangens ist der Weg ins Unmögliche37. Batailles

36 M. Foucault, Préface à la transgression. In: Critique Nr. 195-196, 1963

(Hommage à Georges Bataille), 752.

111



Name für Seiendes heißt le coupable. Der Ruf des unschuldig Schuldigen,

dessen, der mit sich selbst das Unmögliche erfährt und durch
Erfahrung immer wieder möglich macht, lautet: Alleluiah. Das ist
nicht hymnisch gemeint, denn die Freude ist keine Spracherfahrung
mehr. Grund zum Alleluiah ist die Erfahrung der Verletzlichkeit
und die äußerste Form der Verbitterung: das unerträgliche Glück.
Nietzsche meinte noch, Gott sei eine allzu große und schwere Hypothese.

Bataille nennt Gott ein unerträgliches Glück. Gott ist das Sein
als das Wünschbare. Marquis F. de Sade hat erstmals die Todesgrenze

der Rede von Gott durchbrochen. Die Bresche in die
ungebrochene Rede ist die Rede vom Verlangen. Das Sein des Gewünschtseins

ist nicht die Erfüllung des Wunsches oder die Seligkeit des

Verlangenden, sondern immer nur die im Wunsch selbst implizierte Leere
und Öde, die Bresche selbst. Gott ist somit nichts anderes als die ratlose

Erbitterung darüber, daß Sein zwar wünschenswert ist, im Wunsche
selber jedoch sich als entleerte, grenzenlose Endlichkeit enthüllt38.

Was sich bei Schopenhauer noch aus heiliger Verachtung in
heitere Willenslosigkeit kehrte, das wird bei Bataille zur nüchternen
Exaltation der Endlichkeit: «D'une façon plus vraie que l'ascète

moral, une chienne ivre de plaisir éprouve la vanité de tout plaisir»39.
Batailles Werk ist darum besonders einschlägig, weil er die

unerläßliche Konkretisierung des Seins als Verlangen, als Wunsch und
Lust mit einer optimalen sprachlichen Entzauberung verbindet. Er
stellt uns unerbittlich vor die Frage, ob es auf dem Wege des Verlangens

im Anspruch des Seins als Wunsch, überhaupt eine mögliche
Rede von Gott gebe. Mit andern Worten: Was ist unsere Ewigkeit?
Es ist das Verlangen40. Wird das Verlangen je gestillt, bedeutet das

unsern und des Verlangens Tod. Die Manifestation des Seins als

ungesättigtes Verlangen allein ist göttlich.

87 «Autrement dit nous n'avons de possibilité que l'impossible. Tu es dans
le pouvoir du désir écartant les jambes, exhibant tes parties sales. Cesserais-tu

d'éprouver cette position comme interdite, aussitôt le désir mourrait, avec lui
la possibilité du plaisir.» Somme athéologique II. a. a. O. 207.

88 «Dieu lui-même est l'exaspération d'un vide, si nous nous engageons
dans les voies du désir.» Ib. 207.

88 ib. 206.
40 «Niant les êtres limités, l'amour les rend à l'infini du vide, il les borne à

l'attente de ce qu'ils ne sont pas.» Ib. 218. Die Grenzerfahrung schlägt den
Menschen in die Flucht, über ihn selbst hinaus in die Abwesenheit. Sie ist
Gegenstand allen Verlangens: «ce que n'est pas celui qui désire». Ib. 223. «Je

112



Gottes Tod brachte die Aufhebung dessen, was als das Unbegrenzte uns

begrenzt. Der Tod Gottes verunmöglicht, daß wir uns je wieder
an anderes wenden als an uns selbst. Wir erfahren nur noch

Intimität, Innerlichkeit, souveräne Einmaligkeit. Diese gründet
gänzlich im Sein als Verlangtem. Sie ist, als Rede von Endlichkeit,
Grenze und Transgression, also grenzenlose Endlichkeit ; ihr Ausdruck
ist eben jene moderne Art der Sexualität, die wir eingangs
charakterisierten. Transzendenz ist nur noch möglich im Exzeß, wo sich

denn auch Gotteserfahrung und Sexualitätserfahrung treffen. Weil
Sexualität die unmögliche Überschreitung der subjektiven Begrenztheit

ist, verbindet sich ihre Erfahrung von sich aus mit dem Tode
Gottes. Und so kann denn gesagt werden, daß an die Stelle der Rede

von Gott die Rede von der Sexualität, d. h. die Erotik, getreten ist.
«Peut-être l'importance de la sexualité dans notre culture, le fait

que depuis Sade elle ait été liée si souvent aux décisions les plus
profondes de notre langage, tiennent-ils justement à cette attache qui
la lie à la mort de Dieu. Mort qu'il ne faut point entendre comme la
fin de son règne historique, ni le constat enfin délivré de son inexistence,

mais comme l'espace désormais constant de notre expérience.
La mort de Dieu, en ôtant à notre existence la limite de l'illimité, la
reconduit à une expérience où rien ne peut plus annoncer l'extériorité
de l'être, à une expérience par conséquent intérieure et souveraine»41.

Im Augenblick wo die Sexualität zu reden begann und sie eine

gesprochene wurde, hörte die Sprache auf, Eröffnung des Unendlichen

zu sein und sein zu können. Wir erfahren nur noch die Abwe-

n'ai sur terre ou dans le ciel aucun refuge. Dieu n'a pas d'autre sens: un refuge
prétendu. Mais le refuge n'est rien comparé à l'absence du refuge.» Ib. 162.

Der Mensch ist, auf seinem Höhepunkt angelangt, wie ausgelöscht. Er ist
Gott selbst. Er ist Abwesen und Schlaf. Die Grenzerfahrung ist das Göttliche
und göttlich ist der Mensch in der Erfahrung seiner Endlichkeit. Ib. 145.
Die Gottesfrage vor einem Todes-opfer, einem Geopferten stellen heißt,
aufhören sich selbst sein zu müssen, also sich in die Unendlichkeit verlieren. Ib.
57 f. Jede Göttlichkeit ist wesensmäßig Riß, Tötung, Opfer. Das was 'Gott ist',
ist genau der Kulminationspunkt jeder Ekstase, jeder erlebten, gewünschten
Transzendenz (die nur als gewünschte ist). In der Überschreitung und
Vernichtung der Grenzen, dem Wesenselement der Ekstasis, wird Gott als Gegenstand

zum agonisierenden Opfer des Subjektes. Gott ist in der Tat dermaßen

tot, daß sein Tod nur dadurch angekündigt werden kann, «daß ich mich
selber töte». Ib. 116.

11 M. Foucault, Critique a. a. O. 753.

113



senheit Gottes und unseren eigenen Tod. Das ist der eigentliche Grund,
warum die Rede von der Sexualität an die Stelle der Rede von Gott
treten konnte.

Zwischen Gottes Tod und Gottes Mord besteht eine Beziehung wie
zwischen einem zerbrochenen Krug und der Geste, die ihn zerschlagen

hat. Wer Tod Gottes sagt, meint zugleich die Geste, die ihn tötete.
Zusammen mit der sich eröffnenden Inexistenz Gottes erfährt der
Gottesmörder seine Solidarität mit der tötenden Geste. Das Gelächter
ist die Tötungsgeste dessen, der zum Hymnus auf den toten Gott
ansetzte : requiem aeternam deoi2. Das Ende aller Rede von Gott ist im
Lachen, der entstellten Form primitiver Orgien und akkordgeladener
Hymnen angezeigt. Der Mensch, bisher in der Syntax wohlgeordneter
Rede geborgen, wird durch die Sprache emanzipiert und verschwindet.

Was bei Schopenhauer noch Spottexistenz war, ist bei Bataille
und seinem Interpreten Foucault das Ende der Sprachlichkeit selbst43.

Es gibt nur noch eine Weise, unsere Begrenztheit, unsere Not und
unsere Begehrlichkeit nach etwas anderem als uns selbst zu
erfahren: die Undurchdringlichkeit der Sprache selbst. Der
Gottesmörder stellt seine Sprache, sein Denken und sein Handeln am leeren
Ort ab, wo Gott war. Und lacht.

Der Sinnzusammenhang der Rede hat das hervorgebracht, was
wir «den Menschen» nennen. Auf der Möglichkeit das Menschsein

zu sagen, beruhte bisher die Rede von Gott. Je mehr
Sprachlichkeit, desto weniger Humanität. Die gegenwärtige Sprachsituation
bringt den Menschen zum Verschwinden. Bevor darum die Rede von
Gott wieder möglich sein wird, muß das Verschwinden des Menschen

gedacht werden. Dieses kündigt sich allerorten bereits an. Die
hymnische Rede von Gott ist verstummt. Der sogenannte Pessimismus

Schopenhauers hat sich in den Zusammenbrüchen, die die losgelassene

Menschheit im zweiten und letzten Drittel desJahrhunderts
veranstaltet, als eine durchaus «menschliche Möglichkeit» erwiesen. Gerade

12 Sexuelle Lust, Ekstase, Lachen und Tränen sind die eigentlichen Topoi
des tödlichen Spieles zwischen Leben und Tod. Der Arbeit, die immer nur
allgemeine menschliche Aktivität ist, (als geistige, kritische, politische Tätigkeit),

ist der Kult entgegenzusetzen, der sich in den vier Grundformen des

Opfers, des Lachens, der Poesie und der Ekstase ausfaltet. Sie sind die eigentlichen

Übergänge und Überschreitungen, die den Menschen aus seinem
geschlossenen System seiner selbst befreien. Somme athéologique II. 189.

43 L'Erotisme 306. Les mots et les choses 396-398 ; Préface à la transgression,
Critique 754.

114



darum kann aber die gelöste Heiterkeit einer noch verkappten
Willensphilosophie nicht mehr genügen. Sein als Verlangen und damit als

Unmöglichkeit es zu denken und zu begehen, scheint ein notwendiger
Schritt der Denkgeschichte selbst zu sein. Ob die verstandene,
ausgelegte Existenz als gewünschte, verlangte, verendlichte nur noch

sagen könne, daß sie ohne Gott sei, bleibt weiterhin offene Frage.
Ich versuche darauf eine Antwort. Die abschließenden Bemerkungen
stellen diesen Versuch dar.

IV.
Der Mensch legt sich sein Dasein gleichermaßen in Verstehens-

und Begehrensstrukturen aus. Sinn-Absurdität, Bejahung-Verneinrmg,
Sagen-Schweigen gehören zu den Verstehensstrukturen; Freude-Leid,
Glück-Jammer, Rettung-Verdammnis sind Begehrensstrukturen.
Darin ist Dasein ausgelegt. Wie versteht der Mensch diese Ausgelegt-
heit? Verlangt er, daß sie verstanden werde?

Diese Frage ist die Wiederholung der Forderung, die an jede
philosophische Besinnung gestellt wird, wie wir zu Beginn gesehen haben.
Von dem durch Verstehen und Begehren ausgelegten Dasein her die

Gottesfrage stellen heißt, dieses Dasein selbst in seiner fundamentalen
Ausgelegtheit verstehen. Die Gottesfrage ist zudem Rückfrage in
früheres Denken. Dessen Wiederholung hat dem Anspruch des früheren

zu entsprechen, damit es selber als Rede Anspruch auf Verbindlichkeit

und uns gegenüber Verstehbarkeit unser selbst erheben kann.
Die Gottesfrage entsteht wesentlich aus der jeweiligen geschichtlichen

Ausgelegtheit des Menschen. Diese bewegt sich heute
vorzüglich auf drei gegenläufigen Bahnen : zwischen Argwohn und
Sinngebimg; zwischen dem Begehnis des Unmöglichen - als Ruf requiem

aeternam deo - und der Selbsteröffnung des Subjektes im endlichen
Fühlen aller Süssigkeit; zwischen Gott als der reinen bloßen Chance

und dem Gott als dem Grund und Boden der Verzweiflung.
Ps.-Dionysius bedachte die Gottesfrage vom Wortkult her. Seine

Werke und seine Sprache zelebrieren Ontologie. Seine Rede von Gott
war Feier und Fest. Wir Heutigen denken noch von der Arbeit her,
sind indes im Begriff, das Arbeitstier in uns durch unser eigenes Rede-
sein zu überwinden. Die Sprache ist nicht mehr hymnisch, weil sie ein
Stück unserer Arbeit geworden ist. Sie ruft nicht mehr Stimmung hervor,

sondern wird dazu verbraucht, das Wesen der Einstimmung zu
deuten. Anhand eines exemplarischen Falles von sprachlich gefaßter

115



Verlangensstruktur erläutert sich das Gesagte. Das Exempel ist das

Gebot. «Gebot» ist eine sprachliche Auslegung des Seins als Wunsch.

An der Mutation seiner Bedeutung soll die Wandlung der Rede von
Gott deutlich gemacht werden.

«Du sollst nicht töten», lautet ein abendländischer Satz. Er legt
unsere ganze Existenz als verbotene aus. Das verhängte Interdikt
lebte bis zum Tode Gottes von dessen Autorität und Allmacht. Die
Aufhebung des Interdiktes, die wir Heutigen zu deklarieren wagen,
ist nicht etwa die Aufhebung der Herrschaft Gottes über unser Leben.
Die Aufhebung zeigt an, daß unser Lebens- und Daseinsbereich weder

im tabuisierten «schützenswerten Leben» noch in der illusionären
« Geschöpflichkeit» verstehend ausgelegt werden kann. Der Ernst des

Tabus und zugleich seine völlige Entbehrlichkeit wird erst wieder
erreicht durch die freiwillige Selbstenteignung. Die Rede davon lautet
dann: «Du sollst nicht töten - eher lasse ich mich töten.»

Die Gottesfrage hat sich aus dem ontologischen Interdikt heraus
entwickelt. Das Denken der Transzendenz ist vom Argwohn bloßer
Exteriorität dauernd belastet. Die Absolutheit, noch immer Attribut
der Göttlichkeit, kann keineswegs einfach irgend einer Gegend unseres

Erfahrens, etwa der Zeitlichkeit oder der Zukünftigkeit, angeheftet
werden. Absolutheit begegnet da, wo Sein aus der Subjektivität des

Gewünschtseins und Gefühltseins heraus sich dem Wünschenden und
Fühlenden unmittelbar eröffnet. Hieraus ergeben sich folgende mögliche

Reden von Gott : Die Rede von der Süssigkeit, die Rede von der
Gratuität, die Rede vom Trost. Diese Rede ist in ihrer dreifachen
Form und erst in ihr die mögliche Rede von Gott, die wir suchten. Sie

bedeutet folgendes.
1. «Gott ist süß». D. h. nicht, Gott sei seinerseits wieder ein Gefühltes.

Ganz im Gegenteil: Das Süßsein gibt sich dermaßen von sich selbst

her, daß das Erfühlen des Süssen dem Einsturz oder dem Eintauchen
in die je eigene Wirklichkeit des Fühlens gleich kommt. Fühlen und
Gefühltes sind sich im Akt der Fühlungnahme gleich, heißt ein Grundsatz

aristotelischer Ontologie44. Die Wiederholung dieses Satzes im
Horizont von Gottes Tod und gesagtem Verlangen lautet : Die Grenze
ist das Absolute als Eröffnung dessen, was von sich selbst her gebend
das Ganze sein kann.

" Deanima, F2,426a 16; «der Geist im Vollzugseiner selbst ist die Dinge»:
6Xco« 51 6 voüc Isxlv 6 xax' èvépyeiav xà itpcfyp-axa IbT 7, 431 b 17; Metaph. A 9,
1075 a 3.

116



2. «Gott ist gratis». D. h. nicht einfach, Gott sei Gnade. Gratuität
nennt eigens die argwöhnische Begegnung mit der Geschichte, in der
Gott als notwendig gesagt und die Rede von Gott selbst als

unumgänglich hingestellt wurde. Gratuität bezeichnet dann vorzüglich die
Loslösung aus der Syntax eines jeweils ganz bestimmten, verbindlichen
Redens. Das bedeutet nicht, die zusammenhängende Rede sei

aufgehoben; es meint ganz deutlich, der verstehende Rückgang in den
Satz vom Grund sei vorverstanden und geübt als Zubereitung der
Möglichkeit dessen, was da kommt. Gratuität zeigt weiterhin an, daß
etwas für die Not des arbeitenden Daseins verbraucht wird. Diesem
kommt es nicht mehr so sehr darauf an, Profite ideologischer oder
oekonomischer Art zu registrieren und so die Rede von Gott für
allerhand edle Zwecke abzuzweigen. Der Ubergang vom homo faber

zum sprechenden Wesen ist gerade dadurch gekennzeichnet, daß der so

Redende sich durch die Gabe des Seins konstituieren läßt. Grund zum
Feiern ist das nicht mehr, zumal unsere künstlichen Feiertage daran
erinnern, daß der Krieg eigentlich die Form ist, in der die entthronten

Götter alle wieder eingesetzt werden.
3. «Gott ist Trost». Was ist denn Trost? Trost ist Rede. jiaQaxalecv

heißt hindurchrufen, eindringlich sagen, anrufen was vor-her hört.
Wer so gerufen wird, ist schon immer als der Angerufene. Eine
Grundeinstimmung, ein ontologisches Vorher bestimmt die Philosophie des

Trostes. Im gewaltigsten Trostruf, dem Requiem, das schon von der

Verzweiflung durchfahren ist, klingt der Akkord von Sein und Sagen
auf.

Bei Aristoteles ist napdxXrjaig Ermahnung im Hinblick auf den zu
erteilenden Rat. Von den Griechen her bleibt der Trost der Sprachlichkeit

verbunden, durch die Seiendes in seinem eigentlichen Sein
verwahrt wird, zugleich jedoch in der Verwahrung sich auf zu-Kom-
mendes hin erschließt. Am Ende des 19. Jahrhunderts schrieb Renard
in seinem Journal: «Quand on est heureux, il reste beaucoup à faire:
à consoler les autres. »

Trost und Tod gehören zusammen. Erst in dieser Konstellation
wird vollends deutlich, daß Trost fauler Trost sein kann und daß nur
verstehender und verstandener Trost tröstet. Zu Ciceros Zeiten gab
es eigens Trostverständige. Trostspenden war ein Offizium, das man in
Trostkliniken absolvierte. Das Trösten wurde von Philosophen,
Dichtern und Ärzten besorgt.

Soll der Philosoph heute noch Trost spenden? Versteht er, mit der

117



Elegie des Theognis etwa, den Tod als den allgemeinen Tröster?

Liegt der Trost bereits in der spekulativen Entgötterung, wie sie

Speusipp schon durchführte? Ist vielleicht die Philosophie selbst als

Einführung ins Sterben und als Denken an Tod Trost? Ist die Rede

von Gott tröstlich wie «letzter Trost»?
Die Rede tröstet unter der Bedingung, daß sie nicht einem Jetzt

verfällt. Schopenhauer vermeinte, den Tod durch tröstliche
Beschwörung der Gegenwart zu überwinden. Rede kann Trost sein,
insofern sie nicht ein Dieses-da meint; dann ist sie nämlich schon als

Rede töricht. Kierkegaard sagte, es sei albern zu fragen: «Hat mein
Nachbar Christophensen es getan?» Die Trostrede tröstet nur im
Woraufhin. Ist das aber nicht feige Evasion ins Unbestimmte? Ist denn

gerade ein Sinnspruch nicht dadurch tröstend, daß er ein für allemal
endlich die Trauer und die Erbitterung aufhebt, den Schleier der
tödlichen Ungewißheit lüftet?

Trost ist der Sprache verbunden und verpflichtet. Trost reden heißt,
dem Zugesprochenen Zukunft nicht als Verweis ins Ungewisse vermitteln.

Zukunft, die der Trost zeigt, hängt gänzlich von der Gegenseitigkeit

der Erfahrung und der Rede ab. Beide versichern sich im Selben,

rechtes Reden und zugleich neue Erfahrung zu sein. Der faszinierenden,

aber tödlichen Identifikation alles dessen, was ist, mit dem,
was nur als Gewünschtes erfahren werden kann, widersteht nur die

Sprache. Sie besitzt jene Geneigtheit, die ins Herz des Möglichen
führt und spricht auch da noch an, wo das Mögliche zum einzig
Möglichen, also zum Notwendigen wird.

Der Mensch ist nur im freien Wort. Am Höhepunkt seiner Rede
macht er sich von allem, außer von der Gabe, die ihm sein eigenes
Redenkönnen eröffnet, frei. Reden heißt, Gleiches als Gleiches, dieses

also im Unterschied sagen. Diese Struktur kehrt sich an dem Punkte, an
dem wir jetzt angelangt sind, um. Dementsprechend wendet sich das

notwendige Sagen in die Rede als Spende des Möglichen um. Und
das ist der Trost.

Darin eröffnet sich eine Kategorie, die dem Göttlichen der Gottheit
zu entsprechen scheint: das Gebende als Gratuität. Die Gratuität
überträgt in der Tat den Sinn vom Möglichen über Gebendes zum
Notwendigen. Die Bedingung zur Möglichkeit der Gratuität ist die

mögliche Rede. Was sich als das erweist, was aus Gratuität gegeben

ist, ist von sich her Überfluß, erfüllter Sinn.

Ist der Sinn erfüllt, entgeht er allem emsigen Suchen nach Sinn.

118



So verschwindet denn angesichts der Sinnfülle die Möglichkeit des

Sagens. Die innerste Notwendigkeit läßt sich in der Tat weder auf
etwas anderes zurückführen, noch begrifflich einfangen, noch zu
irgendwelchen «höheren Zwecken» ausnutzen oder ausmünzen.
Schon gar nicht zu einer Trostrede. Als Anruf oder Interpellation
verzichtet Trostrede ja eigens darauf, universelle Gültigkeit zu haben,
wie etwa die scheintröstliche Auskunft, es seien doch alle Menschen
sterblich. Der noivog vôuoç des Todes kann wohl tröstlich sein, ist es

aber gerade nicht im Modus der freien Rede.
Der Trost als Anruf ist ein Ereignis der Sprache. Darum belastet

jede Trostrede anläßlich des Todes noch zusätzlich. Sie ist nämlich
nichts anderes als eine restlos veräußerlichte Rede von Gott.

Sterben ist das traditionellste Gut des Menschen, obschon gerade
mit dem Tod jede Überlieferung aufhört. Tod ist Traditionsbruch
und insofern Preisgabe ins Schutzlose. Gerade darin eröffnet sich
jedoch Platz für den Trost. Die Trostlosigkeit sterblichen Daseins wird
als die eigentliche Illusion des Lebens von der Sprachlichkeit des

Trostes entlarvt. Von dieser Illusion zu heilen, ist der Trost der
Philosophie da, nicht jedoch, um das Sterben zu lindern. So verweist

uns Philosophie als Trost immer auf uns selbst und durch uns
hindurch napd auf den Anderen, der nicht auf Grund der Exteriorität
der «andere» ist, weil er ja gerade als der Andere meine Intimität
konstituiert. Im ergangenen Trost erfüllt sich das Absolute jeder
Weisung: hinzuweisen auf das, was nicht abweisbar ist und dennoch der

Weisung bedarf. Dieser Akt des Verweisens allein ist parakletisch
tröstend. Trost zeigt ins trostlose, ortlose des Lebens und damit als

Trostwort und Trostzeige ins Trauen, ein Wort, das dem Begehren

selber Sein als Wahrheit zuspricht. So könnte denn die Wiederholung
der philosophischen Gottesfrage uns gelehrt haben, der Wahrheit
einer ehrwürdigen Rede vom Verstehen und vom Begehren zu trauen.
Die Rede von Gott würde dann bedeuten, daß er der sei, dem ich
trauen kann, wenn ich «Gott» sage.

119


	Von den göttlichen Namen : eine Wiederholung der philosophischen Gottesfrage im Horizont von Gottes Kult, Gottes Tod und Gottes Mord

