Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Heidegger et l'interrogation scientifique
Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883305

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heidegger et 'interrogation scientifique

par FJean-Pierre Leyvraz

L’ceuvre de Heidegger est aporétique. Holzwege, chemins qui ne
meénent nulle part, qui ne nous font pas sortir de la forét. Cette ceuvre
irrite, semble ne pas tenir ses promesses, se dissimuler derriére un lan-
gage obscur ou encore remettre toujours en question ce qui semble
acquis: Sein und Zeit, p. ex., se termine sur une tache, celle de reprendre
a zéro tous les thémes traités et crus acquis par le lecteur. Pour com-
ble, cette tiche de terminer Sein und Jeit, Heidegger ne 1’a jamais
accomplie.

Nous voudrions ici demeurer dans les Holzwege, les apories de Heideg-
ger, et voir ce qu’elles nous font apercevoir touchant la question d’un
fondement philosophique des sciences. Nous chercherons 4 montrer,
au fil de P’introduction de Sein und Jeit, ou la pensée de Heidegger se
déploie enti¢re (car il n’y a pas vraiment de 2¢ Heidegger mais seule-
ment un approfondissement de la pensée dans les ceuvres récentes de
Heidegger), que la tache que se propose Heidegger dans Sein und Jeit
aboutit & une aporie formidable, aporie devant laquelle le philosophe
se trouve encore, 40 ans apres la publication de Sein und eit. Cette apo-
rie, c’est 'impossibilité radicale de fonder les sciences dans les prin-
cipes d’une raison humaine, théorique et pratique. Cette aporie est la:
savoir ce qu’il faut en conclure est une autre affaire.

La méditation de Heidegger, d’emblée, s’attache aux catégories et
aux causes!. Nous prendrons comme fil conducteur le sché¢me aristoté-
licien des quatre causes, dans lequel s’inscrit toute I’ceuvre de Heideg-
ger.

Quelle est I'intention de Sein und Jeit? Reprendre la question de
Pétre. Que veut dire cela?

Heidegger, qui a la fois se bat contre le néo-kantisme et s’émancipe
de I'influence de Husserl, ne songe qu’a la fin de la connaissance, a la

1 cf. Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Seotus. Fribourg, 1915.

80



cause finale du savoir et de ’action, a 1’étre considéré comme source
et fin, fons et origo, et a la fois accomplissement réel de I'origine.

Que veut-il dire alors, lorsqu’il affirme, au début de Sein und Zeit,
que la question de I’étre n’a jamais été vraiment posée, ou bien a été
oubliée aprés avoir été entrevue puis mal saisie et obscurcie?

Heidegger distingue trois fagons dont la question de I’étre a été obs-
curcie:

1. T’étre est le concept le plus général, le plus vide et par conséquent

il n’y a pas a y chercher quelque chose, un contenu déterminable;
2. D’étre est le concept le plus évident (selbstverstandlich) et n’importe

quoi signale I’étre, tout étant est, et il n’y a qu’a observer les choses

pour se convaincre du sens de I'étre.

Ces deux fagons de passer a coté de I’étre représentent I’isolement des
notions de forme et de matiére, toutes deux coupées de ’efficace et de la
fin. La forme pure, en ce sens, n’est pas acte, mais universel irréel.
La forme pure est ’extension pure, ou encore un universel passif, ou
enfin la pure extériorite.

Quant a la pseudo-évidence de I’étre dans les choses, il s’agit au
contraire de ’opacité méme d’un objet quelconque, de sa matiere, ou
nous croyons saisir I’étre, en quelque sorte en admettant I’opacité
comme le donné. En ce sens, il s’agit de la pure intériorité ou compré-
hension, de nouveau sans efficace et sans fin.

Ce que nous manquons donc de ces deux fagons, c’est I’efficace et
la fin dans I’étre.

Mais il y a une troisi¢me fagon de manquer la question de I’étre,
et c’est de le dire indéfinissable. Heidegger dit que c’est une consé-
quence de la premieére facon, mais elle pourrait aussi étre liée a la
seconde.

Dire I’étre indéfinissable, ce n’est pas manquer I’efficace ni la fin,
c’est les dire tous deux inconnaissables.

On pourrait se livrer ici au jeu des clés. La permiere fagon de man-
quer Iétre, c’est le logicisme leibnizien ou néo-kantien; la deuxiéme,
c’est en un sens Descartes et Husserl; la troisieme, c’est Kant. Forma-
lisme, intuitionnisme et philosophie critique.

Mais 'important, c’est 'intention de cette revue des aveuglements.
(o Hegel est absent). L’intention, c’est de définir une pensée ou-
blieuse qui, de fait, commet les trois erreurs a la fois et manque triple-
ment I’étre. Quelle est cette pensée? Cette pensée, visiblement, est

81



celle d’une méthode scientifique qui procéde par analyse et synthése.
Heidegger veut montrer qu’une telle pensée, en unissant I’analyse
théorique et la synthése pratique, perd tout espoir de rendre compte
de Defficace et de la fin. En effet, ce triple aveuglement aboutit a
rejeter 'efficace et la fin & la fois au centre de ’objet et 4 son extréme
périphérie.

1. L’objet, dans son opacité, a alors une efficience incompréhensi-
ble, bien plus: qui n’a pas a étre saisie. La force, la présence de fait
de Pobjet, c’est précisément, alors, qu’il n’y ait rien de caché dans
Popacité. L’évidence de I’objet comme donné doit étre une opacité ol
aucune intention, aucune parole de 'objet ne soit déchiffrable. Pour-
quoi? Parce que si 'observation empirique décelait une efficace et
une finalité propre de I'objet, une nature de I’objet, c’en serait fini
de la certitude scientifique et des lois des sciences exactes.

2. De P’autre coté, I'efficace et la finalité sont repoussés a 1’extréme
périphérie. La forme de tout jugement est indifférente a ’efficace et a
la fin, car, étant forme universelle pure, elle se suffit dans I’énoncé de la
proposition. Cette forme contient, in nuce, toutes les possibilités qu’on
voudra, et offre un modéle indifférent a tout ce que ’on voudra bien
produire ou construire. Elle est une syntaxe pure.

En quoi consiste alors vraiment ’aveuglement et la nécessité d’une
reprise de la question de I’étre? La pensée oublieuse de I’étre
1. constitue la forme et la mati¢re dans une relation impensable,

2. confond du méme coup l'efficience et la finalité.

L’oubli de I’étre est alors ’'absence totale de distance réelle entre
I’efficience et la fin. En d’autres termes, ’oubli de I’étre finit de con-
naitre et d’agir dans I'instant ou il commence. Ici s’amorcent les cri-
tiques de la Neugier, du bavardage, dans Sein und Zeit, et ensuite de
la technique. La pensée oublieuse pense dans Iinstant pur ou, car
cela revient au méme, dans le processus. Le processus est 'intégration
des instants purs, et en ce sens la vaine poursuite d’une fin qui est tou-
jours déja donnée, mais que I’on dépasse sans cesse, dans une sorte de
«surplace» qui donne I'illusion du mouvement.

Dés lors, on comprend pourquoi la reprise de la question de ’étre
devra passer, dans Sein und Seit, par I’explicitation d’un liex ol se pose
la question, et donc par 'affirmation d’une distance réelle entre ’ef-
ficience et la fin.

En effet, la pensée oublieuse télescope 'origine efficace et la fin
dans un univers sans distance réell:. Cet univers d’oubli, c’est pour

82



Heidegger celui de la métaphysique, qui culmine dans une philosophie
de la subjectité: un sujet a la fois forme et matiere de lui-méme, exté-
rieur et intérieur, dominant le monde et dominé par lui, voila & quoi
aboutit la pensée oublieuse: il n’y a plus de lieu, de distance, de champ
ou une efficace pourrait atteindre une fin, car ’objet pur de la méta-
physique est a la fois aussitot atteint comme idée et jamais atteint
comme matiére. Jamais atteint, parce qu’il est impossible de faire se
rejoindre la matiere et I'idée. L’analyse formelle rejoint la synthése
pratique a travers le rien, par un acte magique de correspondance
entre les idées et les choses.

Cet acte magique de la pensée oublieuse est une image du femps.
Heidegger I’étudiera dans le schématisme de Kant, dans I’Eternel Re-
tour de Nietzsche. Cet acte magique est a vrai dire I’énigme, la ques-
tion qui n’a jamais été vraiment posée, celle du sens de I’étre, celle du
temps. C’est une question o1 la philosophie s’en est tenue a des solutions
d’ordre magique, de I’ordre de I'oubli.

Voyons maintenant comment Heidegger s’y prend, dans la suite de
I'introduction a Sein und Zeit, pour situer ce lieu, cette distance réelle
dans laquelle seule la question du sens de I’étre est posée en vérité.

Distinguons quatre moments de cette Introduction:

1. la structure de la question en général,

2. le privilege de la question de I’étre,

3. la tache d’une analyse? du lieu de la question, le Dasein,

4. la méthode d’une telle tache, que Heidegger définit provisoire-
ment et qu’il appelle phénoménologique.

Suivons donc I’introduction sans oublier le fil conducteur des quatre
causes.

1. Toute question a une triple structure; elle comprend:

1. das Gefragte
2. das Befragte
3. das Erfragte

Prenons un exemple simple:

Je demande & Pierre son adresse. Dans une telle proposition, das
Gefragte, ce que je veux savoir, c’est [’adresse. Das Befragte, c’est celui
que j’interroge pour savoir, c’est Pierre. Dans notre exemple, das Er-
fragte n’apparait pas. Or, das Erfragte, c’est «das eigentlich Inten-

2 Notons que ce terme d’analyse sera abandonné plus tard par Heidegger,
mais il est intéressant qu’il 'emploie encore dans Sein und Zeit.

83



dierte», c’est justement le but, la fin, de ma question. Disons que c’est
ici le complément circonstanciel de but implicite: p. ex. pour pouvoir
lut rendre uvisite.

D’emblée, dans I’exemple, il apparait que, sans I'indication de la
fin, ma question n’est pas vraiment mienne, n’est pas dans une distance
réelle entre I’efficace réel qu’est la question, et une fin réelle. Privée de
sa fin, la question est privée de celui qui la pose, des Fragenden. C’est que
le complément ciconstanciel de but, qui dans notre exemple parait
n’ajouter qu’une détermination empirique (pouvoir rendre visite a
Pierre), joue en fait un role essentiel. Il est possible qu’un jour je ne
veuille plus rendre visite & Pierre, ou qu’il change d’adresse: dans ces
cas, l’adresse me sera devenue inutile. Mais la circonstance comme
fin n’indique pas qu’une succession de fins contingentes; elle constitue
comme circonstance mon orientation dans une finalité.

Otez la circonstance; ou bien je pose la question pour rien, je ne
fais que la mentionner comme un exemple de grammaire; ou bien
je pose la question machinalement: je fais des fiches d’adresses et je
ne pense a rien, ne pose pas réellement de question.

Passant a la question du sens de I’étre, je vois que

1. das Gefragte, c’est I’étre,

2. das Befragte, c’est ce qui est, ’étant, que j’interroge sur son étre,

3. das Erfragte, c’est le sens de étre.

En effet, la fin de ma question, c’est le sens de I’étre. J’interroge
Iétant sur son étre afin de saisir le sens de I’étre.

Le premier point nous montre déja que Heidegger refuse de consi-
dérer une relation forme-matiére pure, c’est-a-dire une question en
’air. En I’air, c’est-a-dire dite par un sujet X ou Y et exprimant une
relation ab. Dans une telle proposition (p.ex. dans une logique de la
question) la relation ab sera posée hors de Pefficace réelle d’un ques-
tionnant et hors d’une fin de la question. Par exemple je pourrais dis-
poser d’un certain code de réponses possibles & une question:

Napoléon est-il a) un chef Sioux?

b) un Empereur frangais?
¢) un po¢me étrusque?

Dans ce genre de questions, le choix vrai ou faux sans doute n’est
pas réductible 4 un véritable code, mais il implique un certain rap-
port des faits et de la forme logique ol P’efficace et la fin sont obscurs.

84



Et ils le sont parce qu’ils sont tous deux d’ordre ludique. Dans le jeu
en effet, le rapport des faits et des formes est conventionnel. Mais la
logique de la question n’est pas un jeu: elle est une facon ludique de
manquer la question de I’étre. Le plan mental pur, dans son rapport
avec I’extension, ne laisse pas subsister le lieu d’une question réelle.

2. Le second point constitue un tournant décisif.

La question ayant cette triple structure, quadruple en fait, si ’on
compte le questionnant, il s’agit de montrer le privilége de la question
de I’étre sur les autres questions.

Heidegger commence par nous dire que la question de I’étre a un
privilege ontologique.

Ici, Heidegger développe un aspect de son entreprise qui nous
conduira a voir I’aporie.

Le privilege ontologique de la question de I’étre, c’est que ’on
ne saurait fonder aucune méthode a priori, aucune ontologie propre
a une région de ce qui est, donc aucune des sciences, si I’on ne pose
d’abord la question du sens de I’étre.

C’est 14 un point délicat. Qu’est-ce en effet que fonder 'interroga-
tion scientifique? Le paragraphe de Sein und Seit qui nous concerne
ici est d’allure trés husserlienne. Mais les prémisses de Sein und Zeit
sont aux antipodes de Husserl. Ici, les ontologies devront étre fondées,
mais en fait tout a été préparé pour subvertir enti¢rement un tel
fondement. Que devront étre les ontologies, les méthodes des sciences,
alors qu’on vient de montrer que la pensée oublieuse est précisément
celle des sciences? Comment fonder les catégories, alors qu’on vient
de les vider de leur contenu? Que peut bien signifier le role ontolo-
gique, en ce sens de fondement de I'interrogation scientifique, alors
qu’onvientde porter un coup mortel alalogique? Par exemple comment
fonder les sciences si on a démoli le principe de vérification, qui est
ultime chez Husserl comme chez les logiciens? Est-ce fonder (be-
griinden) ou est-ce enterrer (zugrunde richten) que veut Heidegger?

Mais on voit bien vite par le paragraphe suivant quel est le sens de
ce privilege ontologique. Ce paragraphe suivant traite du privilege
ontique.

Heidegger, trés brusquement, au début du paragraphe, déclare:
«La recherche scientifique n’est pas le seul mode d’étre que peut adop-
ter cet étant [I’homme], et elle n’est pas non plus celui que cet étant
adopte en premier lieu» (p. 11). Ces quelques mots disposent insolem-

85



ment de toute la pensée de Husserl, et du fondement des sciences.
Mais Heidegger n’a pas écrit pour rien le paragraphe sur le privilege
ontologique. Il ne veut 2 aucun prix que la distance de I’efficace a la
fin soit réduite a une distance empirique. Cela le précipiterait dans
I’anthropologie culturelle des néo-kantiens et dans la philosophie des
valeurs.

Il s’agit de conserver a cette distance réelle sa dimension propre-
ment ontologique. La finalité de la question n’est jamais pour Heideg-
ger une finalité empirique humaine, c’est une finalité liée a une effi-
cace a priori, & une vraie cause efficiente. La cause efficiente agit.
Heidegger a écouté les lecons de Fichte et de Nietzsche sur la volonté.
Elles ne sont pas perdues, et ’action pour lui est aussi peu contin-
gente, tendancielle, que pour ces penseurs: elle est un impératif et n’a
rien a voir avec la réalisation d’une fin humaine, fiit-elle élevée.

Des lors on comprend que le privilege ontique de la question de
I’étre se trouve dans le Dasein, et précisément en cela que le Dasein
(le lieu de la question, nous-mémes) est ontologique. D’un coup, les
assises de Sein und Jeit sont posées, dans un retournement audacieux
qu’il faut expliquer.

Qu’a réussi Heidegger ici?

Il a réussi a insérer en coin entre la forme et la mati¢re une dis-
tance entre I’efficace et la finalité. Il met, a la lettre, un baton dans
les roues.

A vrai dire, le fondement de I'interrogation scientifique est, dans
ce paragraphe, renvoyé aux calendes grecques. Entre l’opacité
matérielle, la transparence formelle et leur liaison sans distance,
Heidegger introduit une véritable obscurité, une massivité, le Dasein.
Est-ce ’homme? Non, absolument pas. C’est la cause efficiente.
Mais en quoi? En ceci que le Dasein est une saisie préontologique de
I’étre en nous. Dés lors la tiche est dessinée:

A travers une élucidation du lieu de efficace, du lieu de la ques-
tion ontologique (Daseinsanalyse), on ira vers I’élucidation de la
finalité de cette question, das Erfragte, le sens de I’étre. De la, on
reviendra (2¢ partie du plan de Sein und Jeit), par une «destruction»
de la métaphysique, au fondement réel de la connaissance et de I’ac-
tion.

C’est 14 un plan extraordinaire, que Heidegger n’a pas réalisé.
S’il a opéré dans ses dernieres ceuvres une «destruction» de la méta-
physique, il n’a pas montré la finalité réelle du Dasein. Il n’a pas percé

86



a jour I’énigme de 'image du temps, de la représentation, de la Vor-
stellung kantienne, des Idées platoniciennes.

Le programme n’implique rien moins que, sur le chemin de ’effi-
cace, aller au but a travers tous les mirages de la subjectivité.

Das Erfragte, le sens de 1’étre, das eigentlich Intendierte, c’est une
véritable fin du Dasein, une fin de la question. Le centrage de Sein und
Leit sur la mort n’a rien a voir avec un pathos existentiel: la fir n’est
pas, comme chez Sartre, une situation irréalisable: c’est une fin de la
question. Le Dasein, cause efficiente, n’est pas le moment d’une dia-
lectique, d’une praxis: c’est une question qui va a sa fin, a travers
une distance inéluctable. C’est tout Nietzsche, tout le tragique grec
vu a travers le Schicksal allemand, qui apparait ici, mais cette fois
Pexplosif est placé au fondement méme des sciences, ces sciences aux-
quelles Nietzsche restait fidele, sous la forme d’une théorie de I’évolu-
tion interprétée en termes de destin.

Que sont devenues dans I’affaire la forme et la mati¢re ainsi sépa-
rées 'une de 'autre? C’est le 3¢ moment de cette Introduction qui
va nous ’apprendre. Il est consacré, rappelons-le, & la tiche d’une
analyse du Dasein, et d’une élaboration de la question de I’étre.

En disant que le privilege ontique de la question de I’étre, c’est
le caractére ontologique du Dasein, Heidegger confére au Dasein, a
cette cause efficiente, un caracteére a priori: nous ne sommes pas dans
une étude de I’homme. Mais ce caractére a priori, qui va permettre
d’élaborer des structures nécessaires du Dasein (les existentiaux),
qu’est-il?

Il n’est pas question d’aller chercher le fondement des sciences
et de revenir appliquer des catégories au Dasein. Le privilége ontolo-
gique dela question de I’étre n’était pas la pour nous pourvoir d’un
instrument et d’une méthode. Il était 14 pour cautionner I’a priori qui
maintenant, dans le Dasein méme et dans I’étant, ontique, se dévoile.
Les catégories des sciences, on y reviendra a la fin, ou on n’y reviendra
pas du tout. Qu’en restera-t-il aprés ’analyse du Dasein? Quant a I’a
priori découvert dans les structures du Dasein, il va permettre une
réévaluation des causes formelle et matérielle, qui ont été violemment
séparées. Cela se fera par la notion d’historicité.

Pour que la cause matérielle ne se joigne pas instantanément a une
forme dans P’actualité de ’observation scientifique «sans mondey, il
faut que cette cause matérielle soit, de fait, inaccessible au Dasein.

87



Non pas, comme chez Hegel, inaccessible & la conscience observante
tout en étant accessible pour nous, car le Dasein, c’est nous. Il faut que
cette cause matérielle soit donc dissimuléde, mais ou? dans I’évidence
méme du projet du Dasein. Nous voici dans I’historicité et le temps
historial. Nous voici 4 la notion d’Alltdglichkeit. 1’ observation du réel
est minée icl a la base, dans son actualité.

Le Dasein, dans sa structure a priori de cause efficiente, porte,
comporte I’obscurité de son projet. La cause matérielle, c’est ce que le
Dasein, par sa constitution a priori, mangue & saisir. Ce sera, plus tard,
Poccultation de I’étre dans son dévoilement, la conservation de la
massivité de la fin dans le non-apparaitre de la matiére. Ainsi,
lactualité d’un objet (forme-matiére) d’observation est brisée. Les
deux notions de Vorhandenheit et de uhandenheit en sont les deux
morceaux. En saisissant 1’ustensile zuhanden comme instrument de ses
fins, le Dasein saisit une totalité instrumentale (Bewandinisganzheit) qui
est la forme du monde. Mais le Dasein, précisément, manque a tout
coup la matiere de cette forme. Pourquoi? Parce qu’il ne saisit pas le
décalage radical, I’historicité, entre cette forme et la mati¢re. Tout
d’abord et le plus souvent, le Dasein ignore la fin qu’il est. Il vit dans le
quotidien.

Apercevoir cette fin du Dasein, ce sera donc saisir, dans la rupture
de ’harmonie du quotidien, la transcendance de la cause matérielle.
Loin de se livrer a la forme, la mati¢re s’y préte, mais de fait elle se
conserve en elle-méme comme cause matérielle. C’est ici I’observation,
la vérification, la possibilité d’une continuité des théories, qui sont
détruites.

De fait, la cause matérielle ne rejoint la cause formelle que dans
la fin. Or, c’est bien ainsi que Heidegger congoit la temporalité et la
mort. C’est une fagon de dire que la forme et la matiére ne se rejoj-
gnent jamais. En effet, le temps n’est rien d’autre que la différence entre
forme et matiére. Or le temps ne finit pas: le temps est la fin. Les
quatre causes sont donc distendues et tenues écartelées jusqu’a la fin,
c’est-a-dire dans la fin.

Heidegger ne variera pas sur ce point, mais il variera son langage.
Plus tard, il verra que le concept de temps ne peut rendre compte de
cette fin, mais il ne reviendra jamais a ’actualité d’un donné sensible.

La notion tardive d’Er-eignis sera un autre nom de la temporalité,
un nom ou Heidegger aura éliminé les connotations hégéliennes. Le
temps final, c’était encore la Parousie hégélienne; 1’Er-¢ignis n’aura

88



plus rien a voir avec I’avenir humain: il sera une fulguration de la fin,
ou face-a-face avec ce qu’on pourrait appeler I’absence de I’Etre, ou la
différence finale.

C’est pourquoi la tiche de Sein und Jeit comporte 1’élucidation de
Ihistoricité et ensuite la «destruction» de la métaphysique. Celle-ci
n’est rien d’autre en effet que la démolition systématique des systémes
idéels de représentation de I’étre dans les étants, c’est-a-dire la démoli-
tion de toutes les formes dans lesquelles une matiére se détermine.
Idée, substance, esprit, volonté de puissance, ne seront pas, comme
chez Hegel, des figures de I’Absolu, mais des figures de ’absence de
Iétre.

En passant au 4° point de I’Introduction, c’est-a-dire a la question
de méthode en vue de la reprise de la question de I’étre, nous voyons
Heidegger définir la méthode comme phénoménologie. Heidegger
dit bien que la méthode ne peut étre définie que provisoirement, car
c’est seulement aprés avoir mené 4 chef1’analytique du Dasein que ’on
pourra développer la méthode définitive. Et en effet, si nous savons
qu’il y a compréhension a priori de I’étre dans le Dasein, cet a priori
ne nous livre pas une méthode directement. C’est une saisie obscure de
P’étre qui est a priori dans le Dasein, et non une intuition qui nous
livrerait, comme chez Husserl, a la fois une méthode d’investigation:
la description. Nous sommes ici plus prés de Hegel, pour qui la mé-
thode est déja enfouie dans les choses telles que la conscience naturelle
les percoit.

Mais alors il y a une ironie dans ’emploi par Heidegger du terme
de phénoménologie.

Tout d’abord, on ne saurait plus radicalement anéantir la notion
méme qu’en la reprenant de Husserl et en lui donnant un sens tout
opposé a celui qu’elle a chez Husserl. La phénoménologie de Heideg-
ger n’est pas fondée dans l'intuition, mais dans le déchiffrement,
I’herméneutique du palimpseste obscur qu’est la question de I’étre.
Ensuite, la notion de phénoménologie ici est toute contraire a celle
dont se sert Hegel. Pour Hegel — et Heidegger en est trés conscient® —
la phénoménologie est I’histoire de I’agonie de la conscience naturelle,
la passion et le Golgotha de 'esprit séparé. Mais elle prépare I’avéne-
ment de la logique, de la science vraie. Cet avénement, Heidegger
n’y croit pas, car il est justement la réconciliation finale et actuelle de

8 cf. le texte sur la Phénoménologie dans Holzwege.

7 Studia Philosophica XXVII 89



Pefficace et de la fin dans la forme de la science. Or, pour Heidegger,
il n’y a pas de regard pur de I’Esprit qui domine I’agonie de la cons-
cience naturelle et la justifie dans son acte.

Qu’est-ce donc que cette phénoménologie?

Heidegger commence par dégager le sens ultime du terme phéno-
meéne selon une démarche husserlienne. Le phénomeéne est le manifeste,
ce qui est manifeste par soi-méme. Il distingue ainsi plusieurs sens
dérivés du terme, qui tous reposent sur ce sens fondamental.

1. phénomene = apparence trompeuse

2. phénomeéne-signe = Erscheinung

Dans les deux cas, il y a d’abord un manifeste. Pour pouvoir étre
trompé, il faut que quelque chose se manifeste d’abord. Pour aperce-
voir dans un phénoméne I'indice d’un non-manifeste (dans la fumée
le feu), il faut que le phénomene soit donné d’abord hors de sa rela-
tion réfléchie avec le non-manifeste. En effet, un non-manifeste (le feu)
ne se laisse définir comme tel que par rapport, non a un indice, mais
a un manifeste au sens premier. Aurions-nous, sinon, 1’idée méme
d’un non-manifeste et d’un indice?

Tout cela est fort dans la ligne de Husserl. Le manifeste est le donné
originaire. Mais alors Heidegger analyse le mot logos comme com-
posant la notion de phénoménologie.

Aussitét on s’étonne. Il n’est plus question du tout de décrire ce
manifeste, de le saisir adéquatement tel qu’il est, bref d’entrer dans
une description des vécus de conscience, d’interroger dans une opti-
que scientifique le donné originaire actuel.

Au lieu de cela, Heidegger se livre & une analyse du logos de type
hégélien. La logique n’est pas un ensemble d’énoncés formellement
cohérents, la logique est la parole qui fait voir ce qui est. Dire, c’est
montrer, c’est dévoiler ce qui est en tant qu’il est ce qu’il est. On voit
ici d’emblée que Heidegger définit le logos, non par la forme, mais par
Vefficace. Le logos est une action de dévoiler, il n’est pas forme du savoir.
(Aussage, Richtigkeit etc.) L’action du logos, c’est de tirer de I’obscu-
rité ce qui s’y trouve caché et de le montrer au jour, de montrer le vrai
(d-Ardecar).

Des lors un conflit inévitable se dessine entre 'interprétation du
mot phénomene et celle du mot logos. En quoi et comment faut-il que
le logos agisse pour montrer ce qui, de soz, est manifeste? Ou bien cela
est manifeste, comme chez Husserl, et le savoir est une forme, une
légalité du manifeste, un statut de 1’évidence actuelle; ou bien ce qui

90



est manifeste ne I’est que pour une conscience naturelle, comme chez
Hegel, et alors, en effet, il faut une action de I’Esprit absolu pour ame-
ner ce manifeste a étre tel en so: et pour nous.

Mais il n’y a chez Heidegger ni statut de 1’évidence, ni esprit absolu.
On se trouve donc devant ’étrange nécessité de rendre manifeste
ce qui 'est déja.

Mais Heidegger veut précisément nous amener en ce cercle, dit
herméneutique, et & cette aporie de I’esprit.

Le Dasein, c’est précisément cette étrange nécessité que Heidegger
nommera la facticité et la finitude. Dés lors la thése centrale apparait:
le manifeste se dissimule dans sa manifestation. Le phénoméne est 2 la
fois une occultation de la fin. Ou en d’autres termes: efficace (le
Dasein comme transcendance, projet) est corrélatif de I’occultation de la fin.

On voit se dessiner ici une pensée aporétique: savoir, c’est faire dis-
paraitre I’actuel. Or, une telle pensée, loin de pouvoir fonder I’in-
terrogation scientifique, la subvertit a la base.

Nous n’envisageons pas ici le corps de ’ouvrage de Sein und Leit,
qui se poursuit selon ces prémisses.

Ce qui nous intéresse, c’est ce que devient ’aporie dans les derniéres
ceuvres de Heidegger et, a la fois, la question de savoir ce que cette
aporie signifie pour la philosophie en général.

Dans la pensée du 2¢ Heidegger, la méthode définitive, dont la
phénoménologie n’aura été que le moyen d’acces, est la Pensée de
Iétre, das Denken des Seins. D’aprés Was heisst Denken? la Pensée de
I’étre est, a nouveau, une action, une efficace, mais qui a dépouillé tout
caractére proprement analytique ou synthétique. Il s’agit que nous
apprenions a penser, mais apprendre a penser, c’est étre a I’écoute de
I’étre. C’est I’étre qui nous ordonne a la pensée et nous y conduit.

A premiere vue, on pourrait croire que Heidegger a abandonné
I’herméneutique de Sein und Seit pour une philosophie de la gréce.
Mais il n’en est rien. L’étre n’est nullement ici un étre supréme que
nous écoutons et qui nous conduit a la pensée. On dit* que Heidegger
a passé d’une philosophie de la mort a une philosophie de la poésie.
Cela est superficiel. Ce que chante le poéte, c’est toujours cette méme
fin, cette cause finale qui est ’absence de I’Etre, et le poéte est 1’effi-
cace qui agit vers cette fin et a partir d’elle, tandis que le penseur

4 P. Trotignon. HEIDEGGER. Coll. «Philosophes» PUF.

91



interpréte et conserve cette parole originelle. Le poéte est, si ’on veut,
le Surhomme de Nietzsche réduit a une structure du dire, et le penseur
est son prophete.

Mais il faut aller plus loin.

Que dit le poéte? Pourquoi devons-nous saisir ce qui appelle 4 la
pensée? Devons-nous saisir la parole du poéte comme une forme ac-
tuelle incarnée dans la matiére de la langue, et ainsi connaitre et expli-
citer ce sens de I’étre qui est le but de la recherche? Absolument pas.
Le dire du pocte n’exprime pas une forme actuelle, mais la différence
ontologique, la différence entre I’étre et I’étant. Je ne puis donc pas
dire que la pensée du philosophe rejoint le dire du poéte en son étre.
Bien plutét faut-il dire que la pensée du philosophe rejoint I’Absence
du poéete dans son dire. On aboutit alors & une forme désertique de la
pensée, qui fait songer a une vue du champ de bataille de Verdun.
Une situation a la fois réelle et spectrale, une Er-eignis, une sorte
d’événement sacré attendu en vain.

Apprendre a penser, c’est donc apprendre que la fin ordonne les
causes, et ¢’est tout. Qu’est-ce alors enfin que la fin? La fin elle-méme
est la scission des causes et d’elle-méme. Elle réunit et sépare a la fois.
Elle réunit comme fin et elle sépare comme cause et origine.

Qu’est-il advenu de la forme et de la maticre?

Elles sont maintenant entre ’efficace et la fin. Heidegger signale
cela dans un langage pseudo-mythique:

Il distingue: la Terre, le Ciel, les Mortels et les Dieux, et il y a 14,
bien siir, les quatre causes. La cause efficiente, ce n’est pas la Terre, la
terre-meére, donatrice de la vie et origine de I’évolution et de la
pensée. Non, la cause efficiente, c’est le Ciel, le Geschick, la puissance
qui départage les destins. C’est I’éclair, le Blitz, qui veut et ne veut
pas étre appelé Zeus, le feu d’Héraclite. C’est elle qui emploie les
dieux et les mortels et les conduit a la fin.

La cause finale, c’est la Terre®. La Terre n’est pas ici force de vie,
mais Gebirg, montagne, pyramide et tombeau. Elle est terre des mor-
tels et absence massive ou ’efficace vient se briser et trouver sa fin.
Elle reprend dans sa nuit la puissance du ciel. Ce ciel lumineux de la
Gréce, c’est l'origine de la pensée, mais sa fin, c’est la terre de la
patrie et le repos final du voyageur.

§ On pourrait voir ici un renversement de la théologie astrale aristotéli-
cienne dans une théologie fondamentale, ol le telos regoit une connotation de
bas, de fond, de Grund.

92



Entre deux, les mortels sont la mati¢re employée (der Brauch),
non pas comme chez Hegel, pour une fin ol la lumiére de Dieul’em-
porte sur le Golgotha de l’esprit, mais pour que la fin soit 'opacité
massive de la chose en soi, qui s’est avarement gardée, et non donnée.
La Chose, das Ding, c’est la chose sacrée, a laquelle les mortels sont
dévoués.

Quant aux dieux, cause formelle, messagers du ciel, ils sont les
médiateurs de ’éclair. Ce sont eux qui sont le dire, le Sagen de la fin,
les structures a priori d’emploi des mortels a leur fin: les Absents.

Remarquons ici le renversement des valeurs nietzschéen. Pourtant,
la Terre de Heidegger n’est pas la vie de Nietzsche. C’est la mort. Le
Gesprich, le dialogue heideggérien, est un dialogue des mortels dans
I'ordonnance de la chose comme mort.

Cependant, n’avons-nous pas forcé, poussé au noir la pensée de
Heidegger en la réduisant ainsi & une méditation des quatre causes, et
finalement & un chemin court vers la fin? Heidegger n’est-il pas d’a-
bord le philosophe du dévoilement, de la lumiére du vrai, de 'adydeia?
Le dialogue de Heidegger avec les grands penseurs, les poétes, les
Présocratiques, n’est-il pas une recherche de la vérité? N’est-ce pas
négliger aussi tel admirable commentaire sur Johann Peter Hebel,
poete et conteur du pays natal? L’Absence de I’étre, n’est-ce pas pour
Heidegger aussi la présence cachée du pocte, du diseur, le passage
du poete comme le souffle de tout ce qui vit de plus humble surla terre,
et que l’interrogation scientifique fait oublier?

Lorsqu’un critique francais comme R. Gilead montre que Heideg-
ger n’éclaire pas vraiment la question de la liberté, manque le pro-
bléme d’autrui et du tout autre, il a raison, mais n’a-t-il pas raison de
facon triviale et n’est-ce pas 1a ’ccuf de Colomb?

Heidegger ne rend pas compte du probleme d’autrui. Pas plus que
Nietzsche, et peut-étre que Hegel. Sous 'angle de I’interrogation
scientifique, comme Nietzsche, Heidegger saute par-dessus le déve-
loppement concret du savoir et sa réalité dans le mouvement méme de
la personne. La science, congue d’emblée comme instrument idéel,
est utile et par conséquent, pour qui voit la fin, elle est vaine, car le
mortel a-t-il besoin d’elle? Celui qui médite sur I’habitation (das
Wohnen) envisage la pénurie de logement (Wohnungsnot) comme une
figure superficielle de la vérité de ’habitation. Cela est empirique, et

93



bon pour le vulgaire, qui veut étre chauffé. Mais le paysan et l’aris-
tocrate font fi du chauffage central (ou du moins ils devraient) car ils
ont la présence du foyer et ’essence du bois briille dans leur cheminée,
toute proche des foréts. Cela suffit pour constituer le monde des mor-
tels. Les idées, 1’objectivité scientifique, le progrés humain tel que le
voyait Descartes, cela, c’est la métaphysique. Mais le fond, le terreau
de la métaphysique, le Grund, Urgrund et Abgrund, cela est au dela de la
personne, ou mieux: en dega. Enseigner cela, oui, & ceux qui en sont
dignes, et pourquoi? sans doute pas pour leur bien, mais pour le ser-
vice de la vérité. C’est le préche de la vanité des personnes devant la

fin.

Oui, mais dire cela, c’est trivial. C’est faire comme si nous savions
ce que nous entendons par autrui, le tout-autre, comme si I’aporie de
la pensée de Heidegger était dépassée des I'instant ol nous nous ren-
dons compte que, comme dit P. Ricceur, Heidegger a pris le chemin
court vers la fin, a négligé la relation avec autrui. Mais le chemin
long nous rameéne a la méme aporie. Quelle est-elle enfin?

A qui parle le poéte itinérant, Johann Peter Hebel, faiseur de calen-
driers au temps des Lumiéres, vagabond romantique dans le pays
natal, qui, selon Geethe, verbaut das Universum, construit 'univers a
rebours du bon sens, poete-a¢de homérique apparaissant dans les
maisons et les fermes pour dire la geste humaine dans la maison du
monde (Weltgebzude), le pot¢te d’almanach qui parle aux nourrices
et aux valets, voix de tous les potins, de toutes les sciences occultes et
des autres, ironique comme un trimardeur, le sac plein d’histoires et de
révélations sur la lune et les étoiles?

Sans doute parle-t-il aux mortels. Mais les mortels, c’est nous.
Heidegger pense que la science moderne a disqualifié ce messager
boiteux, hote des maisons comme le philosophe présocratique qui se
chauffe 4 la cuisine, comme tout le monde.

Mais le poete absent, la conscience transcendantale itinérante qui
habite I’histoire et le monde, dit I’homme et I’ordonne a sa fin, cela
n’est qu'une figure de 'actuel.

L’aporie de la pensée de Heidegger nous montre la limite de !'in-
terrogation scientifique et le revers imaginaire de cette interrogation.
La science ne transformera pas le mortel, parce que le mortel actuel
n’est jamais son objet. Mais il n’est pas pour cela une pure parole de la
fin, une efficace en route vers la terre finale et le royaume des fins, par

94



un chemin court ou long. C’est que le mortel est I’évidence actuelle
a la source de ’interrogation. Mais ce que Heidegger considére comme
Poccultation et la réserve de I’étre dans les étants, c’est au contraire
I’évidence que les traits du mortel sont irréductibles a la notion de la
mort de la personne, c’est-a-dire au systéme idéel fondé dans une
association ou structure idéelle ol le mortel parait inclus.

Mais il n’est pas inclus, parce qu’il n’est pas identifiable dans
Pactivité de I’esprit ou I’efficace du corps.

Descartes et Kant avaient trés bien vu que I’actualité de 1’expé-
rience est irréductible 4 la fois 4 I’association des concepts ef & I’in-
tentionnalité. Etre au monde, c’est encore autre chose, mais non un
secret et une errance historique.

Si le mortel n’est pas saisi dans Popération des structures men-
tales et physiques ni dans la conscience dirigée vers son objet, c’est
qu’il n’est identifié ni comme structure a priori ni comme sujet. Cela,
Heidegger I’a vu. Mais ’étonnant ici, c’est que le mortel n’a pas be-
soin d’étre identifié, ne réclame pas d’étre dévoilé, n’a pas besoin
d’efficace, ne demande pas qu’on se mette a son service, qu’on obéisse
a P’appel. Verum index sui.

Cela ne signifie-t-il pas que I’aporie de la pensée de Heidegger est
une crainte du mortel? N’est-ce pas cela qu’il exprime dans L’Intro-
duction & la Métaphysique ol il commente le dewwéraroy, I’homme, le
plus effrayant des étres, de la tragédie antique? Dans les yeux de
Phomme on voit la mort. Voila le probléme d’autrui.

Mais n’est-ce pas la voir, dans la fascination, une figure de la per-
sonne-chose, o Heidegger croit déchiffrer la fin? Ni sujet ni objet,
mais présence nocturne du fond, de ’abime de la fin.

Cette figure, ce n’est pas le mortel, c’est la figure de ce qui ne par-
vient pas & mourir, tenu en suspens par I’absence dans I’inactuel.

Mais le mortel meurt. Il meurt vraiment. Il n’est ni opération
mentale indéfinie ni sujet rivé aux variations de forme d’une pure
matiére sensible. Le mortel meurt, il est hors de cause, hors de
proces, hors de tribunal, fit-il celui de la conscience ou du lan-
gage.

Si P'interrogation scientifique est un interrogatoire, alors elle est la
Téyvy de Heidegger. Mais aussi elle est alors imaginaire, car elle ne
trouvera jamais son accusé ni la fin d’un proces fictif.

De ce mortel hors de cause, nous n’avons nulle idée, ni aucune
révélation historique adéquates. Mais il est, dans les traits actuels de

95



Pexpérience, ce qui nous dispense de nous forger une image de Dieu,
comme Kant I’a vu.

Dire que la nature de la fin est la grace, c’est seulement dire que ce
qui ne peut pas mourir est inactuel, est une figuration de I’efficace
absolu & I’ceuvre dans la matiére, pour la conduire, a travers la forme,
au chaos.

96



	Heidegger et l'interrogation scientifique

