
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Kind und Gewissen

Autor: Jordi, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kind und Gewissen

von Alfred Jordi

Die unserer Gegenwart eigene Unsicherheit in der Werterkenntnis,

die exponierte Stellung des heutigen Menschen, der jeglicher
Selbstverständlichkeit einer wirksam-lebendigen Ethik entbehren
muß, bedeutet zweierlei :

1. Der Mensch negiert die Möglichkeit, selbstverantwortlich im
Sinne eines umgreifenden Gesetzes, einer alle partikularen Normen
umfassenden Bestimmung leben zu können. Er stellt sich auf
kurzfristiges Planen und Handeln ein, verlegt sich auf einen etappenmäßig

vernünftigen, moralisch jeweils gerechtfertigten, jedoch im
Blick auf den Gesamtzusammenhang seines Lebens regellosen
Zickzackkurs, oder er bezeugt in aktiver, bewußter Überheblichkeit oder
in passiv-stumpfer Indifferenz, die ihm unerreichbar gewordene,
zerstörte Ordnung.

2. Der Mensch geht nicht auf in der Negation verpflichtender
Daseins- und Selbstgestaltung und akzeptiert die Brüchigkeit und

Vieldeutigkeit sittlicher Norm, deren Auflösung ihm aber gleichzeitig
Anruf ist, sich der Gefahr der Verfehlung zu stellen, im unmöglich
Scheinenden das Mögliche zu tun und in nie abbrechender
Selbstbefragung sich einer neuen Ethik anzunähern. Aber selbst in der

Akzeptation eines ethischen Normbestandes ist wiederum Irrtum
möglich und besonders unheilbringend in der Form einer sekuritäts-

bedürftigen, verzweifelten Anklammerung an das, was noch Gültigkeit

beanspruchen dürfte. Solche Haltung mündet unbesehen ein in
dogmatische Verkalkung und automatenhaftes Clichée.

Wie sich der Mensch nun einstellt und zurechtfindet in seinem

Lebensraum, ob er - das Leben selbstzerstörerisch-unbewußt konsumiert,

ob er sich mit Psychopharmaka und einer elastischen
Mehrzweckethik der Nacht anvertraut, ob er sich ohne tiefe innere Resonanz
ein blechernes Moraletikett umhängt, oder die unendlichen
Komplikationen je eigenster Entscheidungen riskiert, das ist eine Frage der
Sensibilität, Wachheit und Reife seines Gewissens.

66



Was ist nun solches Gewissen, worin wurzelt es, wie entsteht es,

und was will es? Das sind die Fragen, welche ich im folgenden ein
wenig zu erhellen versuche.

Die Gegenüberstellung dessen, was die Selbstergründung durch das

Gewissen beim reifen Menschen beinhalten kann und was Gewissen
dem Kind bedeutet überzeugt mehr als alle theoretischen Erwägungen

davon, daß die moralische Instanz im Verlauf des menschlichen
Lebens einem großen Wandel unterliegt. Zeichnen wir kurz das

Gewissenserlebnis eines achtjährigen Kindes nach, das eben
verbotenerweise ein kleines Geschwister herumgetragen und unglücklich
fallengelassen hat. Das achtjährige Mädchen ist bestürzt ob dem
Unfall, weint bei Erscheinen der Mutter, gesteht alles und sagt, in
Anbetracht des heulenden, leicht aus der Lippe blutenden Geschwi-
sters: «Ich habe ein schlechtes Gewissen.» Auf die Frage, was denn
das sei, ein schlechtes Gewissen, antwortet die Achtjährige: «Das
hat man im Herz, aber ich habe es noch nie richtig gespürt, aber
immer wenn ich so mache (dabei drückt sie schützend den Kopf
unter ihre erhobenen Hände), sagt Mama, ich hätte ein schlechtes

Gewissen. »

Bezeichnend und aufgrund anderer Erfahrungen durchaus typisch
ist das nur diffuse Erlebnis des Gewissens in diesem Alter. Es ist nicht
etwas zur eigenen Persönlichkeit Gehörendes, sondern entweder

Angst vor Bestrafung - der geduckte Kopf - oder die im eigenen
Innern warnende, scheltende Stimme der Eltern. Die Verknüpfung
des kindlichen Gewissens mit der Angst ist auch in folgender Bemerkung

eines ungefähr gleichaltrigen Kindes nachweisbar: «Wenn man
denkt, man muß keine Angst haben, hat man ein gutes Gewissen;
das ist — daß man sich sicher fühlt — ein gutes Gefühl — ich komme
nicht unter ein Auto z. B.»

Wie fast unvorstellbar andere Dimensionen kann das Gewissen

eines reifen, in der Bedrängnis lebenden Menschen aufzeigen. Hören
wir Bonhoeffer, der 1944 in der Ungewißheit der Haft folgendes
bedenkt :

Wer bin ich

Wer bin ich? Sie sagen mir oft,
ich träte aus meiner Zelle

gelassen und heiter und fest

wie ein Gutsherr aus seinem Schloß.

67



Wer bin ich? Sie sagen mir oft,
ich spräche mit meinen Bewachern
frei und freundlich und klar,
als hätte ich zu gebieten.

Wer bin ich? Sie sagen mir auch,
ich trüge die Tage des Unglücks
gleichmütig, lächelnd und stolz,
wie einer, der Siegen gewohnt ist.

Bin ich das wirklich, was andere von mir sagen?

Oder bin ich nur das, was ich selbst von mir weiß?

Unruhig, sehnsüchtig, krank, wie ein Vogel im Käfig,
ringend nach Lebensatem, als würgte mir einer die Kehle,
hungernd nach Farben, nach Blumen, nach Vogelstimmen,
dürstend nach guten Worten, nach menschlicher Nähe,
zitternd vor Zorn über Willkür und kleinlichste Kränkung,
umgetrieben vom Warten auf große Dinge,
ohnmächtig bangend um Freunde in endloser Ferne,
müde und leer zum Beten, zum Denken, zum Schaffen,
matt und bereit, von allem Abschied zu nehmen?

Wer bin ich? Der oder jener?
Bin ich denn heute dieser und morgen ein anderer?
Bin ich beides zugleich? Vor Menschen ein Heuchler
und vor mir selbst ein verächtlich wehleidiger Schwächling?
Oder gleicht, was in mir noch ist, dem geschlagenen Heer,
das in Unordnung weicht vor schon gewonnenem Sieg?
Wer bin ich? Einsames Fragen treibt mit mir Spott.
Wer ich auch bin, Du kennst mich, Dein bin ich, o Gott!

Selbstverständlich mutet eine Gegenüberstellung, wie sie eben

vorgenommen wurde, naiv an, denn ein Vergleich zwischen dem gewiß
differenzierten Kind in einer jederzeit möglichen alltäglichen Situation

und einem außerordentlichen, erwachsenen Menschen, der
inmitten einer Grenzsituation sich selbst befragt, scheint denkbar
unlogisch. Doch möchte ich gerade damit hinweisen aufdie ungeheure
Wegstrecke, die zwischen der Gewissenserfahrung eines Kindes und
der ethischen Potenz eines Gereiften liegen kann. Es ließe sich unter
anderem weiter einwenden, daß Ausnahmesituationen eine besonders

appellative Kraft für den darin befindlichen Menschen bedeuten, daß

68



jedes «Gewohnheitsgehäuse» zersplittert unter dem Druck des Besonderen,

des Einmaligen, daß ethische Reserven mobilisert und
herausgefordert werden, die unter gewöhnlichen Umständen nicht
verwirklicht werden. Dagegen steht nun aber die Erfahrung der
provokatorischen Tendenz des verantwortlichen Gewissens. Ich
meine damit die oft tragisch endende, niemals künstlich manipulierte
Herausforderung von Ausnahmesituationen, gerade durch Menschen,
deren Einstand höchste Selbstverantwortlichkeit auszeichnet. Der
verschwommene, mediokre, laszive Mensch kennt im allgemeinen die
Grenzsituation gar nicht; sie kann ihm nicht zur Chance werden,
weil sein Leben keine Herausforderung ist. Das heißt nun wiederum,
daß sich Gewissen nicht erst im Raum äußerst gefährderter Humanität

ausbildet, sondern bereits - wenn auch in noch fragmentarischer
Form - beschleunigend mitwirkt am notwendigen Ausbruch der
schwelenden Krankheiten unserer Kultur, um dann am Leiden zu
wachsen und sich vollends auszufalten.

Wie unscheinbar und anklammerungsbedürftig tastet sich dagegen
das normative Bewußtsein aus dem Dämmerdunkel der Kindheit ans

Licht: Das einjährige Kind zeigt noch kaum faßbare Gewissensregungen,

denn Gewissen setzt voraus: ein - wenn auch noch so

dumpfes - «Wissen» um Gut und Böse, eine minimale Fähigkeit,
Kollisionen zwischen Triehbediirfnissen und auferlegten Triebverzichten

zu realisieren. Diese Einsicht aber mangelt dem Einjährigen noch

ganz. Irgendwie müßte es «wissen», daß es die Verzicht- und
Versagungssituation nicht bewältigt, wenn es etwa unzeitgemäß
schreiend seinem Hungergefühl Luft macht, oder alles was ihm
zwischen die Finger kommt trotz Gegenbemühungen seiner Mutter in
den Mund steckt. Das aber eben weiß es noch keineswegs. Es ist noch

weitgehend ungeschiedene Einheit, ganz hingegeben an die Lust,

ganz verloren in der Unlust. Gewissen beruht aber auf der Gespaltenheit

des Menschen, auf einem Bruch in der Identität zwischen Drang
und Trieb einerseits und Wollen andererseits. Ein Kind in dieser

Frühphase des Lebens ist indessen noch beinahe paradiesisch
aufgehoben in der Einheit von Erlebnis und Handlung: Was es lockt,
ergreift es; die Wahrnehmung der Milchflasche, des Breies spiegelt
sich in totaler Erregtheit der leib-seelischen Äußerungen, aufEindruck
folgt unmittelbar Ausdruck, oder anders : Die Welt besteht für das

Einjährige vornehmlich aus Eindrücken mit Signalcharakter, also aus äußeren,

aber auch inneren Reizen, die es spontan-unmittelbar beantwortet.

69



Deutlich wird der für das künftige Leben folgenschwere Identitätsbruch

erst später mit dem Zerfall der Lebensunmittelbarkeit und dem

fortschreitenden Aufbau des Denkens, das sich als Hemmung im
Ablauf menschlicher Äußerungen einwurzelt. t/hferscheidung,
Entscheidung und Einsicht als Grundpfeiler bewußt erlebten Gewissens

finden hier ihr Fundament. Gerade in diesem Identitätsbruch keimt
aber nicht nur die einmalige Chance des Gewissens, sondern auch das

permanente Risiko der Selbstzerrissenheit und Unechtheit des

Menschen.
Gewissen existiert also vorerst noch nicht? Doch! Allerdings nicht

als Erlebnis des Individuums, sondern als Funktion der Gesellschaft.

Der Mensch wächst in Tradiertes hinein, und dieses Übernommene
wird als Gesellschafts- und Gruppenmoral auch in der Familie irgendwie

verwirklicht. Das Kleinkind erfährt somit eine Frühprägung, die
sich in Gewöhnungen einmodelliert. Es gehören dazu in zivilisierten
Gesellschaften Selbstverständlichkeiten wie die Rhythmik der Essenszeiten,

des Waschens, Wickeins, der Gebrauch des Nachttöpfchens,
die mütterliche Mißbilligung begeisterungsvollen Schmierens während
der Mahlzeiten des Kindes usw. Bereits hier werden so beim Menschen
die «Rohstoffe» des Gewissens gemischt und bestimmte Reaktionsformen

begünstigt oder erschwert; die innere Erfahrung einer Stimme,
der erlebte Zwiespalt existieren noch nicht.

Mit der Entfaltung des Denkens wird eine immer stärkere Barrikade
errichtet zwischen Trieb und Wollen, zwischen Reiz und Reaktion,
zwischen Intention und Realisierung. Das Kind ist mit der Zeit
kleiner Verzichtleistungen fähig. Es lernt sukzessive warten und muß
nicht schon bei aufsteigendem Bedürfnis unmittelbar im Besitz des

Begehrten sein. Die ersten Wahlhandlungen leiten diese Entwicklung
ein: Es will nun die rote Tasse, nicht die weiße, den ihm gewohnten

Eßmantel, nicht denjenigen seines Bruders, und es entscheidet sich

bemühenderweise für oder wider bestimmte Speisen. Das Erwachen
solcher Selbständigkeitsregungen und Denkfragmente erzeugt
unausweichlich Zusammenstöße mit den Erziehern, die eben das Gute,
Richtige, Vernünftige, jedenfalls häufig Anderes wollen als ihre
kleinen Knirpse. Dabei realisiert das Kind immer deutlicher, daß

Lächeln, Aufmunterung, Belohnung einem Freipaß für sein Tun und
Lassen gleichkommen, während Scheltworte, Negation und Strafe
eine Mißbilligung des Verhaltens meinen, es sind quasi Staumauern
im kindlichen Bedürfnisstrom. Eines ergänzt so das andere : Reifendes

70



Verständnis und Verzichtfähigkeit des Kindes stimulieren das

Aufstellen von Forderungen durch die Eltern und umgekehrt. Was nun
aber ganz fundamental diesen Vorgang erst ermöglicht und nährt, ist
die Liebes- und Bindungsfähigkeit des Kindes seinen Eltern gegenüber,

die wiederum ruht auf einer fraglos-liebenden Akzeptation des

Kindes durch die Eltern. Verzichtenkönnen und Gehorsam sind

sogar weniger eine intellektuelle als vielmehr eine emotionale
Anstrengung, die nur voll gelingt, wenn die Gefühlsbeziehungen
zwischen Eltern und Kind wechselweise tragfähig sind.

Das zwei-, dreijährige Kind zeigt nun, entsprechend seiner
aufdämmernden Bewußtheit, deutlichere Frühformen des Gewissens.

Unterläßt es beispielsweise das, woran es gewöhnt worden ist, etwa
zu trinken, ohne übermäßig zu kleckern, oder widersetzt es sich gar
dem Anerzogenen, dann drücken sich bei ihm in Mimik und Haltung
bereits Züge einer diffusen Irritierung aus. Dieses kleinkindliche,
sogenannte Gewöhnungsgewissen, das weitgehend nur anspricht auf
direkte äußere Veranlassung und die persönliche Gegenwart der
erzieherischen Autorität benötigt, um wirksam zu werden, erfährt
ungefähr vom dritten Lebensjahre an eine weitere Wandlung. Das
kleine Stück Welterfahrung, welche das Kind in seinem Lebensraum

erwirbt, zusammen mit den Wertungen, die den Vorgängen und
Dingen dieses Weltausschnittes durch den Willen der Erwachsenen

zukommen, verknüpft sich mit der erstarkenden Bewußtheit des

Kindes. Größeres Sprachverständnis, ein rohes Bewußtsein von
Zeitabläufen und erweiterte Einsicht in Zusammenhänge schaffen in ihm
die Voraussetzungen für ein umfangreicheres Wissen um das, was
erwünscht und gefordert ist, was vermieden werden soll oder gar
tabuiert ist. In zunehmendem Ausmaß verwaltet es in eigener Regie
ein «Sortiment» an Verhaltensregeln und Wertmaßstäben, auf die
es zurückgreift, ohne daß es durch äußere Interventionen dazu
veranlaßt wird. Also auch ohne das Dazwischentreten der Erzieher
bemächtigen sich nun des Kindes Unruhe, innere Gespanntheit und
Gewissensbisse, wenn es sich Verstöße gegen irgendwelche Ordnungen
geleistet hat. Diese teilweise Unabhängigkeit von der Präsenz der
Erzieher ist nur möglich geworden durch ihre innere Gegenwart im
Kinde. Die gebietende und verbietende Stimme der Eltern und
anderer Autoritäten hat sich in der kindlichen Seele in einem Prozeß
der Verinnerlichung «einlogiert». Aus der Kinderseele heraus
gewährt und verbietet, lobt und tadelt nun eine Stimme in derselben

71



Weise, wie das die Eltern immer wieder getan haben und tun werden.
Diese Art moralischer Erlebnisfähigkeit läßt sich vielleicht am besten

mit dem Begriff des autoritären Gewissens kennzeichnen, entsprechend
der innigen Verkoppelung der mahnenden Stimme mit den
erzieherischen Autoritäten. Weil die autoritäre Form des Gewissens —

die übrigens immer noch ein im Verhältnis zur menschlichen
Möglichkeit unreifes Phänomen ist - derart einlinig-direkt den normativen
Einfluß der Erzieher auf das Kind widerspiegelt, gerade darum
erhalten wir auch wesentlich Aufschluß über das moralische Verhalten
der Erwachsenen. Es ist im allgemeinen erfahrungsmäßig gerechtfertigt,

kindliche Selbstzweifel, Ängstlichkeit und Skrupulosität,
manifestieren sie sich selbst nur auf Teilgebieten seines Lebens, mit
einer entsprechenden Unnachgiebigkeit, Ungeduld und Intoleranz
der Erwachsenen in Beziehung zu setzen. Und umgekehrt gilt - in
schematischer Vereinfachung - daß die Laxheit, Unempfindlichkeit
und Unzuverlässigkeit des kindlichen Gewissens häufig auf
verwöhnender Inkonsequenz, Gleichgültigkeit und moralischer
Vieldeutigkeit oder Weitmaschigkeit der Erzieher basieren. Immerhin
läßt sich hier nicht durchwegs generalisieren. Immer wieder bin ich
Kindern begegnet, die aus der Not einseitiger Strenge oder Laxheit
ihrer Eltern in einem seelisch komplementären, unbewußten Prozeß den
ihren Eltern mangelnden Aspekt des Gewissens ebenso einseitig
entwickelt haben: So entsinne ich mich eines neunjährigen Knaben,
dessen Eltern in gutmeinender Absicht außerordentlich
großzügigfreiheitlich erzogen haben und mit vernünftiger, durchaus nicht
verantwortungsloser Zurückhaltung und Toleranz der
Entscheidungsfähigkeit des Knaben weiten Spielraum ließen. Dieser Junge
hat sich zu einem auffällig selbstunsicheren, zögernd-gehemmten,
pedantisch-übergewissenhaften und geistig unspontan-unproduktiven
Schüler entwickelt, oder besser »«wickelt. Ganz offensichtlich war
ihm der Lebensraum zu weit ; er konnte sich zu wenig an Hand fester

Koordinaten orientieren. Die ihm offenstehenden Verhaltensmöglichkeiten

waren zu mannifgaltig und deren Auswirkungen allzu
vieldeutig-ungreifbar für sein kindliches Verantwortungsgefühl und seinen

noch ungereiften Willen. Er fand keinen Halt, griff ins Leere und war
im Sinne seiner ihm eigenen Möglichkeiten gezwungen, psychisch
eine Art von Sicherungssystem auszubauen, das ihm wirksam die

Angst vor dem leeren Raum und seine Rückhaltlosigkeit abnahm.
Die zwanghaft-skrupulöse Selbstbeobachtung und das Einpanzern

72



lebensunmittelbarer Antriebe waren unter anderem die teuer
bezahlten Aquisitionen für den Mangel an erzieherischer Führung.

Doch greifen wir noch einmal zurück auf das autoritäre Gewissen
des Kindergarten- und Grundschulkindes. Übernimmt das vier- bis

sechsjährige Kind die Forderungen der Erzieher noch weitgehend
vorbehaltlos, weil ein individuelles Wertgefühl noch fehlt, so heißt
das - nach den Erfahrungen gewiß aller Eltern - «leider» nicht, daß

es diesen nun immer mehr in seinem Innern zentrierten Normen auch

gehorcht. Es hört aber auf die innere Stimme, weiß um sie; und das

Gewissen - zumal des Grundschulkindes - vergegenwärtigt nicht mehr

nur prüfend das Tun und Lassen in der Aktualität, sondern Vergangenheit

und Zukunft werden immer konkreter mit umspannt. Ein Kind
in diesem Alter kann darum etwa ein schlechtes Gewissen empfinden,
weil es zum Beispiel am Vortag die Mutter belogen hat, oder es ist
andererseits so weit gereift, daß ihm sein Gewissen mahnend
vorzeichnet, wie es sich beim nächsten Besuch bei der Großmutter
während des Essens zu verhalten hat, weil es vielleicht letzthin eine
bestimmte Speise mit den Worten verweigert hat: «Mama macht
das Fleisch nie so zäh, die kocht viel besser als Du. » Schon nach der

Rüge nimmt sich der Naseweis nun vor, sich nächstes Mal nicht mehr
über das Essen zu äußern, oder dann gar nur lobend.

Dieses Hinausgreifen über die Aktualität, das Eingehen des

Gewissens in eine historische und futurale Erlebnisweise ist ein sehr

bedeutsamer Prozeß. Er ermöglicht künftig das Auffinden einer
Einstellung, welche auf dem Insgesamt früherer Gewissenserfahrungen
beruht. Er garantiert eine sinnhaltige Kontinuität im selbstverantwortlichen

Denken und Handeln, erschließt eine Korrektur früherer
Schuld in Form der Sühne etwa und vermindert das Risiko eines

Windfahnendaseins durch die antizipierende Vergegenwärtigung
einer Situation unter andeutungsweiser Einbeziehung der möglichen
menschlichen Schwächen, die einer ethisch gültigen Entscheidung
das Wasser abgraben könnten.

Aber hier haben wir unserer Darstellung der Gewissensentwicklung

vorgegriffen; diese Andeutungen bezogen sich bereits auf eine

differenzierte Form des personalen Gewissens. Und personal, im Sinne

einer Uberzeugung, daß dieses Gewissen ein je einmaliges, in letzter

Konsequenz nirgends kollektiv Vorgezeichnetes ist, sondern in der
einsamen Tiefe meines persönlichen Daseins wurzelt, dergestalt
personal ist das Gewissen des Kindes keineswegs. Geschichte und

6 Studia Philosophica XXVII 73



Gegenwart, aber auch die Lebensführung politisch, wirtschaftlich
oder wissenschaftlich nicht exponierter Mitmenschen des Alltags
bezeugen es allerdings auch, daß Hellhörigkeit des Gewissens und
totaler Einstand im Sinne innerer und äußerer Verpflichtung in
Anbetracht der Masse der Menschen beim Erwachsenen doch eher
selten sind. Viele Menschen befreien sich zeitlebens nie aus den

beengenden Fesseln des autoritären Gewissens, dessen Lied in unermüdlichem

Kanon die Stimmen des «man darf, man tut und man soll»
durchleiert. Solche Menschen leben unbesehen das Überkommene,
Übernommene; es sind die formal korrekten, bewährten, stabilen

Angehörigen einer Gesellschaft, denen aber der seismographische
Spürsinn für eine Formulierung und Verwirklichung einer im
wörtlichen Sinne not-wendigen, unpopulär-eigenverantwortlichen
Stellungnahme abgeht. Solche Menschen lassen sich durch eine offizielle

Umwertung der Werte leicht verführen und mißbrauchen. Oder es

sind Menschen, die naiv-moralisch einer Art von Erfolgsethik
verschrieben sind: Sie tun Gutes und meiden das Böse, weil der rechte

Weg nach ihrer Meinung postwendend ins Himmelreich führt; sie

leben moralisch, um des guten Gewissens willen, und das gute
Gewissen wird ihnen zur letztheiligen Institution, als ob der Mensch

unserer Gegenwart sich mit einem guten Gewissen zu Bett legen
könnte.

Doch schwenken wir wieder auf das Thema ein. Wir haben bis

dahin verfolgt: das sittlich indifferente Gewöhnungsgewissen mit seinem

andressiert-reflexmäßigen Automatismus der Verhaltenssteuerung,
zweitens das autoritäre Gewissen, welches gekennzeichnet ist durch eine

Hereinnahme der Elternrepräsentanz in die kindliche Seele, und als

dritte Reifeform haben wir eben anhand eines Übergriffs in die Welt
des Erwachsenen das naiv-moralische Gewissen vorskizziert. Während
besonders das vorschulpflichtige Kind in vielen Belangen einen

Zusammenhang zwischen Vergehen und Strafe nicht durchwegs
einsieht, setzt man beim Schulkind ein Verständnis für den
Kausalzusammenhang zwischen Vergehen und Strafe, wenigstens
grundsätzlich, voraus. Ein fünfjähriges Kind zum Beispiel weiß im
allgemeinen wohl, daß es bestraft wird, wenn es seine Puppe mit der
Schere aufschneidet, weil sie Bauchweh hat, es realisiert aber gar
nicht unbedingt und vollumfänglich, warum es bestraft wird. «Die
Mutter will es nicht haben, man darf es nicht tun», gewiß, aber der
Blinddarm muß raus. Doch mit zunehmendem Alter wird der

74



Kausalkonnex zunehmend differenzierter erfaßt, und die Strafe als

Folge verbotenen Tuns eingesehen.
Dies bedeutet übrigens, daß wir uns als Erzieher bemühen müssen,

unsere Strafmethoden, die ja vielmehr Hilfestellungen zur
Wiedergutmachung sein sollten, möglichst konkret und sinnvoll der Art des

Vergehens anzugleichen. Anstatt das fünfjährige Kind einzusperren
oder ins Bett zu schicken, wäre es wohl klüger, wenn auch

aufwendiger, die Puppe gemeinsam mit dem Kind zuzunähen, auch

wenn es langweilig wird und mehr «geschnurpft» als genäht ist; oder
die Puppe muß für 14 Tage ins Puppenspital und verschwindet bis

dahin. Für Vergehen in der Schule sollte dasselbe Prinzip gelten,
denn nicht einmal der Oberschüler ist fähig, eine derartige
Abstraktionsleistung zu vollbringen, wie sie zum Verständnis des Zusammenhanges

zwischen dem Kneifen eines Nachbarn und vier Strafseiten

notwendig ist. Ein Zusammenhang zwischen Vergehen und Strafe
muß aber eigentlich darum schon durch die autoritative Instanz
geschaffen werden, um dem Kind oder Jugendlichen das Gefühl einer
echten Sühne zu vermitteln. Jedes Vergehen wird letztlich
sinnentleert, isoliert und entwertet, wenn dieser Zusammenhang chronisch

fehlt; damit aber leisten wir der Gewissensreifung den schlechtesten

Dienst.
Wir müssen uns nun ferner klar machen, daß das naiv-moralische

Gewissen, ein typisches Phänomen des Grundschulkindes, noch auf
einem sehr kurzschlüssigen, wenn auch partiell durchaus
logischrichtigen Realitätsdenken beruht. Ein achtjähriges Kind etwa
entwendet keinen Kaugummi am Kiosk, weil es denkt, man komme dann
als Dieb ins Gefängnis, oder es geht korrekt über die Straße, weil der
Polizist es gesagt hat und sonst böse wird. Viele Fahrzeuglenker sind

im Prinzip übrigens noch mit derselben Ideologie befreundet. Solche

Moral ist natürlich noch naiv, aber beim Kinde durchaus legitim,
weil eine kritische, im Gemüt verankerte Wertethik noch kaum
vorhanden ist. Erst mit den Vorzeichen der Pubertät, mit der beginnenden

NachinnenWendung der Jugendlichen, mit der erwachenden

Selbstkritik, vergrößert sich der Identitätsbruch entwicklungsspezifisch

dermaßen, daß der naive Realismus einem vergleichend-
prüfend-reflektierenden Bewußtsein weicht, das schon zu recht
subtilen Wertunterscheidungen hinführt, die zwar analytisch wohl
subtil erfaßten, aber doch immer noch peripheren Kleinigkeiten
verhaftet ist. Beispielsweise wird dann ein Mensch mit schnittigem

75



Anzug, scharfkantigen Bügelfalten, zentrierter Krawatte usw. ver-
allgemeindernd als solid-erfolgreicher, seriöser und gesinnungsfester
Mann begutachtet. Die Urteile des präpubertierenden Jugendlichen
sind trotz ihres geringen Tiefganges stark normorientiert. Die Um-
und Mitwelt wird im Sinne ganz bestimmter Regeln beurteilt: Was
sie leistet und leisten sollte ist entscheidend. Der Jugendliche ist nun
sehr gerechtigkeitsintolerant, er kritisiert unlogisches Verhalten, Un-
couragiertheit und Vieldeutigkeit der Autoritäten, nur eben noch
nicht aus einer Erlebnisfülle und innerer Erfahrung heraus, sondern

aus einer Verallgemeinerung, immerhin kritisch konkreter Beobachtungen.

Es ist jetzt deutlich faßbar, daß dieses vorkritische Stadium
der Gewissensentwicklung das Novum einer durchaus eigenpersönlichen

Stellungnahme miteinschließt. Die Wertvorstellungen decken
sich nicht mehr ausschließlich mit denjenigen der Eltern, sondern es

ist eine eigene, leise innere Resonanz vorhanden. Jugendliche dieses

Alters sind nicht mehr nur dominant orientiert an dem, was einer tut,
an seinem Handeln, sondern, wenn auch erst äußerlich, an dem, was
einer ist, an seiner Haltung.

Das vorpuberale Gewissen erhält seine konturierte Gestalt
hauptsächlich durch die jener Altersstufe gemäße rationalistische
Einstellung. «Ich und Du», «Ich und Welt» stehen einander erstmals

intellektuell greifbar gegenüber; das Grunderlebnis der Individuation,

in Form der erschütternden Erfahrung der «Ichfindung» und
verschmolzen mit dem Sefühlsschwangeren Erlebnis, daß ich je nur
mich selbst bin und sein kann, - diese Individuationserfahrung stellt
sich erst mit der Pubertät ein. Sie ist bei vielen Menschen der letzte
und leider auch im Verlauf des Lebens oft selten mehr schmerzhaft

empfundene Keil, der das glatte, konformistische Welt- und
Selbstverständnis des Menschen zerreißt; und zerrissen werden muß es

immer wieder, damit das sich neubildende Gewebe den Belastungen
einer stetsfort im Wände) begriffenen Daseinsbewältigung gewachsen
ist. Dieser Keil eröffnet die Innenwelt, die seelische Realität des

Reifenden, und er stößt derart tief in sein Persönlichkeitszentrum vor,
daß es anfänglich zu einer Überschwemmung des Bewußtseins mit
befremdenden, verwirrenden Gefühlen, Affekten und Stimmungen
kommen kann. Das schöpferische Ergebnis solcher Verletzung der
früher selbstverständlichen Integrität wiegt jedoch die Gefahr
seelischer Zersetzung auf: Es verdichtet sich das Gefühl der Verantwortlichkeit

des Einzelnen zur Gewißheit der b'e/UZverantwortlichkeit. Das

76



Gewissen wird einmalig geschärft und zum empfindlichsten Indikator
des reifenden Menschen ausdifferenziert, der einer voraustastenden

Orientierung bedarf. Ganz besonders in diesem Werdensabschnitt
können sich Zerrformen des Gewissens fixieren, die nicht mehr leicht
zu korrigieren sind. So ist der ethische Rigorismus etwa eines

Erwachsenen nicht allzuselten diejenige Endgestalt, die der verbissene

moralische Kampf des Pubertierenden mit den Erziehern annehmen

mußte, weil dem reifenden Idealisten ein allzu enges, starr-unveränderliches

Moralgehäuse der Eltern gegenübergestanden hat, das

jeder Tiefenresonanz entbehrte und echte Normerfahrungen des

Werdenden durch Formschattullen ersetzte.

Mit dem Ausklang der Pubertät ist das menschliche Gewissen mit
allen grundsätzlichen Erfahrungsmöglichkeiten angereichert. Seine

Reifegestalt ist ihm in einem letzten Entwicklungsschub in der Weise
verliehen worden, daß es nun auch als reines Sollen, ohne äußere
Veranlassung und letztlich sogar ohne Selbstrücksicht an eine über unser
erdverhaftetes Dasein hinausgehende Ordnung rührt. Es ist zu einer

aufdringlichen Erlebnisweise herangewachsen, die uns - erleidend -
bestimmt, die uns an unsere Bedürftigkeit und Mangelhaftigkeit
einem verpflichtend Geistigen gegenüber erinnert. Solche Funktions-

reife bedeutet aber nicht auch WirkreSSe, denn das im Schulderleben
wurzelnde Gewissen kann abstumpfen, einschlafen, oder sich in
festen Gewohnheiten und Gesinnungen inkarnieren; d. h. aber:
Seiner existenziellen Wirksamkeit entfremdet werden. Es bedarf auch
im Räume menschlicher Reife stetsfort erweckender Impulse, genau
so wie es während seiner Ausbildung im Kind ständige Entfaltungsanstöße

durch die Erzieher benötigte, um überhaupt reifen zu
können.

Die bisher nur roh und vereinfachend skizzierte Thematik ist an
sich so reich, aber auch derart verzweigt, daß ich in meiner

Zeitgebundenheit nicht mehr im Einzelnen auf die entscheidende
Bedeutung der erzieherischen Haltung in bezug auf die Gewissensentwicklung

des Kindes eintreten kann. Abschließend nur das Folgende:
Gewissen, «Conscientia», bedeutet ein Wissen um etwas, ein
Mitwissen. Das verpflichtet den Erzieher, nicht nur zu wissen, daß und
wo ein Kind eine Ordnung verletzt hat, sondern mehr noch mit dem
Kinde zu spüren, warum es sich verfehlt hat und wogegen. Gleichzeitig
heißt das: Der verantwortliche Erwachsene befreie sich aus der

«Blickfangmoral», er versuche den Mut zur individuellen Wertung

77



aufzubringen und auch dem Negativen, Bösen im Kinde nicht mit
einer simplen Ausrottungsmethode zu begegnen. Denn die

Ausrottung, Unterdrückung und Verdrängung des Negativen führt nur
zu einerfiktiven Wandlung der Persönlichkeit, nicht aber zur dringend
notwendigen Bewußtheit, daß jeder Mensch das Böse vorerst als seine

eigene Möglichkeit akzeptieren muß, bevor er selbstverantwortlich
mit ihm leben und es verarbeiten kann. Wir können ja unseren Kindern

die Begegnung mit dem Bösen niemals abnehmen, sie, wenn es

gut geht, höchstens darauf vorbereiten. Und andererseits liegt der
Sinn der Erziehung und besonders der Gewissenserziehung nicht
darin, die Heranreifenden möglichst fugenlos an die Welt anzupassen.
Die Selbstverwirklichung des Menschen läßt sich nicht ausklammern.
Sie besteht in einem Hinhörenkönnen auf das eigene Wesen, und hier
möchte ich zum Abschluß meiner Ausführungen Dürckheim zu
Worte kommen lassen: «Je mehr es einem Menschen gelang,
weltangepaßt sein äußeres Leben zu meistern, und je mehr er sich in der
Welt ohne Schuld weiß, desto weniger kann er zunächst sein Leiden
begreifen, das aus seiner Entfremdung vom Wesen herrührt. Das

Leiden aus der Unerfülltheit des Wesens ist etwas ganz anderes als

das Leiden des Ichs unter der Welt. Erst wenn das Leiden im Wesen

den Menschen zwingt, endlich nach innen zu schauen und sich

seinem Wesen zu stellen, und er die Not, die nicht von der Welt
kommt versteht, begreift er, worum es geht. Weicht er dann nicht
wieder in weltliche Sicherung aus und öffnet er sich der inneren
Stimme, dann kann es ihm mit einem Mal aufgehen, daß er sich im
Wesen verfehlt hat. Nun erinnert er sich wohl an Stunden, in denen

er ganz von innen her ein Tieferes spürte und es vertat, und an andere,
in denen ein höheres Gewissen ihn rief und er nicht gehorchte. Und
dann steht er vor der Entscheidung - wieder auszuweichen und die
innere Stimme zu übertönen und weiter der Alte zu bleiben, oder von
innen her neu zu beginnen. Aber gerade weil unser In-der-Welt-Sein
und unsere Zugehörigkeit zum überweltlichen Sein zwei Pole sind
des einen in uns zur Verwirklichung bringenden Selbst, darin sich

die Einheit des Lebens darleben will, geht es am Ende um das Gewinnen

derjenigen Verfassung, in der der Mensch offen und gehorsam
wird für Stimme und Auftrag des Wesens und zugleich fähig, es sichtbar

und wirksam werden zu lassen mitten im weltlichen Leben und
Werk.»

78



Literaturverzeichnis

Dietrich Bonhœjfer: Widerstand und Ergebung. München 1965.

Karlfried Graf Drückheim: Der Alltag als Übung. Bern 1962.

Philipp Lersch: Aufbau der Person. München 1956.

Heinz-Rolf Lückert: Konfliktpsychologie. München 1957.

79


	Kind und Gewissen

