Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Pensée formalisante et réflexion philosophique
Autor: Grize, Jean-Blaise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883303

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pensée formalisante et réflexion philosophique

Jean-Blaise Grize

Il y a sans doute quelque impertinence a réclamer I’attention d’un
lecteur par des propos qui portent sur des démarches inachevées et
traitent autant de projets que de réalisations. Il a donc fallu le titre
meéme de ces-cahiers, Studia, pour que je m’autorise aux réflexions qui
vont suivre et qui réclament d’ailleurs quelques précisions pré-
liminaires.

Personne ne peut manquer d’étre frappé par le sort de la logique.
Codification de la déduction, «ars directiva ipsius actus rationis, per
quam scilicet homo in ipso actu rationis ordinate et faciliter et sine
errore procedat» (St Thomas d’Aquin, Sec. Anal., I, 1), elle pourrait
prétendre a diriger toute démarche rationnelle. Sous la forme qu’elle
a prise aujourd’hui toutefois, elle ne sert guére qu’aux mathémati-
ciens, et encore nombreux sont ceux qui la traitent d’assez haut. Ce
n’est pas le lieu d’expliquer le phénomene. Il me suffira ici de I’en-
registrer et d’indiquer que 1’étude qui suit s’inscrit dans un effort
pour faire servir la logique aux sciences humaines.

On peut discuter — et longuement — sur la nature de la philosophie.
Je la tiens, quant & moi, pour la science humaine par excellence. Sans
doute notera-t-on, qu’en affirmant cela, je joue un peu sur les mots.
«Science» et «humain» prennent des sens différents, appliqués 4 la
philosophie ou a la psychologie et &4 la sociologie. Mais il est déja
significatif que le glissement puisse se faire. D’autre part, 1’essentiel
de ce que je souhaite dire ici voudrait faire voir qu’il existe des
problémes philosophiques susceptibles, sinon d’étre traduits en
problémes scientifiques, tout au moins d’étre abordés par certaines
des méthodes qui ont cours dans les «sciences».

Pour ce faire, j’examinerai (1) la nature méme de l'instrument et
(2) celle du discours philosophique. Je traiterai ensuite (3) de I'usage
des formalismes pour (4) en donner un exemple fragmentaire. Je
terminerai (5) en esquissant une direction de recherche qui, si elle
n’est pas neuve, n’a néanmoins pas encore trouvé son véritable chemin.

46



1. Logique, mathématique et pensée

Malgré les plus illustres exemples, malgré les ceuvres et les décla-
rations d’Aristote, de Platon, de Descartes, de Leibniz et de tant
d’autres philosophes authenthiques, nombreux sont les penseurs que
choque I'idée de conjuguer la logico-mathématique avec la médita-
tion philosophique. Cela peut tenir a diverses raisons dont ’'une est,
sans doute, que les auteurs que je viens de citer sont anciens. Ils ont
produit leurs travaux dans d’autres contextes que le notre et ils ont
enfin fait preuve d’un génie assez rare pour qu’il soit possible de se
refuser a les prendre comme guides. Peut-étre aussi la philosophie
a-t-elle aujourd’hui dégagé quelque méthode qui lui est spécifique.
Si méme celle-ci plongeait alors ses racines, comme tous nos procédés
de pensée, dans une méme terre primitive, nous ne serions plus
autorisés a méler ce qu’il a fallu tant de siécles pour étre distingué.

Il y a certainement du vrai dans une telle fagon de considérer la
question. Néanmoins 1'usage des hommes et des livres fait voir qu’il
existe une autre cause, plus technique celle-1a, qui fait rejeter ’usage
des formalismes en philosophie. 1l s’agit d’une double identification,
a premiere vue légitime, mais qui ne résiste pas a un examen plus
poussé, sans des restrictions qui en modifient profondément la portée.
Je veux parler des identités: Pensée formelle = Mathématique =
Science de la quantité. Ces «confusions», au sens propre du terme,
s’expliquent assez facilement par I’histoire, se justifient pareillement
et se dissipent par la aussi.

L’éclatant succes des Eléments d’Euclide, préparé d’ailleurs par des
siecles de labeur, a certainement contribué a assimiler la mathéma-
tique a la méthode formelle. C’est qu’en effet Euclide ne s’est pas
contenté de recueillir une vaste collection de faits géométriques et
arithmétiques. Il les a réorganisé en une nouvelle totalité et son
ceuvre frappait d’autant plus qu’elle commengait par la liste des
définitions, des axiomes et des postulats qui allaient servir. Ce modéle,
qui ne devait €étre mis en cause qu’a la fin du XIXe siecle, inspira
non seulement tous les travaux scientifiques d’Archimede a Newton
et a Mach, mais la réflexion des méthodologues. Telle qu’elle se
présentait, ’axiomatique euclidienne paraissait sans faille, elle expri-
mait par la le meilleur de ce que pouvait I’esprit quand il s’adonnait
a une activité formalisatrice.

Le succes des mathématiques ainsi entendues se limitait toutefois
a certains domaines privilégiés, ceux qui traitent des grandeurs

47



mesurables. II est facile de montrer que les obstacles qui barraient le
chemin a la «formalisation» de la mécanique, par exemple, se
situaient précisément dans I'impossibilité ol I'on fut longtemps de
définir une notion quantitative de force (Jammer, 1957). C’est aussi
pourquoi, le jour ot Képler congut clairement que les forces d’attrac-
tion appartenaient a P’aspect matériel des choses et que, en con-
séquence, elles étaient mesurables, la voie était ouverte a Galilée et
a Newton: la mécanique, rationnelle parce que mathématique, allait
pouvoir naitre.

I1 n’est peut-étre pas sans intérét pour notre probléme, de remar-
quer qu’environ a la méme époque le cartésianisme coupa «le réel en
deux moitiés, quantité et qualité, dont I'une fut portée au compte
des corps et autre A celui des dmes» (Bergson, 1959, p. 790). Ainsi se
renforcait tout a la fois I'idée que le nombre se tenait a la charniére
qui sépare le monde mathématique du monde physique et celle que
les formalismes n’avaient prise que sur la matiere.

Cependant I’algebre était née, technique de calcul admirable qui
permettait, méme sans les connaitre, de traiter, croyait-on, des
nombres. Il est évidemment facile aprés coup de juger. Ne peut-on
toutefois s’étonner de la promptitude avec laquelle I’algébre passa
pour une discipline numérique, toute comparable a4 I'arithmétique?
Le probléme se pose, en tout cas, de comprendre le succes — je veux
dire P'efficacité — de la géométrie de Descartes. Celui méme que
Bergson tient pour responsable de la dichotomie métaphysique entre
quantité et qualité, n’avait-il pas montré, par le fait, que I’algébre
était fort capable de rendre compte de différences géométriques
qualitatives? La droite est qualitativement autre que la circonférence
ou I’hyperbole. Et toutefois, si forte était la croyance en la mathé-
matique, science des nombres, que P'on imputa I’adéquation de
Palgebre 4 la géométrie aux nombres que supposaient les équations,
plut6t qu’a leur forme.

C’est ainsi qu’il fallut attendre Hamilton (Sir William, comme le
philosophe, mais de 17 ans plus jeune) et surtout Boole pour qu’ap-
paraisse 1’idée que la vertu de ’algtbre ne tenait pas aux nombres,
mais a quelque autre réalité intellectuelle. Ce tournant, qui marque
la rupture de I'identification du mathématique et du quantitatif, est
vraisemblablement I’un des plus significatifs de I’histoire de la pensée.
Ses conséquences, en tout cas, sont essentielles pour comprendre
Paspect sous lequel la formalisation se présente aujourd’hui & nous.

48



La premiére conséquence est d’ordre logique. Dans tout ce qui
précede, on semble avoir oublié — ou est-ce moi seulement? — une
autre expression majeure de la pensée formalisante qui trouva, chez
les Grecs aussi, une expression de la méme qualité que les Eléments:
I’Organon, sinon dans sa totalité, au moins dans quelques-unes de ses
parties. La syllogistique d’Aristote, systématisée sans modifications
essentielles par les scolastiques, représente une formalisation, non
seulement remarquable, mais originale. Cette originalité réside pré-
cisément en ceci que, non seulement elle n’est pas de nature numé-
rique, mais qu’elle ne peut pas I’étre. En langage moderne, les
nombres que considéraient les Anciens, nombres rationnels, réels et
méme complexes depuis Cauchy, ont structure de corps. La logique
des classes, 4 laquelle il est possible de ramener les éléments de la
théorie des syllogismes, a la structure d’un treillis booléen.

Cette derniere affirmation exige quelques commentaires, ce qui
apparaitra plus clairement encore si I'on examine Iaffirmation
suivante: «L’ensemble des parties d’une classe donnée, muni des
opérations d’intersection, d’union et de complémentation, constitue
une algébre de Boole.» Peu importe ici ce par quoi une algebre de
Boole se distingue d’une autre. Ce qui compte c’est le substantif
«algeébre», qui laisse entendre que la logique est, bel et bien, mathé-
matique de nature. Elle I'est en effet mais, en conséquence des
remarques qui précedent, c’est I’adjectif «mathématique» qui a
changé de sens.

Il serait intéressant, mais malheureusement trop long, de rappeler
ici les détails du dialogue entre logique et mathématique. Il suffira
de signaler les deux moments principaux. Le premier, deviné par
Leibniz, inauguré par Boole et poursuivi jusqu’a Frege (non compris),
prenait les mathématiques et plus particuliérement ’algébre comme
modele. Le propos explicite était double: (1) axiomatiser les faits
logiques comme Euclide 'avait fait pour les faits géométriques et
(2) user de l'algebre pour calculer au lieu de tatonner, ainsi qu’on
savait le faire en géométrie depuis 1636. Il est clair que, jusqu’ici, on
ne cesse encore d’identifier formalisation et mathématisation.

Le second, réalisé par Frege, repris et popularisé (si j’ose dire) par
Whitehead et Russell, constitue un exact retournement de la situation.
Ce sont les mathématiques qui vont se baser, se fonder sur la logique
devenue discipline autonome.

J’ai utilisé prudemment, tout a I’heure, le terme de dialogue. C’est

49



au fond «dialectique» que j’aurais di écrire. La juxtaposition des
deux moments que je viens d’esquisser ne pouvait pas ne pas conduire
la réflexion 4 un nouveau plan qui les engloberait tous deux. C’est
bien ce que Hilbert, parmi d’autres, a compris, et la synthése s’offre
a nous sous les traits de la notion technique de systeéme formel. Tout
systtme formel est un ensemble dénombrable de théses (au sens
logique) et peut étre caractérisé, a un isomorphisme pres, par ’en-
semble de ses axiomes et celui de ses régles de déduction.

Il s’ensuit diverses conséquences, dont je retiendrai les trois suivantes:

l. Un systéme formel n’est intéressant que par les interprétations
qu’il autorise. Cela revient a dire que, lorsqu’on dispose d’un systéme
formel, on va chercher a établir une correspondance entre ses axiomes
et des propositions qui appartiennent, par exemple, & une théorie
scientifique. Toutefois, il faut veiller a ce qu’a chaque theése (ou
théoréme du systéme) corresponde une proposition vraie du domaine
choisi, «vrai» étant entendu au sens de cette théorie, qui constitue
deés lors un modele du systeme. Il existe souvent plusieurs inter-
prétations possibles distinctes, mais la condition de vérité empéche
d’utiliser n’importe quel corps de propositions comme modele d’un
systtme donné. Il s’ensuit en particulier qu’un systéme formel qui
peut étre interprété par la logique des prédicats est distinct de tout
systtme formel qui peut étre interprété par la théorie des nombres
réels, par exemple. En ce sens-la, la notion de formalisme est plus
large et que la logique au sens strict et que la mathématique, science
des nombres.

2. Toutefois, rien n’empéche d’appeler «mathématique» (ou
d’ailleurs «logique») 'étude générale des systémes formels. Si I’on
adopte cette attitude, on pourra de nouveau identifier valablement
pensée formelle et mathématique. Il est inutile de souligner que le
sens des mots est alors profondément autre qu’il n’était plus haut.

Par ailleurs, si le nombre des structures est évidemment illimité, les
mathématiciens ont montré, depuis Bourbaki, que celles actuelle-
ment connues n’étaient pas indépendantes les unes des autres. Ainsi,
pour prendre un exemple élémentaire, la structure de corps se cons-
truit & partir de celle de groupe. En un sens méme, un corps est une
certaine fusion de deux groupes. Il s’ensuit qu’on a pu schématique-
ment soutenir, il y a quelques années, que toutes les structures mathé-
matiques pouvaient étre engendrées a partir de trois types: les
structures algébriques, celles d’ordre et les structures topologiques.

50



3. Adoptons cette fagon de voir et demandons-nous quels rapports
la pensée naturelle soutient avec la mathématique. Il est évident
qu’il ne s’agit plus ici d’une question de mots, ni d’ailleurs d’une
question logique. Nous sommes en présence d’un probléme de faits.
La «pensée naturelle» — s’il est possible de définir un peu exactement
cette notion — apparaitra dans les comportements des individus et
des groupes. Sa description relévera de la psychologie, de la sociologie
et d’autres sciences de ’homme.

Ceci rappelé, il est extrémement instructif de constater que les
comportements fondamentaux de I’étre humain, ceux par lesquels il
agit le plus directement sur le monde, ont structures algébriques ou
structures d’ordre. Les travaux de Piaget, ceux de Lévi-Strauss et
d’autres le font voir de facon irréfutable dans un trés grand nombre
de domaines.

Il faut néanmoins éviter toute hate dans les conclusions a en tirer.
D’une part, personne ne peut prétendre avoir fait I’examen de tous
les comportements humains. D’autre part, malgré le succes des
grammaires de Chomsky, qui ont structure d’arbres, donc d’ordre,
tout ce comportement éminemment humain qu’est le langage n’entre
pas enti¢rement dans la syntaxe. Enfin, il est des enchainements de
pensée qu’on ne saurait sans autre tenir pour irrationnels et que, pour
le moment tout au moins, nous ne savons pas formaliser.

Meéme 4 nous en tenir aux théories formalisées, nous nous trouvons
en présence d’un fait qu’il faut souligner pour en expliciter les
conséquences. J’ai dit plus haut qu’un systéme formel était un
ensemble dénombrable de théses. Un tel ensemble est donc infini,
mais il n’est donné ni sous forme d’un infini actuel, ni tout a fait sous
forme d’un infini potentiel. Ce qui le caractérise c’est (a) qu’il est
engendré de fagon récursive et (b) qu’il est possible d’en traiter
comme d’un «objet» actuellement donné. Nous sommes de nouveau
en présence d’une sorte de dépassement d’une dichotomie longtemps
en usage dans la réflexion philosophique. Il s’ensuit que, par le
procédé simple et génial de la diagonale de Cantor, il est toujours
possible de sortir rationnellement d’un systtme donné. Dés lors que ’on
a créé un nouvel élément qui ne lui appartient pas, il est aussi
possible de construire un nouveau systéme formel, qui englobe
I’ancien et contient le nouvel élément. Puis d’en sortir, et ainsi de suite.

On est conduit par la a repenser le statut méme des formalismes et
a se centrer sur ce que j’ai appelé la «pensée formalisante». Celle-ci

51



apparait alors comme une activité, une activité de reconstruction ou
de formalisation. A s’arréter, elle perdrait toute signification. Mais
pour poursuivre sa démarche, elle présuppose tout a la fois un sujet
pensant et un objet sur lequel agir, de sorte que, pour parler comme
Piaget, «le processus effectif est... celui d’'une montée en spirale ou,
si on préfere, d’'une marche dialectique, telle que chaque nouvel
échange entre le sujet et ’objet ouvre la perspective d’un nouveau
progres possible soit dans la conquéte du réel, soit dans I’affinement
des instruments déductifs» (Piaget, 1967, p. 1224).

2. Le discours philosophique

I1 est déja extrémement délicat de se hasarder a définir I’'objet d’une
science, fut-ce celle la mieux délimitée en apparence. A plus forte
raison, serait-il imprudent de vouloir définir celui de la philosophie.
Néanmoins, pour tenter de montrer que la pensée formalisante n’est
pas absolument incompatible avec la réflexion philosophique, vais-je
tout au moins examiner sommairement la nature de celle-ci.

Gaétan Picon, aux derni¢res Rencontres internationales de Genéve,
a soutenu la theése que 'ceuvre d’art ne surgissait que «dans les
breéches du silence et les éclairs de la trouvaille». Il se peut que I’idée
philosophique naisse dans des conditions analogues. J’en doute
d’ailleurs assez fortement, mais la n’est pas la question. Ce qui est
certain, c’est que ’ceuvre philosophique n’est pas encore faite au
moment ou elle surgit. Elle doit de plus prendre la forme d’un
discours et celui-ci se veut doté d’une certaine espeéce de cohérence
rationnelle. Bien entendu, on peut contester que cette cohérence soit
celle méme de la logique, des mathématiques et des systemes formels.
Et ’on peut, sans grandes difficultés, soutenir que la dialectique ou
I’analyse phénoménologique possede ses cohérences spécifiques.
Il vaut la peine de s’y arréter un instant, d’autant que je n’ai nulle-
ment 'intention, au fond assez naive, de ne valoriser qu’une seule
méthode.

Commencons par la dialectique, en reconnaissant tout d’abord que,
pour Platon (Rep., VII, 533¢, par exemple) et pour nombre d’autres,
elle serait la méthode philosophique par excellence. Si tel est le cas,
c’est tant mieux et ceci pour deux raisons. La premiere est que, sous
sa forme générale — et il faut ici schématiser un peu outrageusement,
tant le terme a pris de nuances différentes — la dialectique est assez
loin d’étre 'instrument des seuls philosophes. Il n’y a guére de pensée

52



vivante et créatrice, fut-ce de banalités, qui ne procede pas dialecti-
quement. Il est évidemment possible d’en rendre compte par 1’ob-
servation la plus quotidienne, mais la chose apparait de fagon
irréfutable dans I’étude systématique de I’évolution de la pensée. Sur
ce point, les travaux de Piaget ne laissent aucun doute: nous passons
des balbutiements du berceau a notre intelligence adulte par un jeu
incessant de «raisonnements» dialectiques. En second lieu, il est
vrai qu’il n’existe pas de logique dialectique formelle au sens strict
du terme. Néanmoins, cette logique dialectique ne procede pas
autrement que toute activité formalisante. Elle est un processus
ininterrompu de reconstructions successives.

L’exemple paradigmatique du début de la Wissenschaft der Logik
de Hegel le montre assez. Etre pur — pur néant — devenir. Il ne s’agit
pas la d’une chronique, mais d’une construction et le aufheben n’est
certes pas un dépassement de ceux en usage dans les courses auto-
mobiles. C’est un changement de niveau, au sens ou je I’ai rappelé
plus haut en citant Piaget.

I1 découle alors de ces deux raisons que, si en effet la dialectique
est méthode philosophique, la pensée formalisante qui en est in-
séparable I’est aussi.

La situation est moins favorable en ce qui concerne I’analyse
phénoménologique, que j’entends ici sous la premiére forme que lui
donna Husserl dans ses Recherches logiques. Certes, ce qu’elle tend aussi
a mettre en évidence ce sont des structures, des structures qu’il s’agit
aussi de saisir & travers les actes mémes par lesquels nous les visons.
Mais il est clair que le terme «structure» a ici un sens tout différent
de celui examiné plus haut et que, bien que Husserl commenga par
étre mathématicien, I'intuition a laquelle il fait appel dans ce contexte
n’a pas grand-chose a voir avec la formalisation. Enfin, tout con-
court a montrer qu’il ne s’agit pas la d’un procédé naturel de la
pensée, au sens ou la dialectique I’était.

I1 faut donc accepter cette conclusion: si la méthode phénoméno-
logique husserlienne est celle de la philosophie, la pensée formalisante
n’a rien affaire en la matiére.

On peut toutefois s’interroger sur ’antécédent de la conditionnelle
ci-dessus, ce qui est assez délicat. En effet, a la supposer vraie et pour
des raisons de pure chronologie, il faut rejeter hors de la philosophie
deux mille ans d’ouvrages qui ont été tenus pour tels, ou déclarer que
ce qu’ils ont de proprement philosophique I'est & Iinsu de leurs

23



auteurs, dans la seule mesure ou ils pratiquaient inconsciemment la
méthode. Faire, pour les «philosophes » du passé, ce que nous faisons
aujourd’hui pour Euclide, de trés grands hommes sans doute, mais
conditionnés par leur époque et qui, en conséquence, ont ébauché la
recherche, mais sans la pousser a sa derniére perfection.

C’est une solution, voyons-en donc les conséquences. Les temps
sont en effet changés. «La complexité du «monde» qui se déploie
autour de nous défie les concepts classiques de la philosophie. D’une
fagon plus précise, en usant d’une terminologie scientifique, la
complexification croissante de la société exige un nouvel équipement
intellectuel. Les concepts de la philosophie convenaient a une société
relativement simple», etc. (Lefebvre, 1966, pp. 33-34). La forme de
ce texte est volontairement polémique et toutefois il faut bien re-
connaitre qu’en un certain sens, qui n’a rien de paradoxal, les
dialogues de Platon continuent bel et bien a mouler, & «définir» la
philosophie. De deux choses 'une alors, ou la méthode husserlienne
est 'unique et elle est celle d’une philosophie trop simpliste pour nos
sociétés, ou elle ne I'est pas et, a c6té d’elle, d’autres méthodes
sont valables, dont celle qu’ont illustré tant de philosophes avant
lui.

Il semble ainsi qu’une place reste disponible pour cette mathé-
matique dont Platon justement faisait usage et qu’il tenait en si haute
estime. On objectera que ceci ne fait pas voir que les «concepts
classiques de la philosophie» ne sont pas défiés. Je répondrai qu’ils
le sont certainement, qu’il ne s’agit pas d’appréhender le monde avec
les instruments mathématiques de I’Académie — encore que 1’étude
des propriétés combinatoires des polyedres conduise a des considéra-
tions singuliérement profondes — mais d’adapter a notre époque une
attitude fondamentale toujours aussi valable.

I1 y a cependant une erreur grave a ne pas commettre, et que
certains n’ont pas su, ou pas voulu, éviter. Ce serait de conclure que
tout ce qui résiste 2 une méthode formalisante est, par cela méme,
dépourvu de sens, «meaningless», ainsi que l’on dit au-dela de
I’Atlantique. Ce serait bien plutét le contraire qui serait vrai. J’en
donnerai un rapide exemple.

Considérons le principe d’identité. Chacun sait le réle essentiel
qu’il joue dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre de Fichte.
Qu’en fait cependant le logicien? Pas grand-chose en un certain sens
et Aristote, disent ceux qui 'ont lu entierement, ne prend méme pas

o4



la peine de I’énoncer*. Malgré cela, I’attitude de Peirce (1960, III,
413) dans le texte suivant me parait inutilement stérile: «Les auteurs
qui disent que le principe d’identité gouverne le syllogisme affirmatif
ne donnent aucune preuve de ce qu’ils avancent. On est censé le voir
en «pensant profondément» et je crois étre a méme d’expliquer ce
qu’est ce processus de «penser profondément». Un spasme, provoqué
par auto-hypnose, vous place dans un état de vide mental. Dans
cet état, la formule «4 est A» perd tout sens précis et apparait
totalement vide. Etant vide, elle semble alors infiniment noble et
précieuse. Transporté d’enthousiasme a sa vue, 'individu se convainc
d’un seul bond intellectuel, qu’elle régle toute la connaissance
humaine.»

J’ignore si Peirce a lu Fichte mais, quoi qu’il en soit, ’analyse
formelle de 4 = A pouvait lui faire voir, a tout le moins, que la
formule attribuait a l'identité la propriété importante — essentielle
méme si on veut en faire une relation d’équivalence — de réflexivité.
Quant au logicien contemporain, il peut ajouter, sans infidélité a
Fichte, qu’il importe aussi de considérer plus généralement la
formule 4 = B. Que sa méthode ne lui permettre pas de 'interpréter
en faisant signifier & B «le 4 qui est posé», par opposition au «4
qui esty», est évident. Elle lui permet néanmoins d’en faire une rela-
tion sémantique: 4 et B dénotent et connotent le méme objet et elle
devrait lui interdire des exclusions qu’il ne saurait fonder.

3. Formalisation et usage des formalismes

Si 'on veut bien m’accorder, apreés ce qui précede, qu’il n’y a pas
en elles-mémes d’incompatibilités entre une pensée formalisante et
une pensée philosophique, on pourra demander toutefois comment
utiliser la premiere au bénéfice de la seconde. Et en effet, il convient
d’éviter un enchainement assez naturel et qui conduirait a croire que
penser un sujet d’un point de vue formel, ce serait nécessairement
tenter de le formaliser, de I’axiomatiser. Une nouvelle fois les Elé-
menits d’Euclide, ou peut-étre méme les Grundlagen der Geometrie de
Hilbert, serviraient de modele. Une telle attitude serait doublement
fausse.

D’abord, elle le serait en ceci qu’elle confondrait I’'un des résultats

* Le texte des Pr. Anal., I, 32, 47 a9 porte plus sur un probléme de consis-
tance que sur les fondements de la logique.

55



de la pensée formalisante avec son activité méme. Je ne dis pas que
ce résultat ne soit pas le plus important dans le domaine des sciences
naturelles, ni par ailleurs le plus spectaculaire. Je dis simplement que
ce n’est qu'un effet, parmi d’autres possibles. Elle le serait ensuite
tout spécialement en philosophie. Ce qu’on formalise, au sens strict,
est toujours un ensemble de connaissances préalables. Il fallait que
Peano connaisse les lois de I’arithmétique avant de poser ses cing
axiomes et ses définitions récursives de I’addition et de la multiplica-
tion. Or il est extrémement douteux que la philosophie se présente
a nous comme un corps de faits, établis une fois pour toutes. Dans la
mesure ou «philosopher c’est étre en chemin» (Jaspers), dans la
mesure donc ou la réflexion philosophique est un processus et pas un
résultat, ce n’est pas d’axiomatique dont nous avons besoin, mais de
méthode, d’une facon de ne pas aborder les problémes n’importe
comment, au petit bonheur comme on dit.

L’exemple de Spinoza ne doit pas faire illusion. D’une part, son
ceuvre est assez loin d’étre toute enticre axiomatisée et 'on peut
douter, d’autre part, qu’il s’agisse chez lui d’autre chose que d’une
forme de présentation. On peut s’en assurer en examinant la portée
exacte des C.Q.F.D. qui jalonnent, par exemple, les Principes de la
philosophie de Descartes. La différence est manifeste entre ce texte et
celui des Eléments. S’il est en droit possible de faire ici abstraction du
sens des termes, ce ne l’est guére chez Spinoza. Euclide pose des
définitions pour le point et la droite par exemple, et ne s’en sert
effectivement dans aucune de ses démonstrations. Il en va tout
autrement dans les Principes.

Nous avons fait en séminaire, avec quelques étudiants, ’exercice
de déduire les quatre premitres propositions de la Premiére partie 4
partir des axiomes donnés et des régles de la logique des prédicats.
On montre alors que, & condition:

a) de convenir que la Proposition I est un axiome,

b) de rajouter ’axiome supplémentaire «ce qui est douteux n’est
pas connu par sol-méme,

c) d’interpréter la relation «é&tre antérieur en certitude et en
connaissance» comme une relation asymétrique,

d) de poser que la nature d’un objet quelconque est soit corporelle
soit spirituelle,
alors en effet les expressions formelles qui correspondent aux Pro-
positions IT & IV sont des theses logiques.

56



Si je me suis un peu étendu sur cet exemple, c’est qu’il me semble
significatif. Le probléme n’est pas en effet de soumettre a la critique
la cohérence de I’exposé de Spinoza. Il est, tout au contraire, d’en
saisir plus exactement la portée en s’imposant des conditions telles
qu’il ne soit possible de glisser sur rien. Par ailleurs, I’exercice fait
voir en méme temps ses propres limitations. Un texte quelconque
étant donné, et donc aussi un texte philosophique, il est toujours
possible de le formaliser ou d’échouer dans cette tache. Comme on
vient de le voir, nous avons dii prendre un certain nombre de déci-
sions qui, dans le cas particulier, ne sont peut-étre pas complétement
ad hoc mais peuvent facilement devenir des mesures arbitraires. La
décision c) est d’ailleurs un exemple intéressant, en ce sens qu’elle
pose le probléme de I’abstraction légitime.

I est clair en effet que, dans la pensée de Spinoza et dans celle de
ses lecteurs, la relation d’antériorité en certitude et en connaissance
est bien davantage qu’une relation asymétrique et transitive. De quel
droit donc la ramener a cela? La réponse est a chercher dans un
contexte plus général encore, puisque la question met en cause
I’abstraction elle-méme, au sens de «laisser de c6té». S’il est évident
que la réflexion philosophique, comme la pensée naturelle, ne peut
ni ne veut se vider de son contenu, elle prétend cependant & une
certaine espéce d’universalité. Elle ne saurait étre, en conséquence,
Pexpression pure d’un vécu subjectif. Elle doit donc consentir a
certains sacrifices et, partant, procéder & quelques abstractions. Les
choses d’ailleurs se présentent bien sous cette forme: personne, et
surtout pas les non-philosophes, ne conteste que la philosophie use de
concepts abstraits. Qu’il soit encore nécessaire de distinguer plusieurs
types d’abstractions et que celui de la mathématique ne coincide pas
entiérement avec celui de la philosophie, ne saurait &étre mis en doute.
Mais il me suffit ici d’avoir mis en évidence, méme pas un noyau
commun — ce qui, je crois, pourrait se faire — mais une méme attitude
de P’esprit.

La différence la plus essentielle me parait en effet se situer ailleurs.
Le logicien met tout ’accent sur la validité des déductions, tandis
que le philosophe s’est assez facilement laissé persuader que les
chaines de raison, fussent-elles des plus longues, restent néanmoins
«toutes simples et faciles». Pluté6t que d’apercevoir dans cette
conviction un acte de naiveté, on a avantage a y voir le résultat d’une
exigence interne. Le méme Descartes le dit dans la méme Méthode.

5 Studia Philosophica XXVII 57



Ce qui importe c’est de distinguer le vrai d’avec le faux, non
pas tellement dans les inférences que dans les prémisses elles-
meémes.

Ceci me permet de préciser alors le role que je voudrais faire jouer
a la pensée formalisante dans le domaine de la philosophie. Ni celui
d’une formalisation, ni celui d’une axiomatisation méme partielle,
mais un role de portée essentiellement heuristique, limité en somme
a la construction de modeles locaux, sur des problémes spécifiques.

4. Un exemple: la négation

11 est indéniable que la négation, sa nature, son fonctionnement, la
portée de son utilisation — est un probléme philosophique, qui dépasse
d’ailleurs le cadre de la logique au sens strict. II est toutefois possible
d’y appliquer I'instrument formalisant et méme de bien des fagons
différentes. Mon propos n’est pas d’en traiter exhaustivement, si
méme le terme a ici un sens. Il m’est arrivé d’en disserter sous
diverses formes, mais ce qui m’importe dans ce contexte, ce n’est
pas tant la négation qu’un exemple de méthode qui la prend pour
objet. Aussi vais-je me limiter & une question trés fragmentaire.

Soit le dialogue suivant:

4 — C’est un pays froid et il y pleut chaque jour.
B — Non, c’est faux.

Le probléme n’est pas tellement de savoir ce qui est vrai (la logique
a des reégles toutes prétes pour cela), mais ce que 4 doit penser que B
voulait dire. Je m’explique.

Nous avons une conjonction p et ¢ et nous en nions la vérité:
N (p et ¢). La premiére remarque qui s’impose est que le résultat de
cette négation est ambigu. Certains positivistes ont assez durement
reproché a la langue et 4 la pensée naturelles (et philosophiques!) de
se complaire dans Pambiguité et dans I'indétermination. Cette fagon
de considérer les choses me semble remarquablement bien faite pour
n’y rien comprendre. Reprocher a la langue d’étre toujours cernée
d’un halo d’indécision, serait reprocher a une ficelle sa souplesse.
Dans les deux cas, c’est refuser de voir qu'une partie essentielle de
leur valeur tient tout justement dans la propriété incriminée.

En revanche, ce qu’on est en droit d’examiner, c’est si en deca
de cette indétermination, la pensée demeure cohérente et c’est ce
point que je voudrais étudier. N (p et ¢) peut donner lieu a diverses
réponses que l’on observe effectivement, tant dans la conversation

58



spontanée que dans des expériences dirigées. Je n’en retiendrai
d’ailleurs que trois, mais il y en a d’autres.

(1) non -petgq noté ~p A ¢
(2) petnon-gq noté p \ ~gq
(3) non — p et non — ¢ noté > p A oo g.

D’un point de vue plus formel (17¢ étape), je considérerai que ces
trois réponses possibles sont le résultat de trois transformations R;,
R, et R. Donc jécrirai:

Ry(petq) = ~p Ny

Ry(petg) =p N>y

R (petg) = ~p A~

Quel est 'effet de ces transformations? Pour mieux mettre en
évidence les procédures de formalisation, je ferai I’hypothése que
mon information se limite a ce qui précede. Ce n’est peut-étre pas
exactement le cas, toutefois les études en cours (Maury 1966) n’ont
pas encore réussi & fournir sans équivoque les renseignements qui
résoudraient partiellement le probleme.

Les transformations que j’ai introduites portent sur des propositions
affirmatives. Je peux donc (2¢ étape) supposer que R, et R, ont des
effets indépendants de ce que je vais appeler «le signe» des pro-
positions (affirmatives ou négatives), ou introduire deux autres
transformations .§; et S, qui, elles, en dépendront. Posons donc les
définitions suivantes:

R,: change le signe de la 1T® proposition

R,: change le signe de la 2¢ proposition
R: change le signe des deux propositions
S,: change le signe de la 17¢ proposition si elles sont de méme

signe, sinon de la 2¢ proposition

S,: change le signe de la 2¢ proposition si elles sont de méme
signe, sinon de la 17 proposition.

I1 est alors facile de voir qu’on a:

Ri(pNg=~>p/Ng R,(pNg =p/N\ >y
R (~pNg)=pNg Ry(p N~g) =p Ny
S Ngy=~pNg Se pNqg)=p N>y

S (pNg=copANeog S pAg) =copNeoog
Sy (WpAvg=pANevg S (0pAvg =copAg
S b A~>g) =pNg Sy (pANg)=pNg

On peut déja se rendre compte de la présence de certaines régula-
rités qu’il ne reste plus qu’a dégager explicitement. Introduisons pour

39



cela (3¢ étape) une transformation-limite, la transformation / qui ne
change rien a la conjonction, donc telle que:

IpNg)=pNg
et considérons une opération entre transformations, que nous noterons
par un point. Il est évidemment possible de caractériser cette opéra-
tion par un systéme d’axiomes. 1l suffira toutefois ici de la définir
non formellement en disant qu’elle associe a deux transformations X
et 1 la transformation { = df X+ ¥, qui a sur p A ¢ le méme effet
que celui obtenu en appliquant d’abord ¥ puis X.

Un exemple clarifiera les choses. Prenons R, et R, et calculons
R, - R,. On aura:

RR(pNg) =R (pAN>g =vpAcog
On sait d’autre part que ™ p A o ¢ résulte de p A\ ¢ par la trans-
formation R, que donc R (p /\ ¢) = ™ p /\ & ¢. On voit alors
que R; - R, = R: l'opération - associe R a R, et R,.

Soit maintenant ensemble a des quatre transformations {I, R,
£, R}. Il n’y a aucune difficulté & appliquer 'opération - aux élé-
ments de cet ensemble et cela de toutes les fagons possibles. Le plus
commode est de représenter la chose 4 ’aide d’une table carrée, le

by

résultat de l'opération se lisant a l’intersection des lignes et des

colonnes.

/.')' I R, R, R On peut faire sur ce tableau plusieurs
remarques qui naturellement peuvent

I I R, R, R se démontrer. On constate ainsi ce

Ry R, I R R, qui suit: (1) L’opération n’engendre

R, R, R I R aucune transformation qui ne soit

R R Ry R, I déja donnée dans I’ensemble a. On

dit que celui-ci est stable par rapport 2 elle.
(2)Si X, ¥,leaalorsona (X-7) { =X (¥-Z). L’opération
est associative.
Exemple: (R, -R) R, = R, - (R R,).
En effet: (R,-R) Ry (p Ng) = (Ri"R) (0 p N g) =

Ri(p Nevog) =cop Aoy
D’autre part: (R Ry) (0 N g) =R (p Ng) =pAoog
etdonc R, - (R*R) (p Ng) =R (p Nvg) =cop Aoy
(3) a contient un élément, I, tel que, quelque soit X ¢ a:
X-I=1-X =X Clest’élément identique.
(4) A tout élément X de a, on peut associer un élément noté X1,
appelé son inverse, et tel que: X - X71 = X-1. X = I,

60



(5) Si X, Y ¢ a,alors X+ ¥ = 7-X. L’opération est commuta-
tive.

Tout ceci montre que 'opération en question munit ’ensemble a
de la structure de groupe abélien.

Avant de discuter bri¢vement la portée «philosophique» de ce
résultat qui, s’il n’est pas ici établi formellement pourrait I’étre,
faisons le méme travail pour ’ensemble f = {I, St s R}. On obtient
la table:

/.'* I S8 S R L’opération munit de nouveau, comme

on peut s’en assurer, I’ensemble § de
1 I S S R la structure de groupe abélien. Toute-
A\ S R I S5 fois une remarque supplémentaire
So S I R S s’impose. Ces deux groupes se com-
R R § S5 I portent différemment, ils ne sont pas

isomorphes. Cela revient a dire qu’il est impossible de les mettre en

correspondance biunivoque 1’un avec 'autre (& X ¢ a faire cor-

respondre X’ € 8, a ¥ ¢ a faire correspondre 1" ¢ f, etc.) de sorte que:
X =X"'-7.

Nous sommes ainsi placés devant quelques résultats formels dont
il s’agit d’examiner I'intérét. Je pense qu’il est double. Tout d’abord,
nous avons introduit une certaine opération qui ne s’observe pas
directement chez ceux qui parlent. Elle a cependant comme consé-
quence de montrer que les transformations, qui elles sont obser-
vables, ne sont pas au fond quelconques. Prises isolément une a
une, elles paraissent témoigner de I’arbitraire des regles du discours
et I’on pourrait les imputer aux a peu pres de la langue. Mais & un
niveau d’analyse plus poussé, niveau auquel une pensée formalisante
accede sans difficulté, les faits apparaissent tout autres. La pensée
s’y révele remarquablement cohérente, elle manipule la négation —
tout au moins ce type de négation — avec liberté mais systématique-
ment. C’est cette cohérence du systéme qu’exprime la notion formelle
de structure de groupe.

Ce n’est d’ailleurs pas tout et il est vrai que des démarches for-
malisantes qui ne feraient qu’apporter des résultats, méme s’ils avaient
une portée plus générale que celui-ci, n’auraient pas encore toute
leur portée. Aussi ai-je choisi cet exemple pour marquer encore la
valeur heuristique de la méthode. Nous n’avons pu décider entre le
premier groupe (isomorphe au groupe de Klein) et le second (iso-
morphe au groupe cyclique). Cela conduit a pousser 1’analyse plus

61



3

avant, a s’interroger plus profondément encore sur la signification
de la structure de groupe. Les deux types coexistent-ils dans la pensée,
I'un seulement y joue-t-il un réle et alors pourquoi, 'un reléverait-il
plus des opérations abstraites et 1’autre de celles que nous faisons
porter sur le réel?

Il est inutile d’épiloguer. Je ne souhaitais que fournir un exemple
qui tienne en peu de pages et n’exige guere de connaissances mathé-
matiques.

5. Le probléme du contenu

Un dictionnaire aussi sérieux que celui de la Société francaise de
philosophie écrit a ’article CONTENU: «On peut distinguer dans
la plupart des opérations de la pensée une forme, c’est-a-dire un cadre
général d’organisation; et un confenu..., c’est-a-dire certaines déter-
minations particuliéres qui donnent a cette forme une application
concrete.» Reconnaissons I’authentique difficulté qu’il y a a définir
en quelques lignes des termes aussi généraux que ceux-ci. Il est
néanmoins trés surprenant de constater que Lalande ne répugne pas
a laisser entendre a) qu’il pourrait exister des opérations de pensée
qui n’offriraient pas nécessairement une forme et un contenu et
b) que la forme est de nature toute abstraite tandis que le contenu est
totalement concret. Une telle attitude me parait tout & la fois obliger
a un choix exclusif entre étude des formes et étude des contenus et
réserver une zone mystérieuse qui échapperait a toute détermination
de I’'une ou ’autre nature. Elle s’oppose d’autre part & toute concep-
tion dynamique de la connaissance et s’inscrit a faux contre I’en-
seignement des faits. La philosophie a certes vocation de pérennité,
mais dans ses intentions et pas dans ses instruments. Je m’en tiendrai
donc a ce quej’ai tenté d’esquisser plus haut et conserverai le caractére
essentiellement relatif de la forme et du contenu, non «dans la plupart
des opérations de la pensée», mais dans toutes.

Ceci dit, nous devons aux linguistes une facon d’aborder le pro-
bléme qui me semble remarquablement fructueuse et qui consiste a
distinguer, pour chaque élément du discours, sa dénotation et sa
connotation, étant entendu que ces «éléments» se présentent tou-
jours et simultanément a des niveaux multiples. Un mot fait partie
d’un segment de mots, lequel fait partie de segments plus grands, de
phrases, de groupes de phrases, et ainsi de suite. On peut concevoir
dés lors que chaque élément ainsi entendu se situe quelque part entre

62



ces deux poéles et que, selon I'intention de celui qui parle, il s’approche
de 'un ou de l'autre. Dans leur aspect sémantique, les systémes
formels visent a4 ne retenir que la dénotation des éléments. La question
reste cependant ouverte de savoir s’ils atteignent la limite. On en
peut douter et cela dans la mesure ou ils restent, malgré tout, les
systémes de quelque sujet qui les utilise. Quoi qu’il en soit d’ailleurs,
une pensée formalisante, qui formalise donc quelque chose, ne saurait
esquiver le probléme de la connotation. Considérons, en effet, un
texte quelconque, par exemple le suivant:

«1. La Monade dont nous parlerons ici n’est autre chose qu’une
substance simple, qui entre dans les composés, simple, c’est-a-dire
sans parties ( Théod., 10).

2. Et il faut qu’il y ait des substances simples puisqu’il y a des
composés; car le composé n’est autre chose qu’un amas, un agregatum
des simples» (Leibniz 1938).

Il est évident qu’une analyse interpropositionnelle en termes de
vérité est totalement insuffisante et que méme lintroduction de
modalités (il faut) sera incapable de rendre compte des relations que
pose Leibniz. Cela signifie que, parallélement aux implications
formelles, on est en présence d’'un autre type d’enchainements,
d’abord intrapropositionnels et qui débordent ensuite tout au travers
du texte. Il faudrait donc étre 2 méme de saisir ces liens, que la logique
mathématique ignore encore, et de les préciser. Si la chose n’est
pas facile, elle n’est peut-étre pas impossible et ceci pour trois rai-
sons,

1. Celui qui écrit ne laisse généralement pas le lecteur dans I’igno-
rance compléte de certains éléments de ses connotations. Ici Leibniz
prend, par exemple, la peine de renvoyer immédiatement «substance
simple» & «composé» et & «sans parties». Il restitue le tout dans le
cadre de sa Théodicée, etc.

On objectera peut-étre que je me simplifie la tache, qu’il ne s’agit
pas d’un texte «quelconque» ainsi que je ’ai prétendu, mais d’un
exposé, en quelque sorte didactique. Cela est vrai, mais je répondrai
d’abord qu’un texte s’adresse toujours a quelqu’un et qu’il est légitime
de se limiter aux auteurs qui désirent se faire entendre d’au moins
quelques lecteurs. Je dirai ensuite que, s’il est douteux qu’il existe des
discours qui atteignent la pure dénotation, il I’est plus encore qu’il
en existe qui soient absolue connotation, et enfin qu’un tel genre
d’analyse est déja pratiqué avec succes sur des textes explici-

63



tement poétiques (Geninasca 1965 et surtout ses recherches en
cours).

2. Méme si la rhétorique au sens traditionnel du terme a fini par
disparaitre dans le vide qu’elle a créé, elle a laissé le souvenir de
certains rapports qui méritent d’étre réanimés. C’est une tiche a
entreprendre que d’en établir une typologie, puis d’en faire une
analyse formalisante dans le genre que j’ai suggéré pour un aspect
de la négation. Le fragment cité de la Monadologie permet déja de
signaler des rapports d’opposition (simple-composé), des rapports
de ressemblance (amas-aggrégat), des rapports de parties a tout
(parties-composé), des rapports de hiérarchie (substance simple-
composés), etc.

3. Enfin Pinstrument mathématique qui pourrait servir a I’étude
de ce genre d’enchainements ou de rapports semble disponible. J’ai
rappelé plus haut deux faits qui me paraissent fondamentaux dans
ce genre de problématique: 1. les structures de 'intelligence coinci-
dent avec celles des mathématiques et 2. les structures mathématiques
«élémentaires» sont de trois types, algébriques, d’ordre et topolo-
giques. Or il se trouve que, dans les études psychogénétiques faites
jusqu’ici, seules les deux premicres ont été systématiquement ex-
plorées. Piaget et Inhelder (1948) ont bien fait une premieére incursion
dans le domaine de la topologie enfantine, mais il s’agissait alors de
géométrie et non pas de la logique des contenus. Dans la mesure o
les rapports entre connotations ou contenus sont du genre voisinages,
proximités, «continuité», il est raisonnable d’espérer que les struc-
tures topologiques du mathématicien pourront servir & en rendre
compte, de la méme fagon que les groupes et les treillis se sont montrés
efficaces dans un contexte plus syntaxique.

Pour terminer, je voudrais faire une derniére remarque. L’utilisa-
tion correcte d’une pensée formalisante au sein de la réflexion philo-
sophique réclame des informations multiples et souvent trés spéciales.
I1 y a la possession de 'instrument logique et mathématique que plus
personne ne peut prétendre dominer entie¢rement et suffisamment
pour en faire un usage souple et adapté. Il y a ’ensemble des faits
que psychologues, sociologues et ethnologues enrichissent chaque
jour, mais qui devra encore étre complété dans des directions impré-
visibles. Il y a enfin ’exercice méme de la philosophie, dont certains
semblent croire parfois qu’il est inné, mais dont I’expérience montre
qu’il est un des plus délicats qui soit. De tout cela découle I’inévitable

64



conclusion que ’ceuvre de philosophie, pour emprunter I’heureuse
expression de Jean-Claude Piguet, ne saurait demeurer plus long-
temps l’affaire d’un penseur solitaire. Y a-t-il la quelque chose de
choquant? Je ne le pense pas. Méme pas quelque chose de nouveau,
mais un retour sur le mode de notre temps au Lycée et a ’Académie.

Bibliographie des ouvrages cités

H. Beracson, L’évolution créatrice. Qeuvres. Paris, P.U.F., 1959,

J. Genivasca, Une lecture de «El Desdichado». Archives des lettres modernes,
1965, 59.

M. JamMmER, Concepts of force, Harvard Univ. Press, 1957.

H. LerkBVRE, Le langage et la société. Paris, N.R.F., 1966.

G. W. Leisniz, La monadologie. Paris, Librairie classique Eugéne Belin, 1938.

L. Maury, Approche génétique de la notion de complément logique. fourn.
de psych. normale et pathologique, 1966, 3, 329-342.

C. S. Peirce, The critic of argument, 1892. Collected Papers, Harvard Univ.
Press, 1960.

J. PiageT, Le systéme et la classification des sciences. Logique et connaissance
scientifigue, Encyclopédie de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1967.

J- P1aceT, B. INHELDER, La représentation de l’espace chez I’enfant. Paris, P.U.F.,
1948.

65



	Pensée formalisante et réflexion philosophique

