
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Introduction à la discussion

Autor: Cottier, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


unseres Handelns wie unseres Erkennens, das selber ein handelndes,
die Wirklichkeit veränderndes Erkennen ist, bindet uns aber zugleich
auf neue Weise an die Geschichte als den Raum der Entfaltung der

Möglichkeiten des Menschseins. Was philosophischer Besinnung
deshalb heute vornehmlich aufgetragen ist, das ist das Bewußtmachen
der Ursprünge, Möglichkeiten und Grenzen der selber geschichtlichen
Bedingungen beider Gestalten der glaubensgegründeten weltdistanzierten

Freiheit und ihrer realen, in keiner ganzheitlichen
Wissenskonstruktion erfaßbaren, offen bleibenden Dialektik des geschichtlichen

Lebens selber: Denn «das Ganze ist nur für einen Gott
gemacht» und uns «taugt einzig Tag und Nacht». Dazu aber bedürfte
es einer illusionslosen Philosophie der Formen des kommunikativen
Handelns und der Verantwortung im doppelten Bezug unseres
Verhaltens zur Natur und zur Geschichte. Sie würde unter den beiden

komplementären Postulaten stehen: der Überführung einer ihres

eigenen Tuns unwissenden und jedem Mißbrauch sich anbietenden
wissenschaftlichen Technik in eine gestaltende, der Bewahrung und
Bewährung des Lebens dienende Technik und der Überführung eines

unter imaginäre Endzwecke gestellten und diesen die Freiheit
selber opfernden Handelns, in das ethisch-politische, den Raum
der Freiheit erst garantierende Handeln.

Introduction à la discussion

par Georges Cottier

Permettez-moi d'abord de remercier, en votre nom à tous, M. Kurt
Rossmann pour la conférence si dense, si structurée, et qui révèle une
remarquable maîtrise philosophique de l'histoire de la philosophie,
qu'il vient de nous donner. Mais la richesse même de l'exposé nous

jette dans l'embarras: en effet, une série de questions capitales sont
soulevées, dont chacune suffirait à elle seule à occuper toute notre
séance. Force nous sera donc d'opérer un choix.

M. Rossmann nous propose une interprétation de la philosophie,
et plus précisément de la philosophie de l'histoire, qui présuppose à

son tour d'abord une interprétation théologique du sens du christianisme

dans sa rupture avec la métaphysique grecque, et, ensuite, une

26



interprétation du sens de l'entreprise scientifico-technique moderne

comme mode de pensée et de connaissance appelant une éthique
correspondante. Entre ces deux présupposés il existe un lien organique.

D'autre part M. Rossmann illustre son propos en se référant à une
série de grands philosophes. Il nous invite par là à lui poser des questions

ou à lui porter la contestation soit sur la conception globale de la

philosophie et de son histoire, soit sur la compréhension de tel
philosophe. Il est clair d'ailleurs que les deux ordresde questions sont solidaires.

Pour ma part je poserai à M. Rossmann les questions suivantes:

I. Du point de vue épistémologique, son interprétation du christianisme

est-elle théologique ou philosophique y a-t-il emprunt délibéré
du philosophe à la théologie? ou le philosophe reconnaît-il au théologien

un droit à une légitime contestation? La problématique qui nous
est proposée rejoint, me semble-t-il, la question de la «philosophie
chrétienne».

II. Du point de vue du contenu, l'interprétation du christianisme

et de la métaphysique grecque comme constituant deux conceptions
opposées et contraires me paraît devoir être contestée. Non que je
méconnaisse l'originalité radicale du christianisme! Mais cette

originalité n'implique pas nécessairement le rejet de la vision grecque.
Le christianisme ne peut-il pas assumer et intégrer cette dernière?

M. Rossmann aboutit ainsi à ce jugement sur l'histoire de la pensée

occidentale: jusqu'à Nicolas de Guse la théologie chrétienne a vécu

d'un malentendu sur l'essence du christianisme. En d'autres termes,
la rupture, non perçue au départ, fait de cette histoire la perpétuation
d'un contresens.

Mais, parmi les thèmes qui nous sont donnés comme se faisant

jour pour la première fois chez Nicolas de Cuse, plusieurs remontent
au temps de la patristique et se retrouvent chez les médiévaux,
théologiens ou spirituels. Par exemple, l'impact de l'idée biblique de

création ex nihilo sur la métaphysique n'a pas fait sauter cette dernière,
mais l'a enrichie d'une nouvelle dimension: elle explique l'analyse
de la structure métaphysique de l'être créé, avec la composition essen-

tie-esse, ainsi que la parenté reconnue de la contingence et du néant.

On peut aussi mentionner les considérations sur la non-nécessité du
monde rattachée à l'aperception de la liberté divine. Une école comme
le nominalisme a même pu trouver dans cette problématique un
terrain d'élection.

27



III. La vision biblique et chrétienne se réduit-elle aux trois points
retenus : transcendance de Dieu et de la vérité, relativité du monde,
l'esprit humain créé à l'image de Dieu, faisant face au monde et
devant tirer de soi ce qu'il veut connaître?

a) Est-ce que la transcendance de Dieu et de sa vérité exclut la
participation? Celle-ci n'est-elle pas, au contraire, présupposée par
l'idée de révélation de Dieu, de parole de Dieu? N'y a-t-il pas, à ce

propos, confusion entre l'idée de révélation au sens biblique et l'idée
de révélation au sens platonicien?

b) Que signifie la relativité du monde? doit-elle s'entendre de sa con
tingence de créature ou d'une conception relativiste au sens nominaliste?

c) Si «l'image de Dieu» signifie la transcendance de l'homme par
rapport à l'univers, exclut-elle la possibilité d'une contemplatio mundï

comme opus creationis? L'affirmer serait contraire à une tradition qui
s'enracine notamment dans certains Psaumes.

d) Le thème du Deus absconditus remonte à un paradoxe congénital
à la pensée chrétienne, et sur lequel elle n'a cessé de réfléchir. Qu'il
suffise de mentionner la tradition se rattachant au pseudo-Denys. Le
Deus absconditus est aussi le Dieu qui se révèle. Dieu est à la fois nommé et
innommé. D'où la théologie des trois voies: via causalitatis, negationis,
eminentiae. Le thème n'implique pas l'agnosticisme.

IV. Autre point essentiel. Le conférencier a raison d'insister sur le
sens de la liberté inscrit dans la conception biblico-chrétienne de

l'homme et sur sa conséquence: l'homme a une destinée transcendante,

autonome, par rapport à la destinée du cosmos.

Mais est-ce que cela signifie le primat de la praxis sur la theoria

On ne peut ignorer la reprise et la refonte de l'idée de theoria dans le

christianisme, chez les Pères Grecs, par exemple, et tout l'héritage
des réflexions d'Augustin sur la béatitude.

La praxis serait l'affirmation de la liberté, et le fondement de celle-ci
réside dans lafoi. Qu'est-ce que cette foi? n'est-elle pas purement
formelle? et puisqu'elle n'est pas référée à une révélation, est-elle une
attitude commune à la religion et à la philosophie? Quel est son
fondement? est-elle une foi raisonnée ou un saltus? est-elle antérieure à la

pensée ou une conséquence de la pensée? est-elle un pari?
V. Gomment comprendre la praxis? si celle-ci désigne une attitude

à l'égard du monde, qu'est-ce qui distingue praxis et éthique?
YArbeitsethik signifie-t-elle alors autre chose que Y obligation de la praxis
comme technique?

28



VI. Une série de questions concernent le lien entre science et praxis.

a) Un lien si étroit est établi par M. Rossmann entre science et

technique, qu'il semble que celle-ci absorbe celle-là. On méconnaît,
me semble-t-il, le moment de theoria de la science elle-même, qui
demeure essentiel. L'instrumentalisation technique à laquelle la science

recourt a pour but la connaissance. La création des modèles, comme la
création des conditions d'expérimentation, n'est pas création de

l'objet, mais création des moyens de capture de l'objet. Les exemples
de la bombe atomique et de la conquête de l'espace prouvent que la
science, avec ses prolongements techniques, vérifie une structure objective,

des lois, d'abord appréhendées par hypothèses. La vérification elle-

même, à sa manière, est référence à la theoria. Il est remarquable que
M. Rossmann ne parle presque pas de l'instance mathématique des

sciences modernes.

b) C'est qu'il conviendrait de distinguer entre la structure épistémo-

logique de la science comme type de savoir, et la science au point de

vue de la typologie culturelle, définissant une attitude globale de l'homme
face au monde et ce que l'homme attend que la science lui procure.
A la suite de Max Weber, M. Rossmann me semble n'envisager que
ce second point de vue.

c) Il est vrai que la science moderne, dans sa structure épistémolo-
gique, n'implique pas de visée métaphysique ; on en a peu à peu pris
conscience. Mais rejeter une visée métaphysique, au nom de la science,

est une position philosophique scientiste, qui procède d'une extrapolation.

Que la science comme telle se cantonne dans les problèmes du
Wie ou du Mittel ne signifie pas que pour l'homme la question du Was

et celle du ^weck ne se posent plus.
d) Donner la science moderne comme l'expression historique de la

foi biblico-chrétienne dans la liberté suppose d'abord la réduction
de la science à la praxis. Cela constitue historiquement une méconnaissance

de l'apport grec à la science moderne. Le rationalisme grec et le

sens grec de l'observation sont une des sources de celle-ci.

e) Le monothéisme biblique expliquerait plutôt, à mes yeux,
l'instance technique de l'esprit moderne. En désacralisant l'univers, il a
affirmé que l'homme en dispose, ce qui est le présupposé anthropologique

et éthique de la technique.
f M. Rossmann en appelle à l'autorité de Kant : l'autonomie de la

science par rapport à la métaphysique serait la condition de l'autonomie

de la foi et de la liberté pratique de l'action. Mais chez Kant la

29



science, qui a certes rompu avec la métaphysique, reste un Wissen,

et par là en elle-même est une theoria. Elle est bien subordonnée à la

pratique. Elle n'est pas l'expression de la praxis. D'autre part la raison

pratique ménage un accès à la métaphysique, elle n'exige pas sa

destruction.
VIL II me semble que M. Rossmann se contente d'une définition

du christianisme qui, même du point de vue de la philosophie de

l'histoire, est trop étroite. Il oppose une conception éthique à une
conception eschatologique. Or le christianisme comporte essentiellement,

en tant qu'histoire du salut, une théologie de l'histoire que la
philosophie de l'histoire ne peut pas ignorer. Gela signifie non
seulement le recours à une liberté conçue formellement, mais une

interprétation du cours du temps, avec des événements qualitatifs,
avec le sens de la perte et du salut affectant l'humanité dans
l'ensemble de son devenir.

a) On minimise l'influence historique des schèmes théologiques de la

structure de l'histoire sur la genèse des philosophies de l'histoire.
Peut-être le conférencier nous a-t-il davantage entretenu de philosophie

de la culture, au sens d'analyse de ses structures statiques et

permanentes, que d'une philosophie de l'histoire, comme dégageant
les lignes de force d'un devenir dynamique. Le seul processus dont il
soit question est le processus doctrinal de la mort de la métaphysique.

b) Peut-être influencé par les objections de Kant à l'idée d'une
philosophie de l'histoire, le conférencier rejette trop vite l'influence
de la théologie de l'histoire du salut sur Hegel ou sur Marx (à propos
du messianisme). Cette influence est réelle, et le thème hégélien de la
Versöhnung vient en droite ligne de cette théologie. Mais précisément,
dès que cette théologie n'est plus admise et est transposée en histoire

profane, les concepts qui y désignaient des événements sont transmués

en concepts de portée ontologique. Pas seulement pour Heidegger,
mais déjà pour Hegel et Marx, je parlerais de gnosticisme, si le gnosti-
cisme implique ce changement de ce qui est de l'ordre de l'événement

temporel en ce qui constitue une structure de l'être.
c) Si ce qui précède est exact, nous dirions non pas que la

métaphysique trouve dans la philosophie de l'histoire son destin et sa

destruction, mais que l'erreur fut de vouloir conférer aux structures
de l'histoire le caractère d'une ontologie. Ce n'est pas l'ontologie qui
est condamnée mais sa confusion avec l'historicité. Ainsi ferions-nous

30



droit à l'exigence, pour la liberté, dont les actes sont imprévisibles, d'une

«dialectique ouverte».
VIII. Il reste une dernière question. M. Rossmann nous dit que

la foi en la liberté s'est affirmée dans l'aventure scientifico-technique
et dans l'éthique du travail qui l'accompagnait. Par là la métaphysique
comme ontologie, inutile, était réfutée. N'est-ce pas poser que la
science et son éthique sont porteuses par elles-mêmes de leur justification

et de leur régulation humaniste? Or, dans la conclusion, l'auteur
demande que la technique soit mise au service de la vie et que
l'activité humaine soit orientée par une garantie politique de la liberté.
N'est-ce pas reconnaître que la praxis ne peut pas être première et

qu'elle a besoin d'une régulation extrinsèque? Mais ainsi n'est-ce pas

un retour à la métaphysique et à la theoria qui est suggéré?

31


	Introduction à la discussion

