Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Introduction a la discussion

Autor: Cottier, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

unseres Handelns wie unseres Erkennens, das selber ein handelndes,
die Wirklichkeit veranderndes Erkennen ist, bindet uns aber zugleich
auf neue Weise an die Geschichte als den Raum der Entfaltung der
Moglichkeiten des Menschseins. Was philosophischer Besinnung des-
halb heute vornehmlich aufgetragen ist, das ist das BewuBtmachen
der Urspriinge, Moglichkeiten und Grenzen der selber geschichtlichen
Bedingungen beider Gestalten der glaubensgegriindeten weltdistan-
zierten Freiheit und ihrer realen, in keiner ganzheitlichen Wissens-
konstruktion erfaBbaren, offen bleibenden Dialektik des geschicht-
lichen Lebens selber: Denn «das Ganze ist nur fiir einen Gott ge-
macht» und uns «taugt einzig Tag und Nacht». Dazu aber bediirfte
es einer illusionslosen Philosophie der Formen des kommunikativen
Handelns und der Verantwortung im doppelten Bezug unseres Ver-
haltens zur Natur und zur Geschichte. Sie wiirde unter den beiden
komplementiren Postulaten stehen: der Uberfithrung einer ihres
eigenen Tuns unwissenden und jedem MiBbrauch sich anbietenden
wissenschaftlichen Technik in eine gestaltende, der Bewahrung und
Bewihrung des Lebens dienende Technik und der Uberfiithrung eines
unter imaginidre Endzwecke gestellten und diesen die Freiheit
selber opfernden Handelns, in das ethisch-politische, den Raum
der Freiheit erst garantierende Handeln.

Introduction a la discussion

par Georges Cottier

Permettez-moi d’abord de remercier, en votre nom a tous, M. Kurt
Rossmann pour la conférence si dense, si structurée, et qui révéle une
remarquable maitrise philosophique de Ihistoire de la philosophie,
qu’il vient de nous donner. Mais la richesse méme de I’exposé nous
jette dans ’embarras: en effet, une série de questions capitales sont
soulevées, dont chacune suffirait a elle seule a occuper toute notre
séance. Force nous sera donc d’opérer un choix.

M. Rossmann nous propose une interprétation de la philosophie,
et plus précisément de la philosophie de I'histoire, qui présuppose a
son tour d’abord une interprétation théologique du sens du christia-
nisme dans sa rupture avec la métaphysique grecque, et, ensuite, une

26



interprétation du sens de l’entreprise scientifico-technique moderne
comme mode de pensée et de connaissance appelant une éthique cor-
respondante. Entre ces deux présupposés il existe un lien organique.

D’autre part M. Rossmann illustre son propos en se référant a une
série de grands philosophes. Il nous invite par la a lui poser des ques-
tions ou a lui porter la contestation soit sur la conception globale de la
philosophie et de son histoire, soit sur la compréhension de tel philo-
sophe.Ilestclaird’ailleursquelesdeux ordresde questionssontsolidaires.

Pour ma part je poserai a M. Rossmann les questions suivantes:

I. Du point de vue épistémologique, son interprétatidh du christia-
nisme est-elle théologique ou philosophique? y a-t-il emprunt délibéré
du philosophe a la théologie? ou le philosophe reconnait-il au théolo-
gien un droit & une légitime contestation? La problématique qui nous
est proposée rejoint, me semble-t-il, la question de la «philosophie
chrétienne».

II. Du point de vue du contenu, l'interprétation du christianisme
et de la métaphysique grecque comme constituant deux conceptions
opposées et contraires me parait devoir étre contestée. Non que je
méconnaisse ’originalité radicale du christianisme! Mais cette ori-
ginalité n’implique pas nécessairement le rejet de la vision grecque.
Le christianisme ne peut-il pas assumer et intégrer cette derniére?
M. Rossmann aboutit ainsi a4 ce jugement sur I’histoire de la pensée
occidentale: jusqu’a Nicolas de Cuse la théologie chrétienne a vécu
d’un malentendu sur I’essence du christianisme. En d’autres termes,
la rupture, non pergue au départ, fait de cette histoire la perpétuation
d’un contresens.

Mais, parmi les thémes qui nous sont donnés comme se faisant
jour pour la premiere fois chez Nicolas de Cuse, plusieurs remontent
au temps de la patristique et se retrouvent chez les médiévaux, théo-
logiens ou spirituels. Par exemple, I'impact de I'idée biblique de
création ex nihilo sur la métaphysique n’a pas fait sauter cette derniére,
mais I’a enrichie d’une nouvelle dimension: elle explique 1’analyse
de la structure métaphysique de I’étre créé, avec la composition essen-
tie-esse, ainsi que la parenté reconnue de la contingence et du néant.
On peut aussi mentionner les considérations sur la non-nécessité du
monde rattachée a I’aperception de la liberté divine. Une école comme
le nominalisme a méme pu trouver dans cette problématique un
terrain d’élection.

27



ITI. La vision biblique et chrétienne se réduit-elle aux trois points
retenus: transcendance de Dieu et de la vérité, relativité du monde,
Pesprit humain créé a I'image de Dieu, faisant face au monde et
devant tirer de soi ce qu’il veut connaitre?

a) Est-ce que la transcendance de Dieu et de sa vérité exclut la
participation? Celle-ci n’est-elle pas, au contraire, présupposée par
I'idée de révélation de Dieu, de parole de Dieu? N’y a-t-il pas, a ce
propos, confusion entre 'idée de révélation au sens biblique et I'idée
de révélation au sens platonicien?

b) Que signifie la relativité du monde? doit-¢lle s’entendre de sa con
tingencede créature oud’une conception relativisteau sensnominaliste ?

c) Si «I’image de Dieu» signifie la transcendance de ’homme par
rapport & univers, exclut-elle la possibilité d’une contemplatio mund:
comme opus creattonis? L’affirmer serait contraire & une tradition qui
s’enracine notamment dans certains Psaumes.

d) Le théme du Deus absconditus remonte a un paradoxe congénital
a la pensée chrétienne, et sur lequel elle n’a cessé de réfléchir. Qu’il
suffise de mentionner la tradition se rattachant au pseudo-Denys. Le
Deus absconditus est aussi le Dieu qui se révéle. Dieu est a la fois nommé et
innommé. D’ou la théologie des trois voies: via causalitatis, negationis,
eminentiae. Le theme n’implique pas ’agnosticisme.

I'V. Autre point essentiel. Le conférencier a raison d’insister sur le
sens de la liberté inscrit dans la conception biblico-chrétienne de
I’homme et sur sa conséquence: ’homme a une destinée transcen-
dante, autonome, par rapport a la destinée du cosmos.

Mais est-ce que cela signifie le primat de la praxis sur la theoria?
On ne peut ignorer la reprise et la refonte de I'idée de theoria dans le
christianisme, chez les Péres Grecs, par exemple, et tout I’héritage
des réflexions d’Augustin sur la béatitude.

La praxis serait 'affirmation de la liberté, et le fondement de celle-ci
réside dans la _foi. Qu’est-ce que cette foi? n’est-elle pas purement for-
melle? et puisqu’elle n’est pas référée a une révélation, est-elle une
attitude commune a la religion et a la philosophie? Quel est son fon-
dement? est-elle une foi raisonnée ou un salfus ? est-elle antérieure 2 la
pensée ou une conséquence de la pensée? est-elle un pari?

V. Comment comprendre la praxis? si celle-ci désigne une attitude
a Pégard du monde, qu’est-ce qui distingue praxis et éthique?
I Arbertsethik signifie-t-elle alors autre chose que I'obligation de la praxis

comme technique ?

28



VI. Une série de questions concernent le lien entre science et praxis.

a) Un lien si étroit est établi par M. Rossmann entre science et
technique, qu’il semble que celle-ci absorbe celle-la. On méconnait,
me semble-t-il, le moment de theoria de la science elle-méme, qui de-
meure essentiel. L’instrumentalisation technique a laquelle la science
recourt a pour but la connaissance. La création des modéles, comme la
création des conditions d’expérimentation, n’est pas création de
’objet, mais création des moyens de capture de I'objet. Les exemples
de la bombe atomique et de la conquéte de ’espace prouvent que la
science, avec ses prolongements techniques, vérifie une structure objec-
tive, des lois, d’abord appréhendées par hypothéses. La vérification elle-
méme, & sa maniere, est référence a la theoria. 11 est remarquable que
M. Rossmann ne parle presque pas de l'instance mathématique des
sciences modernes.

b) C’est qu’il conviendrait de distinguer entre la structure épistémo-
logique de la science comme type de savoir, et la science au point de
vue de la typologie culturelle, définissant une attitude globale de I’homme
face au monde et ce que ’homme attend que la science lui procure.
A la suite de Max Weber, M. Rossmann me semble n’envisager que
ce second point de vue.

c) Il est vrai que la science moderne, dans sa structure épistémolo-
gique, n’implique pas de visée métaphysique; on en a peu a peu pris
conscience. Mais rejeter une visée métaphysique, au nom de la science,
est une position philosophique scientiste, qui proc¢de d’une extrapo-
lation. Que la science comme telle se cantonne dans les problémes du
Wie ou du Mittel ne signifie pas que pour I’homme la question du Was
et celle du Jweck ne se posent plus.

d) Donner la science moderne comme ’expression historique de la
foi biblico-chrétienne dans la liberté suppose d’abord la réduction
de la science a la praxis. Cela constitue historiquement une méconnais-
sance de 'apport grec a la science moderne. Le rationalisme grec et le
sens grec de ’observation sont une des sources de celle-ci.

e) Le monothéisme biblique expliquerait plutét, a mes yeux, I’ins-
tance technique de ’esprit moderne. En désacralisant 'univers, il a
affirmé que ’homme en dispose, ce qui est le présupposé anthropolo-
gique et éthique de la technique.

f) M. Rossmann en appelle a 'autorité de Kant: I’autonomie de la
science par rapport a la métaphysique serait la condition de ’autono-
mie de la foi et de la liberté pratique de I’action. Mais chez Kant la

29



science, qui a certes rompu avec la métaphysique, reste un Wissen,
et par la en elle-méme est une theoria. Elle est bien subordonnée a la
pratique. Elle n’est pas ’expression de la praxis. D’autre part la raison
pratique ménage un acces a la métaphysique, elle n’exige pas sa
destruction.

VII. Il me semble que M. Rossmann se contente d’une définition
du christianisme qui, méme du point de vue de la philosophie de
Ihistoire, est trop étroite. Il oppose une conception éthique a une
conception eschatologique. Or le christianisme comporte essentielle-
ment, en tant qu’histoire du salut, une théologie de I’histoire que la
philosophie de l’histoire ne peut pas ignorer. Cela signifie non
seulement le recours a une liberté concue formellement, mais une
interprétation du cours du temps, avec des événements qualitatifs,
avec le sens de la perte et du salut affectant I’humanité dans I’en-
semble de son devenir.

a) On minimise I'influence historique desscheémes théologiquesdela
structure de l’histoire sur la genése des philosophies de I’histoire.
Peut-étre le conférencier nous a-t-il davantage entretenu de philoso-
phie de la culture, au sens d’analyse de ses structures statiques et
permanentes, que d’une philosophie de I’histoire, comme dégageant
les lignes de force d’un devenir dynamique. Le seul processus dont il
soit question est le processus doctrinal de la mort de la métaphysi-
que.

b) Peut-étre influencé par les objections de Kant a I'idée d’une
philosophie de I’histoire, le conférencier rejette trop vite I'influence
de la théologie de I’histoire du salut sur Hegel ou sur Marx (a propos
du messianisme). Cette influence est réelle, et le theme hégélien de la
Versihnung vient en droite ligne de cette théologie. Mais précisément,
dés que cette théologie n’est plus admise et est transposée en histoire
profane, les concepts qui y désignaient des événements sont transmués
en concepts de portée ontologique. Pas seulement pour Heidegger,
mais déja pour Hegel et Marx, je parlerais de gnosticisme, si le gnosti-
cisme implique ce changement de ce qui est de 'ordre de I’événement
temporel en ce qui constitue une structure de I’étre.

c) Si ce qui précede est exact, nous dirions non pas que la méta-
physique trouve dans la philosophie de I’histoire son destin et sa
destruction, mais que Ierreur fut de vouloir conférer aux structures
de I’histoire le caractére d’une ontologie. Ce n’est pas ’ontologie qui
est condamnée mais sa confusion avec Ihistoricité. Ainsi ferions-nous

30



droit a I’exigence, pour la liberté, dont les actes sont imprévisibles, d’une
«dialectique ouverte».

VIII. Il reste une dernie¢re question. M. Rossmann nous dit que
la foi en la liberté s’est affirmée dans I’aventure scientifico-technique
etdans I’éthique du travail qui ’accompagnait. Par la la métaphysique
comme ontologie, inutile, était réfutée. N’est-ce pas poser que la
science et son éthique sont porteuses par elles-mémes de leur justifica-
tion et de leur régulation humaniste? Or, dans la conclusion, ’auteur
demande que la technique soit mise au service de la vie et que
P’activité humaine soit orientée par une garantie politique de la liberté.
N’est-ce pas reconnaitre que la praxis ne peut pas étre premiére et
qu’elle a besoin d’une régulation extrinseque? Mais ainsi n’est-ce pas
un retour a la métaphysique et a la theoria qui est suggéré?

31



	Introduction à la discussion

