
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Der Modellcharakter der Geschichsphilosophie und die menschliche
Freiheit

Autor: Rossmann, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Modellcharakter der Geschichtsphilosophie
und die menschliche Freiheit*

von Kurt Rossmann

Die Betrachtungen, die ich auf Ihren Wunsch und Ihre Einladung
hin anstellen darf, sind einem Thema gewidmet, das seiner ganzen
Problematik nach das zentrale Thema der philosophischen Besinnung
des letzten Jahrhunderts und noch der ersten Dezennien des unserigen
war : der Philosophie als Geschichtsphilosophie. Die eigene geschichtliche

Stunde der Geschichtsphilosophie ist zwar abgelaufen. Ihr Ende
aber provoziert neue Fragen des philosophischen Bewußtseins, die in
der Klärung der Bedingungen und Grenzen der Philosophie als

Geschichtsphilosophie uns vielleicht deutlicher und verständlicher
werden können.

Bei dem Versuch dieser Klärung will ich jedoch alles das ausscheiden,

was man gemeinhin unter der Geschichte der Geschichtsphilosophie

als Folge der verschiedenen Sinndeutungen der Geschichte

unter der Idee der Säkularisierung der Reich-Gottes-Vorstellung
versteht : beginnend mit Augustinus in gerade Linie über Joachim von
Floris, Vico, Bossuet, Voltaire, Herder bis zu Hegel und Marx,
Proudhon und Comte und Spengler und Toynbee. Denn eine solche in
sich selber sinnbezogene Geschichte der Geschichtsphilosophie gibt
es nicht.

Augustinus bewegte sich als Geschichtsdeuter ganz in den Bahnen
der römischen, moralisch geprägten Geschichtsauffassung. Das

Modell dessen aber, was man als seine eschatologisch bestimmte

Geschichtsphilosophie (mit mehr Recht: Geschichtstheologie)
bezeichnet, ist in christlicher Umdeutung die manichäistische
Vorstellung der Menschheitsgeschichte als Geschichte des Kampfes
zwischen dem bösen und dem guten Prinzip, die mit dem Sieg des

* Vortrag, gehalten auf der 13. Tagung der Schweizerischen Philosophischen

Gesellschaft am 26. Februar 1967 in Bern.-Albert Fuchs in Strasbourg,
dem Deuter, Mittler und Zeugen von Goethes Menschlichkeit, zu seinem
Ausscheiden aus dem Lehramt in herzlicher Verbundenheit zugeeignet.

1



letzteren endet. Joachim von Floris entwarf eine eschatologisch-
apokalyptische Geschichtsvision mystisch-heilsgeschichtlichen
Charakters. Giambattista Vico aber, wenngleich für ihn die Geschichte

von der göttlichen Vorsehung gelenkt wird, lieferte mit seiner «Neuen
Wissenschaft» durchaus keine Geschichtsphilosophie oder Geschichtstheologie

in der Art einer ganzheitlichen Sinndeutung der Geschichte,
sondern eröffnete der wissenschaftlich-empirischen Geschichtserforschung

den Weg und leistete für diese im Prinzip das gleiche, was

zuvor Galilei für die neuzeitliche Naturforschung geleistet hatte.
Geschichtsphilosophie als Philosophie oder Philosophie in ausschließlicher

Bestimmung als Geschichtsphilosophie gibt es erst bei den
deutschen idealistischen Philosophen und ihren Folgern.

Nur von dieser Gestalt der Geschichtsphilosophie als Philosophie,
wie sie substantiell erst durch Hegel und Marx manifest wurde, um
dann in der Existentialphilosophie unter dem Siegel von « Sein und
Zeit» sich zu vollenden und zugleich sich aufzuheben, soll die Rede
sein. Aber auch das soll nur eingeschränkter Weise geschehen. Nicht
so sehr ihre Gehalte als der Modellcharakter der in ihr sich ausdrük-
k enden Denk- und Erkenntnisart werden Gegenstand unserer
Betrachtung sein. Statt in die Pragmatik der Geschichtsphilosophie
einzutreten, will ich vielmehr versuchen, sie von einem Standort
außerhalb ihrer selbst zu beurteilen, wobei ihr Modellcharakter, das

Modell eines Erkenntnisprinzips und zugleich dessen Verkehrung in
ein Seinsprinzip im Mittelpunkt unserer Überlegungen stehen werden.

Wenn nun auch diese Betrachtungen selber wieder geschichts-

bezogen zu sein scheinen - denn sie bewegen sich zwangsläufig im
Raum der Geistesgeschichte -, so verzichten sie doch grundsätzlich
auf den Anspruch, der gerade dem geschichtsphilosophischen Denken

eigen ist : geistige und tatsächliche Wirklichkeit aus einem als absolut

gesetzten Prinzip kausal oder dialektisch als vorgeblich notwendig
deduzieren zu können. Denn sofern ihr Interesse wesentlich auf die

Klärung der Bedingungen der neuzeitlichen Denk- und Erkenntnisart,

die im Ursprung Glaubenbedingungen sind und denen auch die

Philosophie als Geschichtsphilosophie untersteht, sich richtet, wird
zugleich deren Rechtsgrund zur Frage gestellt. Die Frage nach der
menschlichen Bedingtheit als Frage nach dem das Menschsein tragenden

Glauben und damit auch der Freiheit ist hier die Grundfrage, wie

Goethe sie in seinem Faust aufgeworfen hat. Nach dem Pakt mit
Mephistopheles läßt er Faust sagen:

2



Das, «was der ganzen Menschheit zugeteilt ist,
Will ich in meinem innern Selbst genießen,
Mit meinem Geist das Höchst' und Tiefste greifen,
Ihr Wohl und Weh auf meinen Busen häufen,
Und so mein eigen Selbst zu ihrem Selbst erweitern,
Und, wie sie selbst, am End' auch ich zerscheitern».

Mephistopheles antwortet :

O glaube mir, der manche tausend Jahre
An dieser harten Speise kaut,
Daß von der Wiege bis zur Bahre
Kein Mensch den alten Sauerteig verdaut
Glaub' unser einem, dieses Ganze

Ist nur für einen Gott gemacht!
Er findet sich in einem ewgen Glänze,
Uns hat er in die Finsternis gebracht,
Und euch taugt einzig Tag und Nacht.»

Nehmen wir die Worte Fausts: das eigene Selbst zum Selbst der
Menschheit zu erweitern, und Mephistos Entgegnung: glaub' unser
einem, dieses Ganze ist nur für einen Gott gemacht, zum Stigma unserer

Betrachtungen. Denn sie bezeichnen symbolisch sowohl den

Ursprung als die Grenze dessen, worin Philosophie als Geschichtsphilosophie

ihren Antrieb hat, und schließen zugleich alle Momente von
deren Problematik in sich. Die Erweiterung des eigenen Selbst zum
Ganzen der Menschheit ist ihr hybrider Anspruch : der Anspruch
absoluter Freiheit. Die menschliche Bedingtheit: «euch taugt einzig
Tag und Nacht», ist die unüberschreitbare Grenze, an der dieser

Anspruch scheitert. -
Welchen selber geschichtlichen Bedingungen aber untersteht die

Geschichtsphilosophie in ihrem spezifischen Sinne? Diese Frage
richtet sich auf den Charakter der neuzeitlichen Philosophie
überhaupt, die zuerst unter dem Siegel der neuen wissenschaftlichen

Orientierung des Menschen in der natürlichen Sphäre seines Daseins

in Erscheinung trat. Die neue Naturwissenschaft nannte sich selber

anfänglich Naturphilosophie und verstand sich als schlechthin neue
Denk- und Erkenntnisart im Gegensatz zur traditionellen antiken
und noch mittelalterlichen, der in der christlichen Theologie als

Theo-Ontologie geborgenen Philosophie und Wissenschaft. Unter
dieser neuen Denk- und Erkenntnisart wurden alle bisher verbindlich

gewesenen Begriffe von Philosophie und Theologie und damit zu-

3



gleich die Grundlagen des früheren menschlichen Selbst-, Welt- und
Seinsverständnisses fragwürdig und ins Wanken gebracht.

Was sind die konstitutiven Momente dieser neuen Denk- und
Erkenntnisart, auf Grund derer dann die neuzeitliche Philosophie sich
als eigenständig zu etablieren versuchte?

Machen wir die Voraussetzung, daß jede Philosophie wie jede
Theologie die Rationalisierung eines Glaubens ist und die den
Glaubensgehalten immanente Denkart zum Bewußtsein bringt, so

bestimmen sich die konstitutiven Momente der neuen wissenschaftlichen

Denk- und Erkenntnisart unter den drei Grundbedingungen des

biblisch-christlichen Glaubens: der Transzendenz Gottes und der
Wahrheit, der Relativität der Welt und des der Welt frei gegenüberstehenden,

Gott ebenbildlichen menschlichen Geistes, der selber aus
sich hervorbringen muß, was er erkennen will. Es sind die zuerst in
der Philosophie und Theologie des Nicolaus Gusanus, der Lehre vom
wissenden Nichtwissen, spekulativ zum hellen Bewußtsein gebrachten
Bedingungen, unter denen die neue, selber kreative Denk- und
Erkenntnisart sich konstituierte.

Bis dahin galt als unbezweifelt, wenn auch unter biblisch-christlichem

Vorzeichen, die antike, auf dem Glauben an die Göttlichkeit
der Weltnatur beruhende Denk- und Erkenntnisart der Theoria, des

zusehenden, hinnehmend-deutenden Erkennens, das sich den als den

Dingen selber eigen geglaubten Gesetzen öffnet. Diese erschließen
sich dem sie begrifflich darstellenden theoretischen Logos. Wie die

Wirklichkeit des von Natur Seienden und Geschehenden sich dem

leiblichen Auge offenbart, so offenbart sich Wahrheit als das Immerseiende

dem inneren geistigen Auge der Vernunft, die das der
Sinnenerkenntnis Gegebene, Veränderliche, transponiert in die Ideen : die
unveränderlichen Seinsgestalten. Wahrheit ist, was sich selbst offenbart

als das dem theoretischen Logos sich Zeigende, als das am meisten

Leuchtende und Scheinende wie im Bild der Sonne die Idee des

Guten in Piatons Höhlengleichnis. Sie ist das Immerseiende und
die Einsicht in dieses von Natur Immerseiende und das wahre Wissen

von ihm verbürgen zugleich die wahre Tugend, durch die der sterbliche

Mensch zu seinem Teil der unsterblichen Weltnatur sich
einbindet. Die menschliche Selbst- und Seinsvergewisserung im Medium
des theoretischen Logos ist derart ihrem Wesen nach Theokosmologie.
Der sie tragende Glaube ist der Glaube an die Göttlichkeit der

Weltnatur, die aus sich selber lebt und nicht ihr Dasein wie gemäß dem

4



biblisch-christlichen Glauben einem weit- und wissenstranszendenten

Schöpfergott verdankt, einem - unangesehen aller seiner anderen
Gehalte - unter dem Kriterium des hellenistisch-römischen Weltglaubens

und Seinsdenkens gerade weltlosen Glaubens.
Sofern jedoch die christliche Theologie und Philosophie sich in dem

für diesen weltfreien Glauben zu engen und inadaequaten
«weltbezogenen» Begriffs- und Vorstellungsrahmen der antiken Philosophie

etablierte, übertrug sie zunächst deren Seinsbegriff auf die
diesem gerade konträre Vorstellung des biblischen Schöpfergottes,
von dem sich doch der Mensch «kein Bildnis und Gleichnis» machen
soll, und dessen unerforschlicher Wahrheit. Die dem Glauben selber

widersprechenden Versuche der rationalen Beweise der Existenz
Gottes, ob nun ontologisch oder kosmologisch, sind die Zeugnisse
dieser in sich selbst widersprüchlichen Übertragung des antiken
Seinsbegriffs auf den biblisch-christlichen Gottesbegriff.

Nicht durch die Theologien, sondern durch die Glaubenspraxis
selber, die Praxis eines Glaubens, der gemäß der Lehre Jesu als

Freiheitslehre überall zum Handeln führt und keiner «theoretischen»

Begründung und Sicherung des Glaubens an das wahre, ewige Leben
bedarf, erfolgte dann in den verschiedensten Ansätzen die allmähliche
Ablösung des Gottes- und Wahrheitsbegriffs vom antiken Seinsdenken,

von der antiken Theokosmologie, deren Modell trotz des tertul-
lianischen «credo quia absurdum» und Augustins Verdammung der
antiken Weltgläubigkeit von den christlichen Theologien bewahrt
worden war. Der Begriffdes«deusabsconditus» als des absolut unendlichen

Gottes, wie ihn Cusanus in äußerster Radikalisierung des

Gottesglaubens erdachte, ist das erste theologisch und philosophisch
verbindliche Zeichen der Selbstbefreiung des Glaubens vom antiken
Seinsdenken. Unter ihm wurde die Welt ihres von der
aristotelischscholastischen Theokosmologie noch bewahrt gewesenen seinshaften

Beständigkeitscharakters beraubt und in die Relativität gestürzt. Die
Welt ist nunmehr die Unendlichkeit des Endlichen: ohne göttliches
Oben und irdisches Unten. Der menschliche Geist aber ist das

Unendliche in der Möglichkeit seiner nur Gott verbundenen Freiheit des

Erkennens und Handelns.
Unter diesen Bedingungen begann die dem Glauben selber genuine

Denk- und Erkenntnisart, für die nicht die Theoria, sondern die

Praxis der Ort der Wahrheit ist, sich zu entfalten und zu verwirklichen.

Die seitherige Geschichte ist die Geschichte ihrer Verwirk-

5



lichung in allen Bereichen des menschlichen Daseins. Sie ist die
Geschichte des universalen Bruches mit allen Traditionen einer
wie auch immer weit- und objektgebundenen Seinsauslegung statisch-

ontologischen und theo-ontologischen Gepräges, wenn auch in deren
Medium, der Auseinandersetzung mit ihr und der progressiven
Befreiung von ihr. Sie ist ein Prozeß ungeheuren Ausmaßes, wie immer
man ihn auch begreifen will : ob nun als Rationalisierungsprozeß eines

Glaubens, der die Welt — im traditionellen antiken und noch
mittelalterlichen Verständnis von Welt - «versetzt», oder ob zuletzt —

in existential-ontologischer Deutung — als Prozeß der «Weltentfremdung»

des Menschen, die zugleich als Seinsentfremdung und
Seinsverlust verstanden wird.

Es ist aber der Prozeßcharakter der neuen, dem Glauben selber

genuinen Erkenntnisart, der diesen Wandel des Verhältnisses des

Menschen zur Welt kennzeichnet, wie er zuerst in der neuen Physik
sich manifestierte. Nicht mehr dem Was der Dinge ist das Interesse

des Erkennens zugewandt, sondern ihrem Wie, ihrem Entstehungsprozeß.

Und sofern die neue Wissenschaft die Naturerscheinungen
unter von ihr selbst gestellten Bedingungen erforscht, hat ihr Erkennen

zugleich den Charakter eines technischen, machenden Erkennens,

darüber hinaus aber, wie es sich heute mehr und mehr erweist,
eines handelnden als selber verursachenden, die natürliche Wirklichkeit

verändernden Erkennens, das kein Genüge an der Theoria hat.
Die Theorie als zuvor zweckfreies Erkennen verwandelte sich zur
Arbeitshypothese im Dienst der Praxis des Experimentes, zum
selbstentworfenen Modell, unter dem die Wirklichkeit als geschehende
Wirklichkeit nicht nur zur Zeugenaussage genötigt wird, sondern

neue, von Natur nicht vorhandene Wirklichkeitsgestalten geschaffen
werden.

Nicht die Welt als Weltnatur ist das Beständige, in sich Ruhende,
immerseiende Wahre. Wahrheit kommt nur dem weit- und
wissenstranszendenten Gott zu, dem der Mensch in der Freiheit seines Denkens

und Handelns verantwortlich ist. Diese Freiheit ist die Stätte der
selber nicht erkennbaren, sondern nur tätig erfahrbaren und bezeugbaren

Wahrheit.
Voran steht die Freiheit des Menschen gegenüber der Welt, die

zuerst kraft der mythischen Macht der Sprache des Glaubens unter
dem Siegel des Heilsgeschehens und der Hoffnung auf ein jenseitiges
ewiges Leben mit der Verneinung dieser Welt bis zu ihrer Verachtung

6



begonnen hatte. Diese Freiheit des Menschen gegenüber der Welt,
sowohl der natürlichen als der geschichtlichen, von ihm selbst

hervorgebrachten Welt, ist der Grundcharakter auch des neuzeitlichen
Verhaltens des Menschen zur Welt überhaupt und die Formen seiner

progressiven Verwirklichung sind deshalb nicht — und gerade nicht-
als Säkularisierung im Sinne der Verweltlichung des Glaubens an das

jenseitige Reich Gottes der Verheißung zu verstehen. Umgekehrt setzt
vielmehr die Aktivierung des menschlichen Lebens in der Welt in
allen seinen Bezügen und unter der Dominante einer universalen
wissenschaftlich-technischen Daseinsgestaltung die dem Glauben
immanente Freiheit des Menschen gegenüber der Welt voraus: eine

im Ursprung «weltlose» Freiheit, die es vordem nicht gab und die
den eigentlichen Gegensatz zur antiken Weltfrömmigkeit und
Weltgebundenheit des Menschen bildet.

In der religiösen Praxis der «bloß diese Welt» verneinenden
außerweltlichen Askese der Mönchsorden gewann diese Freiheit ihre
erste positive Gestalt. Das Signum des Benediktinerordens, das «ora
et labora», steht dabei voran. Sofern das irdische Leben Vorbereitimg
auf das jenseitige ist, steht es im Dienste der Verherrlichung des uner-
forschlichen Willens Gottes und seiner Wahrheit und zwingt zur
Rationalisierung und Methodisierung der ganzen Lebensführung.
Der außerweltlichen Mönchsaskese zur Seite trat dann, beginnend mit
den freien caritativen Brüderschaften am Ausgang des Mittelalters,
mit dem Protestantismus (nach Max Webers tiefer Einsicht in die

religiös-ethischen Voraussetzungen der neuzeitlichen Wirtschaftsformen)

die innerweltliche Askese zur Vergewisserung des Gnadenstandes

durch erfolgreiche Arbeit, gemäß der jeder Mensch ein Mönch
ist inmitten der Welt.

Diese innerweltliche Askese aber, welche die Arbeit an sich - und
nirgendwo war das früher geschehen - als Arbeit im Dienste Gottes

heiligte und darüber nach ihrer planenden, methodischen Organisation

verlangte, verband sich mit der neuen Wissenschaft von der Natur
und deren philosophischen Auslegungen. «Nur ein durch konstante
Reflexion geleitetes Leben konnte als Überwindung des (sündigen)

'status naturalis' gelten», wie Max Weber es nachgewiesen hat.
Descartes', des ersten ganz unter dem Impuls der neuen wissenschaftlichen

Erkenntnisart stehenden Philosophen, rationale «mathesis
universalis » wurde in dieser ethischen Umdeutung von den
zeitgenössischen Puritanern übernommen, denen es als Maxime galt, daß

7



«sündig alles das ist, was gegen die von Gott als normgebend uns
anerschaffene Vernunft ist 1. »

Halten wir hier inne. Nicht im Sinne einer Saekularisierung als

Verweltlichung der Idee eines jenseitigen Reiches Gottes verwirklichte

sich der biblisch-christliche Glaube, sondern in Bezeugung der
ihm immanenten Freiheit des Menschen gegenüber der Welt schuf
er sich seine eigene Lebenswirklichkeit. Kraft dieser Freiheit als

Stätte der Wahrheit vollzog sich die Verwandlung der zuvor
weltbezogenen und weltgebundenen Denk- und Erkenntnisart und der
ethischen Praxis. An die Stelle des «logos theoretikos» trat der «logos
creativus», der selber machen muß, was er erkennen will. An die
Stelle der Freiheit der Wahl gemäß der Einsicht in das von Natur
Treffliche oder Schlechte trat die Freiheit der selber verursachenden

Entscheidung als Antwort des Menschen auf die unerkennbare, nur
erfahrbare Wahrheit Gottes und zugleich als seine Verantwortung
gegenüber ihrer unbedingten Forderung.

Die tätige Vergewisserung der Möglichkeiten dieser Freiheit bildet
deren Geschichte bis heute als Prozeß ihrer Entfaltung in allen ihren
Momenten. Im «cogito ergo sum» Descartes' konstituierte sich die
selbsttätige Freiheit des Denkens, für die alles, was außerhalb dieses

Denkens ist: die Welt in allen ihren Erscheinungen, zur einen
gleichen Gegenständlichkeit des forschenden Erkennens wird. Der Freiheit

des «cogito ergo sum» trat dann die des «volo ergo sum» und die
des «laboro ergo sum» zur Seite. Die neuzeitliche Selbst- und Wahr-
heitsvergewisserung des Menschen gründet sich in diesen konstitutiven

Momenten der Freiheit, die nacheinander und miteinander und
gegenseitig sich fordernd und provozierend in Erscheinung traten.

Nehmen wir diese Momente der Freiheit als die bewegenden
Ursachen der neuzeitlichen Wirklichkeitsorientierung des Menschen,
seines Weltverhaltens und zugleich seiner ethischen Lebenspraxis
und setzen wir sie in vergleichenden Bezug zur philosophischen und
theologischen Seinsauslegung. Nicht in deren Rahmen, sondern in
der neuen Wissenschaft von der Natur und in der methodisch organisierten

asketischen Lebenspraxis des Alltags realisierten sich die neue
Denk- und Erkenntnisart und die neue Ethik. Seither verloren Theologie

und Philosophie unter ihrem früheren Anspruch auf ganzheit-

1 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Tübingen
1922, Bd. I, S. 115.

8



liehe Seinsauslegung nach dem Modell der antiken Philosophie,
wie zuletzt in beider Zusammenstimmung im scholastischen Denken,
mehr und mehr ihren zuvor allein bestimmend gewesenen Einfluß auf
die Lebensformen und Daseinsordnungen.

Die Theologie und Philosophie scholastischen Gepräges geriet mit
der neuen Wissenschaft in grundsätzlichen Konflikt. Stellte diese doch
mit dem durch sie bewirkten Einsturz der traditionellen Theokosmologie

die Legitimität jeder ganzheitlichen Seinsauslegung in Frage.
Am eindrücklichsten zeugen davon die von dem englischen Dichter
John Donne zum ersten Jahrestag des Erscheinens von Galileis
«Sternenboten» verfaßten Verse:

«Fragbar ward alles durch die Wissenschaft.
Das Feuer ließ die Elementenkraft.

Die Erde fiel und nahm die Sonne mit
Und keiner kann mehr folgen ihrem Schritt.

Den Schwund der Welt ein Jeder frei bekennt,
Der in Planteten und im Firmament

So manches Neue sucht - und sieht danach,
Daß alles wieder in Atome brach.

Alles zerstückelt, ohne geistiges Band,
Ward zur Beziehung, da das Wesen schwand2.»

Die Philosophie aber, sofern sie sich nunmehr auf Grund der

Entdeckungen und der Methoden der neuen Naturwissenschaft, die
sich selber als Philosophie, als «philosophia naturalis» verstand, als

eigenständig zu etablieren versuchte, übernahm zugleich den

Anspruch der zuvor in der Scholastik der Theologie überlassen gewesenen

ganzheitlichen Seinsdeutung antiker philosophischer Provenienz.
Das jedoch tat sie, indem sie das erkennende Subjekt selber als den
archimedischen Punkt begriff, von dem aus die Welt aus den Angeln
zu heben sei und zugleich das methodologische Prinzip der doch nur

2 John Donne, First Anniversary 1611, zitiert nach der Übersetzung von
F. Wagner in: «Die Wissenschaft und die gefährdete Welt. Eine
Wissenschaftssoziologie der Atomphysik», München 1964, S. 377. Im englischen
Text lautet der erste der zitierten Verse: «... new Philosophy calls all in
doubt». Die Übersetzung von «new Philosophy» mit «Wissenschaft» im
Sinne der «neuen Wissenschaft» als der schlechthin neuen Erkenntnisart
halte ich für zutreffend. — Vgl. auch: A. Koyré, «From the Closed World
to the Infinite Universe», Baltimore 1957.

2 Studia Philosophica XXVII 9



arbeitshypothetischen Modellkonstruktionen der neuen Physik an die
Stelle des von der scholastischen Theologie und Philosophie noch
bewahrt gewesenen antiken philosophischen Seinsprinzips und mit diesem

identisch setzte. Sofern der Erkenntniszweifel als Zweifel an der
Sinnenerkenntnis ihr Antrieb und die Sicherung der Erkenntnisgewißheit

ihr Ziel war, ging ihre Intention zugleich darauf, die durch
die neue Physik zerrissene, im traditionellen theoretischen Seins-

erkennenwie auch immer als objektiv einsichtbar geglaubte Einheitvon
Gott, Welt und Mensch im Sinne einer, wenn auch nicht mehr sichtbar

sich offenbarenden, doch inneren rational-gesetzlichen Einheit
wiederherzustellen. Dabei war es in Rücksicht auf die Theologie ihre
vornehmliche Absicht, die Existenz eines, wenn auch nicht sichtbar
sich offenbarenden so doch gütigen Gottes, dessen Schöpfung kein
Trug und Chaos, sondern ein gesetzliches Ordnungsgefüge ist, oder
eines allmächtigen, den Menschen zur Errichtung seines

vernunftgeordneten irdischen Reiches anhaltenden Gottes oder eines

teleologisch verstandenen Schöpfergottes, der diese Welt als die beste aller
möglichen Welten schuf, nachzuweisen.

Descartes, Hobbes und Leibniz lieferten die ersten an der Methode
der neuen Physik orientierten Modellkonstruktionen eines rational
entworfenen und verstandenen Seinsganzen. Wie sie aber derart die
antike von der christlichen Theologie im Prinzip bewahrt gebliebene
Theokosmologie als Ontologie durch diese rationalen Modellkonstruktionen

ersetzten: sei es durch eine kausal-mechanische wie
Descartes oder eine physikalisch-funktionelle wie Hobbes oder eine

praestabilierte teleologische wie Leibniz (nur Spinoza, der Philosoph
des Glaubens, wie anders auch Pascal erlagen nicht diesem rationalen
Dogmatismus), so verwandelten sie die Theologie selber darüber in
eine Theodizee, womit sie ihrerseits wieder auf die Theologie, zumal
die protestantische Einfluß nahmen und deren Charakter auch in der
Folge mitbestimmten. Von der rationalen protestantischen Theologie
des 18. Jahrhunderts bis zur heutigen dialektischen und existential-

ontologisch geprägten war es die Philosophie, welche der Theologie
die Impulse gab, während die neue Wissenschaft unbekümmert um
diese philosophischen Theorienbildungen ihren eigenen Weg nahm
und zugleich die religiöse Alltagsethik der innerweltlichen Askese sich

verselbständigte und die Formen des menschlichen Miteinander-
lebens in progressiver Auflösung von deren früherer natürlich-hierarchischer

Gestalt zu einer rational-funktionellen umwandelte.

10



Philosophie und Theologie gingen seither, wenn auch äußerlich
bis zur gegenseitigen Negierung getrennt, wie sie es vordem nie

waren, den selben Weg der Theodizee: zuerst im Medium der neuen
Orientierung in der natürlichen, dann in der geschichtlichen Sphäre
des Menschseins.

Auf diesem Wege bildete Kants Widerlegung des rationalen
Dogmatismus : der rationalen Theologie, Kosmologie und Psychologie,
die Wendung der neuzeitlichen Philosophie von der Naturphilosophie
weg zur Geschichtsphilosophie. Denn Kant wies den antinomischen
Charakter aller absoluten metaphysischen Behauptungen über das

Ganze der Welt nach, indem er zeigte, daß ihnen keine Wirklichkeit
voll entsprechen kann und daß sie nur Ideen als regulative Prinzipien
unseres Vernunftinteresses sind. Die Antinomien dieser rationalen,
«vernünftelnden» Behauptungen aber lösen sich auf mit der Einsicht
in die Beschränkung unseres Erkennenkönnens auf Erscheinungen.
Wir selber konstituieren unter den reinen apriorischen Bedingungen
unseres Erkenntnisvermögens die Welt des Gegenständlichen als

Sein für uns: wie es unter diesen Bedingungen uns vorkommt, uns
erscheint, während die Erkenntnis des Ansich der Dinge uns ebenso

verwehrt ist wie die Erkenntnis Gottes. Innerhalb dieser Grenzen des

Erkennens aber können wir die Natur gemäß den experimentellen
Methoden der neuen Physik endlos zur Zeugenaussage nötigen, wobei
wir jedoch selber machen müssen, was wir mit Gewißheit erkennen
wollen. Es ist der technische Charakter der neuen Naturwissenschaft,
den Kant damit legitimiert: «Gebet mir Materie, ich will eine Welt
daraus bauen das ist: gebet mir Materie, ich will euch zeigen, wie eine

Welt daraus entstehen soll3. »

Mit der Beschränkung des Erkennens auf Erscheinungen aber

gewann Kant zugleich die Autonomie des Glaubens und der Freiheit,
die den eigentlichen Rechtsgrund seines Philosophierens bildet:
«ich mußte also das Wissen aufheben» (das ist: ihm seine spekulative
Anmaßung der rationalen Dogmatik benehmen), «um zum Glauben»
(und das ist zugleich: zur Freiheit) «Platz zu bekommen4.» So ist die
Autonomie der Wissenschaft in ihrer Beschränkung auf das Erkennen

31. Kant, «Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels»,
zitiert aus: «Immanuel Kant's kleinere Schriften zur Naturphilosophie»
hrsg. von J. H. von Kirchmann, Berlin 1872, S. 15.

4 I. Kant, «Kritik der reinen Vernunft», hrsg. von R. Schmidt, 2. Aufl.,
Leipzig 1930, B XXX.

11



von Erscheinungen Bedingung für die Autonomie des Glaubens und
der praktischen Freiheit, der Freiheit des Handelns und deren Suprematie

über das Erkennen. -
Was mit der Ablösung des «logos theoretikos» durch den «logos

creativus» am Ende des Mittelalters begann und als neue, dem Glauben

selber genuine Erkenntnisart zuerst in der neuen Naturwissenschaft

sich manifestierte, führte zunächst zur Freiheit des selbsttätig

rational konstruierenden, «sich selber denkenden» Denkens,
dem als praktisches Korrelat die alle Lebensformen methodisierende
Arbeitsethik der innerweltlichen Askese zur Seite ging. Diese ersten
Schritte der Freiheit sind als Beginn eines Prozesses zu verstehen,
dessen Ursprung Kant im Glauben selber als Glauben der Freiheit,
die nur ist, wenn sie bewährt und bezeugt wird, entdeckte. Was aber
wie die Akte der tätigen Freiheit sittlichen Handelns selber
verursachend ist und unabhängig von der Kausalität, unter der
Naturerscheinungen erkannt werden, etwas zur Wirklichkeit zu bringen
vermag, was von Natur weder ist noch entstehen kann, das gehört in den
Bereich der menschlichen Geschichte. Es gehört in den Bereich dessen,

was der Mensch, der - von Natur weder frei noch unfrei - ebenso

unbestimmbar ist wie der Urheber des Seins, in dem er ist, als sein

eigener Gesetzgeber aus sich selber macht und machen soll allein auf
Grund seiner ihm gottgegebenen Freiheit.

Nunmehr wandte sich das philosophische Interesse der Geschichte

zu und wurde die Philosophie selber im weitesten Sinne zur
Geschichtsphilosophie. Sie wurde, in ihrer Bestimmung durch Hegel,
zum Auslegungsinstrument des Zeit - als Geschichtsgeistes und ist dies

bis heute im wesentlichen geblieben. Denn auch die gegenwärtige
Philosophie, sofern sie nicht Logistik ist, jenes letzte Derivat
und Konzentrat der Philosophie als Naturphilosophie im Sinne

von mathematisch orientierter Wissenschaftstheorie, ist auch und
gerade als Existenzphilosophie, ungeachtet deren Revolte gegen die
idealistischen Konstruktionen eines Sinnganzen der Geschichte als

Seinsganzen, ihrem Ursprung nach Geschichtsphilosophie.
Nicht Kant selber jedoch tat den Schritt in die Geschichtsphilosophie.

Gegenteilig nahm er die Kritik an ihr vorweg. Ihm galt zumal:
aus der Geschichte, im Fragen nach ihrem Sinn im ganzen, können

wir ebenso wenig die wahre Geschichte lernen, wie ein Blinder aus der

Beschreibung der Farben das Sehen lernen kann. Jede Sinndeutung
der Menschheitsgeschichte im ganzen als Bewegung zu einem Ziel

12



in der Welt, zu einem imaginären Heilszustand auf Erden, erscheint
ihm ebenso müssig wie unmöglich. Er vergleicht solche Deutungen der
Geschichte mit Romanentwürfen oder mit an sich leeren Prophezeiungen,

die von ihren Urhebern erst selbst realisiert werden müßten.
Der erstere Vergleich, auf Herders «Ideen zu einer Philosophie der
Geschichte der Menschheit» gemünzt, in denen LeibnizensTeleologie
und Theodizee auf die Menschheitsgeschichte übertragen sind,
würde für Kant auch auf Hegels Philosophie der Weltgeschichte
zutreffen, der zweite aber auf Karl Marx' materialistische Geschichtsdeutung.

Denn jeder wie auch immer als zwangsläufig und notwendig
verstandene gesetzliche Verlauf der Geschichte würde für Kant die

Freiheit, deren Akte unvorhersehbar sind, selber aufheben.
Und doch war es die Freiheit, die Freiheit der als selbstmächtig

und als Gott in der Immanenz : in der Geschichte, mißverstandenen

Vernunft, in deren Namen sich dann die Wendung der Philosophie
von der Naturphilosophie zur Geschichtsphilosophie im traditionellen
Sinne einer ganzheitlichen Seinsdeutung vollzog. «Man schleppt es»

- so begründete Hegel diese Wendung - «als eine Tradition mit sich,
daß Gottes Weisheit nur in der Natur zu erkennen sei. Vielmehr
aber muß man sagen, daß die wahrhafte Demut gerade darin besteht,
Gott in allem zu erkennen, vornehmlich auf dem Theater der
Weltgeschichte Ohnehin ist die Natur ein untergeordneterer Schauplatz

als die Weltgeschichte.» Denn die Natur sei das Feld, «wo die

göttliche Idee im Element der Begriffslosigkeit ist»; im Geistigen erst
sei sie auf ihrem eigentümlichen Boden, und da gerade müsse sie auch
erkennbar sein. Es sei auch keine Vermessenheit, den Plan der
Vorsehung einsehen zu wollen, obwohl es zum Axiom geworden sei,

daß man Gott nicht erkennen könne. «Und wenn die Theologie selbst
es ist, die zu dieser Verzweiflung gekommen ist, dann muß man sich
eben in die Philosophie flüchten, wenn man Gott erkennen will5.»

Nicht von den Inhalten und Gehalten von Hegels Geschichtsphilosophie

in ihrem so großen Reichtum an Ideen und Perspektiven,
die den Raum der Geschichte als universaler Menschheitsgeschichte
allererst erschlossen, und auch nicht von seiner dialektischen Methode
im spezifischen, isolierten Sinne, soll jedoch hier die Rede sein,

5 G. W. F. Hegel, «Die Vernunft in der Geschichte», 5. Aufl., hrsg. von
J. Hoffmeister, Hamburg 1963, S. 42.

13



sondern vornehmlich von den Bedingungen der sie prägenden Denk-
und Erkenntnisart.

Zuerst gehört zu diesen Bedingungen die Freiheit des selber

kreativen Denkens und Erkennens nach dem Modell des nicht dem

Was, sondern dem Wie, nicht dem Sein, sondern dem Werden der

Naturphänomene zugewandten Erkennens der neuen Physik. Dann
gehört zu ihnen das teleologische Prinzip im Sinne von Leibnizens

praestabilierter Harmonie und der zu dieser gehörigen Theodizee
und zuletzt Kants Grundgedanke der Erscheinungshaftigkeit des

Seins für uns, jedoch in dessen idealistischer Verabsolutierung und
damit Verkennung, da von Hegel alles Erscheinende als Produkt
der Vernunft aufgefaßt und der Vernunft selber darüber absoluter
Seinscharakter zuerkannt wird: des Seins als Werden der Vernunft.

Das ist-in Mephistos Worten - der «alte Sauerteig», den Hegel in
seiner Philosophie als Geschichtsphilosophie zur Gärung brachte.
Die Versöhnung von Gott und Welt, von Wissen und Glauben, von
Freiheit und Notwendigkeit, von Geist und Wirklichkeit im Medium
der als universaler Sinnprozeß begriffenen geschichtlichen Wirklichkeit

ist das Thema, unter dem das Sein und die Wahrheit als das

Ganze des geschichtlichen Werdens, als Selbstbewußtwerdungs- und
Selbstverwirklichungsprozeß der kreativen, arbeitenden, sich zur
Erscheinung bringenden selbstmächtigen Vernunft: des weltimmanenten

Gottes als Geschichte, begriffen werden.
Es ist das gleiche Thema der Theodizee, das für die ersten

neuzeitlichen Philosophen: für Descartes wie Hobbes und Leibniz das

zentrale Problem der philosophisch-metaphysischen Reflexion war,
nachdem die unbezweifelbaren Entdeckungen der neuen Physik mit
dem grundsätzlichen Zweifel an der Gültigkeit der Sinnenerkenntnis
auch den philosophischen und theologischen Gottes- und Wahrheitsbegriff

im Selbstoffenbarungssinne erschüttert hatten. Ebenso aber
ist es das analoge Modelldenken wie bei diesen, das Hegels
Geschichtsphilosophie zugrundeliegt.

Wie diese ein Erkenntnismodell (wie das des Mechanismus oder
das der Teleologie - für Kant die konkrete Wirklichkeitserforschung
nach Richtung und Inhalt regulierende Ideen) zu einem Seinsprinzip
hypostasiert hatten, so hypostasierte Hegel die Vernunft selber (im
Gegensatz zu Kant, der sie als tätiges Medium des Seins für uns

begriff) als selbstmächtig kreative Kraft zum absoluten Seinsprinzip.
Die Vernunft ist für ihn freie als göttliche, in prozeßhaftem Perfekti-

14



bilismus ihren Inhalt als ihre Erscheinung zur Welt bringende
Schöpferkraft, die in der Natur schläft, im Menschen aber bewußt wird.

Es ist das Modell des Bewußtseins, der Logik als Leben des

Geistes selber, das Hegel mit dem Sein als Geschichte identisch
setzt: «Indem die Logik Wissenschaft der absoluten Form ist, so muß
dies Formelle, damit es ein Wahres (oder Wirkliches) sei, an ihm
selbst einen Inhalt haben, welcher seiner Form gemäß sei, und
um so mehr, als das logisch Formelle die reine Form, also das logisch
Wahre die reine Wahrheit selbst sein muß6.» Anders: die Vernunft
hat ihren Inhalt an sich selbst und bringt ihn aus sich hervor
gemäß dem Gesetz ihrer reinen Tätigkeit als Bewußtwerdung
ihrer selbst in der dialektischen Bewegung von Setzung, Entgegensetzung

und Versöhnung der Gegensätze. Diese Bewegung ist gleichsam

Metapher für den Begriff des Lebens schlechthin, im Besonderen

und im Ganzen. Das Wahre aber ist allein das Ganze dieser kreativen
Dialektik der selbstmächtigen Vernunft, die in theologischer
Argumentation und Sprache für Hegel «Gottes Selbstbewußtsein» ist,
«welches sich in dem Wissen des Menschen weiß». Denn: «Der
Mensch weiß von Gott, insofern Gott im Menschen sich selbst weiß
Der Geist des Menschen, von Gott zu wissen, ist nur der Geist Gottes
selbst7.» Die Entfaltung dieses Selbstbewußtseins Gottes im Menschen
ist danach die Geschichte des Menschen als seines Bewußtwerdens

von Gott. Gott als weltimmanente Vernunft ist das Modell, unter
dessen Bedingungen der Geschichtsprozeß inauguriert wird und sinnvoll

im dialektischen Uberwinden aller konkreten Antinomien auf
sein Ziel und seine Vollendung hin abläuft: analog dem Ablaufen
eines experimentellen, wissenschaftlich-technischen Prozesses. Doch
initiiert und führt die selbstmächtige Vernunft nicht nur diesen Prozeß,

sondern ist dieser Prozeß selbst: Werkmeister und Werkzeug in
einem. Zugleich ist dieser Prozeß Selbsterzeugungs- als Arbeitsprozeß.

Denn Arbeit ist das eigentliche Signum der dialektisch-

6 G. W. F. Hegel, «Wissenschaft der Logik», hrsg. von G. Lasson, Leipzig
1923, 2. Teil, S. 233. - Vgl. dazu aus den «Vorlesungen über die Philosophie
der Religion», hrsg. von G. Lasson, Leipzig 1925-30, Teil I, S. 74, den
gleichen theologisch ausgedrückten Gedanken: «Dieses Wissen des Geistes von
sich, wie er an sich ist, ist das Anundfürsichsein des Geistes, die vollendete,
absolute Religion, in der es offenbar ist, was der Geist, Gott ist.»

' G. W. F. Hegel, «Vorlesungen über die Philosophie der Religion»,
o. c., Teil III, 2, S. 117.

15



kreativen Vernunft für Hegel, der damit dem Prinzip der religiösen
innerweltlichen Askese eine theoretische Legitimität verlieh. Das Ende
des Prozesses aber ist erreicht, wenn das Rom des Geistes sich sein

Imperium geschaffen hat. Ihres Schöpfers Siebenter Tag ist auch der
Tag des Philosophen, der in seinem Betrachten und Begreifen Gott in
sich selbst und sich in Gott erkennt.

Nicht jedoch, trotz seines Charakters einer Theodizee und zugleich
eines historiologischen Gottesbeweises, ist Hegels Modell des Seins

als Geschichte im Sinne einer Saekularisierung als weltlicher
Verwirklichung des biblisch-christlichen Glaubens zu verstehen, auch

wenn es gerade das für Hegel selber war, sofern ihm galt, daß die
Theologie in der Philosophie - seiner Philosophie - sich vollende und
diese ihm den wahren Gottesdienst bedeutete. Zu verstehen ist es

vielmehr als der vergebliche, weil in sich widersprüchliche Versuch einer

Ontologisierung der diesem Glauben genuinen kreativen Erkenntnisart,

einer jede Ontologie als Theokosmologie gerade widerlegenden
und auflösenden Erkenntnisart, die selber die volle Freiheit des

Menschen gegenüber dem «Saekularen» zur Voraussetzung hat.
Denn der gesamte neuzeitliche wissenschaftlich-technische
Rationalisierungsprozeß, dem in keiner anderen und früheren Kultur vergleichbare

Formen der Rationalisierung der menschlichen Lebens- und
Daseinsordnung entsprechen, dependiertvon dieserdembiblisch-christlichen

Glauben immanenten Freiheit des Menschen gegenüberderWelt.
So vergriff sich Hegel mit seiner Ontologisierung der Vernunft

sowohl an der Autonomie der ihrem Wesen nach unabschließbaren

neuen wissenschaftlich-technischen Wirklichkeitsorientierung als

damit zugleich auch an der Autonomie der Freiheit des menschlichen
Handelns. Denn besässe der Mensch die Wahrheit, wie er sie für
Hegel besitzt, dann könnte er — so gilt es für Kant, den Philosophen
des Glaubens und der Freiheit - nicht mehr frei sein. Die Preisgabe
der Freiheit des Menschseins selber an die Modellkonstruktion eines

gedachten Allgemeinen - wenn auch im Namen der Freiheit — ist die

verhängnisvolle Wirkung von Hegels Traum der mit Gott als Sein
in der Geschichte identisch gesetzten Vernunft.

Seit Hegel aber verblieb die Philosophie durchwegs in ihrem
Bemühen weiterhin - auch in der auf ihn folgenden Rebellion

gegen sein System eines bloß gedachten Allgemeinen als einer
«verkehrten», illusionären Welt - im Banne der Seinsdeutung als

Geschichtsdeutung.

16



So wurde von Karl Marx, wenn auch im Austausch von Hegels
Vernunft- durch das Materieprinzip und in der Absicht, damit Hegels

verkehrte Welt auf die Füsse zu stellen (oder Hegels Philosophie
erst zu ihrer wahren Konsequenz zu bringen), primär dessen

Grundgedanke, daß das als in sich geschlossener geschichtlicher Sinnprozeß
begriffene Sein etwas ist, das für den Betrachter dem Gesetz der
Produktion eines Artefakts gehorcht, übernommen. Ungeachtet des

Austausches des Produzenten — nunmehr bei Marx der «homo
laborans» statt der Vernunft-, ungeachtet aber auch der Übernahme
der dialektischen Methode Hegels, die, wenn sie als absolute Methode

beliebig auf alles angewendet wird, über konkrete Wirklichkeit ebenso

wenig auszusagen vermag wie die aristotelischen Syllogismen,
verbleibt Marx ganz im Rahmen der Modellkonstruktion von Hegels

Geschichtsphilosophie. Was ihn von Hegel allein unterscheidet, ist
eben nur, daß es nicht die «arbeitende» Vernunft ist, welche die
Geschichte macht, sondern der Mensch, der von Natur zum «homo
laborans» bestimmt ist, in welchem Sinne für Marx das Sein der
Vernunft und nicht wie für Hegel die Vernunft dem Sein vorausgeht.

Mit seiner materiellen Arbeit, begründet in der Notwendigkeit,
Lebensmittel produzieren zu müssen, bringt der Mensch sich selbst

hervor. Arbeit ist der Selbsterzeugungsakt des Menschen. Sie und
nicht das Denken unterscheidet ihn vom Tier. Aber auch darin zeigt
sich Marx wieder Hegel verbunden. Denn es ist ja die mühevolle
dialektische Arbeit der Vernunft, die für Hegel ihr Sein als Geschichte
realisiert. Und nichts anderes als die allen früheren Kulturen fremde

Heiligung der Arbeit als Ausdruck christlichen Weltverhaltens, zu-
höchst der innerweltlichen Askese und deren Arbeitsethik mit der
ihrem Wesen nach ebenso asketisch-arbeitsethisch geprägten und im
Rahmen des technischen Machens und Herstellens sich bewegenden
neuzeitlichenWissenschaft, steht wie hinter Hegels so auch hinter Marx'
Geschichtskonzeption. Denn Marx stützt sich in seiner Bestimmung
des Menschen als «homo laborans» uneingestanden auf diesen

Begriff des Menschen der innerweltlichen Askese, den Menschen der
verselbständigten, von ihrem religiösen Grunde bereits gelösten
Arbeitsethik. Auch seine Sozialkritik hat es ihrem Wesen nach mit
diesem Begriff des Menschen zu tun, letztlich des puritanischen
Menschen, dem Thomas Hobbes, sein philosophischer Apologet, Freiheit,
die er sonst nirgends besitzt, nur im erbarmungslosen wirtschaftlichen

17



Konkurrenzkampf, der die einen zu Herren, die anderen zu Knechten
macht, zugesteht.

So ist es auch Hegels Dialektik von Herr und Knecht, eine der
Wirklichkeit selber entnommenen reale, und nicht ihr, wie sonst so

oft nur unterschobene Dialektik als Signum der Selbstbefreiung des

Knechtes durch die Arbeit selbst, welche als der eigentliche
Schlüssel für das Verständnis von Marx' die «verkehrte Welt»
der Philosophie ablösenden einen Wissenschaft, der von der
Geschichte der Produktionsverhältnisse und des Kampfes um den
Besitz der Produktionsmittel, gelten kann. In diesem Bezug gilt für
Marx, daß « die Produktionsweise des materiellen Lebens den sozialen

politischen und geistigen Lebensprozeß überhaupt bedingt»8: Denn
«der Mensch ist ein Gattungswesen, nicht nur, indem er praktisch

und theoretisch die Gattung, sowohl seine eigene als auch die
aller übrigen Dinge zu seinem Gegenstande macht» (als «homo

laborans») «sondern auch, indem er sich zu sich selbst als

einem universalen, darum freien Wesen verhält 9 Das praktische
Erzeugen einer gegenständlichen Welt, die Bearbeitung der Natur
ist die Bewährung des Menschen10.»

Aus der Dialektik von Herr und Knecht erfolgt alles übrige: der
Klassenkampf und das ihm immanente Postulat: es komme nicht
darauf an, die Welt zu interpretieren, sondern zu verändern. Das
aber ist: die Geschichte auf Grund der Einsicht in das Wesen des

«homo laborans» selbst zu machen mit dem Ziel, den Menschen, dessen

praktische und theoretische Arbeit darin besteht, alle Dinge zu
vermenschlichen, zuletzt vom Zwang der Arbeit, das heißt : von
erzwungener Knechtsarbeit (nicht der Arbeit selbst) zu befreien: «Das
Reich der Freiheit beginnt in der Tat da, wo das Arbeiten, das

durch Not und Zweckmäßigkeit bestimmt ist, aufhört11 » Oder
anders: Es beginnt da, wo der Mensch wirklich zum Vermenschlicher
aller Dinge geworden und nunmehr bei sich selbst ist. Bei Hegel heißt
es analog: «Frei bin ich, wenn ich bei mir selbst bin», nämlich als

Bewußtsein.

8 K. Marx, «Kritik der politischen Oekonomie», hrsg. von E. Kautsky,
2. Aufl., Leipzig 1907, S. LV.

9 Marx-Engels - historisch-kritische - Gesamtausgabe, Abt. I, Bd. 3, S. 86.
10 Ebd., Abt. I, Bd. 3, S. 88.
11 Ebd., Abt. II, S. 783.

18



Materielle und theoretische Arbeit stellen für Marx die Freiheit her,
konstituieren das Reich der als soziale Freiheit begriffenen Freiheit,
worunter er zugleich die Erfüllung seiner These versteht : « Ihr könnt
die Philosophie nicht aufheben, ohne sie zu verwirklichen». Nicht
aber so sehr ein prophetischer, eschatologisch geprägter Messianismus,
den man Marx so gerne unterstellt, sondern der ebenso konsequente
wie irrige Versuch einer Ontologisierung des neuzeitlichen, im
biblischchristlichen Glauben gegründeten asketischen, arbeitsethischen und
wissenschaftlich-technischen Weltverhaltens des Menschen ist das

Stigma seiner Wissenschaft von der Geschichte als der Geschichte

der sozialen Selbstbefreiung des Menschen.
Wie für Hegel die Freiheit am Ende des Geschichtsprozesses der

Selbstverwirklichung der kreativen Vernunft steht: als Freiheit des

Bewußtseins unter dem Zeichen der Versöhnung von Geist und
Wirklichkeit, so steht auch für Marx die Freiheit am Ende des Geschichtsprozesses

des «homo laborans» im Sinne der sozialen Freiheit, wobei
ihm die Freiheit die Einwilligung in die vorgeblich erkennbare
dialektische Notwendigkeit dieses Prozesses selber bedeutet. Derart
determinieren Hegel wie Marx die Freiheit teleologisch. Eine wie
auch immer determinierte oder objektivierte Freiheit aber - das steht

dagegen-ist nicht mehr Freiheit, sofern Freiheit gerade entgegen jeder
kausal oder dialektisch erkennbaren Notwendigkeit selber verursachend

ist und ihre Akte unvorhersehbar sind. Beide vergriffen sich

zugleich wie an der Autonomie des Handelns so auch an der Autonomie

der neuzeitlichen Wissenschaft, deren künftige Erkenntnisse
ebenfalls nicht voraussagbar sind. Denn beide erlagen der Verführung
des traditionellen theologischen und philosophischen ganzheitlichen
Seinserkennens letztlich aristotelischer Provenienz, indem auch sie,

wie die rationalen Dogmatiker unter den ersten neuzeitlichen
Philosophen, Modellkonstruktionen nach Art des wissenschaftlich-technischen

Prozeßerkennens zu gesetzlichen Seinsprinzipien erhoben.
Das freilich tut der Bedeutung von Marx' tiefen Einsichten in
konkrete gesellschaftsgeschichtliche Phänomene wie seiner einmalig
hellsichtigen Analyse der Arbeitsgesellschaft im Kommunistischen
Manifest nicht Abbruch. Es war und bleibt seine grundlegende
Entdeckung, den Widerspruch zwischen der traditionellen politischen,
gesellschaftlichen und wirtschaftlichen hierarchischen Daseinsordnung
und der diese zerstörenden Arbeitsethik und der alle natürliche
Wirklichkeit verändernden und in sie eingreifenden Wissenschaft

19



und Technik erkannt zu haben. In dieser Einsicht hat zumal der
für das ethische Pathos seines Sozialrevolutionären Postulates so

zentrale Begriff der Selbstentfremdung des Menschen seinen

Ursprung und seine Legitimität.
Im Rahmen des gesamten Traditionsbruches der Neuzeit mit allen

früheren hierarchisch fixierten Daseinsordnungen noch hellenistischrömischer

Herkunft hätte die soziale Entwicklung auch ohne ihre so

bedeutende Förderung durch Marx' Theorien wohl einen ähnlichen

Verlaufgenommen. Soweit diese Theorien selber aber als heuristische

Prinzipien Wirklichkeitserschließend sind, hat ihnen Max Weber mit
Recht eine hervorragende ideal typische Bedeutung zuerkannt, jedoch
unter der kritischen Einschränkung: «wenn man sie nur zur Verglei-
chung der Wirklichkeit mit ihnen benutze, nicht aber sie als empirisch
real geltend mache12.» Hiermit hat Max Weber wohl die entscheidende

positive Kritik an Marx geübt, indem er zugleich die Aporie des

geschiehtsphilosophischen Anspruchs von Marx' Lehre: Geschichte

gemäß der Einsicht in ihren vorgeblich als notwendig sich
vollziehenden und erkennbaren Sinnprozeß selber planmäßig machen zu
können, in Wahrung des unabdingbaren Rechtes und des Primats der
Freiheit des Handelns nachwies.

Wie Hegel und Marx das Sein als Geschichte im Sinne eines

teleologisch verstandenen Fortschritts je anders verstandener Freiheit
deuteten und Philosophie ihnen identisch war mit Geschichtsphilosophie

oder mit der Wissenschaft von der Geschichte schlechthin, dem
Anspruch nach der «prima philosophia» des Aristoteles vergleichbar, so

blieb auch - und das ist unser letztes Beispiel - die gegen jede Wissens-

12 Max Weber, «Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre», Tübingen
1922, S. 20. Im vollständigen Wortlaut: «Daher sei hier nur konstatiert, daß
natürlich alle spezifisch-marxistischen 'Gesetze' und Entwicklungskonstruktionen

- soweit sie theoretisch fehlerfrei sind - idealtypischen Charakter
haben. Die eminente, ja einzigartige heuristische Bedeutung dieser Idealtypen,
wenn man sie zur Vergleichung der Wirklichkeit mit ihnen benutzt, und ebenso
ihre Gefährlichkeit, sobald sie empirisch geltend oder gar als reale (d. h. in
Wahrheit metaphysische) 'wirkende Kräfte', 'Tendenzen', vorgestellt werden,
kennt jeder, der je mit marxistischen Begriffen gearbeitet hat.» - Dazu noch,
ebd., S. 498 : «Der Glaube ist immer noch verbreitet, daß man Weisungen für
praktische Wertungen aus 'Entwicklungstendenzen' ableiten solle, müsse
oder doch: könne. Allein aus noch so eindeutigen 'Entwicklungstendenzen'
sind eindeutige Imperative des Handelns doch nur bezüglich der voraussichtlich

geeignetsten Mittel bei gegebener Stellungnahme selbst zu gewinnen».

20



konstruktion des Seins als Geschichte gewandte existenzphilosophische
Reflexion am geschichtlichen Selbstverständnis des Menschen orientiert.

Das tat sie mit dem Versuch der Gründung des menschlichen
Selbst- und Seinsverständnisses in dem Modell der von keinem
objektivierenden Wissen von ihr zu erobernden Zitadelle der menschlichen
Existenz und unter dem Signum der jeder Einordnung in ein gedachtes

Allgemeines sich entziehenden geschichtlichen Einmaligkeit,
menschlichen Daseins, wofür Kierkegaard mit der Kategorie der
Ausnahme den Grund gelegt und Nietzsche mit seiner Destruktu-
rierung der platonisch-christlichen als ontologisch verstandenen und
damit zugleich mitverstandenen Weltauslegung die Richtung gewiesen
hatte.

Die Existenzphilosophie als Geschichtsphilosophie hat in Martin
Heideggers Daseinsanalyse im Sinne einer Existenzontologie ihren
prägnantesten Ausdruck gefunden. (Nur von dieser Form der

Existenzphilosophie, nicht von anderen wie der eine Existenzontologie

gerade ausschließenden von Karl Jaspers, soll hier die Rede

sein.) Die Destrukturierung der abendländischen Metaphysik oder

Philosophie als Geschichte des Gedachten seit den Griechen begreift
Heidegger als den «Geschichtsraum», «worin zum Geschick wird,
daß die übersinnliche Welt, die Ideen, Gott, das Sittengesetz, die

Vernunftautorität, der Fortschritt, das Glück der Meisten, die
Kultur, die Zivilisation ihre bauende Kraft einbüssen und nichtig
werden Die Weltflucht ins Übersinnliche wird ersetzt durch
den historischen Fortschritt. Das jenseitige Ziel einer ewigen Seligkeit
wandelt sich um in das irdische Glück der meisten Das Schöpferische,

vormals das Eigene des biblischen Gottes, wird zur Auszeichnung

menschlichen Tuns .»13. Und zuletzt: «Das Ubersinnliche
wird zu einem bestandlosen Produkt des Sinnlichen. Dieses aber
verleugnet mit solcher Herabsetzung seines Gegensatzes das eigene
Wesen. Die Absetzung des Übersinnlichen beseitigt auch das bloß
Sinnliche und damit den Unterschied beider14.»

Was bleibt, ist für Heidegger die pure Geschichtlichkeit des durch
Seinsverstehen (als verstehendes Auslegen des Seins) vor anderem Seienden

ausgezeichneten menschlichen Daseins. An die Stelle des vernunft-

13 Martin Heidegger, «Nietzsches Wort GOTT IST TOT», in
«Holzwege», Frankfurt am Main 1950, S. 203.

11 Ebd., S. 193.

21



oder wissenschaftsgegründeten Glaubens an den Fortschritt der
Geschichte auf ein vorbestimmtes Ziel hin wie für Hegel und Marx, wobei
der Menschjeweils Träger oderExponent bestimmter Fortschrittsstufen
ist, tritt hier ein totaler gnostischer in der Geschichtlichkeit der
Existenz begründeter Historismus, der alles was geschieht, als

Seinsereignung in sich selber gerechtfertigt ansehen läßt. Geschichte ist
derart Geschick des Seins, das in der Selbstermächtigung von Existenz
sich ereignet, für die Verstehen und Entscheiden im Sinne «herme-
neutischen Existierens» koinzidieren. Denn Geschichtlichkeit ist der
«Augenblick der Existenz» als ein Vergangenes und Künftiges in der
Gegenwart zusammenschließender Verstehensakt, dem Akt der
Glaubensentscheidung vergleichbar. Sie ist das, was in selber existenz-

ontologisch bestimmten theologischen Richtungen unter dem Begriff
der «eschatologischen Existenz» verstanden wird.16 In ihr spricht das

Sein selber als geschichtlich unwiderrufliche Ereignung, womit
zugleich alles sich Ereignende in radikaler Konsequenz, ebenso frei von
der Kontrolle der Vernunft wie von den Kriterien des sittlichen
Handelns, sich in sich selbst rechtfertigt. Gut ist danach Heil, böse

Grimm des Geschicks. Irrt sich aber das Seinsverstehen, so gilt das als

«produktives Mißverständnis»16. «Wer groß denkt», so sagt es

Heidegger, «muß auch groß irren»17, ein Satz, der sich freilich nicht
umkehren läßt. In diesem Sinne von Geschichtlichkeit gehört nicht die
Geschichte uns, sondern gehören wir ihr als dem Seinsgeschick. Die
Welt des konkreten geschichtlichen Lebens selber aber als der Spielraum

dessen, was der Mensch, das von Natur und von seiner eigenen
Geschichte ebenso bedingte wie der Möglichkeit nach freie Wesen,

15 «Das Sein selbst», sagt Heidegger, «ist als geschickliches in sich eschato-

logisch», wobei er das «Denken aus der Eschatologie des Seins» als das
Bedenken der Erwartung des «Einstigen der Frühe im Einstigen des Kommenden»

begreift. In: «Der Spruch des Anaximander» in «Holzwege», Frankfurt

am Main 1950, S. 303. - Diese Deutung der Eschatologie spielt in der
gegenwärtigen protestantischen Theologie eine bedeutende Rolle. Analog
aber findet sie sich auch in Ernst Blochs Variante der marx'schen Geschichtsauslegung.

16 Hans-Georg Gadamer, «Die Kontinuität der Geschichte und der Augenblick

der Existenz », in : « Geschichte - Element der Zukunft, Vorträge an den
Hochschultagen 1965 der Evangelischen Studentengemeinde Tübingen,
Tübingen 1965, S. 47.

17 Martin Heidegger, «Aus der Erfahrung des Denkens», Pfullingen,
s. d., S. 17.

22



aus sich selber macht, entschwindet darüber ins Nichtige. Denn der

Unbegriff einer absoluten Geschichtlichkeit ist letztlich identisch
mit Geschichtslosigkeit und bedeutet nichts anderes als einen gno-
stischen Seinsfatalismus, der an der puren Selbstbehauptung und Selb-

stigkeit des seinsverstehenden Daseins seinen Horizont hat : ob nun als

gewaltbesessener Funktionär und Vollstrecker des jeweils vermeinten
Seinsgeschicks oder als diesem duldend sich übergebender und es

bedenkender «Hirte des Seins».

Hiermit hat die Philosophie als Geschichtsphilosophie unter
dem alten ontologischen Anspruch von Philosophie als Seinserkenntnis
selber ihr Ende besiegelt. Denn absolute Geschichtlichkeit gibt es

ebensowenig wie absolute Freiheit. Die Aporie aber, in welche die

Philosophie als Geschichtsphilosophie ontologischen Charakters,
zuletzt als Existenzontologie, geraten ist, ist im Prinzip die analoge,
in welche vor ihr die neuzeitliche Philosophie zu ihrem Beginn als

Naturphilosophie mit ihrer rationalen Dogmatik schon geraten war,
die dann Kant in allen ihren ontologischen Momenten : der rationalen
Theologie, Kosmologie und Psychologie durch den Nachweis der

Begrenzung unseres Erkennenkönnens auf Erscheinungen um der Wahrung

des höheren Rechtes des Glaubens und der Freiheit willen widerlegt

hatte. Es ist die aus dem Grundirrtum neo-ontologischer
Philosophie : der Hypostasierung eines immer nur perspektivisch-partikular
legitimen Erkenntnismodells zur absoluten Seinswirklichkeit entstehende

Aporie. Hierüber stellt sich heute die Frage nach dem Rechtsgrund

der Philosophie selber (zugleich aber auch der Theologie,
soweit sie philosophisch-ontologisch geprägt ist) auf neue Weise.

Die Besinnung aufden Rechtsgrund von Philosophie und Theologie
aber, die zumindest darin zusammengehören, daß beide heute gleicherweise

sich vor die Aporie und Unmöglichkeit ontologischer Antworten
auf die den Menschen ganz unmittelbar bedrängenden existentiellen

Fragen gestellt sehen, postuliert zugleich die erneute Besinnung auf
den Glaubensgrund, auf dem die gegenwärtige menschliche Welt
erwachsen ist. Es ist die Besinnung auf den Glauben selber, aus dem

wir, ob bewußt oder unbewußt, leben, und der die Bedingung, der
neuzeitlichen Welt-, Selbst- und Seinserfahrung des Menschen ist die
eben dadurch gekennzeichnet ist, daß sie in keinem Wissen von ihr
aufgeht.

Sehen wir zurück: Nicht in den philosophischen und theologischen
Modellkonstruktionen wie auch immer ontologischen Charakters

23



hat sich die auf der biblisch-christlichen Glaubens- als Freiheitslehre

gegründete, so radikal neue Orientierung des Menschen in den beiden

Sphären des Daseins, der Natur und der Geschichte, vollzogen. Die
neuzeitlichen Philosophien und dievon ihnen stimulierten Theologien theo-
retisierten vielmehr nur, befangen im Banne des traditionellen
Seinserkennens, je einzelne konstitutive Momente der praktischen Entfaltung
und Bezeugung dieses Glaubens, eines Glaubens, dem es doch eigen ist,
daß er gerade in keiner ontologischen Theorie, weder des Erkennens
noch des sittlichen Handelns als Handelns aus Freiheit sich erschöpfen

läßt. Die diesem «weltfreien» Glauben genuine Erkenntnisart, die
selber machen muß, was sie erkennen will, hat sich vielmehr zuerst
in der neuen, die Wirklichkeit selber verändernden, ihrem Wesen nach
technischen Wissenschaft manifestiert. Diese drückt das neue, dem
Glauben gemäße Weltverhalten des Menschen ebenso adäquat aus

wie die in der täglichen Glaubenspraxis erwachsene und dann unter
den neuen Haupttugenden der Redlichkeit, des Fleißes und der
Tüchtigkeit verselbständigte Arbeitsethik, die auch die der neuen Wissenschaft

und Technik ist, mitsamt der zu ihr gehörigen Rationalisierung
und Methodisierung der ganzen Lebensgestaltung. Beide zusammen
bestimmten den wirklichen Lauf der Dinge und zerstörten progressiv
in einem gewaltsam und auch gewalttätig alle menschlichen Daseinsund

Tätigkeitsbereiche ergreifenden und revolutionierenden
Traditionsbruch die Gestalten der alten, sei es theo-kosmologisch oder theo-

ontologisch gegründeten Welt- und Daseinsordnung. Sie schufen eine

neue eigene, eine im früheren Verständnis von Welt gleichsam «weltlose»

Welt, die Welt, in der wir heute leben und deren Schicksal von
dem Menschen, der sie errichtete, ebenso abhängig geworden ist, wie
das seine von dem ihrigen. Es ist aber der Glaube, daß die Welt nicht
alles ist, der diese Welt ermöglichte.

Die Verwirklichung der neuen wissenschaftlich-technischen
Erkenntnisart und der asketisch bestimmten Arbeitsethik hat sich als ein
kontinuierlicher und nicht abzubrechender Prozeß der Entmythisie-

rung der Welt als Theokosmos und damit zugleich des ganzheitlichen
theologischen und philosophischen Seinserkennens erwiesen. Nicht
der Glaube selber, der mehr als Berge versetzen kann, wurde ent-

mythisiert oder «entzaubert», sondern die als immerseiend oder doch

trotz aller Veränderungen in ihren Grundverhältnissen als beständig
vorgestellte Welt, der gegenüber dieser Glaube den Menschen gerade

freigemacht hat.

24



Das unter dieser Bedingung stehende Weltverhalten des Menschen

- inmitten der Welt und doch frei gegenüber der Welt - aber schließt
wie jeden festen Bestand der Welt so zugleich auch jede ontologisch-
teleologische Fixierung der durch die Akte der Freiheit im Handeln
und Erkennen verursachten selber weltschaffenden und weltgestaltenden

Prozesse aus. Ebenso schließt es die Vorstellung eines eschato-

logisch determinierten totalen Sinnprozesses dessen aus, was der
Mensch aus sich selber machen kann. Denn es ist sowohl eine

Verkennung der Freiheit des menschlichen Handelns wie der neuzeitlichen,

ihrem Wesen nach technischen Wissenschaft, wenn man ihre
Hervorbringungen in einem ganzheitlichen Zweck-Mittel-Verhältnis
begreifen will, dem gemäß der Zweck die Mittel rechtfertigt. Wie für
das menschliche Handeln aus Freiheit gilt, daß es selber verursachend
ist und das Gute, den jedoch nicht objektivierbaren und deshalb auch
nicht wißbaren Zweck selber hervorbringen muß, so gilt auch für das

wissenschaftlich-technische Weltverhalten des Menschen, daß es

selber verursachend ist und etwas zur Wirklichkeit bringt, was von
Natur nicht da ist und das dann selbsttätig weiterwirkt. Auch hier
rechtfertigt nicht mehr wie in der ontologischen Erkenntnisart der
Zweck die Mittel, sondern garantieren umgekehrt die rechten Mittel
den sinnvollen Zweck, diesen selber hervorbringend. Das Mittel, die

Methode, besitzt den Vorrang vor dem selber nicht objektivierbaren
und definierbaren Zweck.

Auf die Philosophie als Geschichtsphilosophie übertragen aber
bedeutet das: Nicht ein Telos, ein letztes Ziel und ein letzter Zweck
und ein heilsgeschichtlich verstandenes künftiges Eschaton bestimmen
und rechtfertigen die Mittel (und dann auch die verwerflichsten
Mittel wie in Hegels als Theodizee entworfener Philosophie der

Weltgeschichte) sondern die Mittel bringen den Zweck selbst hervor. Das

Reich Gottes, wie auch vorgestellt, ist im Sinne der biblisch-christlichen

Glaubens- als Freiheitslehre nicht einmal für alle Male
herstellbar und begründbar wie für Piaton der Staat der Gerechtigkeit.
Es ist in uns und unter uns und sonst nicht. Es ist nur, indem es

bezeugt wird durch die rechten Mittel der Akte unserer allein dem
wissenstranszendenten Gott und seiner Wahrheit verbundenen Freiheit

im Handeln wie im Erkennen, für die wir selber verantwortlich
sind, wie es Jesu an den am Sabbat pflügenden Bauern gerichteten
Worte bedeuten: Wenn du weißt, was du tust, ist es gut.

Die Einsicht in die Unvorhersehbarkeit der Akte der Freiheit

3 Studia Philosophica XXVII 25



unseres Handelns wie unseres Erkennens, das selber ein handelndes,
die Wirklichkeit veränderndes Erkennen ist, bindet uns aber zugleich
auf neue Weise an die Geschichte als den Raum der Entfaltung der

Möglichkeiten des Menschseins. Was philosophischer Besinnung
deshalb heute vornehmlich aufgetragen ist, das ist das Bewußtmachen
der Ursprünge, Möglichkeiten und Grenzen der selber geschichtlichen
Bedingungen beider Gestalten der glaubensgegründeten weltdistanzierten

Freiheit und ihrer realen, in keiner ganzheitlichen
Wissenskonstruktion erfaßbaren, offen bleibenden Dialektik des geschichtlichen

Lebens selber: Denn «das Ganze ist nur für einen Gott
gemacht» und uns «taugt einzig Tag und Nacht». Dazu aber bedürfte
es einer illusionslosen Philosophie der Formen des kommunikativen
Handelns und der Verantwortung im doppelten Bezug unseres
Verhaltens zur Natur und zur Geschichte. Sie würde unter den beiden

komplementären Postulaten stehen: der Überführung einer ihres

eigenen Tuns unwissenden und jedem Mißbrauch sich anbietenden
wissenschaftlichen Technik in eine gestaltende, der Bewahrung und
Bewährung des Lebens dienende Technik und der Überführung eines

unter imaginäre Endzwecke gestellten und diesen die Freiheit
selber opfernden Handelns, in das ethisch-politische, den Raum
der Freiheit erst garantierende Handeln.

Introduction à la discussion

par Georges Cottier

Permettez-moi d'abord de remercier, en votre nom à tous, M. Kurt
Rossmann pour la conférence si dense, si structurée, et qui révèle une
remarquable maîtrise philosophique de l'histoire de la philosophie,
qu'il vient de nous donner. Mais la richesse même de l'exposé nous

jette dans l'embarras: en effet, une série de questions capitales sont
soulevées, dont chacune suffirait à elle seule à occuper toute notre
séance. Force nous sera donc d'opérer un choix.

M. Rossmann nous propose une interprétation de la philosophie,
et plus précisément de la philosophie de l'histoire, qui présuppose à

son tour d'abord une interprétation théologique du sens du christianisme

dans sa rupture avec la métaphysique grecque, et, ensuite, une

26


	Der Modellcharakter der Geschichsphilosophie und die menschliche Freiheit

