Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 27 (1967)

Artikel: Der Modellcharakter der Geschichsphilosophie und die menschliche
Freiheit

Autor: Rossmann, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883300

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Modellcharakter der Geschichtsphilosophie
und die menschliche Freiheit*

von Kurt Rossmann

Die Betrachtungen, die ich auf Ihren Wunsch und Ihre Einladung
hin anstellen darf, sind einem Thema gewidmet, das seiner ganzen
Problematik nach das zentrale Thema der philosophischen Besinnung
des letzten Jahrhunderts und noch der ersten Dezennien des unserigen
war: der Philosophie als Geschichtsphilosophie. Die eigene geschicht-
liche Stunde der Geschichtsphilosophie ist zwar abgelaufen. Ihr Ende
aber provoziert neue Iragen des philosophischen BewuBtseins, die in
der Klirung der Bedingungen und Grenzen der Philosophie als
Geschichtsphilosophie uns vielleicht deutlicher und verstindlicher
werden kénnen.

Bei dem Versuch dieser Klarung will ich jedoch alles das ausschei-
den, was man gemeinhin unter der Geschichte der Geschichtsphilo-
sophie als Folge der verschiedenen Sinndeutungen der Geschichte
unter der Idee der Sakularisierung der Reich-Gottes-Vorstellung ver-
steht: beginnend mit Augustinus in gerade Linie iiber Joachim von
Floris, Vico, Bossuet, Voltaire, Herder bis zu Hegel und Marx,
Proudhon und Comte und Spengler und Toynbee. Denn eine solche in
sich selber sinnbezogene Geschichte der Geschichtsphilosophie gibt
es nicht.

Augustinus bewegte sich als Geschichtsdeuter ganz in den Bahnen
der romischen, moralisch geprigten Geschichtsauffassung. Das
Modell dessen aber, was man als seine eschatologisch bestimmte
Geschichtsphilosophie (mit mehr Recht: Geschichtstheologie) be-
zeichnet, ist in christlicher Umdeutung die manichiistische Vor-
stellung der Menschheitsgeschichte als Geschichte des Kampfes
zwischen dem bdsen und dem guten Prinzip, die mit dem Sieg des

* Vortrag, gehalten auf der 13. Tagung der Schweizerischen Philosophi-
schen Gesellschaft am 26. Februar 1967 in Bern.—Albert Fuchs in Strasbourg,
dem Deuter, Mittler und Zeugen von Goethes Menschlichkeit, zu seinem
Ausscheiden aus dem Lehramt in herzlicher Verbundenheit zugeeignet.



letzteren endet. Joachim von Floris entwarf eine eschatologisch-
apokalyptische Geschichtsvision mystisch-heilsgeschichtlichen Cha-
rakters. Giambattista Vico aber, wenngleich fiir ihn die Geschichte
von der géttlichen Vorsehung gelenkt wird, lieferte mit seiner « Neuen
Wissenschaft» durchaus keine Geschichtsphilosophie oder Geschichts-
theologie in der Art einer ganzheitlichen Sinndeutung der Geschichte,
sondern erdffnete der wissenschaftlich-empirischen Geschichtser-
forschung den Weg und leistete fiir diese im Prinzip das gleiche, was
zuvor Galilei fiir die neuzeitliche Naturforschung geleistet hatte.
Geschichtsphilosophie als Philosophie oder Philosophie in ausschlieB3-
licher Bestimmung als Geschichtsphilosophie gibt es erst bei den deut-
schen idealistischen Philosophen und ihren Folgern.

Nur von dieser Gestalt der Geschichtsphilosophie als Philosophie,
wie sie substantiell erst durch Hegel und Marx manifest wurde, um
dann in der Existentialphilosophie unter dem Siegel von « Sein und
Zeit» sich zu vollenden und zugleich sich aufzuheben, soll die Rede
sein. Aber auch das soll nur eingeschriankter Weise geschehen. Nicht
so sehr ihre Gehalte als der Modellcharakter der in ihr sich ausdriik-
kenden Denk- und Erkenntnisart werden Gegenstand unserer Be-
trachtung sein. Statt in die Pragmatik der Geschichtsphilosophie ein-
zutreten, will ich vielmehr versuchen, sie von einem Standort
aufBerhalb ihrer selbst zu beurteilen, wobei ihr Modellcharakter, das
Modell eines Erkenntnisprinzips und zugleich dessen Verkehrung in
ein Seinsprinzip im Mittelpunkt unserer Uberlegungen stehen werden.

Wenn nun auch diese Betrachtungen selber wieder geschichts-
bezogen zu sein scheinen — denn sie bewegen sich zwangslidufig im
Raum der Geistesgeschichte —, so verzichten sie doch grundsitzlich
auf den Anspruch, der gerade dem geschichtsphilosophischen Denken
eigen ist: geistige und tatséchliche Wirklichkeit aus einem als absolut
gesetzten Prinzip kausal oder dialektisch als vorgeblich notwendig de-
duzieren zu konnen. Denn sofern ihr Interesse wesentlich auf die
Klirung der Bedingungen der neuzeitlichen Denk- und Erkenntnis-
art, die im Ursprung Glaubenbedingungen sind und denen auch die
Philosophie als Geschichtsphilosophie untersteht, sich richtet, wird
zugleich deren Rechtsgrund zur Frage gestellt. Die Frage nach der
menschlichen Bedingtheit als Frage nach dem das Menschsein tragen-
den Glauben und damit auch der Freiheit ist hier die Grundfrage, wie
Goethe sie in seinem Faust aufgeworfen hat. Nach dem Pakt mit
Mephistopheles 148t er Faust sagen:

2



Das, «was der ganzen Menschheit zugeteilt ist,

Will ich in meinem innern Selbst genieBen,

Mit meinem Geist das Hochst’ und Tiefste greifen,
Ihr Wohl und Weh auf meinen Busen hiufen,

Und so mein eigen Selbst zu ihrem Selbst erweitern,
Und, wie sie selbst, am End’ auch ich zerscheitern».

Mephistopheles antwortet:

O glaube mir, der manche tausend Jahre
An dieser harten Speise kaut,

DaB von der Wiege bis zur Bahre

Kein Mensch den alten Sauerteig verdaut!
Glaub’ unser einem, dieses Ganze

Ist nur fiir einen Gott gemacht!

Er findet sich in einem ewgen Glanze,
Uns hat er in die Finsternis gebracht,
Und euch taugt einzig Tag und Nacht.»

Nehmen wir die Worte Fausts: das eigene Selbst zum Selbst der
Menschheit zu erweitern, und Mephistos Entgegnung: glaub’ unser
einem, dieses Ganze ist nur fiir einen Gott gemacht, zum Stigma unse-
rer Betrachtungen. Denn sie bezeichnen symbolisch sowohl den Ur-
sprung als die Grenze dessen, worin Philosophie als Geschichtsphilo-
sophie ihren Antrieb hat, und schlieBen zugleich alle Momente von
deren Problematik in sich. Die Erweiterung des eigenen Selbst zum
Ganzen der Menschheit ist ihr hybrider Anspruch: der Anspruch ab-
soluter Freiheit. Die menschliche Bedingtheit: «euch taugt einzig
Tag und Nacht», ist die uniiberschreitbare Grenze, an der dieser
Anspruch scheitert. —

Welchen selber geschichtlichen Bedingungen aber untersteht die
Geschichtsphilosophie in ihrem spezifischen Sinne? Diese Frage
richtet sich auf den Charakter der neuzeitlichen Philosophie iiber-
haupt, die zuerst unter dem Siegel der neuen wissenschaftlichen
Orientierung des Menschen in der natiirlichen Sphire seines Daseins
in Erscheinung trat. Die neue Naturwissenschaft nannte sich selber
anfinglich Naturphilosophie und verstand sich als schlechthin neue
Denk- und Erkenntnisart im Gegensatz zur traditionellen antiken
und noch mittelalterlichen, der in der christlichen Theologie als
Theo-Ontologie geborgenen Philosophie und Wissenschaft. Unter
dieser neuen Denk- und Erkenntnisart wurden alle bisher verbind-
lich gewesenen Begriffe von Philosophie und Theologie und damit zu-

5



gleich die Grundlagen des fritheren menschlichen Selbst-, Welt- und
Seinsverstandnisses fragwiirdig und ins Wanken gebracht.

Was sind die konstitutiven Momente dieser neuen Denk- und Er-
kenntnisart, auf Grund derer dann die neuzeitliche Philosophie sich
als eigenstindig zu etablieren versuchte?

Machen wir die Voraussetzung, daB jede Philosophie wie jede
Theologie die Rationalisierung eines Glaubens ist und die den
Glaubensgehalten immanente Denkart zum BewufBtsein bringt, so
bestimmen sich die konstitutiven Momente der neuen wissenschaft-
lichen Denk- und Erkenntnisart unter den drei Grundbedingungen des
biblisch-christlichen Glaubens: der Transzendenz Gottes und der
Wahrheit, der Relativitit der Welt und des der Welt frei gegeniiber-
stehenden, Gott ebenbildlichen menschlichen Geistes, der selber aus
sich hervorbringen muf3, was er erkennen will. Es sind die zuerst in
der Philosophie und Theologie des Nicolaus Cusanus, der Lehre vom
wissenden Nichtwissen, spekulativ zum hellen BewuB3tsein gebrachten
Bedingungen, unter denen die neue, selber kreative Denk- und Er-
kenntnisart sich konstituierte.

Bis dahin galt als unbezweifelt, wenn auch unter biblisch-christ-
lichem Vorzeichen, die antike, auf dem Glauben an die Géttlichkeit
der Weltnatur beruhende Denk- und Erkenntnisart der Theoria, des
zusehenden, hinnehmend-deutenden Erkennens, das sich den als den
Dingen selber eigen geglaubten Gesetzen 6ffnet. Diese erschlieBen
sich dem sie begrifflich darstellenden theoretischen Logos. Wie die
Wirklichkeit des von Natur Seienden und Geschehenden sich dem
leiblichen Auge offenbart, so offenbart sich Wahrheit als das Immer-
seiende dem inneren geistigen Auge der Vernunft, die das der Sin-
nenerkenntnis Gegebene, Verinderliche, transponiertin die Ideen: die
unverdanderlichen Seinsgestalten. Wahrheit ist, was sich selbst offen-
bart als das dem theoretischen Logos sich Zeigende, als das am mei-
sten Leuchtende und Scheinende wie im Bild der Sonne die Idee des
Guten in Platons Hohlengleichnis. Sie ist das Immerseiende und
die Einsicht in dieses von Natur Immerseiende und das wahre Wissen
von ihm verbiirgen zugleich die wahre Tugend, durch die der sterb-
liche Mensch zu seinem Teil der unsterblichen Weltnatur sich ein-
bindet. Die menschliche Selbst- und Seinsvergewisserung im Medium
des theoretischen Logos ist derart ihrem Wesen nach Theokosmologie.
Der sie tragende Glaube ist der Glaube an die Géttlichkeit der Welt-
natur, die aus sich selber lebt und nicht ihr Dasein wie gemil dem

4



biblisch-christlichen Glauben einem welt- und wissenstranszendenten
Schopfergott verdankt, einem — unangesehen aller seiner anderen Ge-
halte — unter dem Kriterium des hellenistisch-rémischen Weltglau-
bens und Seinsdenkens gerade weltlosen Glaubens.

Sofern jedoch die christliche Theologie und Philosophie sich in dem
fiir diesen weltfreien Glauben zu engen und inadaequaten «welt-
bezogenen» Begriffs- und Vorstellungsrahmen der antiken Philoso-
phie etablierte, iibertrug sie zunichst deren Seinsbegriff auf die
diesem gerade kontrire Vorstellung des biblischen Schépfergottes,
von dem sich doch der Mensch «kein Bildnis und Gleichnis» machen
soll, und dessen unerforschlicher Wahrheit. Die dem Glauben selber
widersprechenden Versuche der rationalen Beweise der Existenz
Gottes, ob nun ontologisch oder kosmologisch, sind die Zeugnisse
dieser in sich selbst widerspriichlichen Ubertragung des antiken
Seinsbegriffs auf den biblisch-christlichen Gottesbegriff.

Nicht durch die Theologien, sondern durch die Glaubenspraxis
selber, die Praxis eines Glaubens, der gemiB der Lehre Jesu als Frei-
heitslehre iiberall zum Handeln fithrt und keiner «theoretischen»
Begriindung und Sicherung des Glaubens an das wahre, ewige Leben
bedarf, erfolgte dann in den verschiedensten Ansitzen die allmihliche
Ablésung des Gottes- und Wahrheitsbegriffs vom antiken Seinsden-
ken, von der antiken Theokosmologie, deren Modell trotz des tertul-
lianischen «credo quia absurdum» und Augustins Verdammung der
antiken Weltglaubigkeit von den christlichen Theologien bewahrt
worden war. Der Begriff des «deus absconditus» als des absolut unend-
lichen Gottes, wie ihn Cusanus in duBerster Radikalisierung des
Gottesglaubens erdachte, ist das erste theologisch und philosophisch
verbindliche Zeichen der Selbstbefreiung des Glaubens vom antiken
Seinsdenken. Unter ihm wurde die Welt ihres von der aristotelisch-
scholastischen Theokosmologie noch bewahrt gewesenen seinshaften
Bestandigkeitscharakters beraubt und in die Relativitit gestiirzt. Die
Welt ist nunmehr die Unendlichkeit des Endlichen: ohne gottliches
Oben und irdisches Unten. Der menschliche Geist aber ist das Un-
endliche in der Moglichkeit seiner nur Gott verbundenen Freiheit des
Erkennens und Handelns.

Unter diesen Bedingungen begann die dem Glauben selber genuine
Denk- und Erkenntnisart, fiir die nicht die Theoria, sondern die
Praxis der Ort der Wahrheit ist, sich zu entfalten und zu verwirkli-
chen. Die seitherige Geschichte ist die Geschichte ihrer Verwirk-

b5



lichung in allen Bereichen des menschlichen Daseins. Sie ist die
Geschichte des universalen Bruches mit allen Traditionen einer
wie auch immer welt- und objektgebundenen Seinsauslegung statisch-
ontologischen und theo-ontologischen Gepriges, wenn auch in deren
Medium, der Auseinandersetzung mit ihr und der progressiven Be-
freiung von ihr. Sie ist ein ProzeB ungeheuren AusmalBes, wie immer
man ihn auch begreifen will: ob nun als RationalisierungsprozeB eines
Glaubens, der die Welt — im traditionellen antiken und noch
mittelalterlichen Verstindnis von Welt — «versetzt», oder ob zuletzt —
in existential-ontologischer Deutung — als ProzeB der «Weltentfrem-
dung» des Menschen, die zugleich als Seinsentfremdung und Seins-
verlust verstanden wird.

Es ist aber der ProzeBcharakter der neuen, dem Glauben selber
genuinen Erkenntnisart, der diesen Wandel des Verhéltnisses des
Menschen zur Welt kennzeichnet, wie er zuerst in der neuen Physik
sich manifestierte. Nicht mehr dem Was der Dinge ist das Interesse
des Erkennens zugewandt, sondern ihrem Wie, ihrem Entstehungs-
prozeB. Und sofern die neue Wissenschaft die Naturerscheinungen
unter von ihr selbst gestellten Bedingungen erforscht, hat ihr Erken-
nen zugleich den Charakter eines technischen, machenden Erken-
nens, dariiber hinaus aber, wie es sich heute mehr und mehr erweist,
eines handelnden als selber verursachenden, die natiirliche Wirklich-
keit verdndernden Erkennens, das kein Geniige an der Theoria hat.
Die Theorie als zuvor zweckfreies Erkennen verwandelte sich zur
Arbeitshypothese im Dienst der Praxis des Experimentes, zum selbst-
entworfenen Modell, unter dem die Wirklichkeit als geschehende
Wirklichkeit nicht nur zur Zeugenaussage genétigt wird, sondern
neue, von Natur nicht vorhandene Wirklichkeitsgestalten geschaffen
werden.

Nicht die Welt als Weltnatur ist das Bestindige, in sich Ruhende,
immerseiende Wahre. Wahrheit kommt nur dem welt- und wissens-
transzendenten Gott zu, dem der Mensch in der Freiheit seines Den-
kens und Handelns verantwortlich ist. Diese Freiheit ist die Stitte der
selber nicht erkennbaren, sondern nur tatig erfahrbaren und bezeug-
baren Wahrheit.

Voran steht die Freiheit des Menschen gegeniiber der Welt, die
zuerst kraft der mythischen Macht der Sprache des Glaubens unter
dem Siegel des Heilsgeschehens und der Hoffnung auf ein jenseitiges
ewiges Leben mit der Verneinung dieser Welt bis zu ihrer Verachtung

6



begonnen hatte. Diese Freiheit des Menschen gegeniiber der Welt, so-
wohl der natiirlichen als der geschichtlichen, von ihm selbst hervor-
gebrachten Welt, ist der Grundcharakter auch des neuzeitlichen Ver-
haltens des Menschen zur Welt iiberhaupt und die Formen seiner
progressiven Verwirklichung sind deshalb nicht — und gerade nicht—
als Sakularisierung im Sinne der Verweltlichung des Glaubens an das
jenseitige Reich Gottes der VerheiBung zu verstehen. Umgekehrt setzt
vielmehr die Aktivierung des menschlichen Lebens in der Welt in
allen seinen Beziigen und unter der Dominante einer universalen
wissenschaftlich-technischen Daseinsgestaltung die dem Glauben
immanente Freiheit des Menschen gegentuiber der Welt voraus: eine
im Ursprung «weltlose» Freiheit, die es vordem nicht gab und die
den eigentlichen Gegensatz zur antiken Weltfrommigkeit und Welt-
gebundenheit des Menschen bildet.

In der religiésen Praxis der «bloB diese Welt» verneinenden
auBerweltlichen Askese der Ménchsorden gewann diese Freiheit ihre
erste positive Gestalt. Das Signum des Benediktinerordens, das «ora
et laboray, steht dabei voran. Sofern das irdische Leben Vorbereitung
auf das jenseitige ist, steht es im Dienste der Verherrlichung des uner-
forschlichen Willens Gottes und seiner Wahrheit und zwingt zur
Rationalisierung und Methodisierung der ganzen Lebensfiithrung.
Der auBerweltlichen Monchsaskese zur Seite trat dann, beginnend mit
den freien caritativen Briiderschaften am Ausgang des Mittelalters,
mit dem Protestantismus (nach Max Webers tiefer Einsicht in die
religios-ethischen Voraussetzungen der neuzeitlichen Wirtschafts-
formen) die innerweltliche Askese zur Vergewisserung des Gnaden-
standes durch erfolgreiche Arbeit, gemaB der jeder Mensch ein Monch
ist inmitten der Welt.

Diese innerweltliche Askese aber, welche die Arbeit an sich — und
nirgendwo war das frither geschehen — als Arbeit im Dienste Gottes
heiligte und dariiber nach ihrer planenden, methodischen Organisa-
tion verlangte, verband sich mit der neuen Wissenschaft von der Natur
und deren philosophischen Auslegungen. «Nur ein durch konstante
Reflexion geleitetes Leben . . . konnte als Uberwindung des (siindi-
gen) ‘status naturalis’ gelten», wie Max Weber es nachgewiesen hat.
Descartes’, des ersten ganz unter dem Impuls der neuen wissenschaft-
lichen Erkenntnisart stehenden Philosophen, rationale «mathesis
universalis » wurde in dieser ethischen Umdeutung von den zeitge-
néssischen Puritanern tibernommen, denen es als Maxime galt, dal

7



«siindig alles das ist, was gegen die von Gott als normgebend uns
anerschaffene Vernunft ist 1.»

Halten wir hier inne. Nicht im Sinne einer Sackularisierung als
Verweltlichung der Idee eines jenseitigen Reiches Gottes verwirk-
lichte sich der biblisch-christliche Glaube, sondern in Bezeugung der
ihm immanenten Freiheit des Menschen gegeniiber der Welt schuf
er sich seine eigene Lebenswirklichkeit. Kraft dieser Freiheit als
Statte der Wahrheit vollzog sich die Verwandlung der zuvor welt-
bezogenen und weltgebundenen Denk- und Erkenntnisart und der
ethischen Praxis. An die Stelle des «logos theoretikos» trat der «logos
creativus», der selber machen muB, was er erkennen will. An die
Stelle der Freiheit der Wahl gemidB der Einsicht in das von Natur
Treffliche oder Schlechte trat die Freiheit der selber verursachenden
Entscheidung als Antwort des Menschen auf die unerkennbare, nur
erfahrbare Wahrheit Gottes und zugleich als seine Verantwortung
gegeniiber ihrer unbedingten Forderung.

Die tatige Vergewisserung der Moglichkeiten dieser Freiheit bildet
deren Geschichte bis heute als ProzeB ihrer Entfaltung in allen ihren
Momenten. Im «cogito ergo sum» Descartes’ konstituierte sich die
selbsttitige Freiheit des Denkens, fiir die alles, was auBerhalb dieses
Denkens ist: die Welt in allen ihren Erscheinungen, zur einen glei-
chen Gegenstiandlichkeit des forschenden Erkennens wird. Der Frei-
heit des «cogito ergo sum» trat dann die des «volo ergo sum» und die
des «laboro ergo sum» zur Seite. Die neuzeitliche Selbst- und Wahr-
heitsvergewisserung des Menschen griindet sich in diesen konstituti-
ven Momenten der Freiheit, die nacheinander und miteinander und
gegenseitig sich fordernd und provozierend in Erscheinung traten.

Nehmen wir diese Momente der Freiheit als die bewegenden Ur-
sachen der neuzeitlichen Wirklichkeitsorientierung des Menschen,
seines Weltverhaltens und zugleich seiner ethischen Lebenspraxis
und setzen wir sie in vergleichenden Bezug zur philosophischen und
theologischen Seinsauslegung. Nicht in deren Rahmen, sondern in
der neuen Wissenschaft von der Natur und in der methodisch organi-
sierten asketischen Lebenspraxis des Alltags realisierten sich die neue
Denk- und Erkenntnisart und die neue Ethik. Seither verloren Theo-
logie und Philosophie unter ihrem fritheren Anspruch auf ganzheit-

1 Max Weber, Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, Tiibingen
1922, Bd. I, S. 115.

8



liche Seinsauslegung nach dem Modell der antiken Philosophie,
wie zuletzt in beider Zusammenstimmung im scholastischen Denken,
mehr und mehr ihren zuvor allein bestimmend gewesenen EinfluB auf
die Lebensformen und Daseinsordnungen.

Die Theologie und Philosophie scholastischen Geprages geriet mit
der neuen Wissenschaft in grundsitzlichen Konflikt. Stellte diese doch
mit dem durch sie bewirkten Einsturz der traditionellen Theokosmo-
logie die Legitimitdt jeder ganzheitlichen Seinsauslegung in Frage.
Am eindriicklichsten zeugen davon die von dem englischen Dichter
John Donne zum ersten Jahrestag des Erscheinens von Galileis
«Sternenboten» verfaBten Verse:

«Fragbar ward alles durch die Wissenschaft.
Das Feuer lieB die Elementenkraft.

Die Erde fiel und nahm die Sonne mit
Und keiner kann mehr folgen ihrem Schritt.

Den Schwund der Welt ein Jeder frei bekennt,
Der in Planteten und im Firmament

So manches Neue sucht — und sieht danach,
DapB alles wieder in Atome brach.

Alles zerstiickelt, ohne geistiges Band,
Ward zur Beziehung, da das Wesen schwand?. »

Die Philosophie aber, sofern sie sich nunmehr auf Grund der
Entdeckungen und der Methoden der neuen Naturwissenschaft, die
sich selber als Philosophie, als «philosophia naturalis» verstand, als
eigenstandig zu etablieren versuchte, iibernahm zugleich den An-
spruch der zuvor in der Scholastik der Theologie tiberlassen gewese-
nen ganzheitlichen Seinsdeutung antiker philosophischer Provenienz.
Das jedoch tat sie, indem sie das erkennende Subjekt selber als den
archimedischen Punkt begriff, von dem aus die Welt aus den Angeln
zu heben sei und zugleich das methodologische Prinzip der doch nur

2 John Donne, First Anniversary 1611, zitiert nach der Ubersetzung von
F. Wagner in: «Die Wissenschaft und die gefihrdete Welt. Eine Wissen-
schaftssoziologie der Atomphysik», Miinchen 1964, S. 377. Im englischen
Text lautet der erste der zitierten Verse: «...new Philosophy calls all in
doubt». Die Ubersetzung von «new Philosophy» mit « Wissenschaft» im
Sinne der «neuen Wissenschaft» als der schlechthin neuen Erkenntnisart
halte ich fir zutreffend. — Vgl. auch: A. Koyré, «From the Closed World
to the Infinite Universe», Baltimore 1957.

2 Studia Philosophica XXVII 9



arbeitshypothetischen Modellkonstruktionen der neuen Physik an die
Stelle des von der scholastischen Theologie und Philosophie noch
bewahrt gewesenen antiken philosophischen Seinsprinzips und mit die-
sem identisch setzte. Sofern der Erkenntniszweifel als Zweifel an der
Sinnenerkenntnis ihr Antrieb und die Sicherung der Erkenntnis-
gewiBheit ihr Ziel war, ging ihre Intention zugleich darauf, die durch
die neue Physik zerrissene, im traditionellen theoretischen Seins-
erkennen wie auch immer als objektiv einsichtbar geglaubte Einheit von
Gott, Welt und Mensch im Sinne einer, wenn auch nicht mehr sicht-
bar sich offenbarenden, doch inneren rational-gesetzlichen Einheit
wiederherzustellen. Dabei war es in Riicksicht auf die Theologie ihre
vornehmliche Absicht, die Existenz eines, wenn auch nicht sichtbar
sich offenbarenden so doch giitigen Gottes, dessen Schépfung kein
Trug und Chaos, sondern ein gesetzliches Ordnungsgefiige ist, oder
eines allmichtigen, den Menschen zur Errichtung seines vernunft-
geordneten irdischen Reiches anhaltenden Gottes oder eines teleo-
logisch verstandenen Schépfergottes, der diese Welt als die beste aller
moglichen Welten schuf, nachzuweisen.

Descartes, Hobbes und Leibniz lieferten die ersten an der Methode
der neuen Physik orientierten Modellkonstruktionen eines rational
entworfenen und verstandenen Seinsganzen. Wie sie aber derart die
antike von der christlichen Theologie im Prinzip bewahrt gebliebene
Theokosmologie als Ontologie durch diese rationalen Modellkon-
struktionen ersetzten: sei es durch eine kausal-mechanische wie Des-
cartes oder eine physikalisch-funktionelle wie Hobbes oder eine
praestabilierte teleologische wie Leibniz (nur Spinoza, der Philosoph
des Glaubens, wie anders auch Pascal erlagen nicht diesem rationalen
Dogmatismus), so verwandelten sie die Theologie selber dariiber in
eine Theodizee, womit sie ihrerseits wieder auf die Theologie, zumal
die protestantische Einflu nahmen und deren Charakter auch in der
Folge mitbestimmten. Von der rationalen protestantischen Theologie
des 18. Jahrhunderts bis zur heutigen dialektischen und existential-
ontologisch geprigten war es die Philosophie, welche der Theologie
die Impulse gab, wihrend die neue Wissenschaft unbekiimmert um
diese philosophischen Theorienbildungen ihren eigenen Weg nahm
und zugleich die religiése Alltagsethik der innerweltlichen Askese sich
verselbstindigte und die Formen des menschlichen Miteinander-
lebens in progressiver Auflésung von deren fritherer natiirlich-hierar-
chischer Gestalt zu einer rational-funktionellen umwandelte.

10



Philosophie und Theologie gingen seither, wenn auch ZuBerlich
bis zur gegenseitigen Negierung getrennt, wie sie es vordem nie
waren, den selben Weg der Theodizee: zuerst im Medium der neuen
Orientierung in der natiirlichen, dann in der geschichtlichen Sphéare
des Menschseins.

Auf diesem Wege bildete Kants Widerlegung des rationalen
Dogmatismus: der rationalen Theologie, Kosmologie und Psychologie,
die Wendung der neuzeitlichen Philosophie von der Naturphilosophie
weg zur Geschichtsphilosophie. Denn Kant wies den antinomischen
Charakter aller absoluten metaphysischen Behauptungen iiber das
Ganze der Welt nach, indem er zeigte, daB ihnen keine Wirklichkeit
voll entsprechen kann und daB sie nur Ideen als regulative Prinzipien
unseres Vernunftinteresses sind. Die Antinomien dieser rationalen,
«verniinftelnden» Behauptungen aber 16sen sich auf mit der Einsicht
in die Beschrankung unseres Erkennenkonnens auf Erscheinungen.
Wir selber konstituieren unter den reinen apriorischen Bedingungen
unseres Erkenntnisvermogens die Welt des Gegensténdlichen als
Sein fiir uns: wie es unter diesen Bedingungen uns vorkommt, uns
erscheint, wihrend die Erkenntnis des Ansich der Dinge uns ebenso
verwehrt ist wie die Erkenntnis Gottes. Innerhalb dieser Grenzen des
Erkennens aber konnen wir die Natur gemi den experimentellen
Methoden der neuen Physik endlos zur Zeugenaussage nétigen, wobei
wir jedoch selber machen miissen, was wir mit GewiBheit erkennen
wollen. Es ist der technische Charakter der neuen Naturwissenschalft,
den Kant damit legitimiert: « Gebet mir Materie, ich will eine Welt
daraus bauen! das ist: gebet mir Materie, ich will euch zeigen, wie eine
Welt daraus entstehen soll®. »

Mit der Beschrinkung des Erkennens auf Erscheinungen aber
gewann Kant zugleich die Autonomie des Glaubens und der Freiheit,
die den eigentlichen Rechtsgrund seines Philosophierens bildet:
«ich muBte also das Wissen aufheben» (das ist: ihm seine spekulative
AnmaBung der rationalen Dogmatik benehmen), «um zum Glauben»
(und das ist zugleich: zur Freiheit) «Platz zu bekommen?.» So ist die
Autonomie der Wissenschaft in ihrer Beschriankung auf das Erkennen

81. Kant, «Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels»,
zitiert aus: «Immanuel Kant’s kleinere Schriften zur Naturphilosophie»
hrsg. von J. H. von Kirchmann, Berlin 1872, S. 15.

4 1. Kant, «Kritik der reinen Vernunft», hrsg. von R. Schmidt, 2. Aufl.,
Leipzig 1930, B XXX.

11



von Erscheinungen Bedingung fiir die Autonomie des Glaubens und
der praktischen Freiheit, der Freiheit des Handelns und deren Supre-
matie iiber das Erkennen.-

Was mit der Ablésung des «logos theoretikos» durch den «logos
creativus» am Ende des Mittelalters begann und als neue, dem Glau-
ben selber genuine Erkenntnisart zuerst in der neuen Naturwissen-
schaft sich manifestierte, fithrte zunichst zur Freiheit des selbst-
titig rational konstruierenden, «sich selber denkenden» Denkens,
dem als praktisches Korrelat die alle Lebensformen methodisierende
Arbeitsethik der innerweltlichen Askese zur Seite ging. Diese ersten
Schritte der Freiheit sind als Beginn eines Prozesses zu verstehen,
dessen Ursprung Kant im Glauben selber als Glauben der Freiheit,
die nur ist, wenn sie bewihrt und bezeugt wird, entdeckte. Was aber
wie die Akte der titigen Freiheit sittlichen Handelns selber verur-
sachend ist und unabhingig von der Kausalitit, unter der Naturer-
scheinungen erkannt werden, etwas zur Wirklichkeit zu bringen ver-
mag, was von Natur weder ist noch entstehen kann, das gehért in den
Bereich der menschlichen Geschichte. Es gehért in den Bereich dessen,
was der Mensch, der — von Natur weder frei noch unfrei — ebenso
unbestimmbar ist wie der Urheber des Seins, in dem er ist, als sein
eigener Gesetzgeber aus sich selber macht und machen soll allein auf
Grund seiner ihm gottgegebenen Freiheit.

Nunmehr wandte sich das philosophische Interesse der Geschichte
zu und wurde die Philosophie selber im weitesten Sinne zur Ge-
schichtsphilosophie. Sie wurde, in ihrer Bestimmung durch Hegel,
zum Auslegungsinstrument des Zeit —als Geschichtsgeistes und ist dies
bis heute im wesentlichen geblieben. Denn auch die gegenwirtige
Philosophie, sofern sie nicht Logistik ist, jenes letzte Derivat
und Konzentrat der Philosophie als Naturphilosophie im Sinne
von mathematisch orientierter Wissenschaftstheorie, ist auch und
gerade als Existenzphilosophie, ungeachtet deren Revolte gegen die
idealistischen Konstruktionen eines Sinnganzen der Geschichte als
Seinsganzen, ihrem Ursprung nach Geschichtsphilosophie.

Nicht Kant selber jedoch tat den Schritt in die Geschichtsphilo-
sophie. Gegenteilig nahm er die Kritik an ihr vorweg. Thm galt zumal:
aus der Geschichte, im Fragen nach ihrem Sinn im ganzen, kénnen
wir ebenso wenig die wahre Geschichte lernen, wie ein Blinder aus der
Beschreibung der Farben das Sehen lernen kann. Jede Sinndeutung
der Menschheitsgeschichte im ganzen als Bewegung zu einem Ziel

12



in der Welt, zu einem imaginiren Heilszustand auf Erden, erscheint
ihm ebenso miissig wie unméglich. Er vergleicht solche Deutungen der
Geschichte mit Romanentwiirfen oder mit an sich leeren Prophezeiun-
gen, die von ihren Urhebern erst selbst realisiert werden miiBten.
Der erstere Vergleich, auf Herders «Ideen zu einer Philosophie der
Geschichte der Menschheit» gemiinzt, in denen Leibnizens Teleologie
und Theodizee auf die Menschheitsgeschichte iibertragen sind,
wiirde fiir Kant auch auf Hegels Philosophie der Weltgeschichte zu-
treffen, der zweite aber auf Karl Marx’ materialistische Geschichts-
deutung. Denn jeder wie auch immer als zwangslaufig und notwendig
verstandene gesetzliche Verlauf der Geschichte wiirde fiir Kant die
Freiheit, deren Akte unvorhersehbar sind, selber aufheben.

Und doch war es die Freiheit, die Freiheit der als selbstméchtig
und als Gott in der Immanenz: in der Geschichte, mi3verstandenen
Vernunft, in deren Namen sich dann die Wendung der Philosophie
von der Naturphilosophie zur Geschichtsphilosophie im traditionellen
Sinne einer ganzheitlichen Seinsdeutung vollzog. « Man schleppt es»
— so begriindete Hegel diese Wendung — «als eine Tradition mit sich,
daB Gottes Weisheit nur in der Natur zu erkennen set . . . Vielmehr
aber mull man sagen, daB3 die wahrhafte Demut gerade darin besteht,
Gott in allem zu erkennen, vornehmlich auf dem Theater der Welt-
geschichte . . . Ohnehin ist die Natur ein untergeordneterer Schau-
platz als die Weltgeschichte.» Denn die Natur sei das Feld, «wo die
gottliche Idee im Element der Begriffslosigkeit ist»; im Geistigen erst
sei sie auf ihrem eigentiimlichen Boden, und da gerade miisse sie auch
erkennbar sein. Es sei auch keine Vermessenheit, den Plan der Vor-
sehung einsehen zu wollen, obwohl es zum Axiom geworden sei,
daB man Gott nicht erkennen kénne. « Und wenn die Theologie selbst
es ist, die zu dieser Verzweiflung gekommen ist, dann mufl man sich
eben in die Philosophie fliichten, wenn man Gott erkennen will5. »

Nicht von den Inhalten und Gehalten von Hegels Geschichts-
philosophie in ihrem so groBen Reichtum an Ideen und Perspektiven,
die den Raum der Geschichte als universaler Menschheitsgeschichte
allererst erschlossen, und auch nicht von seiner dialektischen Methode
im spezifischen, isolierten Sinne, soll jedoch hier die Rede sein,

5 G. W. F. Hegel, «Die Vernunft in der Geschichte», 5. Aufl., hrsg. von
J. Hoffmeister, Hamburg 1963, S. 42,

13



sondern vornehmlich von den Bedingungen der sie pragenden Denk-
und Erkenntnisart.

Zuerst gehort zu diesen Bedingungen die Freiheit des selber
kreativen Denkens und Erkennens nach dem Modell des nicht dem
Was, sondern dem Wie, nicht dem Sein, sondern dem Werden der
Naturphinomene zugewandten Erkennens der neuen Physik. Dann
gehért zu ihnen das teleologische Prinzip im Sinne von Leibnizens
praestabilierter Harmonie und der zu dieser gehérigen Theodizee
und zuletzt Kants Grundgedanke der Erscheinungshaftigkeit des
Seins fiir uns, jedoch in dessen idealistischer Verabsolutierung und
damit Verkennung, da von Hegel alles Erscheinende als Produkt
der Vernunft aufgefat und der Vernunft selber dariiber absoluter
Seinscharakter zuerkannt wird: des Seins als Werden der Vernunft.

Das ist —in Mephistos Worten — der «alte Sauerteig», den Hegel in
seiner Philosophie als Geschichtsphilosophie zur Girung brachte.
Die Versohnung von Gott und Welt, von Wissen und Glauben, von
Freiheit und Notwendigkeit, von Geist und Wirklichkeit im Medium
der als universaler SinnprozeB begriffenen geschichtlichen Wirklich-
keit ist das Thema, unter dem das Sein und die Wahrheit als das
Ganze des geschichtlichen Werdens, als SelbstbewuBtwerdungs- und
SelbstverwirklichungsprozeB der kreativen, arbeitenden, sich zur
Erscheinung bringenden selbstméchtigen Vernunft: des weltimma-
nenten Gottes als Geschichte, begriffen werden.

Es ist das gleiche Thema der Theodizee, das fiir die ersten neu-
zeitlichen Philosophen: fiir Descartes wie Hobbes und Leibniz das
zentrale Problem der philosophisch-metaphysischen Reflexion war,
nachdem die unbezweifelbaren Entdeckungen der neuen Physik mit
dem grundsitzlichen Zweifel an der Giiltigkeit der Sinnenerkenntnis
auch den philosophischen und theologischen Gottes- und Wahrheits-
begriff im Selbstoffenbarungssinne erschiittert hatten. Ebenso aber
ist es das analoge Modelldenken wie bei diesen, das Hegels Geschichts-
philosophie zugrundeliegt.

Wie diese ein Erkenntnismodell (wie das des Mechanismus oder
das der Teleologie — fir Kant die konkrete Wirklichkeitserforschung
nach Richtung und Inhalt regulierende Ideen) zu einem Seinsprinzip
hypostasiert hatten, so hypostasierte Hegel die Vernunft selber (im
Gegensatz zu Kant, der sie als tatiges Medium des Seins fiir uns
begriff) als selbstmichtig kreative Kraft zum absoluten Seinsprinzip.
Die Vernunft ist fir ihn freie als gottliche, in prozeBhaftem Perfekti-

14



bilismus ihren Inhalt als ihre Erscheinung zur Welt bringende Schop-
ferkraft, die in der Natur schlift, im Menschen aber bewuBt wird.

Es ist das Modell des BewuBtseins, der Logik als Leben des
Geistes selber, das Hegel mit dem Sein als Geschichte identisch
setzt: «Indem die Logik Wissenschaft der absoluten Form ist, so mu3
dies Formelle, damit es ein Wahres (oder Wirkliches) sei, an ihm
selbst einen Inhalt haben, welcher seiner Form gemilB sei, und
um so mehr, als das logisch Formelle die reine Form, also das logisch
Wabhre die reine Wahrheit selbst sein muf3¢.» Anders: die Vernunft
hat ihren Inhalt an sich selbst und bringt ihn aus sich hervor ge-
miB dem Gesetz ihrer reinen Tatigkeit als BewuBtwerdung
ihrer selbst in der dialektischen Bewegung von Setzung, Entgegen-
setzung und Versohnung der Gegensitze. Diese Bewegung ist gleich-
sam Metapher fiir den Begriff des Lebens schlechthin, im Besonderen
und im Ganzen. Das Wahre aber ist allein das Ganze dieser kreativen
Dialektik der selbstmichtigen Vernunft, die in theologischer Argu-
mentation und Sprache fiir Hegel «Gottes SelbstbewuBtsein» ist,
«welches sich in dem Wissen des Menschen weiB». Denn: «Der
Mensch weiB3 von Gott, insofern Gott im Menschen sich selbst weil3 . . .
Der Geist des Menschen, von Gott zu wissen, ist nur der Geist Gottes
selbst”.» Die Entfaltung dieses SelbstbewuBtseins Gottes im Menschen
ist danach die Geschichte des Menschen als seines BewuBtwerdens
von Gott. Gott als weltimmanente Vernunft ist das Modell, unter
dessen Bedingungen der Geschichtsprozef inauguriert wird und sinn-
voll im dialektischen Uberwinden aller konkreten Antinomien auf
sein Ziel und seine Vollendung hin ablduft: analog dem Ablaufen
eines experimentellen, wissenschaftlich-technischen Prozesses. Doch
initiiert und fithrt die selbstméachtige Vernunft nicht nur diesen Pro-
zeB, sondern st dieser ProzeB selbst: Werkmeister und Werkzeug in
einem. Zugleich ist dieser ProzeB Selbsterzeugungs- als Arbeits-
prozeB. Denn Arbeit ist das eigentliche Signum der dialektisch-

¢ G. W. F. Hegel, « Wissenschaft der Logik», hrsg. von G. Lasson, Leipzig
1923, 2. Teil, S. 233. — Vgl. dazu aus den «Vorlesungen iiber die Philosophie
der Religion», hrsg. von G. Lasson, Leipzig 1925-30, Teil I, S. 74, den glei-
chen theologisch ausgedriickten Gedanken: «Dieses Wissen des Geistes von
sich, wie er an sich ist, ist das Anundfiirsichsein des Geistes, die vollendete,
absolute Religion, in der es offenbar ist, was der Geist, Gott ist.»

7G. W. F. Hegel, «Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion»,
o.¢C., Teill I11, 2, S, 117.

15



kreativen Vernunft fiir Hegel, der damit dem Prinzip der religiésen
innerweltlichen Askese eine theoretische Legitimitit verlieh. Das Ende
des Prozesses aber ist erreicht, wenn das Rom des Geistes sich sein
Imperium geschaffen hat. Ihres Schopfers Siebenter Tag ist auch der
Tag des Philosophen, der in seinem Betrachten und Begreifen Gott in
sich selbst und sich in Gott erkennt.

Nicht jedoch, trotz seines Charakters einer Theodizee und zugleich
eines historiologischen Gottesbeweises, ist Hegels Modell des Seins
als Geschichte im Sinne einer Sackularisierung als weltlicher Ver-
wirklichung des biblisch-christlichen Glaubens zu verstehen, auch
wenn es gerade das fiir Hegel selber war, sofern ihm galt, daB3 die
Theologie in der Philosophie — seiner Philosophie — sich vollende und
diese ihm den wahren Gottesdienst bedeutete. Zu verstehen ist es viel-
mehr als der vergebliche, weil in sich widerspriichliche Versuch einer
Ontologisierung der diesem Glauben genuinen kreativen Erkenntnis-
art, einer jede Ontologie als Theokosmologie gerade widerlegenden
und auflésenden Erkenntnisart, die selber die volle Freiheit des
Menschen gegeniiber dem «Saekularen» zur Voraussetzung hat.
Denn der gesamte neuzeitliche wissenschaftlich-technische Rationali-
sierungsprozeB3, dem in keiner anderen und fritheren Kultur vergleich-
bare Formen der Rationalisierung der menschlichen Lebens- und
Daseinsordnung entsprechen, dependiert von dieser dem biblisch-christ-
lichen Glaubenimmanenten Freiheit des Menschen gegeniiber der Welt.

So vergriff sich Hegel mit seiner Ontologisierung der Vernunft so-
wohl an der Autonomie der ihrem Wesen nach unabschlieBbaren
neuen wissenschaftlich-technischen Wirklichkeitsorientierung als
damit zugleich auch an der Autonomie der Freiheit des menschlichen
Handelns. Denn besisse der Mensch die Wahrheit, wie er sie fiir
Hegel besitzt, dann kénnte er — so gilt es fiir Kant, den Philosophen
des Glaubens und der Freiheit — nicht mehr frei sein. Die Preisgabe
der Freiheit des Menschseins selber an die Modellkonstruktion eines
gedachten Allgemeinen — wenn auch im Namen der Freiheit — ist die
verhiéngnisvolle Wirkung von Hegels Traum der mit Gott als Sein
in der Geschichte identisch gesetzten Vernunft.

Seit Hegel aber verblieb die Philosophie durchwegs in ihrem
Bemiihen weiterhin — auch in der auf ihn folgenden Rebellion
gegen sein System eines bloB gedachten Allgemeinen als einer
«verkehrten», illusiondren Welt — im Banne der Seinsdeutung als
Geschichtsdeutung.

16



So wurde von Karl Marx, wenn auch im Austausch von Hegels
Vernunft- durch das Materieprinzip und in der Absicht, damit He-
gels verkehrte Welt auf die Fiisse zu stellen (oder Hegels Philosophie
erst zu ihrer wahren Konsequenz zu bringen), primér dessen Grund-
gedanke, daB3 das als in sich geschlossener geschichtlicher Sinnprozef3
begriffene Sein etwas ist, das fiir den Betrachter dem Gesetz der Pro-
duktion eines Artefakts gehorcht, iibernommen. Ungeachtet des
Austausches des Produzenten — nunmehr bei Marx der «homo
laborans» statt der Vernunft —, ungeachtet aber auch der Ubernahme
der dialektischen Methode Hegels, die, wenn sie als absolute Methode
beliebig auf alles angewendet wird, iiber konkrete Wirklichkeit ebenso
wenig auszusagen vermag wie die aristotelischen Syllogismen, ver-
bleibt Marx ganz im Rahmen der Modellkonstruktion von Hegels
Geschichtsphilosophie. Was ihn von Hegel allein unterscheidet, ist
eben nur, daB es nicht die «arbeitende» Vernunft ist, welche die
Geschichte macht, sondern der Mensch, der von Natur zum «homo
laborans» bestimmt ist, in welchem Sinne fiir Marx das Sein der Ver-
nunft und nicht wie fiir Hegel die Vernunft dem Sein voraus-
geht.

Mit seiner materiellen Arbeit, begriindet in der Notwendigkeit,
Lebensmittel produzieren zu miissen, bringt der Mensch sich selbst
hervor. Arbeit ist der Selbsterzeugungsakt des Menschen. Sie und
nicht das Denken unterscheidet ihn vom Tier. Aber auch darin zeigt
sich Marx wieder Hegel verbunden. Denn es ist ja die miihevolle
dialektische Arbeit der Vernunft, die fiir Hegel ihr Sein als Geschichte
realisiert. Und nichts anderes als die allen fritheren Kulturen fremde
Heiligung der Arbeit als Ausdruck christlichen Weltverhaltens, zu-
hochst der innerweltlichen Askese und deren Arbeitsethik mit der ih-
rem Wesen nach ebenso asketisch-arbeitsethisch geprigten und im
Rahmen des technischen Machens und Herstellens sich bewegenden
neuzeitlichen Wissenschaft, steht wie hinter Hegels so auch hinter Marx’
Geschichtskonzeption. Denn Marx stiitzt sich in seiner Bestimmung
des Menschen als «homo laborans» uneingestanden auf diesen Be-
griff des Menschen der innerweltlichen Askese, den Menschen der
verselbstandigten, von ihrem religiésen Grunde bereits gelosten Ar-
beitsethik. Auch seine Sozialkritik hat es ihrem Wesen nach mit die-
sem Begriff des Menschen zu tun, letztlich des puritanischen Men-
schen, dem Thomas Hobbes, sein philosophischer Apologet, Freiheit,
die er sonst nirgends besitzt, nur im erbarmungslosen wirtschaftlichen

17



K onkurrenzkampf, der die einen zu Herren, die anderen zu Knechten
macht, zugesteht.

So ist es auch Hegels Dialektik von Herr und Knecht, eine der
Wirklichkeit selber entnommenen reale, und nicht ihr, wie sonst so
oft nur unterschobene Dialektik als Signum der Selbstbefreiung des
Knechtes durch die Arbeit selbst, welche als der eigentliche
Schliissel fiir das Verstindnis von Marx’ die «verkehrte Welt»
der Philosophie abldsenden einen Wissenschaft, der von der
Geschichte der Produktionsverhéltnisse und des Kampfes um den
Besitz der Produktionsmittel, gelten kann. In diesem Bezug gilt fiir
Marx, daB «die Produktionsweise des materiellen Lebens den sozialen
politischen und geistigen LebensprozeB iiberhaupt bedingt»®: Denn
«der Mensch ist ein Gattungswesen, nicht nur, indem er prak-
tisch und theoretisch die Gattung, sowohl seine eigene als auch die
aller iibrigen Dinge zu seinem Gegenstande macht» (als «homo
laborans») . .., «sondern auch, indem er sich zu sich selbst als
einem universalen, darum freien Wesen verhalt ® . .. Das praktische
Erzeugen einer gegenstindlichen Welt, die Bearbeitung . . . der Natur
ist die Bewiahrung des Menschen!®.»

Aus der Dialektik von Herr und Knecht erfolgt alles iibrige: der
Klassenkampf und das ihm immanente Postulat: es komme nicht
darauf an, die Welt zu interpretieren, sondern zu verindern. Das
aber ist: die Geschichte auf Grund der Einsicht in das Wesen des
«homo laborans» selbst zu machen mit dem Ziel, den Menschen, des-
sen praktische und theoretische Arbeit darin besteht, alle Dinge zu
vermenschlichen, zuletzt vom Zwang der Arbeit, das heiBt: von er-
zwungener Knechtsarbeit (nicht der Arbeit selbst) zu befreien: « Das
Reich der Freiheit beginnt in der Tat . .. da, wo das Arbeiten, das
durch Not und ZweckmaiBigkeit bestimmt ist, aufhort 1'» Oder an-
ders: Es beginnt da, wo der Mensch wirklich zum Vermenschlicher
aller Dinge geworden und nunmehr bei sich selbst ist. Bei Hegel heiBt
es analog: «Frei bin ich, wenn ich bei mir selbst bin», niamlich als Be-
wubBtsein.

8 K. Marx, «Kritik der politischen Oekonomie», hrsg. von E. Kautsky,
2. Aufl., Leipzig 1907, S. LV.

® Marx-Engels — historisch-kritische — Gesamtausgabe, Abt. I, Bd. 3, S. 86.

10 Ebd., Abt. I, Bd. 3, S. 88,

1 Ebd., Abt. II, S. 783.

18



Materielle und theoretische Arbeit stellen fiir Marx die Freiheit her,
konstituieren das Reich der als soziale Freiheit begriffenen Freiheit,
worunter er zugleich die Erfiillung seiner These versteht: «Ihr konnt
die Philosophie nicht aufheben, ohne sie zu verwirklichen». Nicht
aber so sehr ein prophetischer, eschatologisch geprigter Messianismus,
den man Marx so gerne unterstellt, sondern der ebenso konsequente
wie irrige Versuch einer Ontologisierung des neuzeitlichen, im biblisch-
christlichen Glauben gegriindeten asketischen, arbeitsethischen und
wissenschaftlich-technischen Weltverhaltens des Menschen ist das
Stigma seiner Wissenschaft von der Geschichte als der Geschichte
der sozialen Selbstbefreiung des Menschen.

Wie fiir Hegel die Freiheit am Ende des Geschichtsprozesses der
Selbstverwirklichung der kreativen Vernunft steht: als Freiheit des
BewuBtseins unter dem Zeichen der Versohnung von Geist und Wirk-
lichkeit, so steht auch fiir Marx die Freiheit am Ende des Geschichts-
prozesses des «homo laborans» im Sinne der sozialen Freiheit, wobei
ihm die Freiheit die Einwilligung in die vorgeblich erkennbare
dialektische Notwendigkeit dieses Prozesses selber bedeutet. Derart
determinieren Hegel wie Marx die Freiheit teleologisch. Eine wie
auch immer determinierte oder objektivierte Freiheit aber — das steht
dagegen —ist nicht mehr Freiheit, sofern Freiheit gerade entgegen jeder
kausal oder dialektisch erkennbaren Notwendigkeit selber verursa-
chend ist und ihre Akte unvorhersehbar sind. Beide vergriffen sich
zugleich wie an der Autonomie des Handelns so auch an der Autono-
mie der neuzeitlichen Wissenschaft, deren kiinftige Erkenntnisse
ebenfalls nicht voraussagbar sind. Denn beide erlagen der Verfithrung
des traditionellen theologischen und philosophischen ganzheitlichen
Seinserkennens letztlich aristotelischer Provenienz, indem auch sie,
wie die rationalen Dogmatiker unter den ersten neuzeitlichen Philo-
sophen, Modellkonstruktionen nach Art des wissenschaftlich-tech-
nischen ProzeBerkennens zu gesetzlichen Seinsprinzipien erhoben.
Das freilich tut der Bedeutung von Marx’ tiefen Einsichten in kon-
krete gesellschaftsgeschichtliche Phinomene wie seiner einmalig
hellsichtigen Analyse der Arbeitsgesellschaft im Kommunistischen
Manifest nicht Abbruch. Es war und bleibt seine grundlegende Ent-
deckung, den Widerspruch zwischen der traditionellen politischen,
gesellschaftlichen und wirtschaftlichen hierarchischen Daseinsordnung
und der diese zerstorenden Arbeitsethik und der alle natiirliche
Wirklichkeit verdndernden und in sie eingreifenden Wissenschaft

19



und Technik erkannt zu haben. In dieser Einsicht hat zumal der
fiir das ethische Pathos seines sozialrevolutioniren Postulates so
zentrale Begriff der Selbstentfremdung des Menschen seinen Ur-
sprung und seine Legitimitat.

Im Rahmen des gesamten Traditionsbruches der Neuzeit mit allen
fritheren hierarchisch fixierten Daseinsordnungen noch hellenistisch-
rémischer Herkunft hitte die soziale Entwicklung auch ohne ihre so
bedeutende Forderung durch Marx® Theorien wohl einen dhnlichen
Verlauf genommen. Soweit diese Theorien selber aber als heuristische
Prinzipien wirklichkeitserschlieBend sind, hat ihnen Max Weber mit
Recht eine hervorragende idealtypische Bedeutung zuerkannt, jedoch
unter der kritischen Einschriankung: « wenn man sie nur zur Verglei-
chung der Wirklichkeit mit ihnen benutze, nicht aber sie als empirisch
real geltend mache!?. » Hiermit hat Max Weber wohl die entschei-
dende positive Kritik an Marx geiibt, indem er zugleich die Aporie des
geschichtsphilosophischen Anspruchs von Marx’ Lehre: Geschichte
gemiB der Einsicht in ihren vorgeblich als notwendig sich vollzie-
henden und erkennbaren SinnprozeB selber planmiBig machen zu
kénnen, in Wahrung des unabdingbaren Rechtes und des Primats der
Freiheit des Handelns nachwies.

Wie Hegel und Marx das Sein als Geschichte im Sinne eines teleo-
logisch verstandenen Fortschritts je anders verstandener Freiheit
deuteten und Philosophie ihnen identisch war mit Geschichtsphiloso-
phie oder mit der Wissenschaft von der Geschichte schlechthin, dem
Anspruch nach der «prima philosophia» des Aristoteles vergleichbar, so
blieb auch — und das ist unser letztes Beispiel — die gegen jede Wissens-

12 Max Weber, « Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre», Tiibingen
1922, S. 20. Im vollstandigen Wortlaut: «Daher sei hier nur konstatiert, daB3
natiirlich alle spezifisch-marxistischen ‘Gesetze’ und Entwicklungskonstruk-
tionen — soweit sie theoretisch fehlerfrei sind — idealtypischen Charakter
haben. Die eminente, ja einzigartige heuristische Bedeutung dieser Idealtypen,
wenn man sie zur Vergleichung der Wirklichkeit mit ihnen benutzt, und ebenso
ihre Gefihrlichkeit, sobald sie empirisch geltend oder gar als reale (d. h. in
Wahrheit metaphysische) ‘wirkende Krdfte’, “Tendenzen’, vorgestellt werden,
kennt jeder, der je mit marxistischen Begriffen gearbeitet hat.» — Dazu noch,
ebd., S. 498: «Der Glaube ist immer noch verbreitet, da} man Weisungen fiir
praktische Wertungen aus ‘Entwicklungstendenzen’ ableiten solle, miisse
oder doch: konne. Allein aus noch so eindeutigen ‘Entwicklungstendenzen’
sind eindeutige Imperative des Handelns doch nur beziiglich der voraussicht-
lich geeignetsten Mittel bei gegebener Stellungnahme selbst zu gewinnen».

20



konstruktion des Seins als Geschichte gewandte existenzphilosophische
Reflexion am geschichtlichen Selbstverstandnis des Menschen orien-
tiert. Das tat sie mit dem Versuch der Griindung des menschlichen
Selbst- und Seinsverstindnisses in dem Modell der von keinem objekti-
vierenden Wissen von ihr zu erobernden Zitadelle der menschlichen
Existenz und unter dem Signum der jeder Einordnung in ein gedach-
tes Allgemeines sich entziehenden geschichtlichen Einmaligkeit,
menschlichen Daseins, wofiir Kierkegaard mit der Kategorie der
Ausnahme den Grund gelegt und Nietzsche mit seiner Destruktu-
rierung der platonisch-christlichen als ontologisch verstandenen und
damit zugleich mitverstandenen Weltauslegung die Richtung gewiesen
hatte.

Die Existenzphilosophie als Geschichtsphilosophie hat in Martin
Heideggers Daseinsanalyse im Sinne einer Existenzontologie ihren
pragnantesten Ausdruck gefunden. (Nur von dieser Form der
Existenzphilosophie, nicht von anderen wie der eine Existenzonto-
logie gerade ausschlieBenden von Karl Jaspers, soll hier die Rede
sein.) Die Destrukturierung der abendlandischen Metaphysik oder
Philosophie als Geschichte des Gedachten seit den Griechen begreift
Heidegger als den «Geschichtsraum», «worin zum Geschick wird,
daB die iibersinnliche Welt, die Ideen, Gott, das Sittengesetz, die
Vernunftautoritdt, der Fortschritt, das Glick der Meisten, die
Kultur, die Zivilisation ihre bauende Kraft einbiissen und nichtig
werden ... Die Weltflucht ins Ubersinnliche wird ersetzt durch
den historischen Fortschritt. Das jenseitige Ziel einer ewigen Seligkeit
wandelt sich um in das irdische Gliick der meisten . . . Das Schépfe-
rische, vormals das Eigene des biblischen Gottes, wird zur Auszeich-
nung menschlichen Tuns...»!3. Und zuletzt: «Das Ubersinnliche
wird zu einem bestandlosen Produkt des Sinnlichen. Dieses aber ver-
leugnet mit solcher Herabsetzung seines Gegensatzes das eigene
Wesen. Die Absetzung des Ubersinnlichen beseitigt auch das blo8
Sinnliche und damit den Unterschied beider!4,»

Was bleibt, ist fiir Heidegger die pure Geschichtlichkeit des durch
Seinsverstehen (als verstehendes Auslegen des Seins) voranderem Seien-
den ausgezeichneten menschlichen Daseins. An die Stelle des vernunft-

13 Martin Heidegger, «Nietzsches Wort GOTT IST TOT», in «Holz-
wege», Frankfurt am Main 1950, S. 203.
U Ebd., S. 193.

21



oder wissenschaftsgegriindeten Glaubens an den Fortschritt der Ge-
schichte auf ein vorbestimmtes Ziel hin wie fiir Hegel und Marx, wobei
der Mensch jeweils Trager oder Exponent bestimmter Fortschrittsstufen
ist, tritt hier ein totaler gnostischer in der Geschichtlichkeit der Exi-
stenz begriindeter Historismus, der alles was geschieht, als Seins-
ereignung in sich selber gerechtfertigt ansehen 148t. Geschichte ist
derart Geschick des Seins, das in der Selbstermachtigung von Existenz
sich ereignet, fiir die Verstehen und Entscheiden im Sinne «herme-
neutischen Existierens» koinzidieren. Denn Geschichtlichkeit ist der
«Augenblick der Existenz» als ein Vergangenes und Kiinftiges in der
Gegenwart zusammenschlieBender Verstehensakt, dem Akt der
Glaubensentscheidung vergleichbar. Sie ist das, was in selber existenz-
ontologisch bestimmten theologischen Richtungen unter dem Begriff
der «eschatologischen Existenz» verstanden wird.!® In ihr spricht das
Sein selber als geschichtlich unwiderrufliche Ereignung, womit zu-
gleich alles sich Ereignende in radikaler Konsequenz, ebenso frei von
der Kontrolle der Vernunft wie von den Kriterien des sittlichen
Handelns, sich in sich selbst rechtfertigt. Gut ist danach Heil, bése
Grimm des Geschicks. Irrt sich aber das Seinsverstehen, so gilt das als
«produktives MiBverstindnis»®. « Wer groB denkty, so sagt es Hei-
degger, «muf} auch groB irren»'?, ein Satz, der sich freilich nicht um-
kehren 1aBt. In diesem Sinne von Geschichtlichkeit gehért nicht die
Geschichte uns, sondern gehoren wir ihr als dem Seinsgeschick. Die
Welt des konkreten geschichtlichen Lebens selber aber als der Spiel-
raum dessen, was der Mensch, das von Natur und von seiner eigenen
Geschichte ebenso bedingte wie der Méglichkeit nach freie Wesen,

15 « Das Sein selbst», sagt Heidegger, «ist als geschickliches in sich eschato-
logisch», wobei er das «Denken aus der Eschatologie des Seins» als das Be-
denken der Erwartung des «Einstigen der Friihe im Einstigen des Kommen-
den» begreift. In: «Der Spruch des Anaximander» in «Holzwege», Frank-
furt am Main 1950, S. 303. — Diese Deutung der Eschatologie spielt in der
gegenwirtigen protestantischen Theologie eine bedeutende Rolle. Analog
aber findet sie sich auch in Ernst Blochs Variante der marx’schen Geschichts-
auslegung.

1¢ Hans-Georg Gadamer, «Die Kontinuitit der Geschichte und der Augen-
blick der Existenz», in: « Geschichte -~ Element der Zukunft, Vortrige an den
Hochschultagen 1965 der Evangelischen Studentengemeinde Tiibingen,
Tiibingen 1965, S. 47.

17 Martin Heidegger, «Aus der Erfahrung des Denkens», Pfullingen,
8.0 8. 1%

22



aus sich selber macht, entschwindet dariiber ins Nichtige. Denn der
Unbegriff einer absoluten Geschichtlichkeit ist letztlich identisch
mit Geschichtslosigkeit und bedeutet nichts anderes als einen gno-
stischen Seinsfatalismus, der an der puren Selbstbehauptung und Selb-
stigkeit des seinsverstehenden Daseins seinen Horizont hat: ob nun als
gewaltbesessener Funktiondr und Vollstrecker des jeweils vermeinten
Seinsgeschicks oder als diesem duldend sich iibergebender und es be-
denkender «Hirte des Seins».

Hiermit hat die Philosophie als Geschichtsphilosophie unter
dem alten ontologischen Anspruch von Philosophie als Seinserkenntnis
selber ihr Ende besiegelt. Denn absolute Geschichtlichkeit gibt es
ebensowenig wie absolute Freiheit. Die Aporie aber, in welche die
Philosophie als Geschichtsphilosophie ontologischen Charakters,
zuletzt als Existenzontologie, geraten ist, ist im Prinzip die analoge,
in welche vor ihr die neuzeitliche Philosophie zu ihrem Beginn als
Naturphilosophie mit ihrer rationalen Dogmatik schon geraten war,
die dann Kant in allen ihren ontologischen Momenten: der rationalen
Theologie, Kosmologie und Psychologie durch den Nachweis der Be-
grenzung unseres Erkennenkoénnens auf Erscheinungen um der Wah-
rung des hoheren Rechtes des Glaubens und der Freiheit willen wider-
legt hatte. Es ist die aus dem Grundirrtum neo-ontologischer Philo-
sophie: der Hypostasierung eines immer nur perspektivisch-partikular
legitimen Erkenntnismodells zur absoluten Seinswirklichkeit entste-
hende Aporie. Hieriiber stellt sich heute die Frage nach dem Rechts-
grund der Philosophie selber (zugleich aber auch der Theologie, so-
weit sie philosophisch-ontologisch gepragt ist) auf neue Weise.

Die Besinnung auf den Rechtsgrund von Philosophie und Theologie
aber, die zumindest darin zusammengehdoren, daB3 beide heute gleicher-
weise sich vor die Aporie und Unméglichkeit ontologischer Antworten
auf die den Menschen ganz unmittelbar bedriangenden existentiellen
Fragen gestellt sehen, postuliert zugleich die erneute Besinnung auf
den Glaubensgrund, auf dem die gegenwirtige menschliche Welt
erwachsen ist. Es ist die Besinnung auf den Glauben selber, aus dem
wir, ob bewuB3t oder unbewuBt, leben, und der die Bedingung, der
neuzeitlichen Welt-, Selbst- und Seinserfahrung des Menschen ist die
eben dadurch gekennzeichnet ist, daB sie in keinem Wissen von ihr
aufgeht.

Sehen wir zurtick: Nicht in den philosophischen und theologischen
Modellkonstruktionen wie auch immer ontologischen Charakters

23



hat sich die auf der biblisch-christlichen Glaubens- als Freiheitslehre
gegriindete, so radikal neue Orientierung des Menschen in den beiden
Sphiren des Daseins, der Natur und der Geschichte, vollzogen. Die neu-
zeitlichen Philosophien und die von ithnen stimulierten Theologien theo-
retisierten vielmehr nur, befangen im Banne des traditionellen Seinser-
kennens, je einzelne konstitutive Momente der praktischen Entfaltung
und Bezeugung dieses Glaubens, eines Glaubens, dem es doch eigen ist,
daB er gerade in keiner ontologischen Theorie, weder des Erkennens
noch des sittlichen Handelns als Handelns aus Freiheit sich erschép-
fen 14Bt. Die diesem «weltfreien» Glauben genuine Erkenntnisart, die
selber machen muB, was sie erkennen will, hat sich vielmehr zuerst
in der neuen, die Wirklichkeit selber verandernden, ihrem Wesen nach
technischen Wissenschaft manifestiert. Diese driickt das neue, dem
Glauben gemiBe Weltverhalten des Menschen ebenso adidquat aus
wie die in der tiglichen Glaubenspraxis erwachsene und dann unter
den neuen Haupttugenden der Redlichkeit, des FleiBes und der Tiich-
tigkeit verselbstindigte Arbeitsethik, die auch die der neuen Wissen-
schaft und Technik ist, mitsamt der zu ihr gehérigen Rationalisierung
und Methodisierung der ganzen Lebensgestaltung. Beide zusammen
bestimmten den wirklichen Lauf der Dinge und zerstorten progressiv
in einem gewaltsam und auch gewalttitig alle menschlichen Daseins-
und Titigkeitsbereiche ergreifenden und revolutionierenden Tradi-
tionsbruch die Gestalten der alten, sei es theo-kosmologisch oder theo-
ontologisch gegriindeten Welt- und Daseinsordnung. Sie schufen eine
neue eigene, eine im fritheren Verstindnis von Welt gleichsam «welt-
lose» Welt, die Welt, in der wir heute leben und deren Schicksal von
dem Menschen, der sie errichtete, ebenso abhingig geworden ist, wie
das seine von dem ihrigen. Es ist aber der Glaube, daB die Welt nicht
alles ist, der diese Welt ermdéglichte.

Die Verwirklichung der neuen wissenschaftlich-technischen Er-
kenntnisart und der asketisch bestimmten Arbeitsethik hat sich als ein
kontinuierlicher und nicht abzubrechender ProzeB der Entmythisie-
rung der Welt als Theokosmos und damit zugleich des ganzheitlichen
theologischen und philosophischen Seinserkennens erwiesen. Nicht
der Glaube selber, der mehr als Berge versetzen kann, wurde ent-
mythisiert oder «entzaubert», sondern die als immerseiend oder doch
trotz aller Verdnderungen in ihren Grundverhiltnissen als bestindig
vorgestellte Welt, der gegeniiber dieser Glaube den Menschen gerade
freigemacht hat.

24



Das unter dieser Bedingung stehende Weltverhalten des Menschen
— inmitten der Welt und doch frei gegeniiber der Welt — aber schlieBt
wie jeden festen Bestand der Welt so zugleich auch jede ontologisch-
teleologische Fixierung der durch die Akte der Freiheit im Handeln
und Erkennen verursachten selber weltschaffenden und weltgestal-
tenden Prozesse aus. Ebenso schlieBt es die Vorstellung eines eschato-
logisch determinierten totalen Sinnprozesses dessen aus, was der
Mensch aus sich selber machen kann. Denn es ist sowohl eine Ver-
kennung der Freiheit des menschlichen Handelns wie der neuzeit-
lichen, ihrem Wesen nach technischen Wissenschaft, wenn man ihre
Hervorbringungen in einem ganzheitlichen Zweck-Mittel-Verhiltnis
begreifen will, dem gemaB der Zweck die Mittel rechtfertigt. Wie fir
das menschliche Handeln aus Freiheit gilt, dal3 es selber verursachend
ist und das Gute, den jedoch nicht objektivierbaren und deshalb auch
nicht wiBbaren Zweck selber hervorbringen muB, so gilt auch fiir das
wissenschaftlich-technische Weltverhalten des Menschen, dall es
selber verursachend ist und etwas zur Wirklichkeit bringt, was von
Natur nicht da ist und das dann selbsttitig weiterwirkt. Auch hier
rechtfertigt nicht mehr wie in der ontologischen Erkenntnisart der
Zweck die Mittel, sondern garantieren umgekehrt die rechten Mittel
den sinnvollen Zweck, diesen selber hervorbringend. Das Mittel, die
Methode, besitzt den Vorrang vor dem selber nicht objektivierbaren
und definierbaren Zweck.

Auf die Philosophie als Geschichtsphilosophie iibertragen aber
bedeutet das: Nicht ein Telos, ein letztes Ziel und ein letzter Zweck
und ein heilsgeschichtlich verstandenes kiinftiges Eschaton bestimmen
und rechtfertigen die Mittel (und dann auch die verwerflichsten
Mittel wie in Hegels als Theodizee entworfener Philosophie der Welt-
geschichte), sondern die Mittel bringen den Zweck selbst hervor. Das
Reich Gottes, wie auch vorgestellt, ist im Sinne der biblisch-christ-
lichen Glaubens- als Freiheitslehre nicht einmal fiir alle Male her-
stellbar und begriindbar wie fir Platon der Staat der Gerechtigkeit.
Es ist in uns und unter uns und sonst nicht. Es ist nur, indem es be-
zeugt wird durch die rechten Mittel der Akte unserer allein dem
wissenstranszendenten Gott und seiner Wahrheit verbundenen Frei-
heit im Handeln wie im Erkennen, fiir die wir selber verantwortlich
sind, wie es Jesu an den am Sabbat pfligenden Bauern gerichteten
Worte bedeuten: Wenn du weillt, was du tust, ist es gut.

Die Einsicht in die Unvorhersehbarkeit der Akte der Freiheit

3 Studia Philosophica XXVII 25



unseres Handelns wie unseres Erkennens, das selber ein handelndes,
die Wirklichkeit veranderndes Erkennen ist, bindet uns aber zugleich
auf neue Weise an die Geschichte als den Raum der Entfaltung der
Moglichkeiten des Menschseins. Was philosophischer Besinnung des-
halb heute vornehmlich aufgetragen ist, das ist das BewuBtmachen
der Urspriinge, Moglichkeiten und Grenzen der selber geschichtlichen
Bedingungen beider Gestalten der glaubensgegriindeten weltdistan-
zierten Freiheit und ihrer realen, in keiner ganzheitlichen Wissens-
konstruktion erfaBbaren, offen bleibenden Dialektik des geschicht-
lichen Lebens selber: Denn «das Ganze ist nur fiir einen Gott ge-
macht» und uns «taugt einzig Tag und Nacht». Dazu aber bediirfte
es einer illusionslosen Philosophie der Formen des kommunikativen
Handelns und der Verantwortung im doppelten Bezug unseres Ver-
haltens zur Natur und zur Geschichte. Sie wiirde unter den beiden
komplementiren Postulaten stehen: der Uberfithrung einer ihres
eigenen Tuns unwissenden und jedem MiBbrauch sich anbietenden
wissenschaftlichen Technik in eine gestaltende, der Bewahrung und
Bewihrung des Lebens dienende Technik und der Uberfiithrung eines
unter imaginidre Endzwecke gestellten und diesen die Freiheit
selber opfernden Handelns, in das ethisch-politische, den Raum
der Freiheit erst garantierende Handeln.

Introduction a la discussion

par Georges Cottier

Permettez-moi d’abord de remercier, en votre nom a tous, M. Kurt
Rossmann pour la conférence si dense, si structurée, et qui révéle une
remarquable maitrise philosophique de Ihistoire de la philosophie,
qu’il vient de nous donner. Mais la richesse méme de I’exposé nous
jette dans ’embarras: en effet, une série de questions capitales sont
soulevées, dont chacune suffirait a elle seule a occuper toute notre
séance. Force nous sera donc d’opérer un choix.

M. Rossmann nous propose une interprétation de la philosophie,
et plus précisément de la philosophie de I'histoire, qui présuppose a
son tour d’abord une interprétation théologique du sens du christia-
nisme dans sa rupture avec la métaphysique grecque, et, ensuite, une

26



	Der Modellcharakter der Geschichsphilosophie und die menschliche Freiheit

