Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Erstes Diskussionsvotum zu Fernand Brunner : "Le fondement de la
morale"

Autor: Ris, O.F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erstes Diskussionsvotum zu Fernand Brunner:
«Le fondement de la morale»

von O. F. Ris

Zunichst darf ich Herrn Brunner fiir seinen groBangelegten, in die
Tiefe fiihrenden und wohlausgewogenen Vortrag den aufrichtigen
Dank aussprechen. Er hat uns nicht nur in souveriner Weise das
ganze Panorama der sittlichen Auffassungen in der neuzeitlichen
Philosophie seit dem 18. Jahrhundert vor Augen gefiihrt, sondern
uns — gerade weil er bewuBt nicht historisieren wollte — auch mit der
Sache der Ethik selbst konfrontiert.

Erinnern wir uns, wie Herr Brunner die Wichtigkeit, ja die bren-
nende Aktualitdt unseres Tagungsthemas betonte angesichts der ver-
wirrenden Vielfalt der einander widersprechenden Theorien, der
verschiedenen Auflésungstendenzen und des erschreckenden Zu-
sammenbruchs der ethischen Normen in der politischen Praxis
unseres Jahrhunderts. Wie oft lebt der heutige Mensch bei all seiner
duBern, technischen Betriebsamkeit in einer innern geistig-seelischen
Leere und daher in der Angst vor der Sinnlosigkeit des Daseins, weil
er — der «unbehauste Mensch», wie man ihn genannt hat — seine
eigentliche « Wohnstitte», das heilt im urspriinglichen Sinne des
Wortes sein «Ethos» verloren hat. Und ich méchte hinzufiigen, da3
die Frage nach der Grundlegung der Ethik nicht nur besonders ernst
und dringlich ist fiir die Gegenwart, da in den Wissenschaften
allenthalben um die theoretische Grundlegungsproblematik gerungen
wird und da auch in der Praxis eine sog. pluralistische Gesellschaft
tagtdglich vor der Notwendigkeit eines gemeinsamen Handelns steht,
sondern diese Frage ist auch fiir die Zukunft der Menschheit ein
erstrangiges Thema. Was niitzt uns der rasante einzelwissenschaft-
liche und technische Fortschritt, wenn der Mensch als sittliches
Wesen mit dieser Entwicklung nicht Schritt hilt, also unter-ent-
wickelt bleibt. Denken wir zum Beispiel daran, daB die moderne
Biologie in Uberholung der Physik sehr bald wohl die revolutionirste
aller Einzelwissenschaften sein wird und daf3 sich von ihr aus die

h2



Moglichkeit zu ergeben scheint, in Kenntnis des genetischen Codes
in Zukunft den Menschen durch Steuerung der Regulator-, Operator-
und Strukturgene nach Wunsch zu veridndern, zu manipulieren. Nach
welchem MaBstab soll denn dies geschehen? Wer bestimmt, was
winschenswert und was unerwiinscht, was lebensférdernd und gut,
was besser und was am besten ist? Hier stehen die Einzelwissen-
schaften an einer Grenze. Sie setzen etwas voraus, das sie mit ihren
eigenen Methoden nicht schaffen kénnen: ndmlich einen MaBstab,
ein Leitbild von Wesen und Ziel des Menschen, der eben kein jeder-
zeit umkonstruierbarer lebendiger Automatist. Keine kausal denkende
Wissenschaft — und die Naturwissenschaft denkt kausal — kann ziel-
setzende Malstibe aufstellen. Hier setzt die Aufgabe der Philosophie
ein, inshesondere die Aufgabe einer philosophischen Ethik, um deren
Grundlegungsproblematik wir heute zu ringen haben.

Damit ist aber auch schon gesagt, daB diese MaQstibe letztlich
nicht gefunden werden kénnen in bloB physikalisch-biologischen, in
psychologischen, in soziologischen Bereichen oder im blo8 Ange-
nehmen und im Nitzlichen. Auf der Ebene also der empirischen
Faktizitit, die immer im Relativen bleibt und den Menschen als
bloBes Produkt einer Determinierung durch eine Summe gegebener
Einzeltatsachen auffaBt. Ich freue mich, in der Ablehnung dieser
«Objektivismen» mich mit Herrn Brunner einig zu wissen, ebenso
wie in der kritisch abweisenden Einstellung einer subjektivistischen
Haltung wie derjenigen Friedrich Nietzsches oder des rein formal
existentiellen Engagements Sartres, die beide sich als fiir unser Unter-
nehmen ungeniigend erweisen.

Sehr schon setzt sich Herr Brunner dann auseinander mit den Auf-
fassungen, die nun ernsthaft zu einer ethischen Begrindung fithren
kénnen: mit der formalen Pflichtethik Immanuel Kants und der
materialen Wertethik Max Schelers, die sich in Abwandlung mancher
Gesichtspunkte auch bei René Le Senne widerspiegelt. Ich wiirde
auch hier unserem Referenten beistimmen, wenn er, bei aller Aner-
kennung der GroBartigkeit der kantischen These - welche die
Gefiihlsethik ebenso iibersteigt wie den Positivismus —, diese kantische
These doch fiir einseitig und daher ergdanzungsbediirftig hilt, um die
Sicht auf die ganze Fiille der ethischen Welt und ihre Qualititen zu
gewinnen. Scheler wie Le Senne geht es nicht mehr um die formale
Erfiillung eines unbedingten sittlichen Befehls, sondern um das
Erfassen der Werte, die den sittlichen Akt auch inhaltlich bestimmen.

53



Durch die Aufstellung eines Kosmos’ der Werte erfahren wir eine
groBartige Bereicherung der sittlichen Welt. Jeder Wert enthilt eine
Aufgabe, er ist ein Seinsollendes, er impliziert eine Forderung an das
Verhalten des Menschen. Durch die Erfiillung sittlicher Wert-
forderungen wird der Mensch vervollkommnet, und so treten die
Werte selbst, trotz ihrer allgemeinen Bestimmbarkeit, in eine kon-
krete Hiille ein. Sie werden stets von einem konkreten Menschen in
einer konkreten Situation verwirklicht. Diese phinomenologische
Sicht von Wert und Sollen ist daher auBerordentlich bedeutsam.
Und doch ergeben sich hier noch entscheidende Schwierigkeiten
gerade fiir die metaphysische Grundlegung der Ethik. Denn der Wert
ist bekanntlich eine UbereinstimmensiauBerung, er ist immer Wert
«fiir jemanden». Wert ist bezogen auf den werterlebenden Menschen
und dessen Werterfassen, dessen Intuition. Dies mull keine blofle
Subjektivierung bedeuten. Denn bei Scheler — wenigstens in seiner
theistischen Periode — wie bei Le Senne sind die Werte in Gott ver-
ankert. Oder sie sind wie in der Stidwestdeutschen Schule des Neu-
kantianismus (Windelband und Rickert, im AnschluB an Lotzes
Deutung der platonischen Idee) auf ein Gelten zuriickzufithren. Nach
Nicolai Hartmann schlieBlich stellen sie einen eigenen erhabenen
Bereich idealer Wesenheiten dar. Trotzdem befriedigt diese Sicht
nicht ganz. Mir scheint, nicht nur wie Herr Brunner sagt, weil die
Intuition so viel wert ist wie der Intuierende, und weil wir die Werte,
die uns zur Vervollkommnung anregen, erst recht erfassen kénnen,
wenn wir zur Vollkommenheit gelangt sind. Vielmehr gentigt diese
Sicht m. E. auch nicht, weil ich die Berechtigung einer eigenen frei-
schwebenden Sphire irrealer Werte nicht recht einsehen kann. Hier
wird, im Kampf gegen den ethischen Psychologismus, den Historis-
mus sowie gegen eine positivistische Seinsauffassung, ein Reich
absolut geltender Werte postuliert, das nun seinerseits vollig losgelost
erscheint vom Seienden und vom Sein. Wihrend frithere Denker, ich
erinnere etwa an den sog. Wertrationalismus eines Spinoza, den
Unterschied zwischen Sein und Wert und damit die Eigenart des
Sittlichen zu wenig bedacht haben (ontische Gutheit ist ja noch nicht
sittliche Gutheit, ontisch gut kann auch ein schlechter Akt sein),
werden jetzt Sein und Wert véllig voneinander getrennt. Aber was
soll denn ein solches vom Sein isoliertes irreales Reich der Werte, wie
kann man — ohne der Transzendenz des Seins zu widersprechen —
eine solche positive inhaltliche GroBe jenseits des Seins postulieren?

54



Man kann und soll zwar Sein und Wert sachlich unterscheiden, sie
aber nicht schroff trennen. Denn Werte sind nur erfahrbar in der
Gestalt eines wertvollen Seins, wertvoller Eigenschaften, Zustinde
und Einrichtungen fiir jemanden. Sie konnen nicht vom Triger
getrennt und ins Leere gestellt werden. Ohne Beriithrung mit einem
Seienden, ohne Hinblick auf ein Seiendes kommt es nicht zu sitt-
licher Werterkenntnis und zu sittlicher Werthandlung. Wenn die
Werte nicht bloB Fiktionen, sondern Wirklichkeit sein sollen, so mul3
ihnen ein Sosein und auch ein Dasein zukommen; sie sind also nicht
vom Sein zu trennen. Aus diesen Uberlegungen wiirde auch mir die
bloBe Wertlehre nicht geniigen fiir eine Grundlegung der Ethik, so
wichtige und lange iibersehene Aspekte sie beinhaltet.

Immerhin sind wir mit ihr nun bereits in den Raum echter ethischer
Bemiihungen eingetreten, und es gilt immer noch, deren Fundament
zu suchen. Bei Jean Nabert, den Herr Brunner zitiert, ist nun der
Ausgangspunkt nicht der Wert, sondern die Tat, in welcher der
Mensch sich selbst {iberschreitet und stets erneuert. Die Quelle der
Ethik entspringt einer Nicht-Identitit in uns selbst dadurch, daf3 das
konkrete Ich (Moi-concret) nicht nur durch das Nicht-Ich beschrinkt
ist und sich in Begrenzung, Mingeln, Fehlern, Schuld usw. erfihrt,
sondern es ist auch immer gehalten und geleitet durch ein reines
BewuBtsein, ein Moi-pur (ein reines Ich), das in und durch die Welt,
in und gegen und durch die Natur hindurch realisiert werden will,
das aber nie erreichbar ist, weil sonst Stillstand, Versteinerung, Tod
eintreten wiirde, also die Selbstaufhebung eben dieses Strebens wie
bei Johann Gottlieb Fichte. Jean Nabert scheint hier eine Ethik zu
fordern, die eigentlich nie realisierbar ist oder héchstens durch
seltene Ausnahmemenschen. Dieser Widerspruch 148t sich nach An-
sicht von Herrn Brunner nur dadurch iibersteigen, daBB anstelle des
reinen Ich, das durch das konkrete Ich zu verwirklichen wire, deren
transzendente Einheit in einem héchsten Ich, im Moi-supréme, als
dem Fundament der Ethik gesehen wird. Dieses hochste Ich ist kein
Seiendes wie eine Sache, sondern — wenn ich recht verstanden habe -
die Verbindung des reinen Ich und des konkreten Ich als innerste
Fille des Seins. Der Mensch aber ist das Wesen, das dazu bestimmt
ist, sein innerstes Sein mit diesem héchsten Prinzip zu vereinigen:
«Non pas 4 lutter sans cesse contre l'inadéquation de lui-méme a
lui-méme, mais 4 reconnaitre I’identité de son étre le plus intérieur
et du principe supréme.» Der Mensch verwirklicht sich also dadurch,

55



daB er sich im Innersten mit diesem héchsten Prinzip vereinigt. Das
ist eine Erfahrung, welche groBe Geister verschiedenster Zeiten,
Linder und Kontinente gemacht haben, und von hier aus ist das
MafB und die Norm des wahren und wirklichen Menschen zu nehmen.
Im absoluten Moi-supréme aber gibt es keine Forderung mehr zu
sein, sondern die Fiille des Seins selbst. Es ist die Héhe der Metaphysik,
das Ziel der Erkenntnis und das Prinzip der Ethik, weil in ihm der
Mensch das wahre Sein, dem er von Natur aus entgegenstrebt, findet.
In ihm verbinden sich Theorie und Praxis, das Ist und das Seinsollen,
Formales und Materiales, Freiheit und Notwendigkeit. Das berech-
tigte Anliegen des Naturalismus und dasjenige des Eudaimonismus
ist in ihm ebenso gewahrt, wie das BewuBtsein der Pflicht seinen Platz
beibehilt und wie Innerlichkeit und AuBerlichkeit aneinander ge-
bunden sind.

Ich muB3 gestehen, dal3 ich diesen Entwurf von Herrn Brunner
grof3 und faszinierend finde. Nur lassen seine Darlegungen in mir
noch einige Fragen stehen, iiber die ich gerne AufschluB3 gewinnen
mochte. Wie gelangen wir zu diesem Moi-supréme als der Einheit
von Moi-pur und Moi-concret? Was ist dabei das Moi-pur eigentlich,
und erst recht das Moi-supréme, das mir gedanklich nicht vermittelt,
sondern einfach hingesetzt zu sein scheint? Werden Gott und Mensch
in diesem absoluten Ich und Sein ungeschieden eins, wie es mir nach
gewissen Formulierungen der Fall zu sein scheint? Mit andern Worten:
ich frage mich, ob wir hier nicht im Raum einer absolut gesetzten
transzendentalen Subjektivitidt verbleiben? Oder ist die Wahrheit und
Wirklichkeit des Moi-supréme nicht letztlich eine Art mystische Er-
fahrung? Wie ist sie dann noch von einem Menschen nachvollziehbar,
der diese Einheitserfahrung nicht gemacht hat? Und wie 148t sich
auf einer solchen mystischen Erfahrung die Grundlegung einer all-
gemeinen Ethik aufbauen?

Vielleicht, daB ich die tiefen Ausfiihrungen von Herrn Brunner zu
wenig adidquat erfassen konnte. Von dem her, was ich glaube ver-
standen zu haben, wiirde ich den Zugang zu einer Grundlegung der
Ethik im Sine der gehérten Darlegungen des Referenten, aber in
etwas anderer Formulierung und auch in etwas anderer Akzent-
setzung folgendermaBen sehen: Auch ich wiirde ausgehen von einem
dépassement de soi, von einem Uberstieg des Menschen, der sich
erfahrt als Geist in Leib und der sich als endlicher Geist immer nur
verwirklicht im Vollzug auf anderes hin. Dieser Vollzug ist aber

56



nicht nur im Wollen, in der Tat, sondern auch im Erkennen gegeben.
In den beiden urspriinglichen Phinomenen unseres SelbstbewuBt-
seins, in den Akten des Erkennens und des Wollens, greift der Mensch
auf anderes aus, um sich zu verwirklichen. Nun aber trigt jeder Akt
des Wissens und des geistigen Strebens, der sich auf einen Einzel-
gegenstand richtet, potentiell in sich auch das Auslangen auf alles
Seiende. Alles Seiende, sofern est ist, kann also moglicher Gegenstand
des Erkennens und Strebens werden, und damit ist dieses Seiende,
wie die alte Philosophie sagt, ontisch wahr (dem Erkennen offen) und
ontisch gut (d. h. erstrebbar). Wenn aber unser Geist aus ist auf alles,
was iiberhaupt ist, dann steht sein Selbstvollzug in Wissen und Wollen
— wie genauer dargelegt werden konnte — immer schon implizit unter
dem Horizont von Sein iberhaupt. Denn alles Seiende griindet im
Sein und ist daher seinsbezogen. Diesen Seinsbezug kann nun der
Mensch — und das zeichnet ihn vor allen untermenschlich Seienden
aus — explizieren, ausdriicklich bedenken und reflex vollziehen. Da-
durch, dafl er dies tut, wird er nicht nur seiner selbst als eines Seienden
bewuBt, er begegnet auch dem Sein als solchem (dem ens qua ens).
Im weitesten Horizont des Seins als solchen geht ihm auch das eigene
Sein auf: er sieht sich nicht mehr bloB in dieser oder jener Perspektive,
von diesem oder jenem begrenzten Gesichtspunkt her, sondern er
ergreift sich in dem, was er ist, in seinem Sein unter dem Horizont
des Seins schlechthin, der hier der Horizont des Wahren und des
Bewahrheitenden ist. Und wie das SelbstbewuBtsein griindet auch
die freie Selbstverfiigung durch das Wollen im tibergegenstind-
lichen Sein als dem Guten. Unser Wollen bewegt sich zunichst im
Einzelseienden, es geht aus auf begrenzte Giiter, bald auf diese, bald
auf jene, die so das Materialobjekt seiner Wahl bilden. Diesen Einzel-
giitern gegeniiber ist der Mensch in seinem Wollen frei, weil er bei
allen Griinde-dafiir und Griinde-dagegen findet. Griinde-dafiir, weil
und insofern jene Giiter eine Gutheit, einen Wert aufweisen, Griinde-
dagegen, weil die aufscheinende Gutheit begrenzt ist. Wegen der
Griinde-dafiir kann der Mensch die betreffenden Giter wihlen,
wegen der Griinde-dagegen muB er sie nicht wihlen: er ist frei. So
erfahren wir in der freien Entscheidung immer wieder, daB kein
endliches Gut unser Streben voll zu sdttigen vermag, daBl unser
Wollen immer wieder iiber jedes Materialobjekt, jedes begrenzte
Gut, hinausgreift und zur Fiille alles Guten oder zum héchsten Gut
strebt. Dies ist wiederum das Sein (esse in communi), das mit dem

5 Studia Philosophica XXVI 57



Guten schlechthin (bonum in communi) zusammenfillt und das das
Formalobjekt unseres Willens darstellt.

Der Mensch ist also immer schon aus auf etwas, das mehr ist als er
selbst in seinem Moi-concret. Ich wiirde aber nicht meinen, dieses
Strebeziel sei einfach ein Moi-pur, sondern das Sein als der Logos,
der iibergegenstindliche Grund, auf den hin der Mensch immer zu
horchen hat, damit er sich selbst finden kann. So jedenfalls denken
Heraklit und Parmenides wie die klassische Metaphysik von Platon
und Aristoteles zu Thomas von Aquin und unter anderen Akzent-
setzungen auch Heidegger und Jaspers. Damit ist die Gefahr eines
subjektiven Idealismus tiberstiegen. Der ontologische Grundbezug
zum Sein ist fiir die Person konstitutiv, da erst er die Person zu dem
macht, was sie ist, namlich SelbstbewuBtsein und Selbstverfiigung
im unbegrenzten und unbedingten Seinshorizont.

Das Sein ist aber auch das Prinzip des Sittlichen. Das Sittliche ist
die héchste Art oder Stufe des Guten. Dabei zeichnet sich das Sittlich-
Gute durch seine Unbedingtheit und Absolutheit aus. Absolut heif3t,
von den Bindungen an das einzelne, faktisch Seiende losgelost. Sein
Wesen wiirde verfehlt, dies sieht Kant richtig, sobald man es mit
einem hypothetischen Imperativ zu fassen versuchte; es braucht den
absoluten, kategorischen Imperativ. Dem Seienden kommt aber,
sofern es endlich ist, nie Unbedingtheit oder Absolutheit zu. Daher
ist es als solches nicht imstande, die letzte Wurzel des Sittlichen zu
bilden, das kann also keine Psychologie, keine Soziologie, kein Utili-
tarismus usw. Dafiir braucht es den DurchstoB durch alles Seiende.
Und damit vermag allein das von sich aus unendliche und unbe-
dingte oder absolute Sein das Fundament des Sittlichen abzugeben.
Die Mitteilung, der Anspruch dieses Seins stellt die Person wesenhaft
unter jene unbedingte Bindung, die uns als der sittliche Imperativ
entgegentritt. Es ist der Anspruch des Seins, dem wir entsprechen
sollen. Dieses Sollen ist zwar eine unbedingte Verpflichtung, aber
kein Miissen, nicht die unentrinnbare Notwendigkeit eines mecha-
nischen Ablaufs. Der Mensch kann sich dem Anspruch des Seins ver-
sagen, vor ihm fliehen, ihn vergessen. Denn das Sein tritt dem Men-
schen nie in der ganzen Fiille seiner Hehrheit, Herrscherlichkeit und
strahlenden Herrlichkeit entgegen — sonst miiBte es den Menschen
in seiner ganzen Wucht {iberwiltigen —, es hilt an sich, mildert sich,
bietet sich dar durch die vielen endlichen und beschrinkten, uns
vertrauten Seienden wie ein Geheimnis aus der Ferne. Auch wenn

58



der Mensch ein Urwissen um das Sein hat, bleibt es ihm doch immer
ein Urgeheimnis. Daher 143t das Sein den Menschen frei sich selbst
gegeniiber, wie es auch den Menschen frei macht gegeniiber den
Einzelgiitern. Es schenkt so die fiir das sittliche Handeln notwendige
Freiheit. Und wenn der Mensch in seinem Handeln immer und not-
wendig dem Ruf des Seins als des Guten schlechthin folgt, der des
Menschen Herz durch alle Einzelgiiter hindurch immer wieder lockt,
zum Streben begeistert und tber sich hinausspannt, so ist dieser Ruf
doch kein Zwang und keine Nétigung durch ein AuBeres und dem
Menschen Entgegengesetztes, sondern dieses Gute ist der Natur des
Menschen so angemessen, dal diese in ihren Wesensgriinden erwacht
und aus sich selbst und zu sich selbst, zu ihrer Erfillung heraufgeht,
wenn sie diesem Rufe folgt. Weil das Ja zum Sein die innerste Lebens-
bewegung der Person ist, kommt diese auch in dem durch das Sein
vermittelten sittlichen Handeln zu ihrer Vollendung, d. h. zu ihrer
Gluckseligkeit.

Aber wo bleibt hier das Moi-supréme? Man multe den Aufweis
versuchen, daB3 das unbestimmte, allgemeine, ubergegenstindliche
Sein (das ipsum esse der alten Philosophie wie Heideggers) transparent
ist in seiner sozusagen innersten Tiefe auf ein bestimmtes, in sich
stehendes, subsistierendes Sein (ipsum esse subsistens), welches das
allgemeine Sein begriindet und doch von ihm verschieden ist, und
welches in einer alle unsere Aussagemoglichkeiten tibersteigenden
Weise Geist ist, also Wissen, Wollen, Liebe, Person in ihrer Fiille
schlechthin, und damit das, was die Menschen in der Religion
«Gott» nennen. Die im Seienden und nur in ihm, den Einzelgiitern
und Einzelpersonen, das allgemeine Sein erfahrende menschliche
Person begegnet also durch den Anspruch dieses Seins (des ipsum esse
commune) implizit immer schon auch dem Anspruch des absoluten
subsistierenden Seins. Oder der Anspruch des Seins ist letztlich der
Anspruch des Géttlichen, das als absolute Person ein Moi-supréme
genannt werden kénnte. (Dies ist hier ausdriicklich nicht im ideali-
stischen Sinn einer transzendentalen Subjektivitit gemeint. Und es
sei hier gleichzeitig betont, daB jeder Versuch, diesen Gott philo-
sophisch positiv zu fassen, wesentlich und letztlich im Uneigentlichen
verbleiben muB und der via negationis sowie der analogen via
eminentiae bedarf.) Und da schlieBlich die unendliche Fiille des
Absoluten von keinem endlichen Wesen vollig aufgenommen und
ausgeschopft zu werden vermag, kann auch das endliche Wesen nie

59



mit dem Unendlichen zusammenfallen. Es kann an ihm nur teilhaben,
wobei diese Teilhabe am subsistierenden Sein als der absoluten
Person ein grenzenloses Hineinwachsen der endlichen Person in eine
immer reichere Seinsvollendung verstanden werden muB, bei der die
endliche Person dadurch selbst stets ein Mehr an Selbstindigkeit,
Selbstverstindnis und Freiheit gewinnt.

Dies sind — recht summarisch dargeboten — die Uberlegungen, die
ich mir aus Anregung und in Auseinandersetzung mit dem schonen
Referat von Herrn Brunner iiber die Grundlegung der Ethik ge-
macht habe. Ob sie mit den Intentionen unseres Referenten in Uber-
einstimmung zu bringen sind, das mége die nun anhebende Diskussion
abklaren.



	Erstes Diskussionsvotum zu Fernand Brunner : "Le fondement de la morale"

