
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Erstes Diskussionsvotum zu Fernand Brunner : "Le fondement de la
morale"

Autor: Ris, O.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erstes Diskussionsvotum zu Fernand Brunner:
«Le fondement de la morale»

von 0. F. Ris

Zunächst darf ich Herrn Brunner für seinen großangelegten, in die
Tiefe führenden und wohlausgewogenen Vortrag den aufrichtigen
Dank aussprechen. Er hat uns nicht nur in souveräner Weise das

ganze Panorama der sittlichen Auffassungen in der neuzeitlichen
Philosophie seit dem 18. Jahrhundert vor Augen geführt, sondern

uns - gerade weil er bewußt nicht historisieren wollte - auch mit der
Sache der Ethik selbst konfrontiert.

Erinnern wir uns, wie Herr Brunner die Wichtigkeit, ja die
brennende Aktualität unseres Tagungsthemas betonte angesichts der
verwirrenden Vielfalt der einander widersprechenden Theorien, der
verschiedenen Auflösungstendenzen und des erschreckenden
Zusammenbruchs der ethischen Normen in der politischen Praxis

unseres Jahrhunderts. Wie oft lebt der heutige Mensch bei all seiner

äußern, technischen Betriebsamkeit in einer innern geistig-seelischen
Leere und daher in der Angst vor der Sinnlosigkeit des Daseins, weil
er - der «unbehauste Mensch», wie man ihn genannt hat - seine

eigentliche «Wohnstätte», das heißt im ursprünglichen Sinne des

Wortes sein «Ethos» verloren hat. Und ich möchte hinzufügen, daß
die Frage nach der Grundlegung der Ethik nicht nur besonders ernst
und dringlich ist für die Gegenwart, da in den Wissenschaften
allenthalben um die theoretische Grundlegungsproblematik gerungen
wird und da auch in der Praxis eine sog. pluralistische Gesellschaft

tagtäglich vor der Notwendigkeit eines gemeinsamen Handelns steht,
sondern diese Frage ist auch für die Zukunft der Menschheit ein

erstrangiges Thema. Was nützt uns der rasante einzelwissenschaftliche

und technische Fortschritt, wenn der Mensch als sittliches
Wesen mit dieser Entwicklung nicht Schritt hält, also unter-entwickelt

bleibt. Denken wir zum Beispiel daran, daß die moderne

Biologie in Überholung der Physik sehr bald wohl die revolutionärste
aller Einzelwissenschaften sein wird und daß sich von ihr aus die

52



Möglichkeit zu ergeben scheint, in Kenntnis des genetischen Codes

in Zukunft den Menschen durch Steuerung der Regulator-, Operator-
und Strukturgene nach Wunsch zu verändern, zu manipulieren. Nach
welchem Maßstab soll denn dies geschehen? Wer bestimmt, was
wünschenswert und was unerwünscht, was lebensfördernd und gut,
was besser und was am besten ist? Hier stehen die Einzelwissenschaften

an einer Grenze. Sie setzen etwas voraus, das sie mit ihren
eigenen Methoden nicht schaffen können: nämlich einen Maßstab,
ein Leitbild von Wesen und Ziel des Menschen, der eben kein jederzeit

umkonstruierbarer lebendiger Automat ist. Keine kausal denkende
Wissenschaft - und die Naturwissenschaft denkt kausal - kann
zielsetzende Maßstäbe aufstellen. Hier setzt die Aufgabe der Philosophie
ein, insbesondere die Aufgabe einer philosophischen Ethik, um deren

Grundlegungsproblematik wir heute zu ringen haben.
Damit ist aber auch schon gesagt, daß diese Maßstäbe letztlich

nicht gefunden werden können in bloß physikalisch-biologischen, in
psychologischen, in soziologischen Bereichen oder im bloß
Angenehmen und im Nützlichen. Auf der Ebene also der empirischen
Faktizität, die immer im Relativen bleibt und den Menschen als

bloßes Produkt einer Determinierung durch eine Summe gegebener
Einzeltatsachen auffaßt. Ich freue mich, in der Ablehnung dieser

«Objektivismen» mich mit Herrn Brunner einig zu wissen, ebenso

wie in der kritisch abweisenden Einstellung einer subjektivistischen
Haltung wie derjenigen Friedrich Nietzsches oder des rein formal
existentiellen Engagements Sartres, die beide sich als für unser
Unternehmen ungenügend erweisen.

Sehr schön setzt sich Herr Brunner dann auseinander mit den

Auffassungen, die nun ernsthaft zu einer ethischen Begründung führen
können: mit der formalen Pflichtethik Immanuel Kants und der
materialen Wertethik Max Schelers, die sich in Abwandlung mancher

Gesichtspunkte auch bei René Le Senne widerspiegelt. Ich würde
auch hier unserem Referenten beistimmen, wenn er, bei aller
Anerkennung der Großartigkeit der kantischen These - welche die
Gefühlsethik ebenso übersteigt wie den Positivismus -, diese kantische
These doch für einseitig und daher ergänzungsbedürftig hält, um die
Sicht auf die ganze Fülle der ethischen Welt und ihre Qualitäten zu
gewinnen. Scheler wie Le Senne geht es nicht mehr um die formale
Erfüllung eines unbedingten sittlichen Befehls, sondern um das

Erfassen der Werte, die den sittlichen Akt auch inhaltlich bestimmen.

53



Durch die Aufstellung eines Kosmos' der Werte erfahren wir eine

großartige Bereicherung der sittlichen Welt. Jeder Wert enthält eine

Aufgabe, er ist ein Seinsollendes, er impliziert eine Forderung an das

Verhalten des Menschen. Durch die Erfüllung sittlicher
Wertforderungen wird der Mensch vervollkommnet, und so treten die

Werte selbst, trotz ihrer allgemeinen Bestimmbarkeit, in eine
konkrete Hülle ein. Sie werden stets von einem konkreten Menschen in
einer konkreten Situation verwirklicht. Diese phänomenologische
Sicht von Wert und Sollen ist daher außerordentlich bedeutsam.

Und doch ergeben sich hier noch entscheidende Schwierigkeiten
gerade für die metaphysische Grundlegung der Ethik. Denn der Wert
ist bekanntlich eine Ubereinstimmensäußerung, er ist immer Wert
«für jemanden». Wert ist bezogen auf den werterlebenden Menschen
und dessen Werterfassen, dessen Intuition. Dies muß keine bloße

Subjektivierung bedeuten. Denn bei Scheler - wenigstens in seiner

theistischen Periode - wie bei Le Senne sind die Werte in Gott
verankert. Oder sie sind wie in der Südwestdeutschen Schule des

Neukantianismus (Windelband und Rickert, im Anschluß an Lotzes

Deutung der platonischen Idee) auf ein Gelten zurückzuführen. Nach
Nicolai Hartmann schließlich stellen sie einen eigenen erhabenen

Bereich idealer Wesenheiten dar. Trotzdem befriedigt diese Sicht
nicht ganz. Mir scheint, nicht nur wie Herr Brunner sagt, weil die

Intuition so viel wert ist wie der Intuierende, und weil wir die Werte,
die uns zur Vervollkommnung anregen, erst recht erfassen können,

wenn wir zur Vollkommenheit gelangt sind. Vielmehr genügt diese

Sicht m. E. auch nicht, weil ich die Berechtigung einer eigenen
freischwebenden Sphäre irrealer Werte nicht recht einsehen kann. Hier
wird, im Kampf gegen den ethischen Psychologismus, den Historismus

sowie gegen eine positivistische Seinsauffassung, ein Reich
absolut geltender Werte postuliert, das nun seinerseits völlig losgelöst
erscheint vom Seienden und vom Sein. Während frühere Denker, ich
erinnere etwa an den sog. Wertrationalismus eines Spinoza, den

Unterschied zwischen Sein und Wert und damit die Eigenart des

Sittlichen zu wenig bedacht haben (ontische Gutheit ist ja noch nicht
sittliche Gutheit, ontisch gut kann auch ein schlechter Akt sein),
werden jetzt Sein und Wert völlig voneinander getrennt. Aber was
soll denn ein solches vom Sein isoliertes irreales Reich der Werte, wie
kann man - ohne der Transzendenz des Seins zu widersprechen —

eine solche positive inhaltliche Größe jenseits des Seins postulieren?

54



Man kann und soll zwar Sein und Wert sachlich unterscheiden, sie

aber nicht schroff trennen. Denn Werte sind nur erfahrbar in der
Gestalt eines wertvollen Seins, wertvoller Eigenschaften, Zustände
und Einrichtungen für jemanden. Sie können nicht vom Träger
getrennt und ins Leere gestellt werden. Ohne Berührung mit einem
Seienden, ohne Hinblick auf ein Seiendes kommt es nicht zu
sittlicher Werterkenntnis und zu sittlicher Werthandlung. Wenn die
Werte nicht bloß Fiktionen, sondern Wirklichkeit sein sollen, so muß
ihnen ein Sosein und auch ein Dasein zukommen; sie sind also nicht
vom Sein zu trennen. Aus diesen Überlegungen würde auch mir die
bloße Wertlehre nicht genügen für eine Grundlegung der Ethik, so

wichtige und lange übersehene Aspekte sie beinhaltet.
Immerhin sind wir mit ihr nun bereits in den Raum echter ethischer

Bemühungen eingetreten, und es gilt immer noch, deren Fundament
zu suchen. Bei Jean Nabert, den Herr Brunner zitiert, ist nun der

Ausgangspunkt nicht der Wert, sondern die Tat, in welcher der
Mensch sich selbst überschreitet und stets erneuert. Die Quelle der
Ethik entspringt einer Nicht-Identität in uns selbst dadurch, daß das

konkrete Ich (Moi-concret) nicht nur durch das Nicht-Ich beschränkt
ist und sich in Begrenzung, Mängeln, Fehlern, Schuld usw. erfährt,
sondern es ist auch immer gehalten und geleitet durch ein reines

Bewußtsein, ein Moi-pur (ein reines Ich), das in und durch die Welt,
in und gegen und durch die Natur hindurch realisiert werden will,
das aber nie erreichbar ist, weil sonst Stillstand, Versteinerung, Tod
eintreten würde, also die Selbstaufhebung eben dieses Strebens wie
bei Johann Gottlieb Fichte. Jean Nabert scheint hier eine Ethik zu
fordern, die eigentlich nie realisierbar ist oder höchstens durch
seltene Ausnahmemenschen. Dieser Widerspruch läßt sich nach
Ansicht von Herrn Brunner nur dadurch übersteigen, daß anstelle des

reinen Ich, das durch das konkrete Ich zu verwirklichen wäre, deren
transzendente Einheit in einem höchsten Ich, im Moi-suprême, als

dem Fundament der Ethik gesehen wird. Dieses höchste Ich ist kein
Seiendes wie eine Sache, sondern - wenn ich recht verstanden habe -
die Verbindung des reinen Ich und des konkreten Ich als innerste
Fülle des Seins. Der Mensch aber ist das Wesen, das dazu bestimmt
ist, sein innerstes Sein mit diesem höchsten Prinzip zu vereinigen:
«Non pas à lutter sans cesse contre l'inadéquation de lui-même à

lui-même, mais à reconnaître l'identité de son être le plus intérieur
et du principe suprême. » Der Mensch verwirklicht sich also dadurch,

55



daß er sich im Innersten mit diesem höchsten Prinzip vereinigt. Das

ist eine Erfahrung, welche große Geister verschiedenster Zeiten,
Länder und Kontinente gemacht haben, und von hier aus ist das

Maß und die Norm des wahren und wirklichen Menschen zu nehmen.
Im absoluten Moi-suprême aber gibt es keine Forderung mehr zu
sein, sondern die Fülle des Seins selbst. Es ist die Höhe der Metaphysik,
das Ziel der Erkenntnis und das Prinzip der Ethik, weil in ihm der
Mensch das wahre Sein, dem er von Natur aus entgegenstrebt, findet.
In ihm verbinden sich Theorie und Praxis, das Ist und das Seinsollen,
Formales und Materiales, Freiheit und Notwendigkeit. Das berechtigte

Anliegen des Naturalismus und dasjenige des Eudaimonismus
ist in ihm ebenso gewahrt, wie das Bewußtsein der Pflicht seinen Platz
beibehält und wie Innerlichkeit und Äußerlichkeit aneinander
gebunden sind.

Ich muß gestehen, daß ich diesen Entwurf von Herrn Brunner
groß und faszinierend finde. Nur lassen seine Darlegungen in mir
noch einige Fragen stehen, über die ich gerne Aufschluß gewinnen
möchte. Wie gelangen wir zu diesem Moi-suprême als der Einheit
von Moi-pur und Moi-concret? Was ist dabei das Moi-pur eigentlich,
und erst recht das Moi-suprême, das mir gedanklich nicht vermittelt,
sondern einfach hingesetzt zu sein scheint Werden Gott und Mensch
in diesem absoluten Ich und Sein ungeschieden eins, wie es mir nach

gewissen Formulierungen der Fall zu sein scheint Mit andern Worten :

ich frage mich, ob wir hier nicht im Raum einer absolut gesetzten
transzendentalen Subjektivität verbleiben? Oder ist die Wahrheit und
Wirklichkeit des Moi-suprême nicht letztlich eine Art mystische
Erfahrung? Wie ist sie dann noch von einem Menschen nachvollziehbar,
der diese Einheitserfahrung nicht gemacht hat? Und wie läßt sich

auf einer solchen mystischen Erfahrung die Grundlegung einer
allgemeinen Ethik aufbauen?

Vielleicht, daß ich die tiefen Ausführungen von Herrn Brunner zu
wenig adäquat erfassen konnte. Von dem her, was ich glaube
verstanden zu haben, würde ich den Zugang zu einer Grundlegung der
Ethik im Sine der gehörten Darlegungen des Referenten, aber in
etwas anderer Formulierung und auch in etwas anderer Akzentsetzung

folgendermaßen sehen : Auch ich würde ausgehen von einem

dépassement de soi, von einem Überstieg des Menschen, der sich
erfährt als Geist in Leib und der sich als endlicher Geist immer nur
verwirklicht im Vollzug auf anderes hin. Dieser Vollzug ist aber

56



nicht nur im Wollen, in der Tat, sondern auch im Erkennen gegeben.
In den beiden ursprünglichen Phänomenen unseres Selbstbewußtseins,

in den Akten des Erkennens und des Wollens, greift der Mensch
auf anderes aus, um sich zu verwirklichen. Nun aber trägt jeder Akt
des Wissens und des geistigen Strebens, der sich auf einen
Einzelgegenstand richtet, potentiell in sich auch das Auslangen auf alles

Seiende. Alles Seiende, sofern est ist, kann also möglicher Gegenstand
des Erkennens und Strebens werden, und damit ist dieses Seiende,
wie die alte Philosophie sagt, ontisch wahr (dem Erkennen offen) und
ontisch gut (d. h. erstrebbar). Wenn aber unser Geist aus ist auf alles,

was überhaupt ist, dann steht sein Selbstvollzug in Wissen und Wollen

- wie genauer dargelegt werden könnte - immer schon implizit unter
dem Horizont von Sein überhaupt. Denn alles Seiende gründet im
Sein und ist daher seinsbezogen. Diesen Seinsbezug kann nun der
Mensch — und das zeichnet ihn vor allen untermenschlich Seienden

aus - explizieren, ausdrücklich bedenken und reflex vollziehen.
Dadurch, daß er dies tut, wird er nicht nur seiner selbst als eines Seienden

bewußt, er begegnet auch dem Sein als solchem (dem ens qua ens).
Im weitesten Horizont des Seins als solchen geht ihm auch das eigene
Sein auf: er sieht sich nicht mehr bloß in dieser oder jener Perspektive,
von diesem oder jenem begrenzten Gesichtspunkt her, sondern er
ergreift sich in dem, was er ist, in seinem Sein unter dem Horizont
des Seins schlechthin, der hier der Horizont des Wahren und des

Bewahrheitenden ist. Und wie das Selbstbewußtsein gründet auch
die freie Selbstverfügung durch das Wollen im übergegenständlichen

Sein als dem Guten. Unser Wollen bewegt sich zunächst im
Einzelseienden, es geht aus auf begrenzte Güter, bald auf diese, bald
aufjene, die so das Materialobjekt seiner Wahl bilden. Diesen Einzelgütern

gegenüber ist der Mensch in seinem Wollen frei, weil er bei
allen Gründe-dafür und Gründe-dagegen findet. Gründe-dafür, weil
und insofern jene Güter eine Gutheit, einen Wert aufweisen, Gründe-
dagegen, weil die aufscheinende Gutheit begrenzt ist. Wegen der
Gründe-dafür kann der Mensch die betreffenden Güter wählen,

wegen der Gründe-dagegen muß er sie nicht wählen: er ist frei. So

erfahren wir in der freien Entscheidung immer wieder, daß kein
endliches Gut unser Streben voll zu sättigen vermag, daß unser
Wollen immer wieder über jedes Materialobjekt, jedes begrenzte
Gut, hinausgreift und zur Fülle alles Guten oder zum höchsten Gut
strebt. Dies ist wiederum das Sein (esse in communi), das mit dem

5 Studia Philosophica XXVI 57



Guten schlechthin (bonum in communi) zusammenfällt und das das

Formalobjekt unseres Willens darstellt.
Der Mensch ist also immer schon aus auf etwas, das mehr ist als er

selbst in seinem Moi-concret. Ich würde aber nicht meinen, dieses

Strebeziel sei einfach ein Moi-pur, sondern das Sein als der Logos,
der übergegenständliche Grund, auf den hin der Mensch immer zu
horchen hat, damit er sich selbst finden kann. So jedenfalls denken
Heraklit und Parmenides wie die klassische Metaphysik von Piaton
und Aristoteles zu Thomas von Aquin und unter anderen
Akzentsetzungen auch Heidegger und Jaspers. Damit ist die Gefahr eines

subjektiven Idealismus überstiegen. Der ontologische Grundbezug
zum Sein ist für die Person konstitutiv, da erst er die Person zu dem

macht, was sie ist, nämlich Selbstbewußtsein und Selbstverfügung
im unbegrenzten und unbedingten Seinshorizont.

Das Sein ist aber auch das Prinzip des Sittlichen. Das Sittliche ist
die höchste Art oder Stufe des Guten. Dabei zeichnet sich das Sittlich-
Gute durch seine Unbedingtheit und Absolutheit aus. Absolut heißt,
von den Bindungen an das einzelne, faktisch Seiende losgelöst. Sein
Wesen würde verfehlt, dies sieht Kant richtig, sobald man es mit
einem hypothetischen Imperativ zu fassen versuchte; es braucht den

absoluten, kategorischen Imperativ. Dem Seienden kommt aber,
sofern es endlich ist, nie Unbedingtheit oder Absolutheit zu. Daher
ist es als solches nicht imstande, die letzte Wurzel des Sittlichen zu
bilden, das kann also keine Psychologie, keine Soziologie, kein Utili-
tarismus usw. Dafür braucht es den Durchstoß durch alles Seiende.

Und damit vermag allein das von sich aus unendliche und
unbedingte oder absolute Sein das Fundament des Sittlichen abzugeben.
Die Mitteilung, der Anspruch dieses Seins stellt die Person wesenhaft

unter jene unbedingte Bindung, die uns als der sittliche Imperativ
entgegentritt. Es ist der Anspruch des Seins, dem wir entsprechen
sollen. Dieses Sollen ist zwar eine unbedingte Verpflichtung, aber
kein Müssen, nicht die unentrinnbare Notwendigkeit eines
mechanischen Ablaufs. Der Mensch kann sich dem Anspruch des Seins

versagen, vor ihm fliehen, ihn vergessen. Denn das Sein tritt dem
Menschen nie in der ganzen Fülle seiner Hehrheit, Herrscherlichkeit und
strahlenden Herrlichkeit entgegen - sonst müßte es den Menschen
in seiner ganzen Wucht überwältigen -, es hält an sich, mildert sich,
bietet sich dar durch die vielen endlichen und beschränkten, uns
vertrauten Seienden wie ein Geheimnis aus der Ferne. Auch wenn

58



der Mensch ein Urwissen um das Sein hat, bleibt es ihm doch immer
ein Urgeheimnis. Daher läßt das Sein den Menschen frei sich selbst

gegenüber, wie es auch den Menschen frei macht gegenüber den

Einzelgütern. Es schenkt so die für das sittliche Handeln notwendige
Freiheit. Und wenn der Mensch in seinem Handeln immer und
notwendig dem Ruf des Seins als des Guten schlechthin folgt, der des

Menschen Herz durch alle Einzelgüter hindurch immer wieder lockt,
zum Streben begeistert und über sich hinausspannt, so ist dieser Ruf
doch kein Zwang und keine Nötigung durch ein Äußeres und dem
Menschen Entgegengesetztes, sondern dieses Gute ist der Natur des

Menschen so angemessen, daß diese in ihren Wesensgründen erwacht
und aus sich selbst und zu sich selbst, zu ihrer Erfüllung heraufgeht,
wenn sie diesem Rufe folgt. Weil das Ja zum Sein die innerste
Lebensbewegung der Person ist, kommt diese auch in dem durch das Sein

vermittelten sittlichen Handeln zu ihrer Vollendung, d. h. zu ihrer
Glückseligkeit.

Aber wo bleibt hier das Moi-suprême? Man müßte den Aufweis
versuchen, daß das unbestimmte, allgemeine, übergegenständliche
Sein (das ipsum esse der alten Philosophie wie Heideggers) transparent
ist in seiner sozusagen innersten Tiefe auf ein bestimmtes, in sich

stehendes, subsistierendes Sein (ipsum esse subsistens), welches das

allgemeine Sein begründet und doch von ihm verschieden ist, und
welches in einer alle unsere Aussagemöglichkeiten übersteigenden
Weise Geist ist, also Wissen, Wollen, Liebe, Person in ihrer Fülle
schlechthin, und damit das, was die Menschen in der Religion
«Gott» nennen. Die im Seienden und nur in ihm, den Einzelgütern
und Einzelpersonen, das allgemeine Sein erfahrende menschliche
Person begegnet also durch den Anspruch dieses Seins (des ipsum esse

commune) implizit immer schon auch dem Anspruch des absoluten
subsistierenden Seins. Oder der Anspruch des Seins ist letztlich der

Anspruch des Göttlichen, das als absolute Person ein Moi-suprême

genannt werden könnte. (Dies ist hier ausdrücklich nicht im
idealistischen Sinn einer transzendentalen Subjektivität gemeint. Und es

sei hier gleichzeitig betont, daß jeder Versuch, diesen Gott
philosophisch positiv zu fassen, wesentlich und letztlich im Uneigentlichen
verbleiben muß und der via negationis sowie der analogen via
eminentiae bedarf.) Und da schließlich die unendliche Fülle des

Absoluten von keinem endlichen Wesen völlig aufgenommen und
ausgeschöpft zu werden vermag, kann auch das endliche Wesen nie

59



mit dem Unendlichen zusammenfallen. Es kann an ihm nur teilhaben,
wobei diese Teilhabe am subsistierenden Sein als der absoluten
Person ein grenzenloses Hineinwachsen der endlichen Person in eine

immer reichere Seinsvollendung verstanden werden muß, bei der die
endliche Person dadurch selbst stets ein Mehr an Selbständigkeit,
Selbstverständnis und Freiheit gewinnt.

Dies sind - recht summarisch dargeboten - die Überlegungen, die
ich mir aus Anregung und in Auseinandersetzung mit dem schönen

Referat von Herrn Brunner über die Grundlegung der Ethik
gemacht habe. Ob sie mit den Intentionen unseres Referenten in
Ubereinstimmung zu bringen sind, das möge die nun anhebende Diskussion

abklären.


	Erstes Diskussionsvotum zu Fernand Brunner : "Le fondement de la morale"

