
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Bemerkungen zu den Beziehungen zwischen Recht und Ethik

Autor: Schultz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gion particulière. C'est elle qui, venant de l'Etre et de l'Un, particularise

le culte que nous devons à l'Etre et à l'Un par nos pensées et nos
actions. Quant à la question du choix de la religion, sauf dans le cas

d'une décadence ou d'une supériorité évidentes, elle ne se pose pas,

pas plus que ne se pose le choix de la nourriture quand nous avons
faim.

Dans ces conditions, si ce sont les religions qui donnent leur autorité

aux différents codes moraux, la recherche du fondement de la
morale passera par la religion. Je veux dire qu'on ne s'élèvera au
fondement de la morale que si l'on comprend qu'il est au cœur de la

religion elle-même. C'est elle qui, par un chemin particulier de pensée

et d'action, donne accès à l'universalité de l'Etre ou de l'Un,
dont elle vient et dont vient la morale.

BEMERKUNGEN ZU DEN BEZIEHUNGEN
ZWISCHEN RECHT UND ETHIK

von Hans Schultz

Wer sich über die Beziehungen zwischen Recht und Ethik äußert,
greift ein in eine Auseinandersetzung, welche die abendländische

Philosophie seit ihren Anfängen in höchst intensiver Weise führt und
die gerade in den letzten Jahrzehnten mit größter Lebhaftigkeit
wieder aufgenommen wurde1.

1 Ohne Anspruch auf Vollständigkeit seien genannt: Hans Barth, Pestalozzis

Philosophie der Politik, Erlenbach-Zürich und Stuttgart 1954; ders.,
Die Idee der Ordnung. Beiträge zu einer politischen Philosophie, ebendort
1958; Emil Brunner, Gerechtigkeit, Zürich 1943; Helmut Coing, Grundzüge
der Rechtsphilosophie, Berlin 1950; Erich Fechner, Rechtsphilosophie,
Tübingen 1956; W. Friedmann, Legal Theory, 3. Aufl., London 1953; Carl
J. Friedrich, Die Philosophie des Rechts in historischer Perspektive, Berlin-
Göttingen-Heidelberg 1955; Heinrich Henkel, Einführung in die
Rechtsphilosophie, München u. Berlin 1964; Ulrich Hommes, Die Existenzerhellung
und das Recht, Frankfurt a. M. 1962; Kultur und Norm, Schriften zur
wissenschaftlichen Weltorientierung, Band II, Berlin 1957 ; Werner Maihofer,
Recht und Sein. Prolegomena zu einer Rechtsontologie, Frankfurt a. M.
1954; ders., Vom Sinn menschlicher Ordnung, ebendort 1956; Hans Welzel,
Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, 4. neubearbeitete und erweiterte
Auflage, Göttingen 1962 ; ders., An den Grenzen des Rechts, Die Frage nach

27



Zwei geschichtliche Erfahrungen scheinen es vor allem zu sein,
welche die Problematik von Recht und Ethik erneut in den Vordergrund

rückten und die philosophische wie die sozialwissenschaftliche
Diskussion unserer Zeit von der des ausgehenden 19. Jahrhunderts,
genauer der der Vorkriegszeit, und eigentlich noch der Zwischenkriegszeit,

deutlich unterscheiden. Die Vorkriegszeit ging davon aus,
daß der Gesetzgeber seine Aufgabe erfüllte und, abgesehen von der

Fragwürdigkeit einzelner Regelungen, eine Gesamtordnung schuf
oder bestätigte, welche, zumindest von den herrschenden Schichten,
als gerecht angesehen wurde. Der gute Gesetzgeber und der das

Recht verwaltende Staat bestimmten als Leitbilder die damaligen
Urteile über die positiven, hic et nunc geltenden Rechtsordnungen.
Und drohte der Gesetzgeber zu versagen, so standen rechtlich
vorgezeichnete Wege offen, die geltenden Verfassungsbestimmungen
oder Gesetze in einem zum voraus festgelegten Verfahren zu ändern.
Die Vorbereitung der Gesetzesänderung in offener Diskussion
verstand sich von selbst. Die Erfahrungen der ausgehenden Zwischenkriegszeit,

seit 1933 in Deutschland und im Stalinismus Rußlands,
erneuerten die Einsicht, auf wie gebrechlicher Grundlage das

Vertrauen in den guten Gesetzgeber und die Voraussetzung des der
Verwirklichung von Recht dienenden Staates beruhten. Es wurden in
der Form des Rechtes Anordnungen erlassen, welche nach dem von
Gustav Radbruch geprägten Ausdruck sich als gesetzliches Unrecht
erwiesen und die Fritz von Hippel von der Perversion von
Rechtsordnungen sprechen ließen2. Der Staat, der nach Hans Kelsen
iuristisch immer nur ein Rechtsstaat sein kann3, wurde zum Träger
des Unrechts, zum Verkünder offensichtlicher Ungerechtigkeiten

der Rechtsgeltung, Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nordrhein-
Westfalen, Geisteswissenschaften, Heft 128, Köln und Opladen 1966;
Wilhelm Weischedel, Recht und Ethik, Karlsruhe 1956; ferner die mit eingehenden

Bibliographien versehenen Sammelbände: Naturrecht oder Rechtspositivismus?

Herausgegeben von Werner Maihofer, Wege der Forschung, Band
XVI, Bad Homburg vor der Höhe 1962; Die ontologische Begründung des

Rechts, herausgegeben vonArthur Kaufmann,gleiche Sammlung, Band XXII,
ebendort 1965; siehe auch die in Anm. 5 genannten Werke.

2 Gustav Radbruch, Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht;
Süddeutsche Juristenzeitung 1946, Nr. 51 ; jetzt in Rechtsphilosophie, 4., von
Erik Wolf besorgte Auflage, Stuttgart 1950, im Anhang, S. 347; Fritz von
Hippel, Die Perversion von Rechtsordnungen, Tübingen 1955.

3 Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, 2. neubearbeitete und erweiterte
Auflage, Wien 1960, S. 289 ff.

28



und zum Urheber verbrecherischer Handlungen. Diese Erschütterung
positivistischer Gelassenheit gegenüber der Tätigkeit des historischen

Gesetzgebers und der seine Erlasse anwendenden und vollziehenden

Justiz und Verwaltung war der eine Grund, die Erörterungen über
die Zusammenhänge zwischen Recht und Moral neu zu entfachen.
Anzumerken ist, daß die philosophia perennis dem Gesetzgeber und
dem positiven Recht gegenüber viel kritischer und zurückhaltender
geblieben war, wie die um die Jahrhundertwende erschienenen
Arbeiten von Viktor Gathrein bekunden4.

Der zweite Grund scheint der zu sein: War früher die Natur das

übermächtig, unheimlich, drohend, unübersehbar und oft zerstörend
Waltende, dem Herr zu werden Aufgabe menschlicher Selbstbehauptung

gewesen war, so kommen diese Eigenschaften heute dem
vielfältig ineinander verschränkten, in seinen Wechselwirkungen weltweit
gewordenen sozialen Leben und dessen Regelungen zu, verbunden
mit dem im Hintergrund des Bewußtseins stets wachen Grauen vor
der heute möglich gewordenen Zerstörung menschlichen Daseins

überhaupt. Diese Entwicklung veranlaßt den Menschen, sich auf die
Aufgaben der zwischenmenschlichen Ordnungen, deren tiefere
Begründung, Verwirklichung und Gefährdung neu zu besinnen. Es ist
nicht von ungefähr, daß in Zeiten solcher Erschütterungen und
Bedrohungen sich eine Renaissance des Naturrechts ankündigt,
Ausdruck des Suchens nach letzten und unveränderlichen Grundsätzen,
welche jede rechtliche Anordnung begrenzen und rechtfertigen
sollen5.

4 Viktor Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, 2., beträchtlich
vermehrte Auflage, Freiburg i. Br. 1909; unveränderter Nachdruck, Darmstadt

1964.
5 Wiederum ohne Anspruch auf Vollständigkeit sei hingewiesen auf Ernst

Bloch, Naturrecht und menschliche Würde, Frankfurt a. M. 1961; Helmut
Coing, Die obersten Grundsätze des Rechts. Ein Versuch zur Neubegründung
des Naturrechts, Heidelberg 1947; Rudolf Henning, Der Maßstab des Rechts
im Rechtsdenken der Gegenwart, Münster i. Westf. 1961 ; August M. Knoll,
Katholische Kirche und scholastisches Naturrecht, Wien-Frankfurt a. M.¬
Zürich 1962; Hans Reiner, Grundlagen, Grundsätze und Einzelnormen des

Naturrechts, Freiburg i. Br.-München 1964; Hans Ryffel, Das Naturrecht.
Ein Beitrag zu seiner Kritik und Rechtfertigung vom Standpunkt
grundsätzlicher Philosophie, Bern 1944; Erik Wolf, Recht des Nächsten. Ein
rechtstheologischer Entwurf, Frankfurt a. M. 1958; ders., Das Problem der
Naturrechtslehre. Versuch einer Orientierung, 3. Aufl., Karlsruhe 1964. Ferner
das in Anm. 1 genannte Sammelwerk Naturrecht oder Rechtspositivismus?

29



Vielleicht wurden die Grundlagen des Rechts in jüngster Zeit
auch deshalb wieder lebhafter diskutiert, weil einzelne moderne
Wissenschaften, wie die Psychologie und die Soziologie, sich den
normativen Wissenschaften beigesellten, welche langer Überlieferung
zufolge die Probleme zwischenmenschlicher Ordnungen zu ihren
Gegenständen zählen, und weil die neuen Wissenschaften bisweilen
den hergebrachten den Rang streitig machten, allein oder wenigstens
maßgeblich zur Lösung der hier gestellten Aufgaben beizutragen.

Herkömmliches Denken suchte der Problematik von Ethik und
Recht Herr zu werden im Zusammenhang großer Systeme, die
zugleich großartige Sinndeutungen allen Seins darstellten und Natur
und menschliche Ordnung in einen Zusammenhang fügten. Vom
Satz des Anaximander an gilt die Gerechtigkeit als ein den Kosmos
beherrschendes Prinzip, eine Auffassung, die noch kürzlich erneuert
wurde von Hugo Marcus, der in der Äquivalenz das tragende rechtliche,

ethische, ästhetische und kosmische Prinzip sah6. Das Bestreben
moderner Wissenschaft, im Gleichgewicht der Systeme des Lebens
wie der Gesellschaft eine letzte Erklärung zu finden, mutet wie eine

Säkularisierung dieser Lehre an. Die vom Weltgeist ausgehende

Ordnung allen Geschehens schließt nach stoischer Auffassung die

Beziehungen zwischen den Menschen ein. Die von der göttlichen
Vorsehung geleitete Entwicklung der natürlichen wie der menschlichen

Dinge führt bei Thomas von Aquin wie noch bei Giambattista
Vico zu einem einheitlichen Weltbild. Aber selbst bei Kant findet
sich die Auffassung, die Natur zwinge den Menschen, in Freiheit
durch eigene Bemühungen mit dem Mittel des Rechts den Gesamtzweck

aller Dinge zu erreichen, den sonst die Natur von selbst
verwirkliche. Die platonisch-aristotelische Lehre sieht die Gerechtigkeit
als Tugend an und fordert Recht zu wahren als tugendhaftes
Verhalten. Für die klassische griechische Auffassung wird, mit Vico zu
sprechen, ein «Teil der Philosophie Bürgerkunde genannt, die
durch die Lehre von der Tugend, von der Gerechtigkeit wie ein

Pfropfreis aus der Sittlichkeit hervorsproßt»7. Das Recht zu befolgen
erweist sich deshalb als sittliches Gebot, wie es der Dialog Kriton in
unübertrefflicher Weise sinnbildlich darstellt: den staatlichen Ge-

6 Hugo Marcus, Metaphysik der Gerechtigkeit. Die Äquivalenz als

kosmisches, juristisches, ästhetisches und ethisches Prinzip, Basel 1947.

' Giambattista Vico, Von dem einen Ursprung und Ziel allen Rechtes,
Vorrede, Klassiker der Staatskunst, Band 8, Wien 1950, S. 10.

30



setzen und Gerichten ist Folge zu leisten, selbst wenn deren Spruch
einem in ungerechter Weise trifft und vernichtet. Allein die Apologie
des Sokrates steht für die Gegenposition: die sittliche Forderung, die
sich im Gewissen kund tut, kann gebieten, den bestehenden Gesetzen

nicht zu folgen. Steht nicht jedes Recht in Gefahr, zu erstarren, und ist
der Rebell von heute nicht selten der gerechte Gesetzgeber für morgen?

Die Sicherheit des Systemdenkens ist uns Heutigen versagt, deren

Fragen immer wieder neu die dem Menschen unausweichlich
gegebenen Probleme in Griff zu bekommen suchen8. Vielleicht läßt sich

ein Zugang zu der hier zu untersuchenden Problematik gewinnen,
wenn versucht wird, sich den Beziehungen zwischen Ethik und Recht

von einem anthropologischen Ausgangspunkt mit der Frage zu
nähern, welche Aufgaben der Ethik und dem Recht im menschlichen
Sein gestellt sind.

Ist, wie schon Herder sah, der Mensch «der erste Freigelassene der

Schöpfung»9, so heißt dies, daß er nicht unentrinnbar an zum
vornherein gegebene Verhaltensweisen gebunden ist, welche durch
Kausalbeziehungen oder zum voraus bestimmte Zweckgerichtetheit
festgelegt sind. Sondern er vermag in gewissen Grenzen sein Leben selbst

zu bestimmen; er hat sein Leben zu führen. Damit wird ihm sein

Leben zur Aufgabe und in sein Sein ist ganz ursprünglich ein Sollen

eingebunden. Der Mensch lebt in einer durch Sprache vermittelten
Welt von Bedeutungen und ist fähig zu sachlich wertender Stellungnahme.

Fehlen dem Menschen mithin umfassende, vorgegebene und in
dieser Weise verstandene natürliche Verhaltensweisen, so verlaufen
auch seine Beziehungen zu seinesgleichen nicht in zum voraus
bestimmten Bahnen. Deswegen ist der Mensch gehalten, selber
Regelungen zwischenmenschlicher Beziehungen zu schaffen, die dem

Aufgabecharakter seines Seins entsprechen. Ethik und Recht erweisen
sich als zwei wichtige Arten der vom Menschen selber geschaffenen

Ordnung. Sie sind ganz ausgesprochen Ausdruck des von Helmuth
Plessner formulierten anthropologischen Grundgesetzes der «natür-

8 Zur Bedeutung des Fragens in der heutigen Philosophie siehe Schultz,
Strafrechtliche Bewertung und kriminologische Prognose, Mélanges
Germann, Schweiz. Z. f. Strafrecht 75 1959 247, Anm. 5 und dort angeführte
Autoren.

9 Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit, in Herder, Mensch und Geschichte, Stuttgart 1957, S. 216.

31



lichen Künstlichkeit» des Menschen, dem das «Bewußtsein der
konstitutiven Heimatlosigkeit des menschlichen Wesens» entspricht10.
Ethik und Recht dienen, zukünftiges Verhalten festzulegen und,
insbesondere das Recht, es verläßlich werden zu lassen. Sie vermitteln
zugleich einen Maßstab, das Verhalten auf seine Richtigkeit hin zu
beurteilen, unterstehen aber selber, dem Aufgabecharakter menschlichen

Seins zufolge, der Frage nach ihrer Richtigkeit.
Wenn davon gesprochen wird, daß Ethik und Recht vom Menschen

geschaffen werden, so ist damit nicht gemeint, daß jeder Einzelne an
diesem Prozeß der Erzeugung von Verhaltensregeln dauernd und
bewußt mitwirkt. Es handelt sich um langfristige geschichtliche
Vorgänge, in die sich der Einzelne meistens durch Anpassung und
Übernahme des Überlieferten einfügt. Doch diese «servitude volontaire»,
von der schon im ausgehenden 16. Jahrhundert Estienne de la Boëtie

sprach11, ändert nichts an der grundsätzlichen Eigenart solcher

Regeln, von den Menschen geschaffen worden zu sein.

Damit ist zugleich gesagt, daß sich für die Menschen geregeltes
Verhalten nie von selbst versteht. Es bedarfstets der Willenshandlung,
die auf Herbeiführung oder Übernahme solcher Regelung gerichtet
ist, sei es auch nur in der verblaßten Form fragloser Anerkennung
sozialer Gewohnheiten und der überlieferten Ordnung. Konsens und

Loyalität sind für Hans Barth wesentliche Merkmale jeder Ordnung12.
Im Hinweis auf das in jeder Ordnung eingeschlossene Willensmoment
liegt die Bedeutung der Staatsvertragstheorien. Das Willensmäßige
hervorzuheben erscheint uns einzig deswegen befremdlich, weil die
für uns wichtigste Gemeinschaft und Verkünderin rechtlicher
Verhaltensregeln, der Staat, sich heute so sehr von selbst versteht. Allein
es gilt nur den Blick zu richten auf die Beziehungen zwischen den

Staaten, um einzusehen, daß eine von allen Beteiligten gewollte und
befolgte gemeinsame Friedensordnung des Rechts sich keineswegs

von selber versteht. Der Hinweis auf das Willensmoment, das jeder

10 Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch, 2.

Aufl., Berlin 1965, S. 309.
11 Estienne de la Boetie, Discours de la Servitude volontaire, mit einem

Vorwort von Edmond Gilliard, Pruntrut 1943. La Boetie beschreibt alle die
Weisen, mit denen ein Gewalthaber durch Gewähren von Vorteilen
Komplizenschaft erkauft. Ähnlich J. J. Rousseau, Sur l'origine et les fondements

de l'inégalité, éd. la Pléiade, Band III, S. 188.
12 Hans Barth, Die Idee der Ordnung, Beiträge zu einer politischen

Philosophie, Erlenbach-Zürich und Stuttgart 1958, S. 217.

32



Ordnung eignet, läßt zudem deutlich werden, daß die rechtliche
Ordnung für die Selbstbehauptung einer Gruppe von ausschlaggebender

Bedeutung ist. Und für die Menschheit wird es entscheidend

sein, ob sie rechtzeitig einsieht, daß das Recht der Selbstbehauptung
der ganzen Menschheit als geordnete Gruppe dienen sollte.

In dem Entscheid für eine gemeinsame Ordnung liegt die
Anerkennung des Anderen als gleichberechtigter Rechtsgenosse. Die
Beziehung zur Gleichheit unterscheidet die Begründung der
Rechtsordnung durch Willensentscheid von der Rückführung auf das

Faktum, daß die Menschen aufeinander angewiesen sind, das von
Plato bis zu Grotius und Rousseau zur Begründung des Staates und
des Rechtes herangezogen wurde13a. Mit dem Willensentscheid ist
auch dessen Begründbarkeit und Rationalität gemeint13. Den Anderen
als Rechtsgenossen anerkennen heißt außerdem, ihm Vertrauen
schenken.

Wenn vom Recht als einer Ordnung gesprochen wird, so ist dies

nicht ganz zutreffend. Das Recht ist vielmehr, wie Hans Barth
ebenfalls hervorhob14, ein sich in der Zeit vollziehendes Ordnungsverfahren,

ein zielgerichteter, zeitlich ablaufender Vorgang, um zu
verbindlichen, allgemeinen Verhaltensregeln zu gelangen. So ist das

Recht stetem Wandel unterworfen, obschon es auf Dauer und
Erhaltung angelegt ist und mit seinen Institutionen der Gesellschaft
zweifellos einige Stabilität zu verleihen vermag18. Der Soziologe
Theodor Geiger nannte es einen «Racheakt des Lebens gegen die

Institution», daß die als dauernd geltenden Gesetze stets im Gleiten
sind16; der Jurist Gerardo Broggini sprach davon, daß «alles Recht
Übergangsrecht» sei17.

i2a piaton, Der Staat. Über das Gerechte. Übertragen von RudolfRufener,
Zürich 1950, II. Buch 369b, S. 132; Hugo Grotius, De jure belli ac pacis
libri très, ed. Barbey, C. Amsterdam 1720, Prolegomena 7, S. VI/VII;
J. J. Rousseau, op. cit., S. 171. Neuestens Martin Drath, Grund und Grenzen

der Verbindlichkeit des Rechts, Tübingen 1963, bes. S. 45 ff.
13 Dazu insbesondere Wilhelm Keller, Psychologie und Philosophie des

Wollens, München und Basel 1954, S. 238f.
14 Hans Barth, op. cit., S. 15.
16 Hans Merz, Das Recht als soziale Ordnungsmacht. Rektoratsrede.

Bern 1963, bes. S. 7/8, 27/8.
16 Theodor Geiger, Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts, Neuwied

a. Rh. und Berlin 1964, S. 195.
17 Gerardo Broggini, Dauer und Wandel im Recht; Z. f. Schweizerisches

Recht, 1965 I 14.

33



Betrachtet man die Geschichte menschlicher Regelungsformen18,
so scheint es so zu sein, wie wenn zu Beginn der Menschheit die in
kleinen Gruppen zusammenlebenden Einzelnen einem wenig
differenzierten Gesamtsystem von Verhaltensweisen folgten, dessen

Verbindlichkeit auf innern und äußeren Faktoren beruhte. Ein
langwieriger geschichtlicher Aussonderungsprozeß führte zur Ausbildung
verschiedener Regelungssysteme, wie Moral, Sitte, Recht oder soziale

Gewohnheiten von der Art der Mode. Erst in relativ späten Zeiten
läßt sich in der menschlichen Geschichte eine besondere soziale

Erscheinung feststellen, welche als Recht angesprochen werden kann.
Recht entsteht, wenn sich die Regelung des zwischenmenschlichen
Verhaltens aus der Sphäre der Begegnung von Einzelnen, deren
Aktionen und Reaktionen, löst, und in der Gestalt des unbeteiligten
Dritten in Erscheinung tritt, die zuerst durch den Vermittler und
Schiedsrichter, später durch den Richter und Gesetzgeber verkörpert
wird. Das Auftreten des unbeteiligten Dritten ist der Ursprung der
besonderen Einrichtung, welche als eigentümliche gesellschaftliche
Organisation das Recht trägt: der Staat. Doch erst in sehr späte
Zeiten bewußter Besinnung auf die verschiedenen Möglichkeiten, die
zwischenmenschlichen Beziehung zu regeln, fällt die deutliche

Entgegensetzung moralischer und rechtlicher Verhaltensweisen und die

Untersuchung des jeweils geltenden Rechts darauf hin, ob es

verdiene, als gerechtes Recht zu gelten19.

Das Recht ist die allgemeine Friedensordnung einer bestimmten
menschlichen Gemeinschaft. Seine Grundregel lautet, daß die einzelnen

Teilhaber von der Ausübung der Gewalt ausgeschlossen sind,
deren Verwaltung ausschließlich und nur in bestimmten Grenzen dem

18 Dazu noch immer wegleitend Richard Thurnwald, Die menschliche
Gesellschaft in ihren ethnosoziologischen Grundlagen, Band 1, Berlin und
Leipzig, 1931, Band 5, Werden, Wandel und Gestaltung des Rechts, eben-
dort 1934; ferner Ralph Linton, The Tree of Culture, New York (1955)
1962; E. Adamson Hoebel, The Law of Primitive Man, Cambridge (Mass.)
1954.

19 Über den Beginn einer Kritik des geltenden Rechts und seiner Anwendung

bei Homer und Hesiod siehe Erik Wolf, Griechisches Rechtsdenken I,
Vorsokratiker und frühe Dichter, Frankfurt a. M. 1950, S. 126, 131 f., 144f.,
die aber nicht die erst bei den Sophisten auftretende Vorstellung einer
doppelten Rechtsordnung voraussetzt. Anderseits findet sich noch bei Plato
und sogar Aristoteles die Gleichsetzung von gesetzlich und gerecht, siehe z. B.
Aristoteles, Nikomachische Ethik, V. Buch, 5. Kap.

34



höchsten sozialen Machtträger, dem Staat, zugestanden wird. Die
Macht ist als rechtlich gezügelte Gewalt, entgegen Schlosser und
Jacob Burckhardt, nicht an sich böse, sondern für das Leben einer

Gruppe notwendig. Doch diese Eigenart aller rechtlichen Regelung,
deren Stützung durch die Macht, ist außerordentlich wichtig. Wer
nicht täglich beruflich mit dem Recht zu tun hat, vergißt oder übersieht

zu leicht, daß im Hintergrund aller rechtlichen Bestimmungen
die Zwangsvollstreckung zivilrechtlicher Ansprüche, die unmittelbare
Durchsetzung staatlicher Gebote durch Verwaltungszwang und Polizei

steht und daß dem, der rechtlichen Geboten widersteht, der

Zwangseingriff der Strafe droht. Nicht nur die gerechte Norm, auch
das Zuchthaus gehört zum Recht.

Zugleich ist das Recht eine allgemeine Regelung in dem Sinne, daß

es festlegt, zu welchem Verhalten in einer bestimmten Situation jeder
gegenüber jedem verpflichtet ist und was er von jedem anderen
erwarten darf. Das Recht ist eine Friedensordnung durch zum voraus
festgelegte, in allgemeiner Form ausgesprochene und damit wiederum
auf Gleichbehandlung abzielende Entscheidung zwischenmenschlicher

Konflikte. Deshalb bezeichnete Radbruch das Recht als an
der Idee der Gerechtigkeit ausgerichtete Regelung von Konflikten20.
Das Recht ist aber auch und ebenso stark Friedensordnung dadurch,
daß es den Einzelnen bestimmte Formen des Zusammenwirkens zur
Verfügung stellt oder solchen Formen erhöhte Wirksamkeit beilegt,
wie die Verträge oder die Verbindung mehrerer zur rechtlichen
Einheit der iuristischen Person, um gemeinsame Ziele zu erreichen.

Heute, und dies ist hervorzuheben, ist das Recht ein außerordentlich

kompliziertes Ordnungsgefüge. In einem, wiederum durch rechtliche

Vorschriften bestimmten Erzeugungsvorgang werden die
allgemeinen Regeln des Rechts, die Rechtssätze, geschaffen. Sie finden
als solche wohl nur in den wenigsten Fällen unmittelbar Anwendung.
So wenn die Rechtsregeln meßbare oder, wie die Verkehrsregeln, in
anderer Weise ohne weiteres feststellbare Voraussetzungen ihrer
Anwendung festlegen. Inwieweit die rechtlichen Vorschriften sonst in
der ihrem Sinn entsprechenden Weise beachtet werden, ist nicht

genau zu ermitteln.

20 Gustav Radbruch, Der Zweck im Recht (1937?), in Radbruch, Der
Mensch im Recht, Göttingen 1957 93/4. Ähnlich auch Philipp Heck,
Begriffsbildung und Interessenjurisprudenz, Tübingen 1932, Sinn rechtlicher
Normen sei «die Entscheidung von Interessenkonflikten», S. 148/9.

35



Was als Übertragung der allgemeinen Regel auf den Einzelfall
wirklich gilt, dies zeigt erst die Tätigkeit der das Recht anwendenden

Instanzen, die der Gerichte und der Verwaltung. Ist das Urteil
gefunden oder die Verfügung der Verwaltung ergangen, doch lebt der
betroffene Rechtsgenosse ihnen nicht nach, so wird durch eigens
dafür eingesetzte Organe der Rechtsordnung das Urteil oder der
Verwaltungsakt vollstreckt.

Diese Hinweise mögen als Umwege erscheinen. Allein sie stehen

mit dem Thema in engstem Zusammenhang. Sie zeigen, daß die

Beziehungen zwischen Recht und Ethik an den verschiedensten Stufen
der Rechtsverwirklichung ansetzen können: im Augenblick, da es

um das Setzen der allgemeinen Regel geht oder in der Rechtsanwendung

oder in der Vollstreckung. Es stellt sich die Frage, ob und in
welcher Weise ethische Überlegungen in der Erzeugung und
Anwendung des Rechts eine Rolle spielen. Es kann aber auch, wiederum
auf den verschiedensten Stufen der Rechtsbildung, für die Stellung
des Einzelnen zum Recht, vom Einstehen für das Recht bis zum
Widerstands«recht» einerseits, zur Querulanz anderseits, nach der
Erheblichkeit ethischer Motive gefragt werden. Die Männer des

20. Juli, Michael Kohlhaas und Shylock, mögen die weiten Grenzen
des hier in Frage stehenden menschlichen Verhaltens anzeigen.

Und noch eine knappe Zwischenbemerkung: als Jurist kann ich
nicht anders, als das Gesamte des rechtlichen Regelungsverfahrens -
Rechtssetzung, Rechtsanwendung, Vollstreckung - als eine in sich

geschlossene, sinnvolle Einheit zu begreifen. Dies ist besonders

hervorzuheben, weil schon 1897 der amerikanische Richter Oliver Wendeil
Holmes erklärte: «The prophecies of what the Courts will do in fact
and nothing more pretentious are what I mean by law21.» Und Max
Weber trug wenig später die Ansicht vor, Recht sei die durchschnittliche

Chance, daß die zuständige Behörde eingreife, wenn vor ihr
der Sachverhalt der Normenverletzung geltend gemacht wird22.
Diese Auffassung, welche vom amerikanischen Realismus und von
Rechtssoziologen, wie Theodor Geiger23, übernommen wurde, ver-

21 Zitiert von Friedmann, Legal Theory, London 1953, S. 198.
22 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, 4. Aufl., I. Halbband,

Tübingen 1956, 2. Teil, Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen Ordnungen
und Mächte, Kap. I, § 1, S. 183.

23 Op. cit., bes. S. 205 ff. über die Verbindlichkeit der Rechtsnorm, auch
S. 380, der allerdings auch die freiwillige Befolgung rechtlicher Vorschriften
zur Ermittlung der Verbindlichkeit heranzieht.

36



kürzt die rechtliche Regelung auf die Entscheidung des Einzelfalles
durch die Gerichte oder die Verwaltung. Sie beachtet zuwenig, daß,
sicherlich weit weniger auffällig, doch im Gesamt der sozialen

Ordnung nicht weniger wirksam, die allgemeinen Rechtsregeln auch
sonst das menschliche Verhalten bestimmen und damit in diesem

spezifischen Sinne gelten.
Doch bevor gesagt werden kann, in welcher Weise ethisches

Verhalten auf das Recht einwirkt, sollte feststehen, welche Verhaltensregeln

als ethische zu bezeichnen sind. Wie lassen sich Ethik und
Recht voneinander unterscheiden, wenn, wie hier, davon
ausgegangen wird, daß sie beide demselben Grund entspringen : der
Regelungsbedürftigkeit menschlichen Verhaltens überhaupt?

Geläufig ist die Unterscheidung, welche die ethische von der
rechtlichen Regelung darnach zu trennen sucht, ob sie sich auf inneres
oder äußeres Verhalten bezieht. Allein die Ethik erfaßt ebenfalls

äußeres, insbesondere auch andere Menschen betreffendes Verhalten;
das Recht, vor allem das moderne, schließt den Rückgriff auf inneres
Verhalten nicht aus. Die gesamte Entwicklung des Strafrechts kann
so zusammengefaßt werden, daß ursprünglich die äußere

Verursachung einer Rechtsverletzung zur Bestrafung genügte, während
heute einzig die durch fehlerhafte Willensbestimmung hervorgerufene,
die verschuldete Rechtsverletzung Strafe auslösen soll. Ebensowenig
vermittelt der Inhalt der Regeln immer ein taugliches
Unterscheidungskriterium; sittliche und rechtliche Regelungen können
denselben Inhalt aufweisen und tun es auch häufig. Ebensowenig schlägt
die Differenzierung nach Autonomie und Heteronomie durch, weil,
wie Laun, Radbruch und neuestens Hans Welzel24 gezeigt haben, es

nicht darauf ankommt, ob die Regel von außen an den Einzelnen

herangetragen wird oder nicht, sondern darauf, ob ihr verpflichtende
Kraft oder nur befehlende Gewalt zukommt. Autonomie bedeutet

nicht, den Inhalt der zu befolgenden Regel aufzustellen, sondern die

Regel befolgen, weil sie als sachlich begründet und deshalb

verpflichtend angesehen wird25. Und selbst die von Kant getroffene
24 Rudolf v. Laun, Recht und Sittlichkeit, Berlin 1935; Gustav Radbruch,

Rechtsphilosophie, 4. Aufl., S. 38/9; Hans Welzel, Gesetz und Gewissen, In
Hundert Jahre deutsches Rechtsleben, Festschrift zum hundertjährigen
Bestehen des Deutschen Juristentages 1860-1960, Band I, Karlsruhe 1960,
390f. Zur Frage der Autonomie und Drath, 1. c., der dieses Problem als

von aussen an das Recht herangetragen bezeichnet.
25 Welzel, 1. c.

37



Unterscheidung der Moralität von der Legalität nach dem Motiv,
welches zur Befolgung der Regel führt28, genügt nicht. Denn damit ist
nur das sittliche Verhalten deutlich gekennzeichnet; legales, als

äußerlich mit der Regel übereinstimmendes Verhalten vermag den

Anforderungen anderer als rechtlicher Ordnungen ebenfalls zu
genügen, so denen der Sitte als Übereinstimmung mit den allgemeinen
Vorstellungen über richtiges Verhalten. Als Charakteristikum des

Rechts könnte eher dienen, daß es im sittlichen Entscheid um das

Handeln aus rechter Gesinnung geht, im Recht aber vor allem darum,
einen sachlich richtigen Entscheid zu treffen. Deshalb stehen im
Recht Erwägungen der Nützlichkeit, der Zweckmäßigkeit, der
Rechtssicherheit, der Praktikabilität im Vordergrund. Diese Eigenart
des Rechts hängt damit zusammen, daß es der Selbstbehauptung
einer Gruppe dient und daß sich in ihm ganz besonders deutlich die
Notwendigkeit des primum vivere bemerkbar macht. Allein auch
diese Eigentümlichkeit trennt das Recht nur deutlich von der Ethik,
doch weniger eindeutig von anderen Regelungssystemen wie Sitte
und Brauch.

Wirklich eindeutig und einzig den Gegensatz von Ethik und Recht
treffend scheint nur das Kriterium der Sanktion zu sein. Die Ethik
überläßt es dem Gewissen, den Entscheid zu treffen und dessen Folgen
zu tragen. Das Recht sieht als Folge regelwidrigen Verhaltens eine

von einer besonderen und eigens dazu errichteten Institution zu
verhängende Sanktion vor. Durch die Organisation der Sanktionierung
unterscheidet sich das Recht zugleich deutlich von allen anderen

Regelungen menschlichen Verhaltens, welche sicherlich nicht der
Möglichkeit der Sanktionierung entbehren, doch keine geregelte,
institutionalisierte Sanktionierung kennen.

Sind derart die Vorfragen wenigstens knapp berührt worden, so

können in gebotener Kürze die Hauptfragen in Angriff genommen
werden. Sie werden vorerst, den verschiedenen Stufen der
Rechtsverwirklichung folgend, als Problem der Rechtsentstehung behandelt
werden, darauf als Problem der Einstellung des Einzelnen zur
Rechtsordnung.

Wird die Rechtssetzung als geschichtlicher Vorgang betrachtet,
so steht außer allem Zweifel, daß ethische Vorstellungen, die An-

28 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten in zwei Teilen, Metaphysische
Anfangsgründe der Rechtslehre. WW ed. Cassirer, Band 7, S. 26.

38



sichten darüber, wie die zu entscheidende Frage gerecht, richtig, gut
geregelt wäre, die Rechtssetzung in hohem Maße beeinflußten. Die
Ethik wirkt als Bahnbrecher und Vorläufer besserer rechtlicher
Anordnungen. Alle großen, durch das Recht schließlich
ausgesprochenen Befreiungen, die der Sklaven, der Untertanen, der

Arbeitnehmer, sind Verwirklichungen heiß umkämpfter sittlicher
und oft zugleich religiöser Forderungen gewesen. Es ließe sich

hier von einer genetischen Funktion der Ethik für das Recht
sprechen. Der Grundrechtskatalog der ersten siebzehn Artikel des

Bonner Grundgesetzes ist ein neues Beispiel dafür, ebenso die

Europäische Menschenrechtskonvention vom 4. November 1950

von Rom und die ihrer Anwendung dienenden Gerichtshöfe. In
beiden Fällen handelt es sich gewissermaßen um positiviertes und
deswegen durch bestimmte Rechtsmittel durchsetzbares Naturrecht.

Die rechtlichen Regeln verkörpern und schützen die ethischen

Werte, welche nach den in einer staatlichen Gemeinschaft herrschenden

Vorstellungen als besonders wichtig angesehen werden und deren

Mißachtung besonders schwerwiegend erscheint. Das Recht soll nur
die grundlegenden ethischen Regeln sichern, über deren Einhaltung
in einer Rechtsgemeinschaft allgemeines Einverständnis vorausgesetzt
werden darf. Das Recht ist nach Georg Jellineks Formulierung in
diesem Sinne «ethisches Minimum»27. Es kann nur grob Unmoralisches

verbieten, doch nie moralisches Verhalten direkt erzwingen.
Dies zeigt sich deutlich in der Begrenztheit der rechtlichen Regelung
höchstpersönlicher Beziehungen. Weder den Bestand einer Ehe noch
der Familie noch die Vertragstreue kann das Recht unmittelbar
erzwingen oder sichern; es kann nur eine Sanktion eintreten lassen,

wenn die Verpflichtung, die aus dieser Beziehung entspringt,
gebrochen wurde. Und deshalb wird die rechtliche Regelung immer
dann zur reinen Anmaßung, wenn sie Ausdruck der von einer

größeren oder kleineren Gruppe in der Gemeinschaft für richtig
erachteten Gesamtdeutung allen menschlichen Verhaltens sein will
und die dieser Deutung gemäße Richtigkeit durchsetzen soll. An
dieser Stelle ist es gut, sich der weisen Einsicht eines Jacob Burckhardt
zu erinnern:

«Es ist eine Ausartung und philosophisch-bureaukratische Über-

27 Georg Jellinek, Die sozialethische Bedeutung von Recht, Unrecht und
Strafe, Wien 1878, S. 42: «Das Recht ist nichts anderes als das ethische
Minimum. »

39



hebung, wenn der Staat direkt das Sittliche verwirklichen will, was

nur die Gesellschaft kann oder darf28. »
Allein hier geht es nicht um den Nachweis einzelner geschichtlicher,

sondern allgemeiner Zusammenhänge. Die Frage heißt: soll

nur sittlich gutes Recht gelten und wie ließe sich eine solche Forderung

verwirklichen? Diese Frage ist für die Verbindlichkeit rechtlicher

Anordnungen von entscheidender Bedeutung : Ist Recht einfach

jede von der sozialen Zentralmacht, dem Staat, ausgehende Regel,
so bleibt sie bloßer von außen an den Einzelnen tretender Befehl, der

zwar Gehorsam heischen und erzwungen werden kann, doch nicht
zu verpflichten vermag. Damit sei nicht gesagt, daß jede Rechtsregel

in sich ethische Bedeutung tragen müsse; häufig ist es

notwendig, irgendeine Vorschrift zu erlassen, damit die Frage
entschieden ist; man denke an Vorschriften über Zuständigkeiten und
Fristen oder das Gebot des Rechts- oder Linksfahrens.

Nochmals sei eine Zwischenbemerkung gestattet : Selbst die strengsten

Anhänger eines iuristischen Positivismus, wie Hans Kelsen mit
seiner reinen Rechtslehre, lehnen die Frage nach der Richtigkeit des

Rechts nicht schlechthin ab. Sondern sie weisen sie nur aus dem
Bereich der Rechtswissenschaft, weil sie, Thomasius eher als Kant
folgend, Recht und Moral peinlich genau trennen29. Aber sie wollen
damit keineswegs behaupten, daß das Recht nicht der Moral und
insbesondere der Forderung der Gerechtigkeit entsprechen soll30.

Damit ist das Wichtigste bereits gesagt : Zwar erklären nicht
wenige, rechtlich verbindlich und rechtswissenschaftlicher Erklärung
zugänglich sei einzig die faktisch sich durchsetzende, von der sozialen

Zentralmacht getragene und über eine organisierte Sanktionierung
verfügende Regelung. Doch dies soll nicht heißen, daß sich das Recht

28 Jacob Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Kröners Taschenausgabe,

Leipzig 1935, S. 38.
29 Dazu, daß die Trennung von Moral und Recht auf Thomasius, welcher

von der rechtlichen Verbindlichkeit als Zwangspflicht sprach, und nicht auf
Kant zurückgeht, siehe Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, 164f.

30 Hans Kelsen, Was ist juristischer Positivismus? Juristenzeitung 1965,
468: «Die Trennung des Rechts von der Moral bedeutet natürlich nicht -
wie vielfach mißverstanden wird - die Ablehnung der Forderung, daß das
Recht der Moral und insbesondere der Moralnorm der Gerechtigkeit entsprechen,

daß das Recht gerecht sein soll.» Doch dürfe die Mehrheit der
Moralsysteme und der Auffassungen der Gerechtigkeit nicht übersehen werden.
Ebenso in Reine Rechtslehre, 2. Aufl., Wien 1960, S. 68/9.

40



einfach darauf zu beschränken habe, irgendwie Ordnung zu schaffen,

einzig damit Gewißheit über das zukünftige Verhalten besteht,
sondern es soll sich auf ethische Grundsätze zurückführen lassen und
wenigstens auf die Verwirklichung der Gerechtigkeit zielen.

Den Anderen, welche sich auch für die rechtliche Betrachtungsweise

mit dem Faktum tatsächlicher Geltung nicht begnügen, ist

aufgegeben, Kriterien zu nennen, welche anzeigen, wann eine

Anordnung nicht mehr als Recht angesprochen werden kann, weil sie

den ethischen Ansprüchen an eine Sozialordnung nicht mehr zu

genügen vermag.
Diese legitimierende und zugleich limitierende Funktion gegenüber

dem positiven Recht kommt vor allem dem Naturrecht zu, verstanden
als ein System überzeitlich geltender, ausformulierter Regeln menschlichen

Verhaltens31. Nur wenige Andeutungen sind hier möglich,
weil es ausgeschlossen ist, die ganze Problematik des Naturrechts
aufzurollen. Es sei einzig an die höchst verschiedene Natur des

Menschen erinnert, die vom Naturrecht jeweils vorausgesetzt wird32.

Es gibt seit Trasymachos und Kallikles auch ein Naturrecht des

Stärkeren, welches gerne verschwiegen wird. Und wie soll die Natur
des Menschen unveränderliche Regeln begründen, wenn sie als

grundsätzlich wandelbar anzusehen ist? Unüberwindbar scheint,
nicht nur für Neukantianer, die Schwierigkeit, aus einer Seins-

beschaffenheit ein Gebot bestimmten Verhaltens abzuleiten, wenn
nicht zuvor dem Sein zumindesten eine Tendenz auf das Gute hin
beigelegt worden war. Aber selbst dies eingeräumt: Wer entscheidet
und wie bestimmt sich dann, ob die Tendenz gut ist? Ähnliche
Einwände treffen ebenfalls die heute so beliebte Argumentation aus der
Natur der Sache33, die nichts anderes als die Berufung auf eine vor-

31 Siehe dazu die in Anm. 5 genannten Werke. Als Beispiel eines in Regeln
gefaßten Naturrechts noch Gallus M. Manser, Das Naturrecht in thomisti-
scher Beleuchtung, Freiburg 1944; ders. Angewandtes Naturrecht, 1947.

32 Erik Wolf, Das Problem der Naturrechtslehre. Versuch einer Orientierung,

ging in der ersten Auflage, Karlsruhe 1955, von je neun verschiedenen

Begriffen der Natur und des Rechts aus; in der dritten Auflage 1964 standen
sich zwölf Begriffe der Natur und zehn Begriffe des Rechts gegenüber.

33 Dazu vor allem das in Anm. 1 genannte, von Arthur Kaufmann
herausgegebene Sammelwerk, außerdem noch Günter Stratenwerth, Das
rechtstheoretische Problem der «Natur der Sache», Reihe Recht und Staat 204,
Tübingen 1957; Ottmar Ballweg, Zu einer Lehre von der Natur der Sache,
2. Aufl., Basel 1963.

4 Studia Philosophica XXVI 41



oder außerrechdich vollzogene, häufig nicht deutlich ausgesprochene

Wertung ist. Dies sah schon Giambattista Vico ganz klar: «Die
Natur der Dinge ist nichts anderes als ihr Entstehen in bestimmten
Zeitläuften und unter bestimmten Umständen...34» Die Natur der
Sache ist erstarrte geschichtliche Wertung. Dasselbe gilt von der im
Strafrecht immer wieder herangezogenen Unterscheidung der mala
in se und der mala quia prohibita, wie von Werner Maihofers
Versuch, aus den sozialen Rollen Regeln des Verhaltens abzuleiten35.

Auch die heute versuchte, etwa von Erich Fechner vertretene
Begründung eines geschichtlich werdenden Naturrechts36, begegnet
ähnlichen Einwänden, insbesondere hinsichtlich der es feststellenden

Instanz.
Lassen sich andere Prinzipien zur Begründung und Begrenzung

positiven Rechts gewinnen? Die moderne thomistische Lehre scheint
das Spezifische des Naturrechts mehr in seinem Rechts- als in seinem

Regelcharakter zu erblicken und hält dafür, daß das Naturrecht für
die einzelne zu regelnde Situation den unverrückbaren Maßstab der

Richtigkeit angebe36®. In ähnlicher Weise ist auch aufzufassen Kants
«Probierstein der Rechtmäßigkeit eines jeden öffentlichen
Gesetzes», wenn «ein ganzes Volk unmöglich dazu seine Einstimmung
geben könnte (wie z. B. daß eine gewisse Klasse von Untertanen erblich
den Vorzug des Herrenstandes haben sollten), so ist es nicht
gerecht...» Rudolf Stammler sah in dem richtigen Recht das maß-

31 Giambattista Vico, Die Neue Wissenschaft über die gemeinschaftliche
Natur der Völker, nach der Ausgabe von 1744 übersetzt von E. Auerbach,
München 1924, S. 81, N. 14.

35 werner Maihofer, Recht und Sein, S. 114; ders., Vom Sinn menschlicher

Ordnung, S. 57. Kritisch dazu Schultz, Studia philosophica XVIII
(1958) 180f.

36 Erich Fechner, Rechtsphilosophie, S. 261 ; ähnlich Günter Stratenwerth,
Artikel Naturrecht im Handwörterbuch der Sozialwissenschaften, S. 550, es

gehe «um die Formulierung materialer Rechtsgrundsätze, die jedenfalls in
unserer geschichtlichen Situation zu respektieren sind, wenn das positive
Recht verbindlich sein soll», und Hans Ryffel, Probleme der Biotechnik in
soziologischer Sicht, Arzt und Christ 1965 208, es könnte «so etwas wie ein
zeitbedingtes ,Naturrecht' anerkannt werden, das seine Rechtfertigung aus
der derzeitigen Verfassung des Menschen herleitet...»

36 a Thomas von Aquin, Recht und Gerechtigkeit, kommentiert von A. F.
Utz, Die deutsche Thomas-Ausgabe, 18. Band, 1953, S. 433, aber dagegen
S. 436; auch Rudolf Henning, Der Maßstab des Rechts im Rechtsdenken der
Gegenwart, Münster i. Westf., 1961, passim.

42



gebliche Kriterium. Richtig aber ist eine Norm, wenn ihr Inhalt in
der besonderen geschichtlichen Lage dem Gedanken des sozialen

Ideals, der «Gemeinschaft frei wollender Menschen», entspricht37.
Wie Friedrich betonte, beruht die übliche Ansicht, die von Stammler
ausgesprochene Grundregel sei rein formal, auf einem Mißverständnis,

weil sich hinter der Formulierung Stammlers die Berufung auf
die Menschenwürde verbirgt38. Leonard Nelson hielt für den obersten

Grundsatz inhaltlicher Richtigkeit rechtlicher Regeln die persönliche
Gleichheit, verstanden als «die Ausschließung jedes durch numerische
Bestimmtheit der einzelnen Person bedingten Vorzugs39». Ähnlich
äußerte sich schon Vico: «Die intelligenten Menschen halten
für Recht, was bei unparteiischer Betrachtung der Fälle der Nutzen
vorschreibt40. »

Nach 1945 suchte Gustav Radbruch die Grenzen zulässigen
positiven Rechts durch den Begriff des gesetzlichen Unrechts näher zu
bestimmen. Zwar sei noch nicht jede ungerechte oder unbillige
Einzelanordnung unverbindlich. Die Grenze liege dort, wo «der Widerspruch

des positiven Gesetzes zur Gerechtigkeit ein so unerträgliches
Maß erreicht, daß das Gesetz als ,unrichtiges Recht' der Gerechtigkeit

zu weichen hat.» Dies trifft zu, «wo die Gerechtigkeit nicht
einmal erstrebt wird, wo die Gleichheit, die den Kern der Gerechtigkeit
ausmacht, bei der Setzung positiven Rechts bewußt verleugnet
wurde, da ist das Gesetz nicht etwa nur ,unrichtiges Recht', vielmehr
entbehrt es überhaupt der Rechtsnatur41». Ähnliche Formulierungen
fanden sich übrigens schon 1936 bei Walther Burckhardt42. Kantische
Begriffe aufnehmend, sieht Hans Welzel die Grenze dort, wo die
rechtliche Anordnung die Würde der menschlichen Person nicht
mehr achtet und den Menschen zum Mittel erniedrigt43. Zu einem
ähnlichen Ergebnis kommt die neuestens von Werner Maihofer ver-

37 Rudolf Stammler, Lehrbuch der Rechtsphilosophie, 2. Aufl., Berlin und
Leipzig 1923, S. 199.

38 Carl J. Friedrich, Die Philosophie des Rechts in historischer Perspektive,
S. 99.

39 Leonard Nelson, Vorlesungen über die Grundlagen der Ethik, 3. Band,
System der philosophischen Rechtslehre und Politik, Leipzig 1924, S. 85.

40 Vico, op. zit., S. 122, N. 112.
41 Gustav Radbruch, Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht;

in Rechtsphilosophie, 4. Aufl., S. 353.
42 Walther Burckhardt, Methode und System des Rechts, Zürich 1936, S. 51.
43 Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, S. 239/40.

43



tretene Lehre des Naturrechts als Existenzrecht43a und Hans Reiners
Begründung eines Urrechts auf Besitz der Person44.

Was folgt daraus? Es lassen sich, nach Welzel, daraus zwei Gebote
an den Gesetzgeber ableiten : Einmal nur solche Gesetze zu erlassen,
welche mindestens die Gerechtigkeit anstreben und deshalb
beanspruchen können, das Gewissen der Rechtsgenossen zu binden ; außerdem

soll sich das Recht «auf die elementare Regelung des

Gemeinschaftslebens beschränken», sich also mit dem bereits genannten
ethischen Minimum im Sinne Georg Jellineks begnügen45. Muß das

Recht aber einmal Vorschriften aufstellen, denen gegenüber aus
achtbaren Gründen abweichende Gewissensentscheide einzelner

Rechtsgenossen zu erwarten sind, so soll es seine Anordnungen so

treffen, daß ein solcher Gewissensentscheid berücksichtigt werden
kann. Ein typisches Beispiel für diese Zurückhaltung des Rechts
bietet das Arztrecht, welches häufig auf eine allgemeine Regelung
verzichtet und den Arzt auf Grund der Einsichten ärztlicher Kunst
und seines Gewissens entscheiden läßt. Anderseits würde eine rechtliche

Regelung, welche immer dem Gewissensentscheid den Vorrang
vor der Verbindlichkeit einer Rechtsregel zuerkennen würde, sich
selber aufheben und zur Anarchie führen. So weit die von Welzel

gezogenen Folgerungen und begründeten Forderungen, denen nur
zugestimmt werden kann.

Allein das wirklich Entscheidende ist doch: Was ereignet sich,

wenn ein Gesetz oder gar eine ganze Rechtsordnung erlassen wurde,
welche die Gerechtigkeit nicht einmal intendieren und der Einzelne,
seinem Gewissen folgend, sich gegen sie auflehnt? In diesem
Konfliktsfall läßt sich nicht hindern, daß sich das gesetzliche Unrecht
tatsächlich durchsetzt. Rechtliche Wirkungen gegenteiliger Art
können sich erst entfalten, wenn die Herrschaft solcher Gesetze

gebrochen ist. Wer sich ihnen widersetzte, erscheint nun nicht mehr als

Rechtsbrecher; wer ihnen folgte und dadurch die Rechte anderer
verletzte, kann zu Schadenersatz angehalten oder sogar bestraft werden.

Die Rechtsprechung der Bundesrepublik Deutschland weist eine

.ganze Reihe derartiger Urteile auf, die zugleich erkennen lassen, wie

43» Werner Maihofer, Naturrecht als Existenzrecht, Frankfurt a. M. 1963.
44 Hans Reiner, Grundsätze und Einzelnormen des Naturrechts, Freiburg

i. Br. und München 1964, S. 33.
46 Hans Welzel, Gesetz und Gewissen, 1960, zit. in Anm. 24, S. 399; jetzt

auch ders. Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, S. 252/3.

44



überaus schwer es ist, solche Situationen nachträglich zu beurteilen,
ohne mit grundlegenden Prinzipien des Rechts in Widerspruch zu
geraten46. Doch selbst dann werden nicht überzeitliche Grundsätze

angewendet, sondern es werden die durch die neue Rechtsordnung
als grundlegend vorausgesetzten Wertungen mit dem Machtmittel
des neuen positiven Rechts durchgesetzt.

Es mag für den Nichtiuristen erstaunlich scheinen, daß die enge
Beziehung zwischen Recht und Ethik sich auf der Stufe der
Rechtsanwendung ebenfalls aufzeigen läßt. Immer häufigergreift dermoderne
Gesetzgeber zu Regelungen, die sehr allgemein gehalten sind und
deswegen der Ergänzung bedürfen, bevor sie auf den Einzelfall
angewendet werden können, oder die sogar den Richter ausdrücklich
anweisen, die Umstände des einzelnen Falles zu berücksichtigen und
die vom Gesetzgeber nur vage vorgezeichnete Regelung zu
konkretisieren. Auflösung von Rechtsbeziehungen aus wichtigen Gründen,

Handeln nach Treu und Glauben, Verpönung des

Rechtsmißbrauches, Verweisung auf die Billigkeit oder das richterliche
Ermessen, dies alles sind Formeln moderner Gesetzessprache, welche
den Richter geradezu auffordern, unter Heranziehung auch ethischer

Gesichtspunkte zu entscheiden. Es ließe sich hier von einer ergänzenden

Funktion der Moral im Recht sprechen. Überdies: Der Widerspruch

zwischen der starren allgemeinen Gesetzesbestimmung und
der Einzelfallgerechtigkeit wurde schon in der Antike gesehen; auf
Aristoteles geht die Ergänzung des gesetzten Rechts durch die

Billigkeit zurück. Die Unvollständigkeit und Ergänzungsbedürftigkeit
gesetzlicher Regelungen, die Unterscheidung zwischen der
umfassenden Rechtsordnung und des nur eines ihre Teile bildenden
Gesetzes, die Notwendigkeit ergänzender und rechtschöpferischer
Tätigkeit des Richters, ist, als Folge der Angriffe der Freirechtsschule

und der Interesseniurisprudenz gegen die Ansicht, die Gesetze

regelten das Recht abschließend und vollständig, eine -
wiedergewonnene - grundlegende Einsicht modernen Rechtsdenkens. Die
damit verbundene Stärkung der Stellung des Richters ließ René

46 Siehe die von Radbruch, Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches
Recht, Abschnitt II, in Rechtsphilosophie, 4. Aufl., S. 347-352, und von
Hermann Weinkauff, Der Naturrechtsgedanke in der Rechtsprechung des

Bundesgerichtshofes, Neue Juristische Wochenschrift 1960, 1689, jetzt in
Maihofer (Herausgeber) Naturrecht oder Rechtspositivismus? zitiert in
Anm. 1, S. 554f., genannten Urteile.

45



Marcic erklären, es vollziehe sich der Übergang vom Gesetzesstaat

zum Richterstaat46a.
So kommen Absichten und Beweggründe, Einstellungen und andere

innere Haltungen mit ins Spiel. Ganz besonders deutlich ist der Rückgriff

auf solche Momente im Strafrecht. Nicht nur, daß der Vorwurf,
sich strafbar gemacht zu haben, einzig erhoben werden darf, wenn
dem Täter zur Last gelegt wird, er habe die Straftat verübt, obschon

er fähig gewesen war, das Unrecht der Tat einzusehen und sich nach
dieser Einsicht zu richten. Zahlreiche Strafbestimmungen ziehen
ethische Vorstellungen heran. Der mit lebenslänglichem Zuchthaus
bedrohte Mörder muß aus besonders verwerflicher Gesinnung
gehandelt haben; Dieb oder Betrüger ist nur, wer beabsichtigte, sich
oder einen anderen unrechtmäßig zu bereichern. Die Strafe ist nach
dem Verschulden zuzumessen; der Richter hat «die Beweggründe,
das Vorleben und die persönlichen Verhältnisse des Schuldigen zu
berücksichtigen»47. Dieses Beispiel möge genügen, um zu zeigen, wie
stark das moderne Recht von individualisierenden, ethischen

Vorstellungen durchdrungen ist. Nur angetönt sei hier die Frage, ob sich

die Neigung des modernen Rechts zur Individualgerechtigkeit und

Berücksichtigung höchstpersönlicher Umstände mit dem dem Recht

eigentümlichen unpersönlichen Verfahren vereinbaren läßt. Die

Begegnung zwischen Richter und den Prozeßparteien ist keine
höchstpersönliche, sondern formalisiert, durch zahlreiche
Verfahrensvorschriften vermittelt, beengt und begrenzt. Wie können da so feine

Dinge, wie Beweggründe und Absichten, wirklich und richtig erfaßt
und zutreffend gewürdigt werden?

Mit dem Verweis auf die Umstände des Einzelfalles wird die

persönliche Entscheidung des Richters, seine individuelle Stellungnahme,

angesprochen, doch ist sogleich zu bemerken, daß der
Rechtscharakter auch dieser Entscheidung sie auf Typisierung und
Regelbildung lenkt.

46a Dazu vor allem René Marcic, Vom Gesetzesstaat zum Richterstaat,
Wien 1957; Josef Esser, Grundsatz und Norm in der richterlichen
Fortbildung des Privatrechts, Tübingen 1956; und zu dem die Unvollständigkeit
gesetzlicher Regelungen voraussetzenden ZGB Art. 1 Arthur Meier-Hayoz
im Einleitungsband des Berner Kommentars zum schweizerischen Zivilrecht,
Bern 1962, S. 96 ff., mit reichhaltiger Bibliographie, S. 86 bis 94. Zur
Rechtsfindung neuestens und zusammenfassend O. A. Germann, Probleme und
Methoden der Rechtsfindung, Bern 1965.

47 Schweizerisches Strafgesetzbuch vom 21. Dezember 1937, Art. 63.

46



Und wie steht der Richter persönlich zum Gesetz, wenn er es vor
seinem Gewissen nicht als gerechte Regelung anerkennen kann und
keine rechtliche Möglichkeit, vom gesetzlichen vorgezeichneten Wege
abzuweichen, besteht? Zuweilen mag der Hinweis auf die Begnadigung

genügen. Als Regel wird zu gelten haben, daß der Richter sich

zum Gehorsam gegenüber den Gesetzen verpflichtete und auf sein

Amt zu verzichten hat, wenn er glaubt, dieser Pflicht nicht mehr

genügen zu können. In Ausnahmesituationen wird er versuchen,
durch Berufung auf übergesetzliche Regeln die Anwendung des ihm
als gesetzliches Unrecht erscheinenden Rechtssatzes abzuwenden
und dem Gesetz gegenüber als Wahrer des Rechts aufzutreten48.

Was den Vollzug der Urteile betrifft, so gibt die Vollstreckung
zivilrechtlicher Entscheide kaum Anlaß, ethische Erwägungen
einspringen zu lassen. Ganz anders steht es jedoch im Strafrecht. Wurde
dem Täter eine vollziehbare Freiheitsstrafe auferlegt, so schreibt das

schweizerische Strafgesetzbuch vom 21. Dezember 1937 in Art. 37

Abs. 1 vor, «der Vollzug der Zuchthaus- und der Gefängnisstrafe soll
erziehend auf den Gefangenen einwirken und ihn auf den Wiedereintritt

in das bürgerliche Leben vorbereiten». Wie sich das Leben
in den Anstalten abspielen soll, bestimmen vor allem die kantonalen
Vorschriften bis in alle Einzelheiten. Allein was sich in den Anstalten
wirklich ereignet, hängt viel weniger ab von der Fassung der
Bestimmungen als von der Art und Weise, wie die Vertreter der
staatlichen Ordnung dem Gefangenen während des Freiheitsentzuges
begegnen. Hier ist die Rechtsordnung auf das ethische Verhalten
geradezu angewiesen. Daß das Recht ausgerechnet dort, wo es seinen

Zwang am wirksamsten walten läßt, an seiner Grenze angelangt ist,
erweist sich noch aus einem anderen Grunde: Wenn der Verurteilte
nicht willig ist, an der eigenen Resozialisierung mitzuarbeiten, sind
alle Mühen umsonst. Der durch Strafe ausgeübte Rechtszwang bleibt
im Äußerlichen stecken, wenn er nicht durch ethisch inspirierte
Zielsetzungen die Richtung erhält, welche seiner gesetzlichen

Bestimmung entspricht.

48 So die Entscheide des Reichsgerichtes in Strafsachen 61 247 und 62

147, welche den Rechtfertigungsgrund des übergesetzlichen Notstandes dem
Arzte zubilligten, welcher eine Schwangerschaft unterbrach, um das Leben
der Mutter zu retten. Siehe nun auch Bonner Grundgesetz Art. 20 Abs. 3,
welcher die Rechtsprechung «an Gesetz und Recht» bindet und der
Rechtssprechung ein Wächteramt über die Gesetzgebung zuweist.

47



Und nun der Einzelne? Der Einzelne steht vor einem rechtlichen
und ethischen Entscheid, wenn es darum geht, ob er eine vom Recht
gewährte Befugnis ausnützen will oder nicht. Das Recht kann ihn
darüber nicht belehren; er muß selber, nach seinem Gewissen,
entscheiden, ob er die Forderung auch gegenüber dem bedrängten Schuldner

mit großer Familie geltend machen oder ob er die strafbare
Handlung anzeigen will, deren Opfer oder Zeuge er wurde. Allein
nicht nur auf dieser Stufe steht der Einzelne dem Recht gegenüber;
dies trifft, und nicht einzig für demokratische Staaten, auch für die

Schaffung von Recht zu. Grundsätzlich gesprochen: Jeder Einzelne
hat es vor seinem Gewissen zu verantworten, ob er sich mit der jeweils
geltenden Rechtsordnung abfinden oder ob er sich für deren
Verbesserung einsetzen will. Anders und noch grundsätzlicher gesagt:
Weil dem Menschen aufgegeben ist, sein Leben zu führen, und weil
er es gemeinsam mit anderen zu führen hat, so wird für alle die,
welche an der gemeinsamen Friedensordnung des Rechts teilnehmen
wollen, diese ihre Ordnung zur gemeinsamen Aufgabe. Ob und in
welcher Weise sie sich dieser Aufgabe unterziehen wollen, dies steht
ihrem eigenen, höchstpersönlichen sittlichen Entscheid zu bestimmen

zu. Hat sich der Mensch aber einmal zu und für die gemeinsame
Friedensordnung entschieden, so hat er damit den anderen als
grundsätzlich gleichberechtigt anerkannt. Dies ist die auch rechtliche
Bedeutung der Würde der Person, die nie nur als Mittel zum Zweck

gebraucht werden soll, bei Kant. Als Prinzip der Gegenseitigkeit und
der Gleichheit bekundet sich die Anerkennung des andern
Rechtsgenossen in allen geschichtlichen Rechtsordnungen, die diesen Namen
verdienen, und steht hinter der goldenen Regel oder dem suum cuique.

So erweist sich das Recht gleichsam von ethischen Entscheiden

eingerahmt. Es wird getragen von der ethisch begründeten Zuwendung

zum Recht und es wird dadurch beeinflußt, daß ein sittlicher
Entscheid darüber befindet, ob rechtliche Befugnisse ausgeübt werden
sollen. Sittlich begründet ist der Widerstand gegen gesetzliches
Unrecht und reine Gewaltherrschaft. Außerdem zeigt die Analyse der

Entstehung und Anwendung des heutigen Rechts, daß es in hohem
Maße auf sittliche Vorstellungen zurückgreift. Zwischen Ethik und
Recht bestehen enge Zusammenhänge. Es ist verfehlt, die beiden

Ordnungssysteme streng voneinander zu trennen. Damit soll keineswegs

gesagt werden, daß Recht und Moral in eins zusammenfließen.
Allein verrät die peinlich genaue Trennung von Recht und Moral

48



nicht einen übersteigerten Individualismus? Wenn eine
Rechtsordnung nicht völlig mißraten ist und sich als gesetzliches Unrecht
erweist, so ist sie eine überaus wichtige Lebenshilfe für den Menschen.
Und der gesellschaftlichen Verhältnisse unserer Zeit wegen, mit ihrer
Verstädterung und der Gefährdung des Einzelnen durch die
Errungenschaften der Technik, wird dem Recht eine ständig zunehmende

Bedeutung zukommen. Trotz seines unpersönlichen Charakters

stellt es einen so hohen sozialethischen Wert dar, daß vom Einzelnen

verlangt werden darf, und zwar mit ihn verpflichtender, nicht nur
äußeren Gehorsam heischender Kraft, sich den rechtlichen Geboten

zu unterziehen49, es sei denn, er begegne gesetzlichem Unrecht.
Wenn sich als Ergebnis die enge Verbindung von Recht und Ethik

zeigte, so soll dies kein Einschwenken in die platonisch-aristotelische
Tradition bedeuten. Sondern es sollte hervorgehoben werden, daß
die Bemühungen um das Recht eine ständig dem Menschen gestellte,
ethische Aufgabe bedeutet. Diese Aufgabe zu erfüllen ist heute
besonders schwierig geworden, weil die sozialen Verhältnisse so

undurchsichtig geworden sind und sich nicht mehr auf den kleinen
überschaubaren Raum beschränken. Allein dies ändert nichts daran,
daß grundsätzlich jedem Menschen die Aufgabe gestellt ist, immer
neu die als einigermaßen erträglich scheinende Verwirklichung der
Idee einer gerechten Ordnung zu finden. Denn worin bestünde das

Kriterium, welches allgemein gültig nur einige zur Lösung dieser

Aufgabe befugt erklärte?
Wird aber daran festgehalten, daß der Mensch, grundsätzlich

jeder Einzelne, für das Recht verantwortlich ist, so ist zum Schluß

an die stete Gefährdung richtiger oder auch nur einigermaßen
genügender Erfüllung dieser Aufgabe zu erinnern: sind die Bürger
nicht wachsam, so läßt sich durch keine Berufung noch so erhabener
Grundsätze verhüten, daß gesetzliches Unrecht wirksam werde.

Immer droht der Mißbrauch staatlicher Macht und deren Umschlagen

in eine Gewaltherrschaft. Diese Möglichkeit deckt die schwere

Verantwortung auf, welche auf den Menschen lastet, die ihr Leben

zu führen und es gemeinsam zu bestehen haben50.

49 So außer der thomistischen Lehre, siehe Utz, op. cit. S. 442/3, auch
Welzel, Gesetz und Gewissen, zitiert in Anm. 24, S. 392/3.

50 Zur Bedeutung der Verantwortung für das menschliche Sein Ernst von
Schenck, Die anthropologische Kategorie der Verantwortung, Studia philo-
sophica XVI 165.

49



«Kämpfen soll das Volk um das heilige Gesetz wie um eine

Mauer», mahnte schon Heraklit im 44. Fragment50a.
Nichts vermag den Menschen davon zu befreien, sich immer

wieder neu zu besinnen auf die Grenzen zulässiger staatlicher Macht
und auf die Ausgewogenheit der Verteilung von Rechten und Pflichten

in einer Gemeinschaft. Immer wieder sollte er seine Rechtsregeln
kritisch prüfen, ob sie noch als Ausdruck des Gerechten zu genügen
vermögen. Und nie darf er sich bei dem Ausspruch von Pascal

beruhigen :

«La justice est ce qui est établi.. .51»

Nie kann sich der Mensch der Aufgabe entziehen, dieser wandelbaren

Welt seine Dauer suchende Ordnung einzuprägen, das Recht
zu setzen und zu positivieren, das hic et nunc als richtig Geltende
bestimmend. Dieser Entscheid ist nicht rein rationale Ableitung aus

vorgegebenen allgemeinen Sätzen, dies sah schon die Hochscholastik
mit Duns Scotus und William von Ockham52. Doch ebensowenig ist
Rechtssetzung ein willkürliches Befinden nach dem Satz stat pro
ratione voluntas. Sondern es ist ein mühseliges, immer neu die
Wirklichkeit durchforschendes Unterfangen, sich aller Ansätze zu rationaler

Regelung, wozu die Bewahrung guter Überlieferung ebenso

gehört wie der Kompromiß zwischen Interessengruppen, zu
vergewissern, um dann schließlich, dies ist einzuräumen, das als richtige
Regelung Erkannte, doch nicht das Beliebige, anzuordnen und
durchzusetzen52". Und es ist schon viel erreicht, wenn es wenigstens gelingt,
früher begangene Fehler und offensichtlich verfehlte Regelungen zu
vermeiden53.

60a Zitiert nach der Übersetzung Georg Burckhardt in Heraklit, Urworte
der Philosophie, Wiesbaden o. J., S. 19.

61 Blaise Pascal, Pensées et opuscules, ed. L. Brunschwig, Paris 1959,
N. 312, S. 475.

52 Dazu vor allem Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, S. 66f.,
81 f.; ders., Naturrecht und Rechtspositivismus, Festschrift für Hans Niedermeyer,

Göttingen 1953, S. 279.
s2a Hiezu neuestens Welzel, Die Frage nach der Rechtsgeltung, zit. in

Anm. 1, S. 30, der in der Erzeugimg positiven Rechts einen Doppelakt, die
Normsetzung und die Normanerkennung, sieht und damit die Bedeutung
der Oeffentlichkeit und Allgemeinheit im Prozess der Rechtsbildung
hervorhebt.

63 Dies ist vor allem die Bedeutung der in der Rechtsgeschichte
überlieferten Erfahrung.

50



Allein vermag die Berufung auf den Einzelnen und sein Gewissen
festen Halt zu vermitteln? Auch dies ist ungewiß. Was der einzelne
Mensch als richtig ansieht, wird entscheidend bestimmt durch die
Einflüsse der Erziehung und des allgemein Üblichen, denen er, vor
allem in seiner Jugend, ausgesetzt gewesen war. Wir wissen es wieder

neu, daß das Gewissen irren und daß es verführt werden kann54.

Noch einmal Pascal:

«Jamais on ne fait le mal si pleinement et si gaiement que quand
on le fait par conscience55. »

Die reine Gesinnung verbürgt nicht den sachlich richtigen ethischen
und rechtlichen Entscheid.

Dies ist der unsichere Weg, welcher dem Menschen, dem ersten

Freigelassenen der Schöpfung, der Körper- und Geistwesen zugleich
ist, beschieden ist : sich immer neu an der in seinem Sein aufscheinenden

Forderung auszurichten, stets in Gefahr, sie zu verfehlen und statt
einer Gerechtigkeit anstrebenden Ordnung unmenschliche
Zwangsherrschaft aufzurichten und durchzusetzen. Im Kampf um das Recht
ist in unentwirrbarer, doch für den Bestand der Menschheit
entscheidender Weise Idealität und Faktizität miteinander verschlungen.

Und doch ist es die dem Menschen gestellte Aufgabe, auf Erden
eine allgemeine Friedensordnung zu errichten, welches Ziel der
Menschheit schon Immanuel Kant wies, wenn der Mensch auch
Vernunftwesen sein soll:

«Das größte Problem für die Menschengattung, zu deren
Auflösung die Natur ihn zwingt, ist die Erreichung einer allgemeinen
das Recht verwaltenden bürgerlichen Gesellschaft... Das Problem der

Errichtung einer vollkommenen bürgerlichen Verfassung ist von
dem Problem eines gesetzmäßigen äußeren Staatenverhältnisses abhängig
und kann ohne das letztere nicht aufgelöst werden. Dieses Problem
ist zugleich das schwerste und das, welches von der Menschengattung
am spätesten aufgelöst wird66. »

64 Dazu insbesondere Hans Welzel, Vom irrenden Gewissen. Eine
rechtsphilosophische Studie; Reihe Recht und Staat 145, Tübingen 1949.

55 Pascal, op. cit., N. 895, S. 739.
66 I. Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher

Absicht; WW ed. Cassirer, Band 4, S. 156 und 157, im Original gesperrt.

51


	Bemerkungen zu den Beziehungen zwischen Recht und Ethik

