Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 26 (1966)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Ludung Klages: Simtliche Werke. Band 2: Philosophie II. Der Geist als
Widersacher der Seele. Fiinftes Buch. Mit einem Kommentar von
Hans Eggert Schroder. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1966.

Die «Samtlichen Werke» von Klages sollen gliicklicherweise offenbar in
rascher Folge herauskommen. So ist nach zwei Jahren bereits der 2. Band er-
schienen, der das fiinfte Buch (Die Wirklichkeit der Bilder) des «Wider-
sachers» enthilt. Schréders Kommentar bringt — was man gut begreift —
keine Textinterpretationen, sondern berichtet tiber Entstehung, Berichti-
gungen, Drucke, Ubersetzungen, Rezensionen und Druckvorlagen des
Werkes. Eine Anzahl Stichproben bezeugen die Sorgfalt und Gewissenhaftig-
keit der redaktionellen Arbeit. H. Kunz

Institut International de Philosophie. Bibliographie de la philosophie. Bulletin
trimestriel. La philosophie frangaise 1958-1961. Hommage 2 Gaston
Berger, réuni et publié par Gilbert Varet.

Ce Bulletin, fondé en 1937, en est A son vingt-troisiéme volume. Il faut
signaler 4 ceux qui ne les connaitraient pas encore, 'utilité de ses notices, 2 la
fois bibliographiques et analytiques. Un fascicule publié en hommage 2 la
mémoire de Gaston Berger réunit, par exemple, les notices de 271 ouvrages
frangais publiés entre 1958 et 1961. D. Christoff

Frangous Lasserre: The Birth of Mathematics in the Age of Plato. Hutchinson,
London, 1964. 1 vol. 192 p.

Six chapitres: le premier qui rapporte I’opinion des intéressés sur ce que
sont les mathématiques, un consacré a I’arithmétique, deux a la géométrie
(Théétete et Eudoxe), un a I’astronomie (Eudoxe encore) et le dernier a
Pharmonie. Cela répond-il au titre de I’ceuvre, a ce propos de l'auteur:
mettre en évidence «la transition du concret a I’abstrait qui est certainement
le moment le plus important de ’histoire des mathématiques» (p. 7)? Je
crois, quant A moi, qu’il faut répondre oui et non.

Et tout d’abord oui, puisque les mathématiques sont effectivement nées
a I’époque de Platon. Et M. Lasserre montre trés clairement que des pré-
occupations qui de I’avis de d’Alembert, de Russell et méme de Bourbaki
sont essentielles 4 'idée de mathématiques ont été ressenties dés ’antiquité
grecque. Qui encore, puisque I’ouvrage cite «les textes mémes ol sont expri-

300



mées les pensées des anciens mathématiciens» (p. 8). Mais cela suffit-il a
faire saisir la naissance des mathématiques, 2 en expliquer le pourquoi et le
comment?

Lorsqu’on se trouve en présence d’un livre nouveau, qui de toute évidence
a sa raison d’étre, qui de plus traite d’une question importante et qui enfin
posséde un riche contenu, lorsqu’on se trouve dans mon cas, il serait ridicule
et déplacé de reprocher a son auteur de ne pas en avoir écrit un autre. Aussi
voudrais-je poser un probléme plus général: I’épistémologue peut estimer
qu’il ne suffit pas d’une anthologie de textes, d’une chronologie d’événe-
ments, de ’avis des contemporains pour apporter une solution 4 un probléme
tel que celui que pose la naissance d’une science. L’helléniste, I’historien
constate, pour sa part, que, jusqu’a plus ample informé, nous n’avons pas
d’autres textes ni d’autres informations; il doute par conséquent qu’il soit
possible de rapprocher les faits les uns des autres au dela d’une certaine
limite; son attitude implique-t-clle, de plus, une certaine réserve a 1’égard
de travaux qui prétendent davantage? Il le semble, si 'on constate que
Pauteur du présent ouvrage se référe presqu’uniquement aux travaux de
Sir Thomas Heath. A ce propos, on peut ajouter qu’un rappel ou une table
des sources — fit-ce sur la biographie d’Eudoxe par exemple — serait utile a
celui qui ne suit pas au jour le jour les travaux des historiens.

De plus, I’historien parait vouloir s’abstenir de toute interprétation. Mais
I’épistémologue voudrait demander s’il n’est pas possible de formuler au
moins quelque hypothése, par exemple quant 2 la mani¢re dont I’étude des
irrationnelles a pu conduire Théététe 2 des découvertes importantes en
stéréométrie, bien que Théétete lui-méme n’en dise rien.

Ensuite, 1’épistémologue voudrait reconstituer le détail d’un raisonnement.
M. Lasserre s’est attaché — il le dit 4 la page 8 — A donner raison 2 Ptolémée
qui cherchait une voie royale en mathématiques, contre Euclide qui en niait
Pexistence. Mon sentiment, en ce cas, va au savant plutét qu’au roi! Je
reconnais que les premiers mathématiciens étaient des philosophes. Néan-
moins, les mathématiques, si elles sont objet de réflexion, se présentent aussi
comme une technique. Sans doute l’auteur rapporte-t-il I’essentiel des
raisonnements des anciens. Cependant, lorsqu’il s’agit de déceler, & travers
des textes malheureusement trop rares, les délicates nuances qui ont permis
4 la pensée de passer lentement du plus concret au plus abstrait, Iépisté-
mologue, pour sa part, voudrait suivre les démonstrations pas 4 pas et se
promet beaucoup de cette démarche. Sans compter que I’absence d’une telle
reconstitution risque fort de demander au lecteur un travail qu’il n’est pas
préparé i faire, on ne peut songer 2 une méditation métamathématique
valable que sur la base d’une mathématique solide. Et, dans ce domaine, la
solidité repose sur le détail.

Enfin, I’épistémologue voudrait n’aborder des questions telles que la
naissance des mathématiques qu’a partir d’une hypothése et aprés avoir
placé le probléme dans un contexte théorique. Il constate que I’historien,
Phelléniste ne juge pas une telle démarche possible ou fructueuse, ou qu’il s’en
abstient par une modestie peut-étre trop grande.

301



Ces remarques faites, I'ouvrage de M. Lasserre est un livre utile, un
instrument précieux; I’épistémologue, qui a ses propres problémes, se de-
mande §’il est téméraire de vouloir les résoudre — ou méme les poser — & partir
de données établies avec tant de soins, si une collaboration est possible entre
spécialistes, et s’il doit conclure de la réserve de l’historien qu’une telle
collaboration est utile, ou qu’elle doit demeurer interdite.

Jean-Blaise Grize

W. A. de Pater SCJ: Les Topiques d’ Aristote et la dialectique platonicienne,
méthodologie de la définition. Ed. Saint-Paul, Fribourg, Suisse, 1965
(Etudes Thomistes, suppl. & la Freburger leitschrift fiir Phil. und
Theol., vol. X). 1 vol., XIV + 257 p.

Dans les Topiques, la difficulté majeure — 4 laquelle sont subordonnés tous
les problémes des prédicables — réside dans la théorie de la définition. Vou-
lant s’attacher a cette difficulté pour mieux suivre la méthode logique de
I’ouvrage, I’auteur a retracé dans une premiére partie 1’évolution de la défini-
tion dans les dialogues de Platon. Dans cette ceuvre — qui serait d’ailleurs I'une
des plus anciennes parmi celles que nous avons conservées de lui — Aristote
reste en effet fidéle aux procédés de définition platoniciens, notamment pour
ce qui concerne la division et 'opposition. Il parait méme vouloir préserver
la pureté de la division platonicienne contre les déformations qu’elle aurait
subies dans I’Académie (p. 170).

Mais Aristote constitue une vraie théorie de la dialectique et de la définition.
Or d’une part la dialectique est pour lui la méthode convenable pour trai-
ter du probable; d’autre part, selon l'auteur, 1’analyse, chez Aristote
comme chez Platon, doit préparer l'intuition (p. 83-84), dont la définition
serait une traduction discursive. Cependant, comme I'auteur I’'indique une
fois, Platon ne connaissait pas le procédé d’abstraction et cette différence,
par exemple, aurait mérité une discussion; car si la théorie de la définition
est bien la méme chez les deux philosophes, cela n’est-il pas d’autant plus
frappant que, chez le second, la théorie de I’abstraction et de la générali-
sation a renouvelé le probléme?

La théorie de la définition a naturellement sa place dans les Topiques,
traité des lieux. Mais qu’est-ce qu’un lieu selon Aristote — qui, d’ailleurs,
conserverait de nombreux lieux platoniciens. Pour le découvrir, & défaut
de définitions bien explicites et d’un usage univoque du terme chez le Stagi-
rite, I’auteur fait état — brievement — de recherches sur les procédés de la
rhétorique contemporaine d’Aristote et sur la théorie des éléments dans la
géométrie du siécle précédent. Il distingue aussi, de fagon intéressante, le
lieu commun, qui exprimerait une loi logique, du lieu propre qui exprimerait
une loi axiologique. Il tente aussi une systématisation des lieux — notamment
des lieux des opposés — formalisés & mi-chemin de la logique moderne, et se
demande enfin si les lieux peuvent étre les prémisses d’une logique des énon-
cés.

302



Parce qu’ils résument les procédés et les points de vue propres au traite-
ment, a I’exposé, au contrdle d’une question, les lieux commandent le plan
du discours. Ils permettent de suggérer, d’embrasser, de maintenir la multi-
tude des objets, des aspects, des questions subordonnées. « Formules de re-
cherche» (p. 109), ils sont donc nécessaires notamment 4 l'invention et ’'on
pourrait, semble-t-il, souligner encore les avantages — et les inconvénients —
de la symétrie qu’ils imposent pour faire ressortir différences et analogies.

D. Christoff

Jean Paul Weber: La constitution du texte des Regulae, SEDES, Paris, 1964.
1 vol., 274 p.

Pour comprendre I’élaboration de la méthode de Descartes entre 1619 et
1628, I'intention de M. Weber est de «lire en historien avant d’interpréter
en philosophe» ce texte des Regulae dont la composition successive et disparate
est manifeste. Pour dater les diverses étapes, ’auteur procéde en suivant les
indications de Descartes (qui, par exemple, considére des ensembles de regles
comme purement propédeutiques), en distinguant les incohérences du texte,
en confrontant les diverses parties notamment & la correspondance, aux
Olympiques, aux inédits mentionnés par Poisson, au Discours, aux manuscrits
de Hanovre. Il distingue ainsi jusqu’a une dizaine de méthodes: méthode de
la scientia penitus nova (lettre 2 Beckman de mars 1619), ébauche de mathesis
universalis qui serait inspirée par Romanus, méthode évoquée par les souvenirs
de Poisson et qui unirait 4 la mathématique une portée physique, puis aux
environs du 10 novembre 1619 la premiére méthode universelle (refonte des
Regles 1-7) sujette a diverses variantes; plus tard viendrait la méthode «par
composition des natures simples», enfin ’ébauche d’une méthode qui établi-
rait les «liaisons nécessaires» — tout cela sans compter le résumé postérieur
que donne le Discours.

Le probléme de ce travail patient est évident: on lira tout autrement les
Regulae si 'on distingue dans les groupes 1-4 et 5-7 par exemple, puis dans
I’ensemble 1-7, des idées formées successivement puis congues ensemble selon
un principe supérieur, mais imparfaitement fondues dans le texte inachevé.
Ainsi, le contraste entre les hésitations et la certitude qui apparait dans les
4 premiéres régles ne doit pas étre compris comme un procédé littéraire, mais
comme le résultat d’une succession de phases qu’éclaire la comparaison avec
les Olympiques. De méme, les parties des régles 5 et 6 s’ordonnent selon les
parties distinguées dans la régle 7. Alors, la chronologie permet de rechercher
avec exactitude & quelles informations, & quelle inspiration, & quel projet
chaque étape correspond. Enfin, I'auteur se promet d’établir le développe-
ment et I’application de ces méthodes dans la suite de la philosophie de Des-
cartes.

Relevons que l'auteur distingue deux sens du terme énumération (destinée
soit a la recherche soit a la vérification), sens que permet de distinguer encore
mieux le texte latin du Discours, et qu’avait réunis la fameuse régle 7; il fau-
drait maintenir la distinction, qui dénoterait des conceptions successives, et

303



ne pas unifier le sens comme procédé qui rapprocherait le discursif de 1’évi-
dence intuitive, qu’il s’agisse de produire des différences par une énumération
«suffisante» ou d’établir une concordance par I’énumération compléte. Mais
si I’ambiguité du terme sufficiens a «facilité» une soudure que ’auteur juge
postérieure et hative (ce qui parait bien probable), il n’en résulte pas néces-
sairement semble-t-il que I'idée méme de «suffisant», prise en deux sens
logiques bien distincts, soit incohérente.

Le travail trés considérable, les analyses minutieuses, les distinctions dont
on est redevable a ’auteur, toute cette reconstitution d’une pensée, sont
utiles dans le mesure ou ils permettent de mieux lire. On n’en conclura pas
nécessairement que la pensée analysée soit imprécise, son expression infidele,
ou que la reconstitution des diverses démarches ne puisse avoir une portée
autre que psychologique et historique. La démonstration est bien plus évidente
lorsqu’elle opére sur un texte inachevé. Mais elle ne peut faire oublier ce
pour quoi une pensée s’est définitivement avouée, méme si ces déclarations
paraissent peu cohérentes. Car ou sont les critéres de cette cohérence?, si ce
n’est dans I'idée que le philosophe visait sans toujours ’atteindre, et dont
Pexpression peut paraitre inachevée? Aussi ne croyons-nous pas qu’il puisse
vraiment venir a I’idée d’un lecteur averti de considérer les Regulae comme le
Discours, c’est-a-dire comme un texte homogene, et d’autre part de voir dans
le Discours autre chose qu’une déclaration trés concertée, résumant — ca-
chant si I'on veut — bien des hésitations, mais moins importantes que les
affirmations, et introduisant des applications qui doivent, elles, achever la
démonstration. Mais si une connaissance approfondie des diversités de la
méthode ne doit, nous semble-t-il, que mieux faire apparaitre ’unité qui les
réunit, il était essentiel, comme I’a entrepris M. Weber, de chercher 4 obtenir
de ces diversités une idée claire et distincte. D. Christoff

Henri Gouhier: Blaise Pascal, commentaires. Paris, Vrin, 1966, 404 p.
avec six fac-simile hors-texte.

L’auteur se propose non de refaire une fresque ou ’on verrait Pascal et son
temps, mais d’approfondir six questions par un recours a I’érudition exté-
rieure a I’ceuvre de Pascal et par la compréhension interne de cette ceuvre. Les
six chapitres ont pour objet: le Mémorial, I’ Entretien de Pascal avec M. de Sacy
et les origines de son apologétique, de I’«entretien» 4 I’«apologie», le Dieu
qui se cache, le pari de Pascal, Pascal et la signature du formulaire. Plutét
que de les résumer, envisageons, en suivant H. Gouhier, deux moments de la
tiche dévolue 2 la raison humaine chez Pascal, ’'un d’aprés I’ Entretien avec
M. de Sacy, le second avec I’argument du pari.

Le texte de I’Entretien tel que nous I’avons, ne remonte pas a Pascal: il est
«tiré des Mémoires de M. Fontaine, secrétaire de M. de Sacy» (p. 68). Ce que
le secrétaire a rédigé est «un montage opéré avec des documents écrits dont
personne ne conteste I’authenticité» (p. 79). Au-dela des conclusions savam-
ment établies par P. Courcelle dans son ouvrage L’Entretien de Pascal et Sacy,
ses sources et ses énigmes (Vrin, 1960), H. Gouhier lisant aussi de trés preés les

304



M¢émoires de Fontaine, montre en quoi résident l'initiative de Pascal et la
réaction de M. de Sacy. Qu’il y ait eu entre eux un ou plusieurs entretiens
réels, nous ne le savons pas et ce qui importe dés lors dans leurs échanges ot,
comme il résulte des recherches de P. Courcelle, «1’écrit est du futur parlé»
(p- 79), c’est leur contenu: celui-ci concerne non Epictéte ni Montaigne, mais
Putilité de ces lectures & partir d’un point de vue commun: une antiphiloso-
phie consécutive au caractére de leur christianisme. Elle est pure et simple
chez de Sacy qui veut se garder et garder les autres, en vue du salut des 4mes,
de «se perdre avec ces philosophes» (cf. p. 90). Au contraire, Pascal, qui écrira
plus tard que «rien n’est simple de ce qui s’offre & I’Ame» (Pensées, éd. Brun-
schvicg no 112), voit déja des qualités diverses dans la philosophie et chez les
philosophes. Il leur emprunte un ensemble d’idées qu’il dispose en argumen-
tation serrée pour étayer son apologétique antiphilosophique. Il ne se contre-
dit pas en argumentant philosophiquement contre la philosophie et la résis-
tance de M. de Sacy a Pascal s’explique par «l’originalité de son apologéti-
que: c’est une thérapeutique homéopathique» (p.89). Il commence par organi-
ser ’histoire de la philosophie autour d’une antithése symbolique, celle d’Epic-
tete et de Montaigne qui représentent, dit 1’ Entretien, «les deux plus grands dé-
fenseurs des deux plus célebres sectes du monde, et les seules conformes 4 la
raison, puisqu’on ne peut suivre qu’une de ces deux routes» (cf. p. 93). Oppo-
sant stoicisme et scepticisme tels qu’il les schématise tous deux, Pascal les con-
duit ensuite 2 une impasse: au niveau de la raison, les contraires s’excluent
réciproquement sans conciliation possible. Cette critique enfin «oblige la raison
a quitter le plan ou s’élaborent les philosophies: I’anthropologie ne peut se
constituer qu’en devenant théologie. C’est ce que Pascal constate aussitot:
P’homme ne se connait comme tel qu’en Jésus-Christ, image parfaite de cette
union des contraires qui est notre vie de chaque jour» (p. 96). Voila I’apo-
logétique de Pascal et ce qui parait en elle d’historiquement nouveau tient a
la conjonction en lui de quatre tendances qui confluent: chercher chez deux
philosophes «des vérités de fait»; «s’en servir comme d’un miroir» (p. 97);
cela avec un art dont «la virtuosité dans 1’exécution ne doit pas cacher le
dessein trés médité que le jeune savant a mis au point comme le plan d’une
machine» (p. 94), mais art ot «la persuasion est vraiment autre chose que
démonstration» (p. 95) ; cette persuasion enfin a pour but de préparer I’homme
a la conversion «en créant une situation propice 4 I’action de la grice, s’il

plait 2 Dieu de ’envoyer» (p. 97).

Quand on passe de I’Entretien (1655) 2 1’Apologie rédigée probablement,
pour Pessentiel, & partir de 1657, on constate non I’abandon de I'idée que
PPhomme est incompréhensible 4 I’homme sans le recours 4 la religion (chré-
tienne), mais un approfondissement de I’épreuve de la raison par elle-méme
dans le double sens de la critique et de I’audace. Montrons-le en suivant I'in-
terprétation du pari que donne H. Goubhier.

Le savant historien de Pascal décompose en trois moments la démarche
progressive du pari. Le premier exposé concerne P’existence humaine qui nous
presse de faire un choix: vivre avec ou sans Dieu. Dans le dialogue qu’est le
pari, D’interlocuteur de Pascal commence par refuser ce pari-la («le juste est

305



de ne point parier»). Puis prenant conscience que nous sommes embarqués dans
une existence nséparablement liée & la raison, il dit: «Oui, il faut gager.»
Voila le pari existentiel. C’est sur lui que vient se greffer, en un deuxiéme
moment, le pari mathématique. Le choix de vivre avec Dieu et de renoncer
aux plaisirs de ’existence, ne gage-t-il pas trop? Avec le pari mathématique*
Pascal, envisageant les deux situations qui se présentent, fait « varier le rapport
entre la mise et le gain possible, la premi¢re demeurant fixe tandis que le
second passe d’une quantité doublant la mise a Pinfini» (p. 261). Or la re-
lation infini-rien qui est ici non «le cri d’une conscience angoissée, mais une
catégorie de ’esprit mathématique» (p. 290-291), incline la balance du c6té
de 'option «vivre avec Dieu» et cela sans dévaloriser les plaisirs. En effet, la
relation infini-rien, loin d’établir une hiérarchie des plaisirs, «abolit 1’idée
méme d’intermédiaire» (p. 291). Ainsi le calcul rationalise I’ascétisme en
méme temps que les chances. Et le choix d’une vie avec Dieu est devenu,
au moyen du calcul des chances, un impératif de la raison raisonnable. Si
«démonstratif» (cf. p. 264) que soit ’argument mathématique, une réserve
subsiste pourtant chez I’interlocuteur et chez Pascal lui-méme: on passe au
troisitme moment du pari, celuit qui touche 2 la réforme morale. Qu’il faille
parier « pour», soit! Mais si 'interlocuteur n’adhére pas? «Pascal retrouve ici
I'obligation dont il avait pris conscience dés le premier exposé: pour étre
décisif, le pari exige une réforme morale» (p. 265). Il faut procéder, écrit-il,
a «la diminution des passions» autant qu’a «l’augmentation des preuvesy.
L’argumentation doit donc s’accompagner d’exercices moraux capables, sinon
de vaincre les passions, du moins de «baisser la pression de penchants qui ne
dépendent pas de la raison» (p. 278) et qui I'offusquent. Quand il s’agit des
conditions morales du pari, Pascal met en ceuvre non seulement une psycho-
logie de I'intérét — appel a l'intérét qu’un peu étroitement on lui a reproché
parfois comme indigne de ’homme et d’une apologie — mais toute son anthro-
pologie, en particulier ses « pensées» sur 1’égocentrisme spontané de ’homme,
sur les passions avivant 1’égoisme et 1’orgueil, sur 'importance de la coutume,
sur la distinction de la «raison» et du «cceur». Ce troisiéme moment a pour
role de transformer une vue de la raison (il est plus raisonnable de vivre avec
Dieu que sans lui) en une persuasion effective et c’est pourquoi «Pascal
parlera maintenant en chrétien, mais sans quitter ’ordre de la nature: la
religion n’interviendra que dans la mesure ou elle aide 2 comprendre la
nature» (p. 271-272). D’ou le recours a des pratiques qui sont des gestes
d’humilité (prendre de I’eau bénite, se mettre & genoux, etc.). Pascal le dit:
le pari est fait par «un homme qui s’est mis & genoux», c’est-a-dire qui accom-
plit aussi un geste du corps exprimant et suscitant a la fois ’humilité de ’ame.
La volonté d’humilité appartient donc au pari comme a son moment ultime
ol1 les raisons de la raison deviennent des mobiles de la volonté. H. Gouhier
peut observer apres avoir scruté le pari de part en part: « Dans ’histoire que
nous proposons du texte, il s’arréte au moment ol tout ce qui dépend de
I’homme pour la conversion de son semblable a été fait, et pour incliner la
raison et pour incliner le corps: le reste, incliner le coeur, dépend de Dieu»
(p. 274).

Ainsi apparaissent la fin et les limites du pari. Sa fin est de «troubler le

306



repos de l'incrédule pour le décider 4 chercher Dieu» (p. 304). Ses limites:
s’adressant a la raison humaine (que ce soit celle de Pascal, celle du libertin
ou de tout homme soucieux d’argumenter), le pari est une opération de
la raison, non du cceur. «Avec le Dieu sensible au ceur commence un nouvel
acte dans la tragédie de la conversion; celui du pari est terminé» (p. 279).
L’Apologie se poursuit par les «pensées» sur la vérification des prophéties,
Pauthenticité des miracles, le sens spirituel des Ecritures, I’histoire providen-
tielle de I’Eglise, la comparaison des diverses religions, etc. (cf. p. 286).

On comprend maintenant pourquoi «parier n’est pas prouver» (p. 280),
pourquoi «parier n’est pas plus croire que prouver» (p. 285) et pourquoi
croire n’est pas non plus parier (c’est la que l'interprétation avancée par
L. Goldmann disant «croire, c’est parier», est en défaut).

Si ’on compare le réle de la raison dans I’Eniretien et dans I’ Apologie, on
trouve en celle-ci une critique plus vive de la raison métaphysique: Pascal la
déclare incapable de prouver rationnellement I’existence (et la non-existence) de
Dieu, et pas seulement quand il s’agit du Dieu des chrétiens. Mais la con-
fiance dans ’audace de la raison scientifique, créatrice d’'un nouveau calcul,
se marque d’autant plus fortement qu’elle le transpose raisonnablement dans la
vie morale. Malgré le rejet du Dieu des philosophes auquel il procéde a
partir de 'ordre du coeur, Pascal s’appuie sur une base philosophique com-
mune a I’Entretien et a I’Apologie. En effet, il a tiré non de I’Ecriture, mais des
ceuvres de Descartes 1'idée de cet Etre souverain qui est infini par sa propre définition,
comme dit I’ Entretien. L’infinité, voila aussi Pattribut distinctif du Dieu sans
Pexistence duquel le pari n’a pas de sens. Le «Dieu des philosophes» est donc
présent et vivant chez Pascal. «Il a trouvé dans la Bible un Dieu qui trans-
cende notre compréhension parce qu’il se veut cacher, non parce qu’il est
infini: le lien de 'incompréhensibilité a ’infinité en Dieu est une élaboration
philosophique. Tandis que le Dieu caché par I’effet de sa volonté intervient
dans la partie positive de ’apologétique, dans I'initiation 4 la religion chré-
tienne, le Dieu caché par I'effet de son infinité appartient a la partie critique
destinée a rendre la raison consciente de ses limites» (p. 289).

«Descartes inutile et incertain»: ce propos lapidaire de Pascal a-t-il une
portée générale? Entre bien d’autres choses, H. Gouhier a fait voir qu’une
idée cartésienne sert de fondement a I'une des parties de I’apologétique
pascalienne. — Par l'ampleur du champ d’exploration, I’étendue de I’éru-
dition, la précision de la langue et la perspicacité de la pensée dont il té-
moigne, ce livre renouvelle en quelque mesure chacune des questions qu’il
approfondit. Sa valeur est celle d’un livre de fond auquel devront recourir

tous ceux qui veulent mieux connaitre Pascal. Chatles Corgnehin

Karl FJaspers: Les grands philosophes. Trad. par R. Bouvier, G. Floquet,
M. de Gandillac, J. Hersch, J.-P. Leyvraz, H. Naef, X. Tilliette,
sous la direction de J. Hersch, Plon, Paris, 1963. 1 vol., 980 p.

Les sept traducteurs de ce premier volume d’un immense ouvrage, et parmi
eux tout particulierement Mlle J. Hersch chargée de la coordination et de la

307



revision générale, se sont acquis bien des mérites a2 la reconnaissance du
public frangais. Il faut exercer soi-méme le dialogue et la communication
pour dialoguer avec une telle pensée et pour transformer en dialogue la
communication qu’on en livre 4 autrui. Cela d’autant plus que cet ouvrage
est une sorte de dialogue entre ’auteur et les pensées qu’il évoque. Il est en
effet bien douteux que, pour P'auteur de la Psychologie der Weltanschauungen
Phistoire présente une continuité linéaire ou dialectique, progressive ou ré-
gressive, ou qu’elle se réduise a I’inventaire chronologique ou a la somme des
positions affirmées.

L’attitude du dialogue doit présenter ’avantage de fixer la vérité d’autrui
tout en réservant a ’auteur sa liberté dans une fidélité cependant investiga-
trice et, si 'on peut dire, créatrice, et souvent interrogative.

On s’arrétera sans doute longuement aux 80 pages de 'introduction et
particuli¢rement aux réflexions de ’auteur sur la grandeur et sur la contes-
tation de la grandeur, sur Phistoire, sur I’attitude & adopter devant un philo-
sophe, sur la critique comme appropriation, sur le compte-rendu, sur la
compréhension et I’interprétation, ol ’on retrouvera toujours cette synthése
originale de préoccupations philosophiques et «pédagogiques»; on s’arrétera
plus encore sur le plan d’ensemble de ’ceuvre (p. 28 sqq) et sur sa justifi-
cation, sur l’effort entrepris pour grouper les philosophes selon la «signifi-
cation», ou selon le type de grandeur de leur ceuvre. Ces principes, et le
choix auquel ils ont présidé, seront particulierement instructifs, tout spéciale-
ment pour le lecteur frangais qui verra, dans le futur tome II, trois penseurs
frangais, un «éveilleur» (Pascal) et deux «négateurs», Abélard et Descartes
(négateurs qui opérent une percée) . . .

Ce premier volume présente d’abord ceux «qui ont donné la mesure de
Phumain», Socrate, Bouddha, Confucius, Jésus, choix sur lequel 'auteur
s’explique longuement (p.27 et pp. 192-206). Dans la section suivante,
réservée a ceux «qui fondent la philosophie et qui ne cessent de ’engendrer»,
on admirera le chapitre réservé 4 Kant, qui — aux c6tés de Platon et de saint
Augustin — est traité avec le plus d’ampleur. Viennent alors ceux «dont la
pensée sourd de 'origine»: Anaximandre, Héraclite et Parménide, Plotin,
saint Anselme, Spinoza, Lao-Tseu, Nagarjouna. La méditation de ces quel-
que mille pages permettra d’attendre la suite que I’on espére; aux questions
qui, malgré les trés utiles notes liminaires, se poseraient dans l’intervalle,
P’ceuvre de K. Jaspers est 1a, qui peut répondre. D. Christoff

James de Meuron, 1876-1963: Le Foyer Solidariste 1906-1912 Saint-
Blaise, 1964. 1 vol., 187 p.

Dans le premier quart du siécle, une génération de théologiens et de philo-
sophes formés pour une large part 4 la pensée protestante libérale a imprimé
a la pensée, en Suisse romande, une marque particuliére. Celui qui voudra
connaitre cette génération trouvera désormais, & c6té de la Revue de Théo-
logie et de Philosophie (bient6t centenaire), a c6té d’ceuvres bien connues, de
témoignages, de publications telles que les Lettres de René Guisan, le livre que

308



M. Luc de Meuron a consacré 4 la mémoire de son pére, le Pasteur James de
Meuron, et 2 l'initiative courageuse de celui-ci, le Foyer Solidariste. C’est,
avec I’histoire d’une volonté d’action personnelle, une page authentique de
I’histoire de la pensée sociale protestante, 2 la croisée du christianisme social,
du socialisme chrétien, du coopératisme. Aprés la pensée sociale de Charles
Secrétan et la pensée sociale protestante, et bien avant le mouvement Esprit
ou ’hebdomadaire frangais Réforme, cette étape, contemporaine des mouve-
ments sociaux originaux disparus avec la guerre de 1914, est trés importante,
ne flt-ce que par la différence des circonstances. On trouvera dans ce volume
notamment des pages de souvenirs personnels de Pierre Bovet et une vivante
histoire du Foyer Solidariste par M. Samuel Gagnebin. D. Christoff

Etudes sur Uhistoire de la philosophie en hommage @ Martial Gueroult. Fisch-
bacher, Paris, 1964. 1 vol., 228 p.

On ne peut résumer chacune des contributions que la reconnaissance et
I’amitié ont réunies dans ce volume. La premiére section en est réservée a
des contributions a I’histoire de la philosophie, dont plusieurs notamment
sont des applications ou des prolongements des méthodes enseignées par
M. Gueroult. Les deux autres sections sont consacrées 4 des problémes de
méthodologie: I'ccuvre philosophique considérée quant 24 son histoire et sa
structure, d’une part, le probléme général du role de P’histoire de la philo-
sophie de ’autre.

C’est ainsi que MM. Henri Gouhier et L. J. Beck s’interrogent sur la
notion de progrés et la philosophie, tandis que M. J.-L. Bruch s’attache au
probléme de I’ccuvre philosophique et de son lecteur.

La méthode de M. Gueroult consiste, on le sait, non pas a retrouver a la
maniére de Bergson I’intuition primitive que tel philosophe peut avoir essayé
d’exprimer 2 travers un systéme, mais & considérer I’ceuvre comme un édifice
qui a son architectonique, sa structure concréte et originale, si bien qu’une
fois accomplies les philosophies demeurent dans leur signification éternelle
et indépendante. Ces grandes lignes d’une doctrine méthodologique qui doit
s’édifier en une dianoématique sont exposées, comparées 2 d’autres con-
ceptions (des ceuvres comme expression abstraite de la philosophie éternelle
chez Gilson, des ceuvres subsistant comme ceuvres d’art caractéristiques chez
Souriau, des ccuvres fondées sur une intuition, de la pure axiomatique), dis-
cutées, engagées dans de nouveaux problémes. C’est le cas notamment des
contributions de M. Perelmann (Le réel commun et le réel philosophique, ot ’on
voit I'idéalisme radical mettre en question le réel commun et constituer son
univers de pensée, son réel philosophique), de M. Duméry (Doctrine et
structure), de M. G.-G. Granger (Systémes philosophiques et métastructures, I’argu-
mentation du Tractatus, o il est montré que les philosophies expriment un
rapport & une expérience possible, forment des systtmes de signification
irréductibles 4 une axiomatique, et posseédent non des structures, mais des
métastructures: le critére de légitimité du discours philosophiques doit étre
«l’indice d’une topique transcendentale marquant les perspectives dans les-

309



quelles il y a lieu de philosopher. Etant donné une expérience et sa formulation
linguistique, le discours qui prend pour théme cette formulation et son rap-
port & ’expérience est philosophique, si son organisation en général est effective-
ment trréductible a celle de la formulation méme.»)

Aprés avoir exposé la méthode, M. F. Brunner se demande a son tour
(Histoire de la philosophie et philosophie) si la philosophie de la philosophie qu’ap-
portera la dianoématique de M. Gueroult surmontera ’antinomie de la
philosophie et de ’histoire de la philosophie: par exemple, I’idéalisme radical
qu’implique cette doctrine demeure une philosophie particuliére puisqu’il
s’oppose aux philosophies réalistes. M. Brunner préfére donc le réalisme
monadologique, a condition que P'infini qui dépasse chacune de ces pensées
ne soit pas I'indéterminé, mais la perfection intelligible qu’une méditation
obstinée reconnait comme le foyer de toute détermination, de tout ordre, de
toute nécessité comme de toute liberté.

La lecture de ce volume montre 2 quel point un hommage peut étre fruc-

tueux. | D. Christ Qﬁ'

Pierre Thévenaz: De Husserl & Merleau Ponty. Qu’est-ce que la phénoméno-
logie? La Baconniére, Neuchatel, 1966, Collection Eire et Penser
No. 52. 1 vol., 120 p.

Cette année nous a apporté un 52¢ cahier de la collection Etre et Penser
fondée en 1943 par Pierre Thévenaz. On reconnaitra, dans le sous-titre, le
titre d’ensemble de trois articles publiés dans la Revue de théologie et de
philosophie en 1952 (I, III, IV) et qui, avec les années, sont devenus quasi
introuvables, si ce n’est en bonne traduction anglaise (Pierre Thevenaz, What
is Phenomenology ? and others Essays, ed. and translated by James M. Edie, Charles
Courtney and Paul Brokelmann. Chicago, Quadrangle Books Inc., 1962).

L’activité de Thévenaz manifestait I’harmonie de multiples qualités qui
font un philosophe. Mais la plus originale de ces qualités, c’était un esprit
d’interrogation créatrice; ce que I’on avait donc d’abord voulu conserver sous
forme de volumes (L’homme et sa raison, 2 vol., 1956), c’étaient surtout ces
interrogations, ces actes de réflexion sur le chemin de I’ceuvre encore retenue
par un esprit aussi critique et sévére que décidé.

Or on voit bien aujourd’hui 2 quel point ces articles, destinés assurément
a informer un public encore peu familier avec la phénoménologie, portent la
marque de Desprit créateur. On n’y trouve pas de simples inventaires, ou
Phistoire d’un important mouvement philosophique, mais bien des orienta-
tions et des études thématiques: réduction, vision des essences, dévoilement
du monde a partir de ’Ego-conscience chez Husserl; dévoilement de I’étre a
P’étre-l1a, faisant apparaitre ’homme, chez Heidegger; théorie radicale de la
conscience, a qui tout, jusqu’a I’'Ego, est extérieur chez Sartre; plénitude de la
présence, rapport fondamental de la conscience au monde chez Merleau-
Ponty: ces études font apparaitre les thémes principaux de la phénoménologie
et du renouveau que cette philosophie apportait 2 ’ontologie et 4 la pensée de
Pexistence.

310



C’est donc un bienfait de plus que nous devons 4 la Baconniére que de re-
trouver en frangais, préparés pour I'impression par M. Pierre Javet (cette
édition, comme ’édition anglaise, fait abstraction de quelques mises au point,
informations et notes bibliographiques qui, en 1952, étaient liées a ’actualité),
ces articles si recherchés. Enfin, la belle présentation de ’ouvrage par M. Jean
Brun sera utile, en particulier parce qu’elle montre le rapport de la réflexion
de Thévenaz avec la philosophie critique aussi, et avec ’'idéalisme postkan-
tien, et parce qu’elle rend plus manifeste le lien entre ces études et la pensée
propre de Thévenaz, telle qu’elle est fixée dans le recueil L’homme et sa raison
et dans le manuscrit publié en 1960, La condition de la raison philosophique.

D. Christoff

Herbert Spiegelberg: The Phenomenological Movement. A Historical Introduc-
tion. Second Edition. Supplement. The Hague, Martinus Nijhoff, 1965.
P. XXXIII-XXXVTI et 737-765.

La seconde édition de cet ouvrage toujours sans rival apporte des correc-
tions et des compléments, qui sont groupés dans un fascicule séparé a I'in-
tention des lecteurs de la premiére édition (voir Studia philosophica, 1963,
p- 207). L’auteur ne modifie pas les grandes lignes de ses interprétations; a
propos de Husserl notamment, il cite des textes confirmant que le maitre de
Fribourg n’a jamais renoncé a 1’idéal d’une philosophie comme science rigou-
reuse. M. Spiegelberg reconnait la nécessité d’une refonte compléte de son
chapitre sur Merleau-Ponty, 4 cause de la mort de ce dernier, mais il remet ce
travail a plus tard, attendant que tous les documents posthumes soient dispo-
nibles.

I1 annonce la parution prochaine d’un ouvrage sur ’apport de la phéno-
ménologie 4 la psychologie, a la psychopathologie et & la psychiatrie.

Jean Villard

Madeleine Barthélemy-Madaule: Bergson adversaire de Kant. P. U. F., Paris,
1966. 1 vol., VIII + 276 p. (avec un essai de bibliographie kan-
tienne.)

Toute grande philosophie résulte, on le sait, aux yeux de Bergson, d’un
coup de sonde dans les profondeurs, d’une intuition, d’une idée simple que
les disciples — voire le maitre disciple de lui-méme — monnaient et figent en
systémes. Dés lors, dans la mesure ot les métaphysiques sont des systémes,
elles sont sujettes a la critique kantienne; mais, intuitives, elles échappent 2
celle-ci. Bergson, restaurateur de la métaphysique, peut bien passer pour
adversaire de Kant. Plusieurs pages bien connues de ses ceuvres — elles sont
soigneusement recensées dans le présent ouvrage — offrent non seulement un
«dépassement», mais des contestations fort claires.

311



Madame Barthélemy-Madaule — & qui ’on doit notamment un Bergson
et Teilhard de Chardin et de trés belles pages sur M. V. Jankélévitch — se pro-
pose de montrer chez Kant précisément ce fond d’intuition que Bergson ne
lui a jamais reconnu. Nous ne pouvons résumer les analyses intéressantes des
critiques adressées par Bergson a Kant, ni leur comparaison avec la pensée
réelle des deux philosophes. L’auteur ordonne judicieusement son étude en
quatre chapitres: le temps, I’espace et le moi; connaissance et métaphysique;
Ia liberté (le plus important); enfin, morale et religion. Il trouve sans peine
les textes kantiens plus complexes que le Kant «quasi résiduel» de Bergson.
C’est par exemple une question déja discutée que de savoir si temps et espace
sont symétriques selon Kant (mais 'ouvrage de M. Havet ne figure pas dans
la bibliographie) ou si, comme ’auteur le pense, on doit reconnaitre dés la
premiére Critigue une «dimension d’intériorité» qui romprait cette symétrie.

Ou se manifeste cette intuition kantienne fondamentale? Dans «1’expé-
rience d’une séparation d’avec 1’absolu étroitement unie au besoin qu’on en
a», dans une inadéquation du Systéme a la Critique, dans ’«expérience
existentielle d’une absence» — que ’on reconnaitrait plus accentué dans 1’ Opus
Postumum. Expérience originale, et bien différente des intuitions réflexives
fichtéenne et schellingienne; I’auteur pense, avec les romantiques, et avec
bien d’autres, qu’on ne peut en rester a la critique, et que celle-ci recouvre
«l’exigence d’un itinéraire». Dans 1’ccuvre de Kant, on trouverait donc
'unité d’une tension entre les expériences d’absence et de présence. Mais il
semble qu’en outre il y ait une tension entre cette double expérience et
Pexpérience éthique de la bonne volonté 4 laquelle s’identifie, selon I’auteur,
I’amour.

Mais I’idée que la limitation de la connaissance engendre une séparation
d’avec le réel et que cette séparation est éprouvée comme un manque, est-elle
bien fidele & ’esprit de la Critique? Cette interprétation rend-elle justice a ce
qui, chez Kant, demeure propre a 1’dufkldrung? et aussi au souci, qu’il faut
prendre au sérieux, d’expliquer comment la science est possible? et d’autre
part & cet autre souci sincére de tirer la métaphysique des compromis ou le
savoir ’engage? enfin, et surtout, a ce qu’il y a de proprement rationnel dans
Pexpérience de la raison partique qui, sans étre intuition assurément, est bien
P’expérience d’une exigence absolue, non d’une présence?

D’autre part, on accordera volontiers que la pensée existentielle est post-
kantienne, mais c’est surtout, chez Kierkegaard, au stade éthique que l’on
reconnait un rapport direct — d’ailleurs voulu — avec le kantisme, et il parait
difficile de soutenir un rapport entre une expérience d’absence — que Kant,
plus soucieux de la connaissance et de I’action que de I’étre, n’a peut-étre pas
éprouvée — et une expérience religieuse de 1’angoisse dont la profondeur,
— en fait sinon en droit philosophique et humain — est peut-étre étrangére aux
théories.

Assurément, c’est en Schelling qu’une intuition telle que celle de Bergson et
une expérience telle que celle de Kant paraissent pouvoir converger. Mais
Schelling est, pourrait-on dire, un postkantien pour qui Kant existe, tandis

312



que pour Bergson la pensée kantienne est une forme de philosophie dominante
chez des contemporains, et qu’il refuse. En fait, I'interprétation converge, par
dela Schelling et Bergson, en M. Jankélévitch, admirable interpréte de ces
deux philosophes. Mais I'auteur cherche aussi & montrer, dans ’esprit de
Bergson et de Teilhard de Chardin, qu’il y a une évolution réelle des idées, et
que Kant n’était pas en état de penser ce que Bergson a pensé, qu’il ne pou-
vait, en particulier, avoir une idée de la durée ... A quoi I’on ajoutera que
Savoir et Croyance sont, et pout Kant et pour Bergson, deux expériences
différentes; que par conséquent Bergson ne pouvait avoir I’idée bien kantienne
de leur différence et, de métaphysicien, se faire transmétaphysicien. Il reste
que Bergson historien de la philosophie (dans L’Intuition philosophique) aurait
da découvrir cette idée simple. La lecture des Deux Sources . . . montre com-
bien il en était éloigné. D. Christoff

Hommage & Gaston Berger. Publications des Annales de la Faculté des
Lettres Aix-en-Provence. Nouvelle Série N° 42, 1964. 1 vol., 134 p.

Parmi les hommages qu’appelait la personnalité de Gaston Berger, décédé
en 1960, celui de la Faculté des Lettres d’Aix ou il fut professeur est parti-
culiérement émouvant. Des communications nombreuses et diverses y sont
consacrées au philosophe, au caractérologue et au créateur de la «prospec-
tive». Georges Bastide et Edouard Morot-Sir, traitant ’un de «la philosophie
de la spiritualité militante», ’autre de «la mission du philosophe», ont su ne
pas séparer dans leur évocation le philosophe de I’animateur, et Francois
Meyer, traitant de «l’intemporel chez Gaston Berger», a touché un point
essentiel de cette pensée attachée 4 tous les problémes de la temporalité. Des
philosophes suisses, par des messages et des témoignages, s’étaient joints a cet
hommage di & un homme 2 Pactivité et 4 Pinitiative duquel la vie philo-
sophique — particuli¢rement la vie internationale — ont été si largement

redevables. D. Christoff

Fean Lacroix: Panorama de la philosophie frangaise contemporaine. Paris
P. U. F. 1966, 1 vol., 248 p.

Monsieur Jean Lacroix recueille dans ce volume — apreés les avoir remaniées,
complétées et munies de bibliographies sélectives — trente des quelque trois
cents chroniques qu’il a publiées dans Le Monde depuis une vingtaine d’an-
nées. Dans ces analyses claires et denses, perspicaces et profondes, on retrou-
vera tous les thémes caractéristiques de la philosophie frangaise depuis la
guerre, et méme leurs racines plus anciennes dans la philosophie réflexive et
dans le concours «vers le concret» de I’empirisme et du rationalisme.

Mais ce recueil n’offre pas seulement une source d’informations distinctes,
slires et indépendantes, ou un ensemble de témoignages. Il faut le lire dans
sa continuité, selon les trois rubriques ol sont classées les chroniques: Les

21 Studia Philosophica XXVI 313



Dhilosophes de la réflexion — Les philosophes de Pexistence — Epistémologie, anthropo-
logie, psychologie, et réserver une grande attention a 'introduction consacrée a
Pévolution de la philosophie frangaise:

M. Jean Lacroix est connu en Suisse depuis quelque trente-cinqg ans comme
I’'un des philosophes parmi les animateurs de la revue Esprit. Mais, aussi bien
que le «personnalisme» ou que la philosophie de 1’existence, il représente — et
plus encore — la lignée de la philosophie réflexive frangaise, d’Alain a Nabert.
Aussi ses chroniques choisies sont-elles une déclaration de principe d’un philo-
sophe engagé en faveur de la réflexion sur ’existence telle qu’elle est repré-
sentée par exemple par un personnaliste tel que Paul Ricoeur. Mais le chroni-
queur attentif et fidele voit aussi se poser des questions: les chroniques con-
sacrées a des représentants du nouveau structuralisme constatent le passage
d’une philosophie du sujet 2 des théories quasi scientifiques de la structure qui
ne s’interrogent plus guére sur le sens, et dans lesquelles la raison ne se critique
plus guére. Si «la philosophie est la conscience que prend d’elle-méme la
culture d’une époque» (p. 245), il semble aujourd’hui que cette conscience
risque d’oublier le sujet, ’homme pour la structure; et de citer (p. 10) Michel
Foucault: «L’homme est une invention dont 1’archéologie de notre pensée
montre aisément la date récente. Et peut-étre la fin prochaine.» D’ou la
nécessité, 2 exemple d’Emile Bréhier (cité p. 12) de se rappeler que «la
vocation de la philosophie est . . . d’introduire le sang-froid et la réflexion.»

D. Christoff

Henry Dreyfus — Le Foyer: Philosophie générale. Armand Colin, Paris,
1965, coll. U. 1 vol., 560 p. '

Ce traité est destiné, comme d’autres ouvrages de la méme collection,
principalement aux éléves de Premiére supérieure (déja bacheliers) et aux
étudiants débutants. Il présente dans ses six parties des problémes plutét que
des doctrines: analyse de la notion de philosophie — théorie de la connaissance
— liberté — probléme ontologique — probléme de la vie — espace et temps —
probléme de Dieu. Non seulement les problémes sont renouvelés (par exem-
ple, les problémes de ’Ame et du moi sont dépassés par une discussion de
I’idéalisme qui achéve le «probléme ontologique») mais les auteurs cités —
sans excés, semble-t-il, pour un ouvrage de ce genre — le sont aussi: Hegel,
Feuerbach, Goldstein aux c6tés de Lagneau, Nabert, Merleau Ponty. Sur
bien des points, un effort a été fait pour mettre 4 jour un enseignement qui ne
peut évoluer au méme rythme que la recherche. La clarté ne dissimule pas,
sous le caractére définitif d’alineas trés brefs, une problématique qui demeure
trés ouverte. Ajoutons seulement que quelques bons index seraient utiles dans
un traité qui ne doit pas seulement exiger la concentration, mais aussi s’ouv-
rir 2 U'information. Pour la méme raison, un guide bibliographique serait
bienvenu pour compléter des chapitres — par exemple, I’espace et le temps,
la connaissance — qui font nécessairement appel 4 une information nouvelle.

D. Christoff

314



Louis de Raeymaceker: Introduction a la philosophie. Publications de I’Univer-
sité de Louvain et éd. B. Nauwelarts, 1964 (Cours publiés par I'Insti-
tut supérieur de philosophie), 5¢ éd. revue et corrigée, 1 vol., 320 p.

11 est & propos de signaler cette réédition d’un ouvrage bien connu, auquel
depuis 1938 des générations d’étudiants doivent déja beaucoup de services.
Rappelons seulement que 'ouvrage, qui conduit jusqu’au seuil de la philo-
sophie, commence par en déterminer le domaine, puis I’histoire, et consacre
sa troisitme partie, de maniére originale, a la vie philosophique (le choix
d’une école, I’autorité de saint Thomas, le réle d’une école philosophique)
et tout particuliérement au travail philosophique. De la clarté, des précisions
bienvenues, une premiére information bien adaptée, mise A jour — et qui
attire I’attention sur la diversité des genres de publications — sont autant de
qualités qu’on retrouve avec satisfaction. B Clsistaff

Henri Reverdin: Les exigences de la vie de Uesprit. Principes et développement
d’une pensée. Préface de Samuel Gagnebin. Neuchatel, La Bacon-
niére, 1966, coll. Langages. 1 vol., 226 p.

«C’est ici un livre de bonne foi, lecteur», ’expression d’une pensée vécue,
«T’histoire intellectuelle et spirituelle d’un homme de ce temps»; M. Henri
Reverdin y ordonne et relie, en une sorte d’autobiographie intellectuelle,
ses ceuvres principales: L’essai sur la certitude historique, thése de baccalauréat
en théologie, La notion d’expérience selon William Fames, thése de doctorat és
lettres, puis des communications et des conférences sur le fait et le droit, sur
Joi et raison, sur la philosophie et les philosophies, sur les valeurs, sur la connaissance
d’autrui, d’autres encore.

La sincérité qui anime ces pages, il est rare de la rencontrer, méme au pays
de Rousseau et d’Amiel. On y discernera sans doute aussi un certain appel a
la sincérité, fort sensible. Non que le livre soit polémique en lui-méme, encore
que M. Samuel Gagnebin, en le présentant dans une belle et amicale préface,
paraisse presque souhaiter qu’il éveille la polémique. Mais il n’est pas sans
inviter chacun 2 se mettre devant lui-méme et & se montrer de bonne foi de-
vant les vrais problémes, un accent que nous avons reconnu naguére chez
M. Jean Piaget, ou, jadis, dans la Vacance de la probité ’Edouard Claparede,
ou encore dans mainte page d’Henri Miéville.

La richesse de ’expérience vécue ne se laisse ni réduire ni résumer, mais
nous pouvons du moins indiquer deux thémes principaux, qui apparaissent
’'un et Pautre 4 propos du probléme de la certitude, d’abord de la certitude
religieuse, puis de la certitude en général. Ces deux thémes sont I'importance
fondamentale et de la psychologie et de I’histoire. Sans doute cette importance
remonte-t-elle au temps des études de M. Reverdin, mais qui oserait dire
qu’elle s’est atténuée depuis lors? L’histoire, c’est tout le probléme de la
critique historique, et plus encore celui de la critique des textes sacrés. La
psychologie, ce sera — en 'occurence — Pinfluence maitresse de William
James et les réactions qu’elle suscitera.

315



La sincérité, en effet, répond ici au gotit de la psychologie, de la psychologie
générale d’une part, et méme méthodique; et d’autre part elle correspond a
un gout extréme des variétés, des pluralités, des personnes ou, mieux, des
«individualités» : «Rien n’est simple de ce qui s’offre a I’Ame, et ’ame ne
s’offre jamais simple a aucun sujet»: ce mot de Pascal, M. Reverdin ’avait
placé en épigraphe a sa theése de baccalauréat; et I’on devine, en contre-
partie, une conscience blessée par les simplismes et par les absolutismes, par
les absolus simplistes et par les simplismes absolutisants. Mais surtout, dans
I’extréme libéralité de I’accueil, on reconnait, devant chaque homme et devant
mainte idée, un espoir fervent et un respect extréme, qui ne trouve de limite
que dans les fanatismes et dans les absolutismes 2 exorciser. Sans doute est-
ce la une grande et grave limite, mais la force de M. Reverdin s’attaque tou-
jours aux travers, non aux hommes qui en sont les victimes. Et d’autre part
I'intérét pluraliste ne fait pas de M. Reverdin un «amateur d’Ames» contem-
platif: ce qui assure la continuité de son livre et de son expérience, c’est, au
contraire, ’amour du Bien, un amour actif.

En cet amour se concentre la vérité religieuse, et c’est pourquoi le probléme
religieux, posé en termes de connaissance au temps du «positivisme» triom-
phant, fait I’'unité de structure du livre. Ces termes de connaissance sont ceux
de la certitude historique, ceux des divers types d’expérience, ceux aussi de la
connaissance et de la critique du langage — ce langage dont on abuse.

Ici, M. Reverdin applique avec vigueur et ténacité I’art de s’attacher a
tout ce qui fait de la thése la thése la plus faible selon la théorie; et il ne
cherche pas, plus antisophiste que Socrate méme, 4 en faire la thése la plus
forte: il accumule les obstacles et toute sa bonté pédagogique se concentre en
méme temps pour nous en avertir; c’est ainsi que I’on peut laisser s’instaurer
la vérité. On suit bien ’enchainement des thémes: certitude historique, cer-
titude du témoignage, définition du fait, rapport du fait et du droit, probléme
de I’expérience. Partout, des distinctions bienfaisantes et un choix de cita-
tions raffiné. Et 1’on voit bien les souffrances et les tourments— ceux de tous
les hommes, mais aussi ceux du philosophe, aussi ceux de I’auteur, si réservé
— que la mise en forme scientifique ne peut — et du reste ne veut pas — recou-
vrir.

Mais la mise en forme théorique n’est pas seule; le pragmatisme devient
bonté et amour; évangélique, il juge I’arbre a ses fruits et trouve dans la
fécondité la valeur de la religion. A nouveau, cette thése est inséparable de
I'idée de pluralité des théses, de pluralité des doctrines; mais a la variété de
Pexpérience, des personnes, des croyances, répond l'unité de la solidarité et
de ’harmonie. C’est 4 la recherche en commun que nous convie ce livre 4 la

fois jeune et chargé d’expérience, et cet appel sera regu avec reconnaissance.
D. Christoff

Reinhard Wittram|Hans-Georg  Gadamer | fiirgen Moltmann: Geschichte —
Element der Jukunft. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1965.

Die in dieser Broschiire vereinigten Vortrige sind an den Hochschultagen
1965 der Evangelischen Studentengemeinde Tiibingen gehalten worden.

316



Wittram sprach uber «die Zukunft in den Fragestellungen der Geschichts-
wissenschaft», die er nach den Aspekten der «vergangenen Zukunft», der
«historischen Prognosen», der «gegenwirtigen Vergangenheit» und der
«kommenden Zukunft» gliedert. Im Grunde handelt es sich um eine kritische,
behutsame und erhellende Besinnung auf das, worum es der Geschichts-
wissenschaft geht. Vielleicht dokumentiert der folgende Passus Wittrams
Haltung am besten: «Werden wir bei unseren Bemiihungen um die Ver-
gegenwirtigung des Vergangenen der Paradoxie gewachsen sein, dafl wir in
der Vergewisserung des einzelnen, des Bruchstiicks stark sind, in der Kritik
trigerischer EntwicklungsgewiBheiten unverséhnlich und in der Vorstellung
des Ganzen und Allgemeinen — des einzigen, wonach die Welt verlangt —
ratlos und schwankend? Es ist weder Trotz noch Trauer darin, wenn ich
sage: uns bleibt gar nichts anderes iibrig. Wir kénnen sogar gelassen sein,
wenn ein vielstimmiger Chor uns bezeugt, dal3 die Historie als Wissenschaft
vor dem Bankrott stehe. Was nach Bankrott aussieht, ist freilich das Ende
von vielen Unternehmungen, in denen man lange das Hauptgeschift der
Historie gesehen hat».

Gadamer behandelte die « Kontinuitit der Geschichte und der Augenblick
der Existenz». Er skizziert zunichst die Thematik der siidwestdeutschen
erkenntnistheoretischen Geschichtsphilosophie und den Ansatz bei Dilthey
und seine « Weiterfiihrung» im Begriff der Geschichtlichkeit bei Heidegger
und Jaspers. Dann erortert er die Problematik der auf das Ritsel der ver-
flieBenden Zeit zuriickweisenden Kontinuitdt und Diskontinuitit der Ge-
schichte. Die letztere verdeutlicht er an drei Formen von «Epochenerfah-
rungen»: an der Alterserfahrung, am Ubergang von einer Generation zur
anderen und an der durch Christi Geburt bewirkten Zeitenwende, die
Gadamer die «absolute Epoche» nennt. Dall es so etwas wie Epochen-
erfahrung «wirklich gibt, d. h. dal das nicht nur unserem nachtriglich
ordnenden, klassifizierenden und auf Beherrschung gerichteten Wissenwollen
vom Geschehen entspringt, sondern eine echte Wirklichkeit der Geschichte
selber meint, 148t sich mit phinomenologischen Mitteln erweisen. Es gibt so
etwas wie urspriingliche Erfahrung eines Epocheneinschnittes. Die Epochen
der Geschichte, die der Historiker unterscheidet, wurzeln in echten Epochen-
erfahrungen und miissen sich am Ende in solchen ausweisen». Hier wire
vielleicht eine Konfrontation der faktischen gelebten Kontinuitit des je
singuliren endlichen Lebensablaufes, die sich zur lebensgeschichtlichen
intermittierenden BewuBtseinskontinuitit oder vielmehr -diskontinuitit in-
different verhilt, mit der durch die Deutungsakte des Historikers gestifteten
Sinnkontinuitit der in sich diskontinuierlichen Weltgeschichte lehrreich
gewesen. An der Interpretation eines kleinen Hélderlin-Textes (Das unter-
gehende Vaterland) zeigt Gadamer schlieBlich, «daBl Wissen und Sich-
BewuBt-Machen nicht ein Vergegenwirtigen von etwas Abgeschlossenem als
solchem ist, sondern als Vergegenwirtigen nur vom Neuen her und auf das
Neue hin seine Moglichkeit und seinen Vollzug gewinnt. Das aber heiBt:
alle solche Vergegenwirtigung und alles solche Wissen ist selbst ein Ge-
schehen, ist selber Geschichte. Nicht erst durch das Hinzukommen eines sich
wiegenden Dichtergeistes iiber einer vergehenden und sich auflésenden

317



geschichtlichen Welt baut sich die Idealitat geschichtlicher Bedeutung auf,
sondern diese Welt ist so, daB sie selber sich nicht vergiBt, daf} sie ihre eigene
Idealitat eben damit hat und gewinnt, dafl sich neue Gestalten des Lebens
herausarbeiten aus der schopferischen Unendlichkeit des Méglichen». Die
Antithese von Kontinuitit der Geschichte und Augenblick der Existenz er-
weist sich als eine «falsche Zuspitzung».

Moltmann widmet seine Erérterungen dem «Ende der Geschichte». Er
fithrt drei Dokumentationen der Verkiindung dieses Endes an: von Marx,
Bultmann und eine anonyme, in der es heiBt: «Die Eule der Minerva flog
zwar aus, um das Wirkliche als das Verniinftige zu begreifen, aber sie kehrte
nicht zuriick, brachte uns nicht die ,Vernunft in der Geschichte®, sondern
wurde von der Unvernunft der Geschichte in den Absurditidten unseres Jahr-
hunderts aufgefressen. Dennoch blieb um uns die ,einbrechende Damme-
rung‘, in welcher nach Hegel jene Eule erst ihren Flug antreten kann. Ohne
Bild gesprochen: aus den groBlartigen, endgeschichtlichen Entwiirfen zur
Universalgeschichte im 19. Jahrhundert blieb in den ausgebrannten Krater-
landschaften des europaischen Geistes ein Unbehagen an der Geschichte
zurlick, eine allgemeine Geschichtsmiidigkeit und eine abgriindige Skepsis
gegeniiber dem Sinn, der Vernunft und einem losenden Ende der Geschichte.
Das kann sich verdichten zur Flucht des Geistes aus der Geschichte, zum
Abschied und zum Verlust der Geschichte.» Daraus resultiert der Versuch,
«die historische Aufklirung der Geschichte, wie wir sie seit iiber zweihundert
Jahren kennen, von ihren Voraussetzungen und ihren Konsequenzen her in
eine geschichtliche Aufklirung dieser Aufklirung zu {iberfithren; uns also
fragen, in welchem Dienste die historische Vernunft an der Geschichte steht
und was sie an der Geschichte bewirkt». Daran schlieBt sich eine Explikation
der «Motive der Arbeit der theologischen Vernunft an der Geschichtew.
«Man wird zunichst ganz allgemein sagen konnen, daB fiir den israelitischen
und den christlichen Glauben Geschichte im Horizont der Hoffnungen auf
die Erfiillung von GottesverheiBungen erfahren wird. Sie fragen nicht nach
Aufhebung der Geschichte und Bidndigung des Chaos durch einen gottlich
stabilisierten Kosmos, sondern nach Erfiillung der Zeit der Erwartung durch
den Gott der VerheiBung. Durch GottesverheiBungen werden sie aus den
festen Lagern metaphysischer Weltbehausung herausgefithrt und der Ge-
schichte ausgesetzt.» Moltmann zeigt verschiedene Interpretationsmdéglich-
keiten des gespannten Verhiltnisses zumal zwischen der zukiinftigen Ge-
schichte und der gliubigen Hoffnung. Diese «nimmt die wirkliche Unerlost-
heit der Gegenwart, wie sie ist, die Qual und den Schmerz des Negativen,
ohne Resignation und ohne Illusion auf sich. Die politischen und sozialen
Revolutionen, die wir seit Beginn der Neuzeit kennen, haben immer nur sehr
wenig Geduld gezeigt. Sie erpressen den Menschen zur Versohnung mit ihren
in Aussicht gestellten Errungenschaften. Eine Hoffnung aber, die auf Uber-
windung der Verlassenheit, auf die Losung der realen Widerspriiche, auf die
Negation des Negativen durch den Gott der Auferstehung gesetzt wird, ver-
mag Verséhnung in Geduld zu stiften. Nur wo die christliche Hoffnung
selber des Kreuzes Christi eingedenk ist, vermag sie das Kreuzigende der
,Parusieverzogerung ihres Herrn zu ertragen. Wo sie das Kreuz verlaft,

318



blaht sie sich enthusiastisch auf und fallt alsbald ohnmichtig in sich zu-
sammen». Wie aber, wenn der vielleicht illusiondre Charakter auch der
christlichen Hoffnung nur deshalb verborgen bleibt, weil er «keine Zeit»
mehr hat, sich zu zeigen? H. Kunz

Bollnow Otto Friedrich. Mensch und Raum. Stuttgart, Kohlhammer,
1963, 310 S.

Ce titre fait inévitablement penser a Sein und Zeit. Bien que M. Bollnow
doive beaucoup 4 M. Heidegger (notamment quant a I’analyse de I’In-Sein),
son propos est radicalement différent: I’étude du Dasein n’est pour M. Heid-
egger qu’une voie d’accés a la pensée de I’Etre; M. Bollnow évite ’ontolo-
gie; le probléme central est pour lui, ici comme ailleurs, I’essence de ’homme,
une essence non définie, et dont il faut éclairer peu a peu la riche complexité.
D’autre part, de quel droit la pensée contemporaine fait-elle passer le temps
avant ’espace? Le temps nous emporte, nous angoisse; la temporalité, c’est
la vanité (p. 301) d’une existence désespérée. Mais est-ce 1a toute la vérité de
Pexistence? Etudier I’espace, c’est répondre 4 une double exigence: exigence
de vérité, car I’espace est une catégorie de I’existence humaine aussi fonda-
mentale (sinon plus) que le temps; exigence morale (toujours liée 4 la pre-
miere, puisque pour M. Bollnow philosophie et Pidagogik forment un tout),
car la tache de notre civilisation, qui a passé par la crise existentialiste, est
de retrouver la sécurité, la stabilité; ce livre montre une voie: la conquéte
d’un juste rapport a ’espace.

On a souvent cru que 1’espace concerne uniquement les choses extérieures,
et I’on n’a pas vu qu’a c6té de I’espace mathématique, qui est extériorité pure
et homogénéité, il y a un espace vécu, dont la structure est toute différente.
A cet espace concret correspond la spatialité de Pexistence humaine: «Il n’y a
de ’espace que parce que ’homme est un étre spatial, c’est-a-dire un étre qui
forme ’espace et qui pour ainsi dire le déploie autour de lui.» (p. 23) Les
deux termes sont ainsi strictement corrélatifs. L’auteur a choisi de commencer
par ’analyse de ’espace concret, parce qu’elle révele une foule de détermi-
nations et souléve des questions multiples (le centre de I’espace, ’horizon,
le lointain, I’étranger, la maison, ’espace sacré, social, etc.), dont on n’aurait
aucune idée si ’on partait d’une réflexion sur la structure de la spatialité
humaine. Toutefois, si la plus grande partie du livre est consacrée a I’aspect
«objectif» de I’espace, les derniers chapitres étudient ’aspect «subjectif»:
de quelle fagon ’espace appartient-il 4 ’essence de ’homme?

Des trois concepts d’espace que I’auteur distingue (p. 283): ’espace objec-
tif intramondain, ’espace intentionnel (caractérisé par éloignement et direc-
tion, cf. Heidegger) et «1’espace qu’on a», c’est ce dernier qui est originel. La
spatialité humaine originelle ne peut en effet étre saisie en termes d’ére, mais
seulement en termes d’avoir, ou d’appropriation, c’est-a-dire d’incorporation
de P’espace a la vie. Ce lien mystérieux et constitutif de I'essence humaine
ne peut étre évoqué que par des métaphores: surtout celles de 'incarnation et
de habitation. Alors il apparait que ’homme n’est pas «jeté» dans le monde,

319



mais qu’il est d’abord accueilli dans le berceau de I’espace, «ami de ’étre»
(G. Bachelard). Il ne s’agit toutefois pas d’en rester a cette sécurité primitive,
naivement vécue. Il faut que ’homme, aprés avoir découvert I’aspect étrange
et inquiétant de ’espace, restaure sa sécurité, d’abord dans I’habitation qu’il
fonde et abrite du monde, et enfin dans un rapport lucide et «ouvert» 2
P’espace universel, par lequel il saura son existence « portée».

Ce livre se signale par sa clarté, par un allemand agréable et aux nuances
délicates évitant tout jargon, et aussi par sa modestie, son honnéteté. On
pourrait d’ailleurs souhaiter que ’auteur s’aventure plus loin, plus profondé-
ment, dans ’exploration des mystéres constitutifs de la nature humaine...
mais n’est-ce pas un veeu irréalisable? Jean Villard

Massenwahn in Geschichte und Gegenwart. Ein Tagungsbericht, hrsg. von
Wilhelm Bitter. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1965.

Der Band enthilt die Referate, Podiumsgespriche und Aussprachen, die
auf der Tagung der Stuttgarter Gemeinschaft «Arzt und Seelsorger» im
Sommer 1964 vorgetragen worden sind. Es handelt sich um folgende Autoren
und Themen: W. Bitter: Einleitung; E. Kogon: Uber Rassenwahn; G. Mo-
bus: Der Bolschewismus in padagogisch-psychologischer Sicht; W. Rorarius:
Gehirnwiasche — Manipulierbarkeit des Geistes; W. Treue: Idee und Ver-
wirklichung des Marxismus; H. K. Fierz: Das verlorene Symbol — Unter-
suchung zur Frage der Massenpsychose; H. Leuner: Uber den Wandel der
psychischen Massenphinomene; O. Brachfeld: Zur Psychopathologie der
«Weltverschworungen»; W. Laiblin: Ekstatische Miannerbiinde; W. Kem-
per: Archaisch-ekstatische Massenbewegungen im heutigen Brasilien; A.
Kéberle: Psychopathologisches im religisen Geschehen; A. Allwohn: An
der Grenze von Ekstase und Diamonie; A. Borst: Mittelalterliche Sekten und
Massenwahn; P. Habermann: Uber die Kinderkreuzziige; W. P. Fuchs: Der
Bauernkrieg von 1525 als Massenphianomen; R. Stupperich: Das Kénigreich
Zion in Minster (1534/35) — Fragen zur Tauferherrschaft in einer belagerten
Stadt; W. von Baeyer-Katte: Die historischen Hexenprozesse — Der ver-
biirokratisierte Massenwahn; E. O. Haisch: Psychiatrische Aspekte der
Hexenprozesse; H. Auhofer: Der Hexenwahn in der Gegenwart; H. Zbinden:
Einige Betrachtungen iiber Masse und Elite; F. Leist: Welthafte Askese und
psychische Epidemien.

Der Begriff des «Massenwahns» wird verschiedentlich diskutiert, doch
fehlt merkwiirdigerweise eine Erorterung der individuellen Wahnproblema-
tik. Ohne Ruckgriff auf diese lassen sich aber die zum Massenwahn gehoren-
den Phanomene schwerlich klaren, denn vermutlich beruhen die individuellen
und die kollektiven Wahnbildungen auf den selben anthropologischen Vor-
aussetzungen. Schon die Tatsache, daB in den individuellen und kollektiven
Wahninhalten religiése Themen sehr hiufig auftreten, sollte jenes Fragen
nach den anthropologischen Voraussetzungen nahelegen. Allerdings miiflte
man dabei auBerordentlich vorsichtig vorgehen und sich weder vom eigenen
Glauben noch von der fremden Glaubensfeindschaft in der sachlichen Unter-
suchung beirren lassen. Méglicherweise wiirde es sich dabei als notwendig er-

320



weisen, die «Wahnhaftigkeit» — das Wort nicht im psychopathologischen,
sondern etwa im Sinne der Unkorrigierbarkeit und der Unvertriaglichkeit mit
der erfahrbaren «Wirklichkeit» verstanden — gewisser «echter» dogmatischer
Uberzeugungen einzugestehen, ohne daB deren existenzielle Relevanz tan-
giert wiirde. Wenn etwa Auhofer — der einen vorziiglichen, geradezu er-
schiitternden Bericht {iber den noch heute umgehenden Hexenwahn vor-
gelegt hat — gesteht, er persénlich «glaube daran, daB3 es einen Bund mit dem
Teufel oder mit dimonischen Michten gibt, sehe jedoch keinerlei Anzeichen
dafiir bei den in der Gegenwart als Hexen verfolgten Personen», dann méchte
man gern dariiber belehrt werden, wie die «Wirklichkeit» des Teufels und
der dimonischen Michte geartet ist und worin sie sich von abergldubischen
Inhalten unterscheiden; die Berufung auf die kirchliche Autoritit bliebe fiir
den AuBenstehenden unverbindlich. Und wenn Allwohn behauptet: «Der
Aberglaube kann nur iiberwunden werden durch den echten Glauben, nicht
durch Aufklarung», dann wire man fiir die Angabe sachhaltiger, nicht dog-
matischer Kriterien der « Echtheit» des echten Glaubens dankbar; die bloe
Behauptung, dal3 es so sei, iiberzeugt nicht. B Furis

André Michel: «L’école freudienne devant la musique». Un vol. de 512
pages, in-8 raisin (15,5X24); Fr. 50.—. Coll. Editions du Scorpion,
Paris.

Nous disposons maintenant d’une analyse du phénoméne musical présentée
par un musicien ayant vécu une psychanalyse lui permettant de parler avec
compréhension et sensibilité des musiciens les plus connus, puis aussi du
langage musical, en remontant jusqu’a ses origines, et enfin de la fonction
musicale dans notre société.

Krischna fait naitre le monde au son de la flite. L’Eternel parle dans
I’orage a Moise, il murmure un son doux et subtile a2 Elie. Orphée enchante
les animaux sauvages. La muse Terpsichore poématise en dansant les rythmes
de sa cithare. Pythagore maintient les sphéres en Harmonie. Platon apaise
I'ubris et la folie au son des pipeaux. Mozart fait battre notre ceeur et organise
le rituel initiatique aux sons de sa Flte enchantée.

Ce pouvoir formateur et transformateur de la musique, plus que tous
autre art, nous achemine — comme nos réves — a travers un temps vécu vert
une conscience esthétique de la véritable fluidité des choses et du monde.

Ce langage a pleins pouvoirs sur notre présent qu’il relie 4 histoire de
notre passé — par une répétition d’émotions maitrisées par leffet kaléido-
scopique de P’art —, et il exerce également ses suggestions sur notre devenir
en nous appelant vers des horizons oubliés.

Du point de vue symptomatique, il s’agit la d’un processus obsessionnel
nous faisant retrouver les rythmes sécurisants du sein maternel (aprés sa
naissance, I’enfant est encore sécurisé par ce rythme) et, d’autre part, d’un
mécanisme de «défense musicale» capable de structurer notre sensualité,
notre agressivité et notre crainte-désir de la mort en leur donnant la possi-
bilité de s’exprimer 2 tous les étages de la conscience, dans le contrepoint
ainsi que dans les tonalités majeures et mineures accompagnées de tous les

321



effets sonnants et dissonnants. Le Ca primitif trouve ainsi avec les exigences
du Surmoi une heureuse synthése dans un Moi chantant.

En effet, ce livre chante comme une mélodie, il est beau comme une
symphonie, il médite comme un oratorio et il déchire le voile du temple
comme une Passion qui nous découvre & nous-mémes. G. Dubal

Bijdragen: Tijdschrift voor Filosofie en Theologie. Vol. 26, année 1965.

Comme son titre I'indique, cette revue, éditée par les Jésuites néerlandais
comporte des contributions aussi bien théologiques que philosophiques.
Signalons seulement ici les articles les plus importants concernant la philo-
sophie. Relevons un article en allemand de M. Boehm «Remarques élémen-
taires sur la réduction phénoménologique de Husserl»; un autre de Tolle-
naere, sur «L’intersubjectivité dans ’ontologie de Sartre»; un autre de
Vandenberg, sur «Le fondement de notre existence».

A coté de ces articles nettement philosophiques, plusieurs articles du do-
maine théologique touchent & des problémes qui ont une certaine importance
dans la réflexion philosophique moderne. Ainsi, plusieurs articles sont con-
sacrés a un essai de vision évolutive de I’histoire humaine en fonction du
christianisme, idées qui sont inspirées, en partie, par les positions de Teilhard
de Chardin. Outre ces articles, la revue comporte un nombre imposant de
recensions de publications dans le domaine de la philosophie et de la théo-
logie. Ici encore, nous pourrons constater que cette revue, qui a célébré son
vingt-cinquiéme anniversaire en 1964, continue 4 publier des contributions
d’une trés haute valeur scientifique. N. A. Luyten

Tijdschrift voor Filosofie. 27¢ année (1965).

La 27¢ année du Tijdschrift voor Filosofie nous présente de nouveau une
série remarquable de textes et d’informations philosophiques. Les quatre
numéros contiennent 850 pages d’articles philosophiques et de chroniques,
tandis qu’il y a encore 544 pages de bibliographie. Ces chiffres indiquent
déja matériellement I'importance de cette revue.

Caractéristiques pour I’année 1965 est le nombre assez élevé de contribu-
tions en langues étrangéres. On sait que la revue est rédigée en néerlandais.
Or, sur les articles publiés cette année, il n’y en a que six qui soient rédigés
en néerlandais, tandis que douze autres sont écrits soit en frangais, soit en
allemand, soit en anglais. C’est dire & quel point cette revue a une audience
internationale et s’est imposée au public international s’intéressant  la philo-
sophie. Parmi les articles qui s’occupent de thémes strictement philosophi-
ques, signalons un article sur «Religion et idéologie en politique»; «Lan-
gage comme herméneutique chez Wittgenstein»; « Modernité et religion»;
«La recherche métaphysique»; « Métaphysique et chrétienté»; «Sur le pro-
bleéme de I’historicité de ’homme» ; « Vérité et théorie sur la vérité»; « Inter-
subjectivité et participation ,a I’étre‘»; «Possibilités anthropologiques du
symbole». A c6té de ces articles & themes philosophiques, une série d’autres
contributions s’occupe de points spéciaux de I’histoire de la philosophie. Ainsi,
par exemple, «La pensée fondamentale philosophique de Maitre Eckhart»;

322



«L’attitude de Bergson et de Merleau-Ponty vis-a-vis des sciences»; une
étude sur des ouvrages perdus du jeune Aristote; « L’expérience de la néanti-
sation chez Camus et Heidegger»; «Kierkegaard, historien de la philosophie
de Hegel»; «Quelques motifs de ’'Utopia de Thomas Morus» et «L’éduca-
tion morale selon le stoicisme postérieur et le christianisme primitif». Ces
quelques indications suffisent pour montrer I'importance des contributions
publiées. Si nous ajoutons que parmi les noms des collaborateurs nous trou-
vons, par exemple, Erwin Straus, E. Minkowski, N. Thulstrup et C. Schoon-
brood, pour n’en nommer que quelques-uns, on se rendra compte de I'im-
portance de ce que cette nouvelle année de la Tijdschrift voor Filosofie nous
apporte. Dans quelques études critiques, on prend position sur des thémes
d’actualité. Relevons surtout I’étude critique de De Petter sur I’ouvrage de
Metz concernant ’anthropocentrisme chrétien de Thomas d’Aquin. Ajoutons
que dans des bulletins et des recensions on nous donne un apergu de la littéra-
ture philosophique tandis qu’une chronique bien tenue 2 jour donne un
apercu de P’activité philosophique de par le monde. Le répertoire biblio-
graphique, fait en commun avec la revue philosophique de Louvain, donne
un apercu sur la production littéraire philosophique, soit dans ’histoire de
la philosophie, soit dans la philosophie systématique. Ce bref apercu donnera,
jespére, une idée approximative de la richesse du contenu de cette revue.
N. A. Luyten

Centre National de la Recherche Scientifique. Bulletin signalétique (Editions
du CNRS). Fascicules trimestriels.

Nous avons signalé, il y a longtemps, cet organe indispensable a la re-
cherche documentaire. Les neuf premiéres «années», depuis sa fondation
en 1947, portaient le titre de Bulletin analytique et étaient consacrées a la seule
philosophie. Le Bulletin signalétique (Philosophie, Sciences humaines) qui lui a
fait suite depuis 1956 constitue la Troisiéme partie de cette publication biblio-
graphique du CNRS. II réunit philosophie, ethnologie, histoire des sciences
et des techniques, science du langage, logique, pédagogie, sciences religieuses,
ethétique, sociologie, psychologie. Consacré uniquement aux articles de
périodiques, il s’étend aux publications de trés nombreuses langues. Sa grande
qualité est de joindre au signalement bibliographique une bréve analyse des

publications. D. Christoff

Preisausschreiben der Paul Hiberlin-Gesellschaft Ziirich

Die Aufgabe der 1963 gegriindeten Paul Haberlin-Gesellschaft besteht in der
Betreuung und Verbreitung des Lebenswerkes Paul Héberlins (1878-1960)
einerseits, in der Beschiftigung und Auseinandersetzung mit ihm anderseits.

Zur Betreuung und Verbreitung gehoren:

— der Auf- und Ausbau des Archivs,
— die Sammlung der Briefe von und an Héberlin,
~ die Herausgabe einer Schriftenreihe,

323



— der Neudruck vergriffener Biicher,
— die Forderung und Publikation von Ubersetzungen.

Die Beschiftigung und Auseinandersetzung umfafit:

— die Darstellung des Werdeganges Hiberlins in biographischer und syste-
matischer Hinsicht,

— die Uberpriifung seiner Forschungsergebnisse auf dem Gebiet der Philo-
sophie, der Padagogik und der Psychologie,

~ die Aufhellung von Hiaberlins Stellung in der Geistesgeschichte,

— die kritische Wiirdigung seines Gesamtwerkes.

Dank einer Schenkung von sFr. 25 000.— ist die Gesellschaft in der Lage,
Verfassern von Abhandlungen, die sich in eingehender Weise — sei es syste-
matisch oder geistesgeschichtlich, sei es mehr darstellend oder mehr kritisch —
mit der Philosophie, der Piadagogik oder der Psychologie Paul Hiberlins
befassen, Preise bis zum Hichstbetrag von Fr. 5 000.— auszurichten.

Fir die Ausrichtung von Preisen gelten die folgenden Bestimmungen:

1. Die Wahl der Themen bleibt — innerhalb des oben gezogenen Rahmens —
den Verfassern iiberlassen. ‘

2. Es kann sich um groBere oder kleinere Arbeiten handeln, unter anderem
auch um bereits genehmigte Dissertationen.

3. Die Arbeiten sind in zwei Exemplaren druckfertig vorzulegen, und zwar
in Maschinenschrift, auf einseitig beschriebenen und numerierten losen
oder gehefteten Blattern, mit ausfithrlicher Inhaltsangabe, genauen
Quellennachweisen sowie einem Verzeichnis der beniitzten Literatur.

4. Eingereicht werden konnen die Arbeiten jederzeit bei der Geschiftsstelle
der Gesellschaft.

5. Die Prifung und Beurteilung der Arbeiten erfolgt durch eine vom Vor-
stand der Gesellschaft gewahlte Kommission, die aus drei Mitgliedern
besteht. Die Kommission kann sich durch akademische Fachvertreter
erweitern oder auch Gutachten einholen.

6. Die Gewahrung von Beitrigen und die Festsetzung ihrer H6he liegen im
Ermessen der Kommission. Ihre Entscheide sind endgiiltig.

7. Dieses Preisausschreiben ist auf den 31. Dezember 1969 befristet.

Abziige des Preisausschreibens versendet auf Wunsch die Geschaftsstelle der
Gesellschaft, die auch Anfragen beantwortet.

Die Herren Dekane der Philosophischen Fakultiten I ersuchen wir, die Ab-
zuige des Preisausschreibens, welche ihnen zugestellt werden, an die Inhaber
der Lehrstiihle fiir Philosophie, Pidagogik und Psychologie weiterzuleiten.

Zirich/Rombach, im November 1966

Der Priasident: Der Geschaftsfiihrer:
Dr. Hans Zantop Dr. Peter Kamm

Geschdftsstelle der Paul Hdiberlin-Gesellschaft
CH-5022 Rombach (Schweiz)

324



	Besprechungen = Comptes rendus

