
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Ludwig Klages: Sämtliche Werke. Band 2: Philosophie II. Der Geist als

Widersacher der Seele. Fünftes Buch. Mit einem Kommentar von
Hans Eggert Schröder. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1966.

Die «Sämtlichen Werke» von Klages sollen glücklicherweise offenbar in
rascher Folge herauskommen. So ist nach zwei Jahren bereits der 2. Band
erschienen, der das fünfte Buch (Die Wirklichkeit der Bilder) des
«Widersachers» enthält. Schröders Kommentar bringt - was man gut begreift -
keine Textinterpretationen, sondern berichtet über Entstehung, Berichtigungen,

Drucke, Übersetzungen, Rezensionen und Druckvorlagen des

Werkes. Eine Anzahl Stichproben bezeugen die Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit
der redaktionellen Arbeit. „ v-

Institut International de Philosophie. Bibliographie de la philosophie. Bulletin
trimestriel. La philosophie française 1958-1961. Hommage à Gaston
Berger, réuni et publié par Gilbert Varet.

Ce Bulletin, fondé en 1937, en est à son vingt-troisième volume. Il faut
signaler à ceux qui ne les connaîtraient pas encore, l'utilité de ses notices, à la
fois bibliographiques et analytiques. Un fascicule publié en hommage à la
mémoire de Gaston Berger réunit, par exemple, les notices de 271 ouvrages
français publiés entre 1958 et 1961. n r, ~

François Lasserre: The Birth ofMathematics in the Age ofPlato. Hutchinson,
London, 1964. 1 vol. 192 p.
Six chapitres: le premier qui rapporte l'opinion des intéressés sur ce que

sont les mathématiques, un consacré à l'arithmétique, deux à la géométrie
(Théétète et Eudoxe), un à l'astronomie (Eudoxe encore) et le dernier à

l'harmonie. Cela répond-il au titre de l'œuvre, à ce propos de l'auteur:
mettre en évidence «la transition du concret à l'abstrait qui est certainement
le moment le plus important de l'histoire des mathématiques» (p. 7)? Je
crois, quant à moi, qu'il faut répondre oui et non.

Et tout d'abord oui, puisque les mathématiques sont effectivement nées

à l'époque de Platon. Et M. Lasserre montre très clairement que des

préoccupations qui de l'avis de d'Alembert, de Russell et même de Bourbaki
sont essentielles à l'idée de mathématiques ont été ressenties dès l'antiquité
grecque. Oui encore, puisque l'ouvrage cite «les textes mêmes où sont expri-

300



mées les pensées des anciens mathématiciens» (p. 8). Mais cela suffit-il à
faire saisir la naissance des mathématiques, à en expliquer le pourquoi et le
comment?

Lorsqu'on se trouve en présence d'un livre nouveau, qui de toute évidence
a sa raison d'être, qui de plus traite d'une question importante et qui enfin
possède un riche contenu, lorsqu'on se trouve dans mon cas, il serait ridicule
et déplacé de reprocher à son auteur de ne pas en avoir écrit un autre. Aussi

voudrais-je poser un problème plus général: l'épistémologue peut estimer

qu'il ne suffit pas d'une anthologie de textes, d'une chronologie d'événements,

de l'avis des contemporains pour apporter une solution à un problème
tel que celui que pose la naissance d'une science. L'helléniste, l'historien
constate, pour sa part, que, jusqu'à plus ample informé, nous n'avons pas
d'autres textes ni d'autres informations; il doute par conséquent qu'il soit
possible de rapprocher les faits les uns des autres au delà d'une certaine
limite; son attitude implique-t-elle, de plus, une certaine réserve à l'égard
de travaux qui prétendent davantage? Il le semble, si l'on constate que
l'auteur du présent ouvrage se réfère presqu'uniquement aux travaux de
Sir Thomas Heath. A ce propos, on peut ajouter qu'un rappel ou une table
des sources — fût-ce sur la biographie d'Eudoxe par exemple - serait utile à
celui qui ne suit pas au jour le jour les travaux des historiens.

De plus, l'historien paraît vouloir s'abstenir de toute interprétation. Mais
l'épistémologue voudrait demander s'il n'est pas possible de formuler au
moins quelque hypothèse, par exemple quant à la manière dont l'étude des

irrationnelles a pu conduire Théétète à des découvertes importantes en
stéréométrie, bien que Théétète lui-même n'en dise rien.

Ensuite, l'épistémologue voudrait reconstituer le détail d'un raisonnement.
M. Lasserre s'est attaché - il le dit à la page 8 - à donner raison à Ptolémée
qui cherchait une voie royale en mathématiques, contre Euclide qui en niait
l'existence. Mon sentiment, en ce cas, va au savant plutôt qu'au roi! Je
reconnais que les premiers mathématiciens étaient des philosophes.
Néanmoins, les mathématiques, si elles sont objet de réflexion, se présentent aussi

comme une technique. Sans doute l'auteur rapporte-t-il l'essentiel des

raisonnements des anciens. Cependant, lorsqu'il s'agit de déceler, à travers
des textes malheureusement trop rares, les délicates nuances qui ont permis
à la pensée de passer lentement du plus concret au plus abstrait,
l'épistémologue, pour sa part, voudrait suivre les démonstrations pas à pas et se

promet beaucoup de cette démarche. Sans compter que l'absence d'une telle
reconstitution risque fort de demander au lecteur un travail qu'il n'est pas
préparé à faire, on ne peut songer à une méditation métamathématique
valable que sur la base d'une mathématique solide. Et, dans ce domaine, la
solidité repose sur le détail.

Enfin, l'épistémologue voudrait n'aborder des questions telles que la
naissance des mathématiques qu'à partir d'une hypothèse et après avoir
placé le problème dans un contexte théorique. Il constate que l'historien,
l'helléniste ne juge pas une telle démarche possible ou fructueuse, ou qu'il s'en
abstient par une modestie peut-être trop grande.

301



Ces remarques faites, l'ouvrage de M. Lasserre est un livre utile, un
instrument précieux; l'épistémologue, qui a ses propres problèmes, se
demande s'il est téméraire de vouloir les résoudre - ou même les poser - à partir
de données établies avec tant de soins, si une collaboration est possible entre
spécialistes, et s'il doit conclure de la réserve de l'historien qu'une telle
collaboration est utile, ou qu'elle doit demeurer interdite.

Jean-Biaise Grize

W. A. de Pater SCJ: Les Topiques d'Aristote et la dialectique platonicienne,

méthodologie de la définition. Ed. Saint-Paul, Fribourg, Suisse, 1965

(Etudes Thomistes, suppl. à la Freiburger Zeitschrift für Phil, und

Theol., vol. X). 1 vol., XIV + 257 p.

Dans les Topiques, la difficulté majeure - à laquelle sont subordonnés tous
les problèmes des prédicables - réside dans la théorie de la définition. Voulant

s'attacher à cette difficulté pour mieux suivre la méthode logique de
l'ouvrage, l'auteur a retracé dans une première partie l'évolution de la définition

dans les dialogues de Platon. Dans cette œuvre - qui serait d'ailleurs l'une
des plus anciennes parmi celles que nous avons conservées de lui - Aristote
reste en effet fidèle aux procédés de définition platoniciens, notamment pour
ce qui concerne la division et l'opposition. Il paraît même vouloir préserver
la pureté de la division platonicienne contre les déformations qu'elle aurait
subies dans l'Académie (p. 170).

Mais Aristote constitue une vraie théorie de la dialectique et de la définition.
Or d'une part la dialectique est pour lui la méthode convenable pour traiter

du probable; d'autre part, selon l'auteur, l'analyse, chez Aristote
comme chez Platon, doit préparer l'intuition (p. 83-84), dont la définition
serait une traduction discursive. Cependant, comme l'auteur l'indique une
fois, Platon ne connaissait pas le procédé d'abstraction et cette différence,
par exemple, aurait mérité une discussion; car si la théorie de la définition
est bien la même chez les deux philosophes, cela n'est-il pas d'autant plus
frappant que, chez le second, la théorie de l'abstraction et de la généralisation

a renouvelé le problème?
La théorie de la définition a naturellement sa place dans les Topiques,

traité des lieux. Mais qu'est-ce qu'un lieu selon Aristote - qui, d'ailleurs,
conserverait de nombreux lieux platoniciens. Pour le découvrir, à défaut
de définitions bien explicites et d'un usage univoque du terme chez le Stagi-
rite, l'auteur fait état - brièvement - de recherches sur les procédés de la
rhétorique contemporaine d'Aristote et sur la théorie des éléments dans la
géométrie du siècle précédent. Il distingue aussi, de façon intéressante, le
lieu commun, qui exprimerait une loi logique, du lieu propre qui exprimerait
une loi axiologique. Il tente aussi une systématisation des lieux - notamment
des lieux des opposés - formalisés à mi-chemin de la logique moderne, et se

demande enfin si les lieux peuvent être les prémisses d'une logique des énoncés.

302



Parce qu'ils résument les procédés et les points de vue propres au traitement,

à l'exposé, au contrôle d'une question, les lieux commandent le plan
du discours. Ils permettent de suggérer, d'embrasser, de maintenir la multitude

des objets, des aspects, des questions subordonnées. «Formules de
recherche» (p. 109), ils sont donc nécessaires notamment à l'invention et l'on
pourrait, semble-t-il, souligner encore les avantages - et les inconvénients -
de la symétrie qu'ils imposent pour faire ressortir différences et analogies.

D. Christoff

Jean Paul Weber: La constitution du texte des Regulae, SEDES, Paris, 1964.
1 vol., 274 p.

Pour comprendre l'élaboration de la méthode de Descartes entre 1619 et
1628, l'intention de M. Weber est de «lire en historien avant d'interpréter
en philosophe» ce texte des Regulae dont la composition successive et disparate
est manifeste. Pour dater les diverses étapes, l'auteur procède en suivant les
indications de Descartes (qui, par exemple, considère des ensembles de règles
comme purement propédeutiques), en distinguant les incohérences du texte,
en confrontant les diverses parties notamment à la correspondance, aux
Olympiques, aux inédits mentionnés par Poisson, au Discours, aux manuscrits
de Hanovre. Il distingue ainsi jusqu'à une dizaine de méthodes : méthode de
la scientia penitus nova (lettre à Beckman de mars 1619), ébauche de mathesis

universalis qui serait inspirée par Romanus, méthode évoquée par les souvenirs
de Poisson et qui unirait à la mathématique une portée physique, puis aux
environs du 10 novembre 1619 la première méthode universelle (refonte des

Règles 1-7) sujette à diverses variantes; plus tard viendrait la méthode «par
composition des natures simples», enfin l'ébauche d'une méthode qui établirait

les «liaisons nécessaires» - tout cela sans compter le résumé postérieur
que donne le Discours.

Le problème de ce travail patient est évident: on lira tout autrement les

Regulae si l'on distingue dans les groupes 1-4 et 5-7 par exemple, puis dans
l'ensemble 1-7, des idées formées successivement puis conçues ensemble selon

un principe supérieur, mais imparfaitement fondues dans le texte inachevé.
Ainsi, le contraste entre les hésitations et la certitude qui apparaît dans les

4 premières règles ne doit pas être compris comme un procédé littéraire, mais

comme le résultat d'une succession de phases qu'éclaire la comparaison avec
les Olympiques. De même, les parties des règles 5 et 6 s'ordonnent selon les

parties distinguées dans la règle 7. Alors, la chronologie permet de rechercher
avec exactitude à quelles informations, à quelle inspiration, à quel projet
chaque étape correspond. Enfin, l'auteur se promet d'établir le développement

et l'application de ces méthodes dans la suite de la philosophie de

Descartes.

Relevons que l'auteur distingue deux sens du terme enumeration (destinée
soit à la recherche soit à la vérification), sens que permet de distinguer encore
mieux le texte latin du Discours, et qu'avait réunis la fameuse règle 7 ; il
faudrait maintenir la distinction, qui dénoterait des conceptions successives, et

303



ne pas unifier le sens comme procédé qui rapprocherait le discursif de
l'évidence intuitive, qu'il s'agisse de produire des différences par une énumération
«suffisante» ou d'établir une concordance par l'énumération complète. Mais
si l'ambiguïté du terme sufficiens a «facilité» une soudure que l'auteur juge
postérieure et hâtive (ce qui paraît bien probable), il n'en résulte pas
nécessairement semble-t-il que l'idée même de «suffisant», prise en deux sens

logiques bien distincts, soit incohérente.
Le travail très considérable, les analyses minutieuses, les distinctions dont

on est redevable à l'auteur, toute cette reconstitution d'une pensée, sont
utiles dans le mesure où ils permettent de mieux lire. On n'en conclura pas
nécessairement que la pensée analysée soit imprécise, son expression infidèle,
ou que la reconstitution des diverses démarches ne puisse avoir une portée
autre que psychologique et historique. La démonstration est bien plus évidente
lorsqu'elle opère sur un texte inachevé. Mais elle ne peut faire oublier ce

pour quoi une pensée s'est définitivement avouée, même si ces déclarations
paraissent peu cohérentes. Car où sont les critères de cette cohérence?, si ce
n'est dans l'idée que le philosophe visait sans toujours l'atteindre, et dont
l'expression peut paraître inachevée? Aussi ne croyons-nous pas qu'il puisse
vraiment venir à l'idée d'un lecteur averti de considérer les Regulae comme le
Discours, c'est-à-dire comme un texte homogène, et d'autre part de voir dans
le Discours autre chose qu'une déclaration très concertée, résumant -
cachant si l'on veut - bien des hésitations, mais moins importantes que les

affirmations, et introduisant des applications qui doivent, elles, achever la
démonstration. Mais si une connaissance approfondie des diversités de la
méthode ne doit, nous semble-t-il, que mieux faire apparaître l'unité qui les

réunit, il était essentiel, comme l'a entrepris M. Weber, de chercher à obtenir
de ces diversités une idée claire et distincte. ^

Henri Gouhier: Biaise Pascal, commentaires. Paris, Vrin, 1966, 404 p.
avec six fac-similé hors-texte.

L'auteur se propose non de refaire une fresque où l'on verrait Pascal et son
temps, mais d'approfondir six questions par un recours à l'érudition
extérieure à l'œuvre de Pascal et par la compréhension interne de cette œuvre. Les
six chapitres ont pour objet: le Mémorial, VEntretien de Pascal avec M. de Sacy

et les origines de son apologétique, de 1'« entretien » à 1'« apologie», le Dieu
qui se cache, le pari de Pascal, Pascal et la signature du formulaire. Plutôt
que de les résumer, envisageons, en suivant H. Gouhier, deux moments de la
tâche dévolue à la raison humaine chez Pascal, l'un d'après l'Entretien avec

M. de Sacy, le second avec l'argument du pari.
Le texte de l'Entretien tel que nous l'avons, ne remonte pas à Pascal : il est

«tiré des Mémoires de M. Fontaine, secrétaire de M. de Sacy» (p. 68). Ce que
le secrétaire a rédigé est «un montage opéré avec des documents écrits dont
personne ne conteste l'authenticité» (p. 79). Au-delà des conclusions savamment

établies par P. Courcelle dans son ouvrage L'Entretien de Pascal et Sacy,

ses sources et ses énigmes (Vrin, 1960), H. Gouhier lisant aussi de très près les

304



Mémoires de Fontaine, montre en quoi résident l'initiative de Pascal et la
réaction de M. de Sacy. Qu'il y ait eu entre eux un ou plusieurs entretiens
réels, nous ne le savons pas et ce qui importe dès lors dans leurs échanges où,
comme il résulte des recherches de P. Courcelle, «l'écrit est du futur parlé»
(p. 79), c'est leur contenu: celui-ci concerne non Epictète ni Montaigne, mais
l'utilité de ces lectures à partir d'un point de vue commun : une antiphilosophie

consécutive au caractère de leur christianisme. Elle est pure et simple
chez de Sacy qui veut se garder et garder les autres, en vue du salut des âmes,
de «se perdre avec ces philosophes» (cf. p. 90). Au contraire, Pascal, qui écrira
plus tard que «rien n'est simple de ce qui s'offre à l'âme» (Pensées, éd. Brun-
schvicg no 112), voit déjà des qualités diverses dans la philosophie et chez les

philosophes. Il leur emprunte un ensemble d'idées qu'il dispose en argumentation

serrée pour étayer son apologétique antiphilosophique. Il ne se contredit

pas en argumentant philosophiquement contre la philosophie et la
résistance de M. de Sacy à Pascal s'explique par «l'originalité de son apologétique

: c'est une thérapeutique homéopathique» (p. 89). Il commence par organiser

l'histoire de la philosophie autour d'une antithèse symbolique, celle d'Epic-
tète et de Montaigne qui représentent, dit l'Entretien, «les deux plus grands
défenseurs des deux plus célèbres sectes du monde, et les seules conformes à la
raison, puisqu'on ne peut suivre qu'une de ces deux routes» (cf. p. 93). Opposant

stoïcisme et scepticisme tels qu'il les schématise tous deux, Pascal les conduit

ensuite à une impasse: au niveau de la raison, les contraires s'excluent
réciproquement sans conciliation possible. Cette critique enfin «oblige la raison
à quitter le plan où s'élaborent les philosophies: l'anthropologie ne peut se

constituer qu'en devenant théologie. C'est ce que Pascal constate aussitôt:
l'homme ne se connaît comme tel qu'en Jésus-Christ, image parfaite de cette
union des contraires qui est notre vie de chaque jour» (p. 96). Voilà
l'apologétique de Pascal et ce qui paraît en elle d'historiquement nouveau tient à

la conjonction en lui de quatre tendances qui confluent : chercher chez deux
philosophes «des vérités de fait»; «s'en servir comme d'un miroir» (p. 97);
cela avec un art dont «la virtuosité dans l'exécution ne doit pas cacher le
dessein très médité que le jeune savant a mis au point comme le plan d'une
machine» (p. 94), mais art où «la persuasion est vraiment autre chose que
démonstration» (p. 95) ; cette persuasion enfin a pour but de préparer l'homme
à la conversion «en créant une situation propice à l'action de la grâce, s'il
plaît à Dieu de l'envoyer» (p. 97).

Quand on passe de l'Entretien (1655) à l'Apologie rédigée probablement,

pour l'essentiel, à partir de 1657, on constate non l'abandon de l'idée que
l'homme est incompréhensible à l'homme sans le recours à la religion
(chrétienne), mais un approfondissement de l'épreuve de la raison par elle-même
dans le double sens de la critique et de l'audace. Montrons-le en suivant
l'interprétation du pari que donne H. Gouhier.

Le savant historien de Pascal décompose en trois moments la démarche

progressive du pari. Le premier exposé concerne l'existence humaine qui nous

presse de faire un choix: vivre avec ou sans Dieu. Dans le dialogue qu'est le
pari, l'interlocuteur de Pascal commence par refuser ce pari-là («le juste est

305



de ne point parier»). Puis prenant conscience que nous sommes embarqués dans

une existence nséparablement liée à la raison, il dit: «Oui, il faut gager.»
Voilà le pari existentiel. C'est sur lui que vient se greffer, en un deuxième

moment, le pari mathématique. Le choix de vivre avec Dieu et de renoncer
aux plaisirs de l'existence, ne gage-t-il pas trop? Avec le pari mathématique'
Pascal, envisageant les deux situations qui se présentent, fait «varier le rapport
entre la mise et le gain possible, la première demeurant fixe tandis que le
second passe d'une quantité doublant la mise à l'infini» (p. 261). Or la
relation infini-rien qui est ici non «le cri d'une conscience angoissée, mais une
catégorie de l'esprit mathématique» (p. 290-291), incline la balance du côté
de l'option «vivre avec Dieu» et cela sans dévaloriser les plaisirs. En effet, la
relation infini-rien, loin d'établir une hiérarchie des plaisirs, «abolit l'idée
même d'intermédiaire» (p. 291). Ainsi le calcul rationalise l'ascétisme en
même temps que les chances. Et le choix d'une vie avec Dieu est devenu,
au moyen du calcul des chances, un impératif de la raison raisonnable. Si
«démonstratif» (cf. p. 264) que soit l'argument mathématique, une réserve
subsiste pourtant chez l'interlocuteur et chez Pascal lui-même: on passe au
troisième moment du pari, celui qui touche à la réforme morale. Qu'il faille
parier «pour», soit! Mais si l'interlocuteur n'adhère pas? «Pascal retrouve ici
l'obligation dont il avait pris conscience dès le premier exposé: pour être
décisif, le pari exige une réforme morale» (p. 265). Il faut procéder, écrit-il,
à «la diminution des passions» autant qu'à «l'augmentation des preuves».
L'argumentation doit donc s'accompagner d'exercices moraux capables, sinon
de vaincre les passions, du moins de «baisser la pression de penchants qui ne
dépendent pas de la raison» (p. 278) et qui l'offusquent. Quand il s'agit des

conditions morales du pari, Pascal met en œuvre non seulement une psychologie

de l'intérêt - appel à l'intérêt qu'un peu étroitement on lui a reproché
parfois comme indigne de l'homme et d'une apologie - mais toute son
anthropologie, en particulier ses «pensées» sur l'égocentrisme spontané de l'homme,
sur les passions avivant l'égoïsme et l'orgueil, sur l'importance de la coutume,
sur la distinction de la «raison» et du «cœur». Ce troisième moment a pour
rôle de transformer une vue de la raison (il est plus raisonnable de vivre avec
Dieu que sans lui) en une persuasion effective et c'est pourquoi «Pascal
parlera maintenant en chrétien, mais sans quitter l'ordre de la nature: la
religion n'interviendra que dans la mesure où elle aide à comprendre la
nature» (p. 271-272). D'où le recours à des pratiques qui sont des gestes
d'humilité (prendre de l'eau bénite, se mettre à genoux, etc.). Pascal le dit:
le pari est fait par «un homme qui s'est mis à genoux», c'est-à-dire qui accomplit

aussi un geste du corps exprimant et suscitant à la fois l'humilité de l'âme.
La volonté d'humilité appartient donc au pari comme à son moment ultime
où les raisons de la raison deviennent des mobiles de la volonté. H. Gouhier
peut observer après avoir scruté le pari de part en part: «Dans l'histoire que
nous proposons du texte, il s'arrête au moment où tout ce qui dépend de
l'homme pour la conversion de son semblable a été fait, et pour incliner la
raison et pour incliner le corps: le reste, incliner le cœur, dépend de Dieu»
(p. 274).

Ainsi apparaissent la fin et les limites du pari. Sa fin est de «troubler le

306



repos de l'incrédule pour le décider à chercher Dieu» (p. 304). Ses limites:
s'adressant à la raison humaine (que ce soit celle de Pascal, celle du libertin
ou de tout homme soucieux d'argumenter), le pari est une opération de
la raison, non du cœur. «Avec le Dieu sensible au cœur commence un nouvel
acte dans la tragédie de la conversion; celui du pari est terminé» (p. 279).
L'Apologie se poursuit par les «pensées» sur la vérification des prophéties,
l'authenticité des miracles, le sens spirituel des Ecritures, l'histoire providentielle

de l'Eglise, la comparaison des diverses religions, etc. (cf. p. 286).
On comprend maintenant pourquoi «parier n'est pas prouver» (p. 280),

pourquoi «parier n'est pas plus croire que prouver» (p. 285) et pourquoi
croire n'est pas non plus parier (c'est là que l'interprétation avancée par
L. Goldmann disant «croire, c'est parier», est en défaut).

Si l'on compare le rôle de la raison dans VEntretien et dans VApologie, on
trouve en celle-ci une critique plus vive de la raison métaphysique : Pascal la
déclare incapable de prouver rationnellement l'existence (et la non-existence) de

Dieu, et pas seulement quand il s'agit du Dieu des chrétiens. Mais la
confiance dans l'audace de la raison scientifique, créatrice d'un nouveau calcul,
se marque d'autant plus fortement qu'elle le transpose raisonnablement dans la
vie morale. Malgré le rejet du Dieu des philosophes auquel il procède à

partir de l'ordre du cœur, Pascal s'appuie sur une base philosophique
commune à l'Entretien et à l'Apologie. En effet, il a tiré non de l'Ecriture, mais des

œuvres de Descartes l'idée de cet Etre souverain qui est infinipar sa propre définition,

comme dit l'Entretien. L'infinité, voilà aussi l'attribut distinctif du Dieu sans
l'existence duquel le pari n'a pas de sens. Le «Dieu des philosophes» est donc
présent et vivant chez Pascal. «Il a trouvé dans la Bible un Dieu qui
transcende notre compréhension parce qu'il se veut cacher, non parce qu'il est

infini: le lien de l'incompréhensibilité à l'infinité en Dieu est une élaboration
philosophique. Tandis que le Dieu caché par l'effet de sa volonté intervient
dans la partie positive de l'apologétique, dans l'initiation à la religion
chrétienne, le Dieu caché par l'effet de son infinité appartient à la partie critique
destinée à rendre la raison consciente de ses limites» (p. 289).

«Descartes inutile et incertain»: ce propos lapidaire de Pascal a-t-il une
portée générale? Entre bien d'autres choses, H. Gouhier a fait voir qu'une
idée cartésienne sert de fondement à l'une des parties de l'apologétique
pascalienne. - Par l'ampleur du champ d'exploration, l'étendue de

l'érudition, la précision de la langue et la perspicacité de la pensée dont il
témoigne, ce livre renouvelle en quelque mesure chacune des questions qu'il
approfondit. Sa valeur est celle d'un livre de fond auquel devront recourir
tous ceux qui veulent mieux connaître Pascal. GW« Gagnebin

Karl Jaspers: Les grands philosophes. Trad, par R. Bouvier, G. Floquet,
M. de Gandillac, J. Hersch, J.-P. Leyvraz, H. Naef, X. Tilliette,
sous la direction de J. Hersch, Pion, Paris, 1963. 1 vol., 980 p.

Les sept traducteurs de ce premier volume d'un immense ouvrage, et parmi
eux tout particulièrement Mlle J. Hersch chargée de la coordination et de la

307



revision générale, se sont acquis bien des mérites à la reconnaissance du
public français. Il faut exercer soi-même le dialogue et la communication
pour dialoguer avec une telle pensée et pour transformer en dialogue la
communication qu'on en livre à autrui. Cela d'autant plus que cet ouvrage
est une sorte de dialogue entre l'auteur et les pensées qu'il évoque. Il est en
effet bien douteux que, pour l'auteur de la Psychologie der Weltanschauungen

l'histoire présente une continuité linéaire ou dialectique, progressive ou
régressive, ou qu'elle se réduise à l'inventaire chronologique ou à la somme des

positions affirmées.
L'attitude du dialogue doit présenter l'avantage de fixer la vérité d'autrui

tout en réservant à l'auteur sa liberté dans une fidélité cependant investigatrice

et, si l'on peut dire, créatrice, et souvent interrogative.
On s'arrêtera sans doute longuement aux 80 pages de l'introduction et

particulièrement aux réflexions de l'auteur sur la grandeur et sur la contestation

de la grandeur, sur l'histoire, sur l'attitude à adopter devant un
philosophe, sur la critique comme appropriation, sur le compte-rendu, sur la
compréhension et l'interprétation, où l'on retrouvera toujours cette synthèse
originale de préoccupations philosophiques et «pédagogiques»; on s'arrêtera
plus encore sur le plan d'ensemble de l'œuvre (p. 28 sqq) et sur sa
justification, sur l'effort entrepris pour grouper les philosophes selon la
«signification», ou selon le type de grandeur de leur œuvre. Ces principes, et le
choix auquel ils ont présidé, seront particulièrement instructifs, tout spécialement

pour le lecteur français qui verra, dans le futur tome II, trois penseurs
français, un «éveilleur» (Pascal) et deux «négateurs», Abélard et Descartes
(négateurs qui opèrent une percée)

Ce premier volume présente d'abord ceux «qui ont donné la mesure de
l'humain», Socrate, Bouddha, Confucius, Jésus, choix sur lequel l'auteur
s'explique longuement (p. 27 et pp. 192-206). Dans la section suivante,
réservée à ceux «qui fondent la philosophie et qui ne cessent de l'engendrer»,
on admirera le chapitre réservé à Kant, qui - aux côtés de Platon et de saint
Augustin - est traité avec le plus d'ampleur. Viennent alors ceux «dont la
pensée sourd de l'origine»: Anaximandre, Héraclite et Parménide, Plotin,
saint Anselme, Spinoza, Lao-Tseu, Nagarjouna. La méditation de ces quelque

mille pages permettra d'attendre la suite que l'on espère; aux questions
qui, malgré les très utiles notes liminaires, se poseraient dans l'intervalle,
l'œuvre de K.Jaspers est là, qui peut répondre. ^ Q^slgjj-

James de Meuron, 1816-1963: Le Foyer Solidariste 1906-1912 Saint-
Biaise, 1964. 1 vol., 187 p.

Dans le premier quart du siècle, une génération de théologiens et de
philosophes formés pour une large part à la pensée protestante libérale a imprimé
à la pensée, en Suisse romande, une marque particulière. Celui qui voudra
connaître cette génération trouvera désormais, à côté de la Revue de Théologie

et de Philosophie (bientôt centenaire), à côté d'oeuvres bien connues, de
témoignages, de publications telles que les Lettres de René Guisan, le livre que

308



M. Luc de Meuron a consacré à la mémoire de son père, le Pasteur James de

Meuron, et à l'initiative courageuse de celui-ci, le Foyer Solidariste. C'est,
avec l'histoire d'une volonté d'action personnelle, une page authentique de
l'histoire de la pensée sociale protestante, à la croisée du christianisme social,
du socialisme chrétien, du coopératisme. Après la pensée sociale de Charles
Secrétan et la pensée sociale protestante, et bien avant le mouvement Esprit
ou l'hebdomadaire français Réforme, cette étape, contemporaine des mouvements

sociaux originaux disparus avec la guerre de 1914, est très importante,
ne fût-ce que par la différence des circonstances. On trouvera dans ce volume
notamment des pages de souvenirs personnels de Pierre Bovet et une vivante
histoire du Foyer Solidariste par M. Samuel Gagnebin. r> Ch ' t ff

Etudes sur l'histoire de la philosophie en hommage à Martial Gueroult. Fisch-

bacher, Paris, 1964. 1 vol., 228 p.

On ne peut résumer chacune des contributions que la reconnaissance et
l'amitié ont réunies dans ce volume. La première section en est réservée à

des contributions à l'histoire de la philosophie, dont plusieurs notamment
sont des applications ou des prolongements des méthodes enseignées par
M. Gueroult. Les deux autres sections sont consacrées à des problèmes de

méthodologie: l'œuvre philosophique considérée quant à son histoire et sa

structure, d'une part, le problème général du rôle de l'histoire de la
philosophie de l'autre.

C'est ainsi que MM. Henri Gouhier et L. J. Beck s'interrogent sur la
notion de progrès et la philosophie, tandis que M. J.-L. Bruch s'attache au
problème de l'œuvre philosophique et de son lecteur.

La méthode de M. Gueroult consiste, on le sait, non pas à retrouver à la
manière de Bergson l'intuition primitive que tel philosophe peut avoir essayé

d'exprimer à travers un système, mais à considérer l'œuvre comme un édifice

qui a son architectonique, sa structure concrète et originale, si bien qu'une
fois accomplies les philosophies demeurent dans leur signification éternelle

et indépendante. Ces grandes lignes d'une doctrine méthodologique qui doit
s'édifier en une dianoématique sont exposées, comparées à d'autres
conceptions (des œuvres comme expression abstraite de la philosophie éternelle
chez Gilson, des œuvres subsistant comme œuvres d'art caractéristiques chez

Souriau, des œuvres fondées sur une intuition, de la pure axiomatique),
discutées, engagées dans de nouveaux problèmes. C'est le cas notamment des

contributions de M. Perelmann (Le réel commun et le réel philosophique, où l'on
voit l'idéalisme radical mettre en question le réel commun et constituer son
univers de pensée, son réel philosophique), de M. Duméry (Doctrine et

structure), de M. G.-G. Granger (Systèmes philosophiques et métastructures,
l'argumentation du Tractatus, où il est montré que les philosophies expriment un
rapport à une expérience possible, forment des systèmes de signification
irréductibles à une axiomatique, et possèdent non des structures, mais des

métastructures: le critère de légitimité du discours philosophiques doit être
«l'indice d'une topique transcendentale marquant les perspectives dans les-

309



quelles il y a lieu de philosopher. Etant donné une expérience et sa formulation
linguistique, le discours qui prend pour thème cette formulation et son
rapport à l'expérience est philosophique, si son organisation en général est effectivement

irréductible à celle de la formulation même. »)

Après avoir exposé la méthode, M. F. Brunner se demande à son tour
(Histoire de la philosophie et philosophie) si la philosophie de la philosophie
qu'apportera la dianoématique de M. Gueroult surmontera l'antinomie de la
philosophie et de l'histoire de la philosophie: par exemple, l'idéalisme radical
qu'implique cette doctrine demeure une philosophie particulière puisqu'il
s'oppose aux philosophies réalistes. M. Brunner préfère donc le réalisme
monadologique, à condition que l'infini qui dépasse chacune de ces pensées
ne soit pas l'indéterminé, mais la perfection intelligible qu'une méditation
obstinée reconnaît comme le foyer de toute détermination, de tout ordre, de
toute nécessité comme de toute liberté.

La lecture de ce volume montre à quel point un hommage peut être fruc-
tueux" D. Christoff

Pierre Thévenaz: De Husserl à Merleau Ponty. Qu'est-ce que la phénoménologie?

La Baconnière, Neuchâtel, 1966, Collection Etre et Penser

No. 52. 1 vol., 120 p.

Cette année nous a apporté un 52 e cahier de la collection Etre et Penser

fondée en 1943 par Pierre Thévenaz. On reconnaîtra, dans le sous-titre, le
titre d'ensemble de trois articles publiés dans la Revue de théologie et de
philosophie en 1952 (I, III, IV) et qui, avec les années, sont devenus quasi
introuvables, si ce n'est en bonne traduction anglaise (Pierre Thevenaz, What
isPhenomenology and others Essays, ed. and translated byjames M. Edie, Charles
Courtney and Paul Brokelmann. Chicago, Quadrangle Books Inc., 1962).

L'activité de Thévenaz manifestait l'harmonie de multiples qualités qui
font un philosophe. Mais la plus originale de ces qualités, c'était un esprit
d'interrogation créatrice; ce que l'on avait donc d'abord voulu conserver sous
forme de volumes (L'homme et sa raison, 2 vol., 1956), c'étaient surtout ces

interrogations, ces actes de réflexion sur le chemin de l'œuvre encore retenue
par un esprit aussi critique et sévère que décidé.

Or on voit bien aujourd'hui à quel point ces articles, destinés assurément
à informer un public encore peu familier avec la phénoménologie, portent la
marque de l'esprit créateur. On n'y trouve pas de simples inventaires, ou
l'histoire d'un important mouvement philosophique, mais bien des orientations

et des études thématiques: réduction, vision des essences, dévoilement
du monde à partir de l'Ego-conscience chez Husserl; dévoilement de l'être à

l'être-là, faisant apparaître l'homme, chez Heidegger; théorie radicale de la
conscience, à qui tout, jusqu'à l'Ego, est extérieur chez Sartre; plénitude de la
présence, rapport fondamental de la conscience au monde chez Merleau-
Ponty : ces études font apparaître les thèmes principaux de la phénoménologie
et du renouveau que cette philosophie apportait à l'ontologie et à la pensée de
l'existence.

310



C'est donc un bienfait de plus que nous devons à la Baconnière que de
retrouver en français, préparés pour l'impression par M. Pierre Javet (cette
édition, comme l'édition anglaise, fait abstraction de quelques mises au point,
informations et notes bibliographiques qui, en 1952, étaient liées à l'actualité),
ces articles si recherchés. Enfin, la belle présentation de l'ouvrage par M. Jean
Brun sera utile, en particulier parce qu'elle montre le rapport de la réflexion
de Thévenaz avec la philosophie critique aussi, et avec l'idéalisme postkantien,

et parce qu'elle rend plus manifeste le lien entre ces études et la pensée

propre de Thévenaz, telle qu'elle est fixée dans le recueil L'homme et sa raison

et dans le manuscrit publié en 1960, La condition de la raison philosophique.

D. Christoff

Herbert Spiegelberg: The Phenomenological Movement. A Historical Introduction.

Second Edition. Supplement. The Hague, Martinus Nijhoff, 1965.

P. XXXIII-XXXVI et 737-765.

La seconde édition de cet ouvrage toujours sans rival apporte des corrections

et des compléments, qui sont groupés dans un fascicule séparé à
l'intention des lecteurs de la première édition (voir Studia philosophica, 1963,

p. 207). L'auteur ne modifie pas les grandes lignes de ses interprétations; à

propos de Husserl notamment, il cite des textes confirmant que le maître de

Fribourg n'a jamais renoncé à l'idéal d'une philosophie comme science rigoureuse.

M. Spiegelberg reconnaît la nécessité d'une refonte complète de son
chapitre sur Merleau-Ponty, à cause de la mort de ce dernier, mais il remet ce
travail à plus tard, attendant que tous les documents posthumes soient
disponibles.

Il annonce la parution prochaine d'un ouvrage sur l'apport de la
phénoménologie à la psychologie, à la psychopathologie et à la psychiatrie.

Jean Villard

Madeleine Barthélemy-Madaule: Bergson adversaire de Kant. P. U. F., Paris,
1966. 1 vol., VIII + 276 p. (avec un essai de bibliographie
kantienne.)

Toute grande philosophie résulte, on le sait, aux yeux de Bergson, d'un
coup de sonde dans les profondeurs, d'une intuition, d'une idée simple que
les disciples - voire le maître disciple de lui-même - monnaient et figent en

systèmes. Dès lors, dans la mesure où les métaphysiques sont des systèmes,
elles sont sujettes à la critique kantienne; mais, intuitives, elles échappent à

celle-ci. Bergson, restaurateur de la métaphysique, peut bien passer pour
adversaire de Kant. Plusieurs pages bien connues de ses œuvres — elles sont
soigneusement recensées dans le présent ouvrage - offrent non seulement un
«dépassement», mais des contestations fort claires.

311



Madame Barthélemy-Madaule - à qui l'on doit notamment un Bergson
et Teilhard de Chardin et de très belles pages sur M. V. Jankélévitch - se

propose de montrer chez Kant précisément ce fond d'intuition que Bergson ne
lui a jamais reconnu. Nous ne pouvons résumer les analyses intéressantes des

critiques adressées par Bergson à Kant, ni leur comparaison avec la pensée
réelle des deux philosophes. L'auteur ordonne judicieusement son étude en

quatre chapitres: le temps, l'espace et le moi; connaissance et métaphysique;
la liberté (le plus important) ; enfin, morale et religion. Il trouve sans peine
les textes kantiens plus complexes que le Kant «quasi résiduel» de Bergson.
C'est par exemple une question déjà discutée que de savoir si temps et espace
sont symétriques selon Kant (mais l'ouvrage de M. Havet ne figure pas dans
la bibliographie) ou si, comme l'auteur le pense, on doit reconnaître dès la
première Critique une «dimension d'intériorité» qui romprait cette symétrie.

Où se manifeste cette intuition kantienne fondamentale? Dans «l'expérience

d'une séparation d'avec l'absolu étroitement unie au besoin qu'on en

a», dans une inadéquation du Système à la Critique, dans 1'«expérience
existentielle d'une absence» - que l'on reconnaîtrait plus accentué dans VOpus
Postumum. Expérience originale, et bien différente des intuitions réflexives
fichtéenne et schellingienne; l'auteur pense, avec les romantiques, et avec
bien d'autres, qu'on ne peut en rester à la critique, et que celle-ci recouvre
«l'exigence d'un itinéraire». Dans l'œuvre de Kant, on trouverait donc
l'unité d'une^tension entre les expériences d'absence et de présence. Mais il
semble qu'en outre il y ait une tension entre cette double expérience et
l'expérience éthique de la bonne volonté à laquelle s'identifie, selon l'auteur,
l'amour.

Mais l'idée que la limitation de la connaissance engendre une séparation

d'avec le réel et que cette séparation est éprouvée comme un manque, est-elle
bien fidèle à l'esprit de la Critique? Cette interprétation rend-elle justice à ce

qui, chez Kant, demeure propre à 1'Aufklärung? et aussi au souci, qu'il faut
prendre au sérieux, d'expliquer comment la science est possible? et d'autre
part à cet autre souci sincère de tirer la métaphysique des compromis où le
savoir l'engage? enfin, et surtout, à ce qu'il y a de proprement rationnel dans

l'expérience de la raison partique qui, sans être intuition assurément, est bien
l'expérience d'une exigence absolue, non d'une présence?

D'autre part, on accordera volontiers que la pensée existentielle est

postkantienne, mais c'est surtout, chez Kierkegaard, au stade éthique que l'on
reconnaît un rapport direct - d'ailleurs voulu - avec le kantisme, et il paraît
difficile de soutenir un rapport entre une expérience d'absence - que Kant,
plus soucieux de la connaissance et de l'action que de l'être, n'a peut-être pas
éprouvée - et une expérience religieuse de l'angoisse dont la profondeur,
- en fait sinon en droit philosophique et humain - est peut-être étrangère aux
théories.

Assurément, c'est en Schelling qu'une intuition telle que celle de Bergson et

une expérience telle que celle de Kant paraissent pouvoir converger. Mais
Schelling est, pourrait-on dire, un postkantien pour qui Kant existe, tandis

312



que pour Bergson la pensée kantienne est une forme de philosophie dominante
chez des contemporains, et qu'il refuse. En fait, l'interprétation converge, par
delà Schelling et Bergson, en M. Jankélévitch, admirable interprète de ces
deux philosophes. Mais l'auteur cherche aussi à montrer, dans l'esprit de
Bergson et de Teilhard de Chardin, qu'il y a une évolution réelle des idées, et
que Kant n'était pas en état de penser ce que Bergson a pensé, qu'il ne pouvait,

en particulier, avoir une idée de la durée A quoi l'on ajoutera que
Savoir et Croyance sont, et pout Kant et pour Bergson, deux expériences
différentes; que par conséquent Bergson ne pouvait avoir l'idée bien kantienne
de leur différence et, de métaphysicien, se faire transmétaphysicien. Il reste

que Bergson historien de la philosophie (dans L'Intuition philosophique) aurait
dû découvrir cette idée simple. La lecture des Deux Sources montre combien

il en était éloigné.

Hommage à Gaston Berger. Publications des Annales de la Faculté des

Lettres Aix-en-Provence. Nouvelle Série N° 42, 1964. 1 vol., 134 p.

Parmi les hommages qu'appelait la personnalité de Gaston Berger, décédé

en 1960, celui de la Faculté des Lettres d'Aix où il fut professeur est
particulièrement émouvant. Des communications nombreuses et diverses y sont
consacrées au philosophe, au caractérologue et au créateur de la «prospective».

Georges Bastide et Edouard Morot-Sir, traitant l'un de «la philosophie
de la spiritualité militante», l'autre de «la mission du philosophe», ont su ne

pas séparer dans leur évocation le philosophe de l'animateur, et François
Meyer, traitant de «l'intemporel chez Gaston Berger», a touché un point
essentiel de cette pensée attachée à tous les problèmes de la temporalité. Des

philosophes suisses, par des messages et des témoignages, s'étaient joints à cet
hommage dû à un homme à l'activité et à l'initiative duquel la vie
philosophique - particulièrement la vie internationale - ont été si largement
redevables. D Christof

Jean Lacroix: Panorama de la philosophie française contemporaine. Paris

P. U. F. 1966, 1 vol., 248 p.

MonsieurJean Lacroix recueille dans ce volume - après les avoir remaniées,
complétées et munies de bibliographies sélectives - trente des quelque trois
cents chroniques qu'il a publiées dans Le Monde depuis une vingtaine d'années.

Dans ces analyses claires et denses, perspicaces et profondes, on retrouvera

tous les thèmes caractéristiques de la philosophie française depuis la

guerre, et même leurs racines plus anciennes dans la philosophie réflexive et
dans le concours «vers le concret» de l'empirisme et du rationalisme.

Mais ce recueil n'offre pas seulement une source d'informations distinctes,
sûres et indépendantes, ou un ensemble de témoignages. Il faut le lire dans

sa continuité, selon les trois rubriques où sont classées les chroniques: Les

21 Studia Philosophica XXVI 313



philosophes de la réflexion - Les philosophes de l'existence - Epistémologie, anthropologie,

psychologie, et réserver une grande attention à l'introduction consacrée à
l'évolution de la philosophie française:

M. Jean Lacroix est connu en Suisse depuis quelque trente-cinq ans comme
l'un des philosophes parmi les animateurs de la revue Esprit. Mais, aussi bien

que le «personnalisme» ou que la philosophie de l'existence, il représente - et
plus encore - la lignée de la philosophie réfiexive française, d'Alain à Nabert.
Aussi ses chroniques choisies sont-elles une déclaration de principe d'un philosophe

engagé en faveur de la réflexion sur l'existence telle qu'elle est
représentée par exemple par un personnaliste tel que Paul Ricœur. Mais le chroniqueur

attentif et fidèle voit aussi se poser des questions : les chroniques
consacrées à des représentants du nouveau structuralisme constatent le passage
d'une philosophie du sujet à des théories quasi scientifiques de la structure qui
ne s'interrogent plus guère sur le sens, et dans lesquelles la raison ne se critique
plus guère. Si «la philosophie est la conscience que prend d'elle-même la
culture d'une époque» (p. 245), il semble aujourd'hui que cette conscience

risque d'oublier le sujet, l'homme pour la structure; et de citer (p. 10) Michel
Foucault: «L'homme est une invention dont l'archéologie de notre pensée
montre aisément la date récente. Et peut-être la fin prochaine.» D'où la
nécessité, à l'exemple d'Emile Bréhier (cité p. 12) de se rappeler que «la
vocation de la philosophie est. d'introduire le sang-froid et la réflexion. »

D. Christoff

Henry Dreyfus - Le Foyer: Philosophie générale. Armand Colin, Paris,
1965, coll. U. 1 vol., 560 p.

Ce traité est destiné, comme d'autres ouvrages de la même collection,
principalement aux élèves de Première supérieure (déjà bacheliers) et aux
étudiants débutants. Il présente dans ses six parties des problèmes plutôt que
des doctrines : analyse de la notion de philosophie - théorie de la connaissance

- liberté - problème ontologique - problème de la vie - espace et temps -
problème de Dieu. Non seulement les problèmes sont renouvelés (par exemple,

les problèmes de l'âme et du moi sont dépassés par une discussion de
l'idéalisme qui achève le «problème ontologique») mais les auteurs cités -
sans excès, semble-t-il, pour un ouvrage de ce genre - le sont aussi: Hegel,
Feuerbach, Goldstein aux côtés de Lagneau, Nabert, Merleau Ponty. Sur
bien des points, un effort a été fait pour mettre à jour un enseignement qui ne
peut évoluer au même rythme que la recherche. La clarté ne dissimule pas,
sous le caractère définitif d'alinéas très brefs, une problématique qui demeure
très ouverte. Ajoutons seulement que quelques bons index seraient utiles dans

un traité qui ne doit pas seulement exiger la concentration, mais aussi s'ouvrir

à l'information. Pour la même raison, un guide bibliographique serait
bienvenu pour compléter des chapitres - par exemple, l'espace et le temps,
la connaissance - qui font nécessairement appel à une information nouvelle.

D. Christoff

314



Louis de Raeymaeker: Introduction à la philosophie. Publications de l'Université

de Louvain et éd. B. Nauwelterts, 1964 (Cours publiés par l'Institut

supérieur de philosophie), 5e éd. revue et corrigée, 1 vol., 320 p.

Il est à propos de signaler cette réédition d'un ouvrage bien connu, auquel
depuis 1938 des générations d'étudiants doivent déjà beaucoup de services.

Rappelons seulement que l'ouvrage, qui conduit jusqu'au seuil de la
philosophie, commence par en déterminer le domaine, puis l'histoire, et consacre
sa troisième partie, de manière originale, à la vie philosophique (le choix
d'une école, l'autorité de saint Thomas, le rôle d'une école philosophique)
et tout particulièrement au travail philosophique. De la clarté, des précisions
bienvenues, une première information bien adaptée, mise à jour - et qui
attire l'attention sur la diversité des genres de publications - sont autant de

qualités qu'on retrouve avec satisfaction. D Ch ' t ff

Henri Reverdin: Les exigences de la vie de l'esprit. Principes et développement

d'une pensée. Préface de Samuel Gagnebin. Neuchâtel, La Bacon-

nière, 1966, coll. Langages. 1 vol., 226 p.

«C'est ici un livre de bonne foi, lecteur», l'expression d'une pensée vécue,
«l'histoire intellectuelle et spirituelle d'un homme de ce temps»; M. Henri
Reverdin y ordonne et relie, en une sorte d'autobiographie intellectuelle,
ses œuvres principales: L'essai sur la certitude historique, thèse de baccalauréat
en théologie, La notion d'expérience selon William James, thèse de doctorat ès

lettres, puis des communications et des conférences sur le fait et le droit, sur
foi et raison, sur la philosophie et les philosophies, sur les valeurs, sur la connaissance

d'autrui, d'autres encore.
La sincérité qui anime ces pages, il est rare de la rencontrer, même au pays

de Rousseau et d'Amiel. On y discernera sans doute aussi un certain appel à

la sincérité, fort sensible. Non que le livre soit polémique en lui-même, encore

que M. Samuel Gagnebin, en le présentant dans une belle et amicale préface,
paraisse presque souhaiter qu'il éveille la polémique. Mais il n'est pas sans

inviter chacun à se mettre devant lui-même et à se montrer de bonne foi
devant les vrais problèmes, un accent que nous avons reconnu naguère chez

M. Jean Piaget, ou, jadis, dans la Vacance de la probité d'Edouard Claparède,
ou encore dans mainte page d'Henri Miéville.

La richesse de l'expérience vécue ne se laisse ni réduire ni résumer, mais

nous pouvons du moins indiquer deux thèmes principaux, qui apparaissent
l'un et l'autre à propos du problème de la certitude, d'abord de la certitude
religieuse, puis de la certitude en général. Ces deux thèmes sont l'importance
fondamentale et de la psychologie et de l'histoire. Sans doute cette importance
remonte-t-elle au temps des études de M. Reverdin, mais qui oserait dire
qu'elle s'est atténuée depuis lors? L'histoire, c'est tout le problème de la
critique historique, et plus encore celui de la critique des textes sacrés. La
psychologie, ce sera — en l'occurence — l'influence maîtresse de William
James et les réactions qu'elle suscitera.

315



La sincérité, en effet, répond ici au goût de la psychologie, de la psychologie
générale d'une part, et même méthodique; et d'autre part elle correspond à

un goût extrême des variétés, des pluralités, des personnes ou, mieux, des

«individualités»: «Rien n'est simple de ce qui s'offre à l'âme, et l'àme ne
s'offre jamais simple à aucun sujet»: ce mot de Pascal, M. Reverdin l'avait
placé en épigraphe à sa thèse de baccalauréat; et l'on devine, en contrepartie,

une conscience blessée par les simplismes et par les absolutismes, par
les absolus simplistes et par les simplismes absolutisants. Mais surtout, dans
l'extrême libéralité de l'accueil, on reconnaît, devant chaque homme et devant
mainte idée, un espoir fervent et un respect extrême, qui ne trouve de limite
que dans les fanatismes et dans les absolutismes à exorciser. Sans doute est-
ce là une grande et grave limite, mais la force de M. Reverdin s'attaque
toujours aux travers, non aux hommes qui en sont les victimes. Et d'autre part
l'intérêt pluraliste ne fait pas de M. Reverdin un «amateur d'âmes» contemplatif:

ce qui assure la continuité de son livre et de son expérience, c'est, au
contraire, l'amour du Bien, un amour actif.

En cet amour se concentre la vérité religieuse, et c'est pourquoi le problème
religieux, posé en termes de connaissance au temps du «positivisme»
triomphant, fait l'unité de structure du livre. Ces termes de connaissance sont ceux
de la certitude historique, ceux des divers types d'expérience, ceux aussi de la
connaissance et de la critique du langage - ce langage dont on abuse.

Ici, M. Reverdin applique avec vigueur et ténacité l'art de s'attacher à

tout ce qui fait de la thèse la thèse la plus faible selon la théorie; et il ne
cherche pas, plus antisophiste que Socrate même, à en faire la thèse la plus
forte : il accumule les obstacles et toute sa bonté pédagogique se concentre en
même temps pour nous en avertir; c'est ainsi que l'on peut laisser s'instaurer
la vérité. On suit bien l'enchaînement des thèmes: certitude historique,
certitude du témoignage, définition du fait, rapport du fait et du droit, problème
de l'expérience. Partout, des distinctions bienfaisantes et un choix de
citations raffiné. Et l'on voit bien les souffrances et les tourments - ceux de tous
les hommes, mais aussi ceux du philosophe, aussi ceux de l'auteur, si réservé

- que la mise en forme scientifique ne peut - et du reste ne veut pas - recouvrir.

Mais la mise en forme théorique n'est pas seule; le pragmatisme devient
bonté et amour; évangélique, il juge l'arbre à ses fruits et trouve dans la
fécondité la valeur de la religion. A nouveau, cette thèse est inséparable de

l'idée de pluralité des thèses, de pluralité des doctrines; mais à la variété de

l'expérience, des personnes, des croyances, répond l'unité de la solidarité et
de l'harmonie. C'est à la recherche en commun que nous convie ce livre à la
fois jeune et chargé d'expérience, et cet appel sera reçu avec reconnaissance.

D. Christoff

Reinhard Wittram IHans-Georg Gadamer (Jürgen Moltmann: Geschichte -
Element der Zukunft. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1965.

Die in dieser Broschüre vereinigten Vorträge sind an den Hochschultagen
1965 der Evangelischen Studentengemeinde Tübingen gehalten worden.

316



Wittram sprach über «die Zukunft in den Fragestellungen der
Geschichtswissenschaft», die er nach den Aspekten der «vergangenen Zukunft», der
«historischen Prognosen», der «gegenwärtigen Vergangenheit» und der
«kommenden Zukunft» gliedert. Im Grunde handelt es sich um eine kritische,
behutsame und erhellende Besinnung auf das, worum es der
Geschichtswissenschaft geht. Vielleicht dokumentiert der folgende Passus Wittrams
Haltung am besten: «Werden wir bei unseren Bemühungen um die
Vergegenwärtigung des Vergangenen der Paradoxie gewachsen sein, daß wir in
der Vergewisserung des einzelnen, des Bruchstücks stark sind, in der Kritik
trügerischer Entwicklungsgewißheiten unversöhnlich und in der Vorstellung
des Ganzen und Allgemeinen — des einzigen, wonach die Welt verlangt —

ratlos und schwankend? Es ist weder Trotz noch Trauer darin, wenn ich
sage: uns bleibt gar nichts anderes übrig. Wir können sogar gelassen sein,

wenn ein vielstimmiger Chor uns bezeugt, daß die Historie als Wissenschaft

vor dem Bankrott stehe. Was nach Bankrott aussieht, ist freilich das Ende

von vielen Unternehmungen, in denen man lange das Hauptgeschäft der
Historie gesehen hat».

Gadamer behandelte die «Kontinuität der Geschichte und der Augenblick
der Existenz». Er skizziert zunächst die Thematik der südwestdeutschen
erkenntnistheoretischen Geschichtsphilosophie und den Ansatz bei Dilthey
und seine «Weiterführung» im Begriff der Geschichtlichkeit bei Heidegger
und Jaspers. Dann erörtert er die Problematik der auf das Rätsel der
verfließenden Zeit zurückweisenden Kontinuität und Diskontinuität der
Geschichte. Die letztere verdeutlicht er an drei Formen von «Epochenerfahrungen»:

an der Alterserfahrung, am Ubergang von einer Generation zur
anderen und an der durch Christi Geburt bewirkten Zeitenwende, die
Gadamer die «absolute Epoche» nennt. Daß es so etwas wie
Epochenerfahrung «wirklich gibt, d. h. daß das nicht nur unserem nachträglich
ordnenden, klassifizierenden und auf Beherrschung gerichteten Wissenwollen
vom Geschehen entspringt, sondern eine echte Wirklichkeit der Geschichte
selber meint, läßt sich mit phänomenologischen Mitteln erweisen. Es gibt so

etwas wie ursprüngliche Erfahrung eines Epocheneinschnittes. Die Epochen
der Geschichte, die der Historiker unterscheidet, wurzeln in echten
Epochenerfahrungen und müssen sich am Ende in solchen ausweisen». Hier wäre
vielleicht eine Konfrontation der faktischen gelebten Kontinuität des je
singulären endlichen Lebensablaufes, die sich zur lebensgeschichtlichen
intermittierenden Bewußtseinskontinuität oder vielmehr -diskontinuität
indifferent verhält, mit der durch die Deutungsakte des Historikers gestifteten
Sinnkontinuität der in sich diskontinuierlichen Weltgeschichte lehrreich

gewesen. An der Interpretation eines kleinen Hölderlin-Textes (Das
untergehende Vaterland) zeigt Gadamer schließlich, «daß Wissen und Sich-
Bewußt-Machen nicht ein Vergegenwärtigen von etwas Abgeschlossenem als

solchem ist, sondern als Vergegenwärtigen nur vom Neuen her und auf das

Neue hin seine Möglichkeit und seinen Vollzug gewinnt. Das aber heißt:
alle solche Vergegenwärtigung und alles solche Wissen ist selbst ein
Geschehen, ist selber Geschichte. Nicht erst durch das Hinzukommen eines sich
wiegenden Dichtergeistes über einer vergehenden und sich auflösenden

317



geschichtlichen Welt baut sich die Idealität geschichtlicher Bedeutung auf,
sondern diese Welt ist so, daß sie selber sich nicht vergißt, daß sie ihre eigene
Idealität eben damit hat und gewinnt, daß sich neue Gestalten des Lebens
herausarbeiten aus der schöpferischen Unendlichkeit des Möglichen». Die
Antithese von Kontinuität der Geschichte und Augenblick der Existenz
erweist sich als eine «falsche Zuspitzung».

Moltmann widmet seine Erörterungen dem «Ende der Geschichte». Er
führt drei Dokumentationen der Verkündung dieses Endes an: von Marx,
Bultmann und eine anonyme, in der es heißt: «Die Eule der Minerva flog
zwar aus, um das Wirkliche als das Vernünftige zu begreifen, aber sie kehrte
nicht zurück, brachte uns nicht die ,Vernunft in der Geschichte', sondern
wurde von der Unvernunft der Geschichte in den Absurditäten unseres
Jahrhunderts aufgefressen. Dennoch blieb um uns die einbrechende Dämmerung',

in welcher nach Hegel jene Eule erst ihren Flug antreten kann. Ohne
Bild gesprochen: aus den großartigen, endgeschichtlichen Entwürfen zur
Universalgeschichte im 19. Jahrhundert blieb in den ausgebrannten
Kraterlandschaften des europäischen Geistes ein Unbehagen an der Geschichte
zurück, eine allgemeine Geschichtsmüdigkeit und eine abgründige Skepsis

gegenüber dem Sinn, der Vernunft und einem lösenden Ende der Geschichte.
Das kann sich verdichten zur Flucht des Geistes aus der Geschichte, zum
Abschied und zum Verlust der Geschichte.» Daraus resultiert der Versuch,
«die historische Aufklärung der Geschichte, wie wir sie seit über zweihundert
Jahren kennen, von ihren Voraussetzungen und ihren Konsequenzen her in
eine geschichtliche Aufklärung dieser Aufklärung zu überführen; uns also

fragen, in welchem Dienste die historische Vernunft an der Geschichte steht
und was sie an der Geschichte bewirkt». Daran schließt sich eine Explikation
der «Motive der Arbeit der theologischen Vernunft an der Geschichte».
«Man wird zunächst ganz allgemein sagen können, daß für den israelitischen
und den christlichen Glauben Geschichte im Horizont der Hoffnungen auf
die Erfüllung von Gottesverheißungen erfahren wird. Sie fragen nicht nach
Aufhebung der Geschichte und Bändigung des Chaos durch einen göttlich
stabilisierten Kosmos, sondern nach Erfüllung der Zeit der Erwartung durch
den Gott der Verheißung. Durch Gottesverheißungen werden sie aus den
festen Lagern metaphysischer Weltbehausung herausgeführt und der
Geschichte ausgesetzt.» Moltmann zeigt verschiedene Interpretationsmöglichkeiten

des gespannten Verhältnisses zumal zwischen der zukünftigen
Geschichte und der gläubigen Hoffnung. Diese «nimmt die wirkliche Unerlöst-
heit der Gegenwart, wie sie ist, die Qual und den Schmerz des Negativen,
ohne Resignation und ohne Illusion auf sich. Die politischen und sozialen

Revolutionen, die wir seit Beginn der Neuzeit kennen, haben immer nur sehr

wenig Geduld gezeigt. Sie erpressen den Menschen zur Versöhnung mit ihren
in Aussicht gestellten Errungenschaften. Eine Hoffnung aber, die auf
Überwindung der Verlassenheit, auf die Lösung der realen Widersprüche, auf die
Negation des Negativen durch den Gott der Auferstehung gesetzt wird,
vermag Versöhnung in Geduld zu stiften. Nur wo die christliche Hoffnung
selber des Kreuzes Christi eingedenk ist, vermag sie das Kreuzigende der

,Parusieverzögerung' ihres Herrn zu ertragen. Wo sie das Kreuz verläßt,

318



bläht sie sich enthusiastisch auf und fällt alsbald ohnmächtig in sich
zusammen». Wie aber, wenn der vielleicht illusionäre Charakter auch der
christlichen Hoffnung nur deshalb verborgen bleibt, weil er «keine Zeit»
mehr hat, sich zu zeigen? „ „

Bollnow Otto Friedrich. Mensch und Raum. Stuttgart, Kohlhammer,
1963, 310 S.

Ce titre fait inévitablement penser à Sein und %eil. Bien que M. Bollnow
doive beaucoup à M. Heidegger (notamment quant à l'analyse de Vin-Sein),
son propos est radicalement différent: l'étude du Dasein n'est pour M. Heidegger

qu'une voie d'accès à la pensée de l'Etre; M. Bollnow évite l'ontologie;

le problème central est pour lui, ici comme ailleurs, l'essence de l'homme,
une essence non définie, et dont il faut éclairer peu à peu la riche complexité.
D'autre part, de quel droit la pensée contemporaine fait-elle passer le temps
avant l'espace? Le temps nous emporte, nous angoisse; la temporalité, c'est
la vanité (p. 301) d'une existence désespérée. Mais est-ce là toute la vérité de
l'existence? Etudier l'espace, c'est répondre à une double exigence: exigence
de vérité, car l'espace est une catégorie de l'existence humaine aussi
fondamentale (sinon plus) que le temps; exigence morale (toujours liée à la
première, puisque pour M. Bollnow philosophie et Pädagogik forment un tout),
car la tâche de notre civilisation, qui a passé par la crise existentialiste, est
de retrouver la sécurité, la stabilité; ce livre montre une voie: la conquête
d'un juste rapport à l'espace.

On a souvent cru que l'espace concerne uniquement les choses extérieures,
et l'on n'a pas vu qu'à côté de l'espace mathématique, qui est extériorité pure
et homogénéité, il y a un espace vécu, dont la structure est toute différente.
A cet espace concret correspond la spatialité de l'existence humaine: «Il n'y a
de l'espace que parce que l'homme est un être spatial, c'est-à-dire un être qui
forme l'espace et qui pour ainsi dire le déploie autour de lui.» (p. 23) Les
deux termes sont ainsi strictement corrélatifs. L'auteur a choisi de commencer
par l'analyse de l'espace concret, parce qu'elle révèle une foule de déterminations

et soulève des questions multiples (le centre de l'espace, l'horizon,
le lointain, l'étranger, la maison, l'espace sacré, social, etc.), dont on n'aurait
aucune idée si l'on partait d'une réflexion sur la structure de la spatialité
humaine. Toutefois, si la plus grande partie du livre est consacrée à l'aspect
«objectif» de l'espace, les derniers chapitres étudient l'aspect «subjectif»:
de quelle façon l'espace appartient-il à l'essence de l'homme?

Des trois concepts d'espace que l'auteur distingue (p. 283) : l'espace objectif

intramondain, l'espace intentionnel (caractérisé par éloignement et direction,

cf. Heidegger) et «l'espace qu'on a», c'est ce dernier qui est originel. La
spatialité humaine originelle ne peut en effet être saisie en termes d'être, mais
seulement en termes d'avoir, ou d'appropriation, c'est-à-dire d'incorporation
de l'espace à la vie. Ce lien mystérieux et constitutif de l'essence humaine
ne peut être évoqué que par des métaphores : surtout celles de l'incarnation et
de l'habitation. Alors il apparaît que l'homme n'est pas «jeté» dans le monde,

319



mais qu'il est d'abord accueilli dans le berceau de l'espace, «ami de l'être»
(G. Bachelard). Il ne s'agit toutefois pas d'en rester à cette sécurité primitive,
naïvement vécue. Il faut que l'homme, après avoir découvert l'aspect étrange
et inquiétant de l'espace, restaure sa sécurité, d'abord dans l'habitation qu'il
fonde et abrite du monde, et enfin dans un rapport lucide et «ouvert» à

l'espace universel, par lequel il saura son existence «portée».
Ce livre se signale par sa clarté, par un allemand agréable et aux nuances

délicates évitant tout jargon, et aussi par sa modestie, son honnêteté. On
pourrait d'ailleurs souhaiter que l'auteur s'aventure plus loin, plus profondément,

dans l'exploration des mystères constitutifs de la nature humaine...
mais n'est-ce pas un vœu irréalisable?

Jean Villard

Massenwahn in Geschichte und Gegenwart. Ein Tagungsbericht, hrsg. von
Wilhelm Bitter. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1965.

Der Band enthält die Referate, Podiumsgespräche und Aussprachen, die
auf der Tagung der Stuttgarter Gemeinschaft «Arzt und Seelsorger» im
Sommer 1964 vorgetragen worden sind. Es handelt sich um folgende Autoren
und Themen: W. Bitter: Einleitung; E. Kogon: Über Rassenwahn; G. Mö-
bus: Der Bolschewismus in pädagogisch-psychologischer Sicht; W. Rorarius:
Gehirnwäsche - Manipulierbarkeit des Geistes; W. Treue: Idee und
Verwirklichung des Marxismus; H. K. Fierz: Das verlorene Symbol -
Untersuchung zur Frage der Massenpsychose; H. Leuner: Über den Wandel der
psychischen Massenphänomene; O.Brachfeld: Zur Psychopathologie der
«Weltverschwörungen»; W. Laiblin: Ekstatische Männerbünde; W. Kemper:

Archaisch-ekstatische Massenbewegungen im heutigen Brasilien; A.
Köberle: Psychopathologisches im religiösen Geschehen; A. Allwohn: An
der Grenze von Ekstase und Dämonie; A. Borst: Mittelalterliche Sekten und
Massenwahn; P. Habermann: Über die Kinderkreuzzüge; W. P. Fuchs: Der
Bauernkrieg von 1525 als Massenphänomen; R. Stupperich: Das Königreich
Zion in Münster (1534/35) - Fragen zur Täuferherrschaft in einer belagerten
Stadt; W. von Baeyer-Katte: Die historischen Hexenprozesse - Der
verbürokratisierte Massenwahn; E. O. Haisch: Psychiatrische Aspekte der
Hexenprozesse ; H. Auhofer : Der Hexenwahn in der Gegenwart ; H. Zbinden :

Einige Betrachtungen über Masse und Elite; F. Leist: Welthafte Askese und
psychische Epidemien.

Der Begriff des «Massenwahns» wird verschiedentlich diskutiert, doch
fehlt merkwürdigerweise eine Erörterung der individuellen Wahnproblematik.

Ohne Rückgriff auf diese lassen sich aber die zum Massenwahn gehörenden

Phänomene schwerlich klären, denn vermutlich beruhen die individuellen
und die kollektiven Wahnbildungen auf den selben anthropologischen
Voraussetzungen. Schon die Tatsache, daß in den individuellen und kollektiven
Wahninhalten religiöse Themen sehr häufig auftreten, sollte jenes Fragen
nach den anthropologischen Voraussetzungen nahelegen. Allerdings müßte
man dabei außerordentlich vorsichtig vorgehen und sich weder vom eigenen
Glauben noch von der fremden Glaubensfeindschaft in der sachlichen
Untersuchung beirren lassen. Möglicherweise würde es sich dabei als notwendig er-

320



weisen, die «Wahrhaftigkeit» - das Wort nicht im psychopathologischen,
sondern etwa im Sinne der Unkorrigierbarkeit und der Unverträglichkeit mit
der erfahrbaren «Wirklichkeit» verstanden - gewisser «echter» dogmatischer
Überzeugungen einzugestehen, ohne daß deren existenzielle Relevanz
tangiert würde. Wenn etwa Auhofer - der einen vorzüglichen, geradezu
erschütternden Bericht über den noch heute umgehenden Hexenwahn
vorgelegt hat - gesteht, er persönlich «glaube daran, daß es einen Bund mit dem
Teufel oder mit dämonischen Mächten gibt, sehe jedoch keinerlei Anzeichen
dafür bei den in der Gegenwart als Hexen verfolgten Personen», dann möchte
man gern darüber belehrt werden, wie die «Wirklichkeit» des Teufels und
der dämonischen Mächte geartet ist und worin sie sich von abergläubischen
Inhalten unterscheiden; die Berufung auf die kirchliche Autorität bliebe für
den Außenstehenden unverbindlich. Und wenn Allwohn behauptet: «Der
Aberglaube kann nur überwunden werden durch den echten Glauben, nicht
durch Aufklärung», dann wäre man für die Angabe sachhaltiger, nicht
dogmatischer Kriterien der «Echtheit» des echten Glaubens dankbar; die bloße

Behauptung, daß es so sei, überzeugt nicht. jj jçunz

André Michel: «L'école freudienne devant la musique». Un vol. de 512

pages, in-8 raisin (15,5 X 24) ; Fr. 50. — Coll. Editions du Scorpion,
Paris.

Nous disposons maintenant d'une analyse du phénomène musical présentée

par un musicien ayant vécu une psychanalyse lui permettant de parler avec
compréhension et sensibilité des musiciens les plus connus, puis aussi du
langage musical, en remontant jusqu'à ses origines, et enfin de la fonction
musicale dans notre société.

Krischna fait naître le monde au son de la flûte. L'Eternel parle dans
l'orage à Moïse, il murmure un son doux et subtile à Elie. Orphée enchante
les animaux sauvages. La muse Terpsichore poèmatise en dansant les rythmes
de sa cithare. Pythagore maintient les sphères en Harmonie. Platon apaise
l'ubris et la folie au son des pipeaux. Mozart fait battre notre cœur et organise
le rituel initiatique aux sons de sa Flûte enchantée.

Ce pouvoir formateur et transformateur de la musique, plus que tous
autre art, nous achemine - comme nos rêves - à travers un temps vécu vert
une conscience esthétique de la véritable fluidité des choses et du monde.

Ce langage a pleins pouvoirs sur notre présent qu'il relie à l'histoire de

notre passé - par une répétition d'émotions maîtrisées par l'effet kaléido-

scopique de l'art -, et il exerce également ses suggestions sur notre devenir

en nous appelant vers des horizons oubliés.
Du point de vue symptomatique, il s'agit là d'un processus obsessionnel

nous faisant retrouver les rythmes sécurisants du sein maternel (après sa

naissance, l'enfant est encore sécurisé par ce rythme) et, d'autre part, d'un
mécanisme de «défense musicale» capable de structurer notre sensualité,

notre agressivité et notre crainte-désir de la mort en leur donnant la possibilité

de s'exprimer à tous les étages de la conscience, dans le contrepoint
ainsi que dans les tonalités majeures et mineures accompagnées de tous les

321



effets sonnants et dissonnants. Le Ça primitif trouve ainsi avec les exigences
du Surmoi une heureuse synthèse dans un Moi chantant.

En effet, ce livre chante comme une mélodie, il est beau comme une
symphonie, il médite comme un oratorio et il déchire le voile du temple
comme une Passion qui nous découvre à nous-mêmes. q Dubaï

Bijdragen: Tijdschrift voor Filosofie en Theologie. Vol. 26, année 1965.

Comme son titre l'indique, cette revue, éditée par les Jésuites néerlandais
comporte des contributions aussi bien théologiques que philosophiques.
Signalons seulement ici les articles les plus importants concernant la
philosophie. Relevons un article en allemand de M. Boehm «Remarques élémentaires

sur la réduction phénoménologique de Husserl»; un autre de Tolle-
naere, sur «L'intersubjectivité dans l'ontologie de Sartre»; un autre de

Vandenberg, sur «Le fondement de notre existence».
A côté de ces articles nettement philosophiques, plusieurs articles du

domaine théologique touchent à des problèmes qui ont une certaine importance
dans la réflexion philosophique moderne. Ainsi, plusieurs articles sont
consacrés à un essai de vision évolutive de l'histoire humaine en fonction du
christianisme, idées qui sont inspirées, en partie, par les positions de Teilhard
de Chardin. Outre ces articles, la revue comporte un nombre imposant de
recensions de publications dans le domaine de la philosophie et de la
théologie. Ici encore, nous pourrons constater que cette revue, qui a célébré son
vingt-cinquième anniversaire en 1964, continue à publier des contributions
d'une très haute valeur scientifique. jy ^ Luyten

Tijdschrift voor Filosofie. 27e année (1965).
La 27e année du Tijdschrift voor Filosofie nous présente de nouveau une

série remarquable de textes et d'informations philosophiques. Les quatre
numéros contiennent 850 pages d'articles philosophiques et de chroniques,
tandis qu'il y a encore 544 pages de bibliographie. Ces chiffres indiquent
déjà matériellement l'importance de cette revue.

Caractéristiques pour l'année 1965 est le nombre assez élevé de contributions

en langues étrangères. On sait que la revue est rédigée en néerlandais.
Or, sur les articles publiés cette année, il n'y en a que six qui soient rédigés
en néerlandais, tandis que douze autres sont écrits soit en français, soit en
allemand, soit en anglais. C'est dire à quel point cette revue a une audience
internationale et s'est imposée au public international s'intéressant à la
philosophie. Parmi les articles qui s'occupent de thèmes strictement philosophiques,

signalons un article sur «Religion et idéologie en politique»; «Langage

comme herméneutique chez Wittgenstein»; «Modernité et religion»;
«La recherche métaphysique»; «Métaphysique et chrétienté»; «Sur le
problème de l'historicité de l'homme»; «Vérité et théorie sur la vérité»;
«Intersubjectivité et participation ,à l'être'»; «Possibilités anthropologiques du
symbole». A côté de ces articles à thèmes philosophiques, une série d'autres
contributions s'occupe de points spéciaux de l'histoire de la philosophie. Ainsi,
par exemple, «La pensée fondamentale philosophique de Maître Eckhart»;

322



«L'attitude de Bergson et de Merleau-Ponty vis-à-vis des sciences»; une
étude sur des ouvrages perdus du jeune Aristote; «L'expérience de la néanti-
sation chez Camus et Heidegger»; «Kierkegaard, historien de la philosophie
de Hegel»; «Quelques motifs de l'Utopia de Thomas Morus» et «L'éducation

morale selon le stoïcisme postérieur et le christianisme primitif». Ces

quelques indications suffisent pour montrer l'importance des contributions
publiées. Si nous ajoutons que parmi les noms des collaborateurs nous
trouvons, par exemple, Erwin Straus, E. Minkowski, N. Thulstrup et C. Schoon-
brood, pour n'en nommer que quelques-uns, on se rendra compte de

l'importance de ce que cette nouvelle année de la Tijdschrift voor Filosofie nous
apporte. Dans quelques études critiques, on prend position sur des thèmes
d'actualité. Relevons surtout l'étude critique de De Petter sur l'ouvrage de
Metz concernant l'anthropocentrisme chrétien de Thomas d'Aquin. Ajoutons
que dans des bulletins et des recensions on nous donne un aperçu de la littérature

philosophique tandis qu'une chronique bien tenue à jour donne un
aperçu de l'activité philosophique de par le monde. Le répertoire
bibliographique, fait en commun avec la revue philosophique de Louvain, donne

un aperçu sur la production littéraire philosophique, soit dans l'histoire de

la philosophie, soit dans la philosophie systématique. Ce bref aperçu donnera,
j'espère, une idée approximative de la richesse du contenu de cette revue.

TV. A. Luyten

Centre National de la Recherche Scientifique. Bulletin signalétique (Editions
du CNRS). Fascicules trimestriels.

Nous avons signalé, il y a longtemps, cet organe indispensable à la
recherche documentaire. Les neuf premières «années», depuis sa fondation
en 1947, portaient le titre de Bulletin analytique et étaient consacrées à la seule

philosophie. Le Bulletin signalétique (Philosophie, Sciences humaines) qui lui a
fait suite depuis 1956 constitue la Troisième partie de cette publication
bibliographique du CNRS. Il réunit philosophie, ethnologie, histoire des sciences

et des techniques, science du langage, logique, pédagogie, sciences religieuses,
ethétique, sociologie, psychologie. Consacré uniquement aux articles de

périodiques, il s'étend aux publications de très nombreuses langues. Sa grande
qualité est de joindre au signalement bibliographique une brève analyse des

publications. D. Christoff

Preisausschreiben der Paul Häberlin-Gesellschaft Zürich

Die Aufgabe der 1963 gegründeten Paul Häberlin-Gesellschaft besteht in der
Betreuung und Verbreitung des Lebenswerkes Paul Häberlins (1878-1960)
einerseits, in der Beschäftigung und Auseinandersetzung mit ihm anderseits.

Zur Betreuung und Verbreitung gehören:

- der Auf- und Ausbau des Archivs,

- die Sammlung der Briefe von und an Häberlin,

- die Herausgabe einer Schriftenreihe,

323



- der Neudruck vergriffener Bücher,

- die Förderung und Publikation von Übersetzungen.

Die Beschäftigung und Auseinandersetzung umfaßt:

- die Darstellung des Werdeganges Häberlins in biographischer und
systematischer Hinsicht,

- die Überprüfung seiner Forschungsergebnisse auf dem Gebiet der
Philosophie, der Pädagogik und der Psychologie,

- die Aufhellung von Häberlins Stellung in der Geistesgeschichte,

- die kritische Würdigung seines Gesamtwerkes.

Dank einer Schenkung von sFr. 25 000.- ist die Gesellschaft in der Lage,
Verfassern von Abhandlungen, die sich in eingehender Weise - sei es
systematisch oder geistesgeschichtlich, sei es mehr darstellend oder mehr kritisch -
mit der Philosophie, der Pädagogik oder der Psychologie Paul Häberlins
befassen, Preise bis zum Höchstbetrag von Fr. 5 000 - auszurichten.

Für die Ausrichtung von Preisen gelten die folgenden Bestimmungen:
1. Die Wahl der Themen bleibt - innerhalb des oben gezogenen Rahmens -

den Verfassern überlassen.
2. Es kann sich um größere oder kleinere Arbeiten handeln, unter anderem

auch um bereits genehmigte Dissertationen.
3. Die Arbeiten sind in zwei Exemplaren druckfertig vorzulegen, und zwar

in Maschinenschrift, auf einseitig beschriebenen und numerierten losen
oder gehefteten Blättern, mit ausführlicher Inhaltsangabe, genauen
Quellennachweisen sowie einem Verzeichnis der benützten Literatur.

4. Eingereicht werden können die Arbeiten jederzeit bei der Geschäftsstelle
der Gesellschaft.

5. Die Prüfung und Beurteilung der Arbeiten erfolgt durch eine vom
Vorstand der Gesellschaft gewählte Kommission, die aus drei Mitgliedern
besteht. Die Kommission kann sich durch akademische Fachvertreter
erweitern oder auch Gutachten einholen.

6. Die Gewährung von Beiträgen und die Festsetzung ihrer Höhe liegen im
Ermessen der Kommission. Ihre Entscheide sind endgültig.

7. Dieses Preisausschreiben ist auf den 31. Dezember 1969 befristet.

Abzüge des Preisausschreibens versendet auf Wunsch die Geschäftsstelle der
Gesellschaft, die auch Anfragen beantwortet.
Die Herren Dekane der Philosophischen Fakultäten I ersuchen wir, die
Abzüge des Preisausschreibens, welche ihnen zugestellt werden, an die Inhaber
der Lehrstühle für Philosophie, Pädagogik und Psychologie weiterzuleiten.

Zürich/Rombach, im November 1966

Der Präsident:
Dr. Hans Zantop

Der Geschäftsführer:
Dr. Peter Kamm

Geschäftsstelle der Paul Häberlin-Gesellschaft
CH-5022 Rombach (Schweiz)

324


	Besprechungen = Comptes rendus

