Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 26 (1966)

Buchbesprechung: Un point de vue nouveau sur Posidonius
Autor: Voelke, André-Jean

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Etude critique - Rezensionsabhandlung

Un point de vue nouveau sur Posidonius

La publication d’un ouvrage francgais embrassant 1’ensemble des problémes
concernant la personne et la pensée de Posidonius — ou Poseidonios, comme
préfere ’appeler auteur — est un événement important, intéressant aussi
bien les philologues que les historiens de la philosophie et des sciencest. Il a
fallu 2 Mlle Laffranque un beau courage pour s’engager dans un domaine qui
faisait figure de chasse gardée de la philologie allemande et affronter les ob-
stacles innombrables que souléve I’étude d’un philosophe dont nous n’avons
aucune ceuvre, dont les fragments n’ont fait ’objet d’aucune édition depuis
1810, mais dont on a cru retrouver la trace dans les secteurs les plus divers de
la pensée gréco-romaine.

Dans le chapitre premier Mlle Laffranque présente dans ses grandes lignes
la «question posidonienne», afin de dégager «les conditions, les mobiles et
les méthodes» de son étude (p. 1). Elle récuse aussi bien la «recherche naive
du passé dans le présent qui caractérise la Quellenforschung traditionnelle»
(p. 10) et voile ’originalité de Poseidonios, que le critére de la «forme interne»
qui a conduit K. Reinhardt a substituer & une véritable reconstruction his-
torique la «puissante silhouette d’un sage post-romantique» (p. 26). S’inspi-
rant de la méthode suivie dans le Panétius de M. Van Straaten?, elle se propose
de «ramener a une base parfois étroite, mais certaine, la connaissance que I’on
peut avoir des activités et des ceuvres écrites de Poseidonios» (p. 44), en accep-
tant pour seul fondement de son travail les fragments ot le philosophe se
trouve nommé et en éliminant au prix d’une «ascése nécessaire» (p. 109) un
bon nombre de textes sur lesquels ses prédécesseurs n’avaient pas craint
d’appuyer leurs tentatives de restitution de la pensée posidonienne.

Je renonce a discuter ici le choix des textes retenus en vertu de ce critére,
On s’en fera facilement une idée en consultant la lére partie de I’index biblio-
graphique, qui donne la liste de tous les passages, palliant ainsi dans une cer-
taine mesure 1’absence d’une collection de fragments.

Les chapitres II et ITI sont consacrés a la vie de Poseidonios (dates limites
proposées: 130-40) et au classement de ses écrits. Mettant en ceuvre une ample
érudition historique, Mlle Laffranque recrée avec bonheur le climat social,
politique et culturel dans lequel se déroule la vie de ce philosophe. Malgré la
pauvreté des renseignements biographiques dont nous disposons, elle fait
revivre son enfance & Apamée, en Syrie, ses années d’études & Athénes, sa
carriére politique & Rhodes, son voyage en Occident, jusque sur la céte atlan-

1 Marie Laffranque. Poseidonios d’Apamée. Essal de mise au point. Paris, Presses
universitaires de France, 1964. 579 p. (Publications de la Faculté des lettres et
sciences humaines de Paris. Série «Recherches», t. XIII.)

? M. Van Straaten. Panétius . . . , Amsterdam, 1946.

19 Studia Philosophica XXVI 281



tique de I’Espagne, ses relations avec les hommes d’Etat romain. Quant au
classement des ceuvres, il met évidence le double caractére, a la fois scienti-
fique et philosophique, de la production posidonienne et fait déja pressentir
son aspect encyclopédique, qui apparaitra de plus en plus par la suite.

Les différentes parties de cette ceuvre sont étudiées dans un ordre condui-
sant des disciplines positives aux disciplines philosophiques: histoire, géo-
graphie, météorologie, mathématiques, physique, anthropologie, éthique.
Pour chacune de ces matiéres, ’exposé présente tour a tour «les sources, les
méthodes, les apports personnels de Poseidonios, le sens de son travail»
(p- 108). En outre il s’efforce perpétuellement de situer cette pensée dans
Phistoire culturelle de son temps, ce qui nous vaut de nombreux apergus d’un
grand intérét sur la vie intellectuelle a4 la fin de la période hellénistique.

Je ne m’arréterai pas a I’évocation de I’ceuvre historique de Poseidonios,
qui comprenait en tout cas une Suife a Polybe. Aprés avoir passé en revue les
textes disponibles, on parvient a la conclusion qu’il est 2 peu prés impossible
de se faire une idée de cette ceuvre. Les qualités scientifiques qu’elle devait
revétir apparaitront mieux dans ce qui reste de sa géographie, dont Strabon
nous a transmis d’abondants fragments.

La Description de I’Océan est «une des premiéres tentatives connues de syn-
thése géographique» (p. 164). Pour Mlle Laffranque, elle représente méme le
point culminant de ’effort des géographes grecs, et son inspiration ne se re-
trouvera qu’aux temps modernes. La méthode utilisée dénote un esprit véri-
tablement scientifique. Si Poseidonios recourt aux travaux de ses prédéces-
seurs (Aristote, Eratosthéne, Hipparque, Polybe), la tradition écrite ne revét
A ses yeux qu’un réle «éristique» et «ne fait jamais autorité» (p. 192-3).
Menant son travail avec un sens critique trés accusé, il manifeste une «cons-
tante indépendance» (p. 193) a I’égard des maitres les plus céléebres. Mais
il attache le plus grand prix aux renseignements recueillis de la bouche des
«spécialistes» (marins, pécheurs, etc.) et aux résultats de ses observations
personnelles, menées 2 bonne fin grice a des instruments de mesure dont
Pusage s’était répandu a I’époque hellénistique.

Contrairement 2 de nombreux chercheurs de I’école germanique — K. Rein-
hardt en particulier — Mlle Laffranque soutient qu’on ne peut tirer des
fragments géographiques connus aucune interprétation a tendance méta-
physique. Ces textes donnent au contraire a4 penser que la géographie de
Poseidonios avait un caractére «positif» et «technique» (p. 195). C’est ainsi
que la notion d’Océan «devient a la limite le concept général destiné a servir
de cadre a la localisation de tous les phénomeénes observables sur la terre habi-
tée» et perd tout caractére mythique ou métaphysique (ibid.).

Mlle Laffranque souligne également que Poseidonios s’éléve au-dessus de
la simple description empirique et tend a réaliser, comme le dit Strabon, une
«géographie mathématique» (ibid.): preuve en soient les nombreuses
précisions numériques qu’il donne, et surtout son effort en vue de dégager une
relation mathématiquement exprimable entre les variations concomitantes de
divers phénomeénes.

C’est avant tout dans la théorie des zones et des climats et dans 1’explica-
tion des marées que se marque cet effort: la premiére divise la sphére terrestre

282



en zones limitées par des cercles paralle¢les a I’équateur, en se fondant sur
I’idée que les conditions de la vie terrestre varient avec I’ensoleillement, lui-
méme fonction de la latitude. La seconde découvre que I’action du soleil et de
la lune est la cause des marées, et assimile cette action non pas a une attrac-
tion, mais a un échauffement provoquant une ébullition. Malgré cette erreur,
I’explication des marées constitue pour Mlle Laffranque «un point de per-
fection peut-étre unique» dans ’ccuvre de Poseidonios (p. 211).

La météorologie de Poseidonios, qui s’occupe, selon 1’usage ancien, de
phénoménes se produisant non seulement dans I’atmospheére, mais aussi sur
et sous la terre (p.ex. les éruptions volcaniques), est la plus importante
étude de ce genre aprés la Métdorologie d’Aristote et avant les Questions natu-
relles de Sénéque, qui lui font d’importants emprunts. Elle présente les mémes
qualités scientifiques que sa géographie et réussit a4 unifier des phénomeénes
trés divers en les considérant tous comme de «simples transformations de
Patmospheére, ensemble de vapeurs séches et de vapeurs humides (...) pé-
nétrant parfois méme sous la terre» (p. 233).

Selon le témoignage de Galien (Hipp. et Plat., IV, 390 K.), Poseidonios
«s’était occupé de géométrie et avait plus que les autres stoiciens I’habitude
des démonstrations» (cité p. 241). Pourtant, & I’exception de Bréhier?, les
chercheurs modernes ne se sont guére occupés de la pensée mathématique de
ce philosophe, aussi le chapitre qui lui est consacré est-il ’'un des apports les
plus intéressants de 'ouvrage. Proclus, dans son Commentaire du premier livre
des éléments d’Euclide, nous donne quelques renseignements sur les travaux
mathématiques de Poseidonios. Les fragments qu’on peut extraire de ce Com-
mentaire ont pour objet:

1. La distinction entre un problé¢me et un théoréme.

2. La défense des principes de la géométrie d’Euclide, dont 1’épicurien
Zénon de Sidon avait mis en doute D’efficacité pour les démonstrations.

3. L’emploi d’un procédé dichotomique de division pour la définition des
quadrilatéres.

4. Une nouvelle définition des paralleles, plus satisfaisante que celle
d’Euclide.

5. La substitution d’une nouvelle définition de la figure & celle d’Euclide.

L’analyse minutieuse de ces fragments permet de constater que Poseidonios
«considére ’activité mathématique comme une recherche (...), non comme
une contemplation» (p. 250), qu’il est en quéte de «concepts correspondant
directement & des opérations de mesure» (p. 258) et recourt & une «méthode
de définition au moyen d’une construction trés précisément indiquée» (p. 264).
Il se situe ainsi dans une «perspective génétique» et opératoire (p. 268) qui
s’oppose 4 I’idéalisme platonicien, dominant chez les mathématiciens grecs,
mais favorise de fructueux échanges entre les mathématiques et les disciplines
positives. Aussi ne faut-il pas s’étonner que son activité de mathématicien
tende 3 «informer» (p. 271) toutes les sciences auxquelles il s’exerce.

Un fragment extrait de Simplicius nous montre comment les mathéma-

3 Cf. E. Bréhier, « Posidonius d’Apamée théoricien de la géométrie», dans Etudes
de philosophie antique, (Paris, 1955), pp. 117-130.

283



tiques se lient d’une part a I’astronomie, de ’autre a la physique. D’aprésce
texte, «Poseidonios voit la géométrie et I’arithmétique comme des instru-
ments aux mains de ’astronome» (p. 280). D’une fagon plus précise, 1’astro-
nome cherche a «sauver les phénoménes» (p. 281) grace a un schéma de type
mathématique. Mais, pour étre admis, ce schéma doit étre conforme aux
conditions générales qui régissent toute réalité, et que la physique a déga-
gées. C’est ainsi qu’une théorie partiellement héliocentrique comme celle
d’Héraclide de Pont doit étre rejetée comme incompatible avec la physique,
bien qu’elle soit satisfaisante du point de vue mathématique. Dans cette per-
spective, la «cause» des phénoménes sera «le mécanisme déterminé par
I’astronome et admis par le physicien» (p. 283).

Les réflexions précédentes demandent a étre éclairées et complétées par
une étude de la physique posidonienne. Celle-ci nous est connue avant tout
par des résumés doxographiques. Aux yeux de Mlle Laffranque elle s’inspire
dans une certaine mesure de I’ceuvre d’Aristote, considérée dans son esprit
plus que dans sa lettre, et soumet a une réflexion critique approfondie 1’héri-
tage de I’Ancien Portique. Elle aboutit ainsi & un véritable renouvellement de
la physique stoicienne traditionnelle.

L’exposé analyse tour & tour les théories cosmologiques, les concepts
fondamentaux (substance et qualité propre, changement, vide, temps), les
principes fondamentaux (principe actif ou raison, principe passif, cause et
effet), les hypothéses générales (Nature, Destin, Providence), enfin la théorie
de la divination. De ces longues analyses je ne retiendrai ici que deux points,
qui me paraissent mériter une mention spéciale:

Les trois notions conjointes de Nature, Destin et Providence sont pour
Mlle Laffranque «trois points de vue différents sur une réalité, et non trois
réalités distinctes» (p. 329). Leurs rapports mutuels s’éclairent 4 la lumiére
des conceptions mathématiques de Poseidonios: «La Nature est comparable
ala construction de la figure; le Destin, au oy#jpa, 4 la figure une fois construite.
La Providence joue par rapport aux deux le réle de la formule ou raison qui
définit conjointement I’opération et son résultat (p. 344).»

Quant 2 la divination, Poseidonios en admet la valeur non par «confor-
misme superstitieux», mais par «excés de hardiesse dogmatique» (p. 346).
Convaincu de «infrangible unité» de la nature (p. 345), il accorde le méme
crédit aux divers procédés de divination qu’a la prévision scientifique: les
«signes» qu’interpréte le devin sont pour lui de «simples indices, qu'une
connaissance plus compléte de ’enchainement des causes ou une appréhen-
sion immédiate de leur processus de génération permettrait, en droit, de re-
lier avec certitude» (p. 345).

S’interrogeant finalement sur le sens de ce syst¢éme physique, Mlle Laffran-
que y voit la «plaque tournante» (p. 362) qui lie la science a la philosophie.
Il représente d’autre part une tentative d’«unification rationnelle des dis-
ciplines positives» (p. 365) unique dans I’antiquité. Témoignant d’un «im-
manentisme radical», la physique posidonienne «résorbe» en elle la méta-
physique et se distingue nettement des syncrétismes religieux avec lesquels on
I’a parfois confondue (ibid.). Elle dénote un effacement du sentiment religieux
qui 'oppose au Nouveau Portique. L’antiquité finissante ne la comprendra

284



pas et la dénaturera: «Le déterminisme deviendra fatalité, et la solidarité
physique du cosmos, puissance occulte justifiant les pratiques les plus discu-
tables et les conceptions les plus superstitieuses de ’astrologie (... ). Seuls
le déterminisme absolu d’un Laplace ou l'immanentisme d’un Diderot
retrouveront, au XVIIIe siécle, I’allure de cette puissante construction, avec
un nouveau recul, dans leur interprétation, des valeurs théologiques ou méta-
physiques (p. 367).»

Jusqu’a présent, je n’ai fait que survoler rapidement I’ouvrage de Mlle
Laffranque, pour marquer les lignes directrices de son interprétation. Les
chapitres qu’elle consacre a ’anthropologie et a I’éthique de Poseidonios vont
étre maintenant 1’objet d’une analyse un peu plus approfondie, qui mettra a
Iépreuve la solidité de son travail d’exégese.

Bien que les cadres didactiques en usage dans I’école stoicienne réservent
une place importante a la logique, il ne semble pas que Poseidonios se soit
beaucoup occupé de cette discipline. Ce qui reste de sa logique est en réalité
une psychologie de la connaissance inséparable d’une psychologie générale et
méme d’une anthropologie. Cette anthropologie est indissolublement liée
d’une part a sa physique, d’autre part a sa morale.

Nous pouvons nous faire une idée assez précise de cette partie de la pensée
posidonienne grace au De placitis Hippocratis et Platonis de Galien, dont les
livres IV et V font de larges emprunts au traité de Poseidonios Des Passions.
Dans cette ceuvre Poseidonios attaquait vivement le traité Des Passions de
Chrysippe (et non De I’ Ame, comme le dit & plusieurs reprises Mlle Laffranque,
pp- 370 ss.). Le traité de Chrysippe débutait par I’étude des questions «ra-
tionnelles» (Aoyixd) touchant les passions et se terminait par des considéra-
tions thérapeutiques sur la guérison des passions. Mlle Laffranque pense que
le traité de Poseidonios traitait aussi de ces deux matiéres, sans qu’on puisse
assurer qu’il ait suivi une division analogue; mais elle se méprend mani-
festement sur P’expression questions rationnelles: elle entend par 1a questions con-
cernant la raison et son réle particulier, par opposition aux questions touchant I’irra-
tionnel (pp. 384 et 371), alors que selon Galien (De loc. aff., IT1, I, p. 270 K. =
Stoic. vet. frag., II1, 457) les recherches «rationnelles» de Chrysippe sur les
passions étaient des recherches théoriques visant a déterminer la «nature
des choses», par opposition 4 sa thérapeutique qui se proposait un but pra-
tique.

Mlle Laffranque insiste & juste titre sur I'importance de ’anthropologie
de Poseidonios et va jusqu’a penser que c’est peut-€tre a elle que 'on doit
de pouvoir aujourd’hui définir le Moyen Portique comme une «¢tape mar-
quante de 1’école» (p. 407). Cette anthropologie témoigne avec éclat de
Poriginalité et de I’indépendance de Poseidonios, qui préfere les faits & une
orthodoxie quelconque. Au «souci d’explorer méthodiquement la réalité»
(p. 410), ce philosophe allie la précision dans les concepts employés et la
vigueur dialectique. Son esprit positif se marque en particulier dans une re-
cherche des causes qui a tous les caractéres d’une étiologie véritablement
scientifique. Mlle Laffranque divise cette anthropologie en quatre parties dis-
tinctes:

285



1. Une psychologie du jugement insistant sur le dynamisme de la raison, qui
ne se définit pas comme «capacité de contemplation du vrai», mais «force de
jugement et d’action a la fois» (p. 423).

2. Une psychologie des facultés, qui s’oppose au monisme rationaliste de Chry-
sippe et distingue a c6té de la raison une faculté irascible et une faculté
concupiscible. Par «faculté», il faut entendre a la fois «force» et «fonction»
(p- 424). Le mal, résultant d’un déséquilibre entre les facultés, serait dans
cette perspective un «trouble fonctionnel» (p. 429). Bien que cette concep-
tion marque un certain retour a Platon, les «facultés» ne sont pas, comme
chez 'auteur du Phédre et de la République, des « parties» de I’Ame, et Mlle Laf-
franque note avec raison la prédominance de l’influence aristotélicienne
(p- 400).

Mais elle prétend que, selon la doctrine commune 4 Aristote et a Poseido-
nios, «les trois forces psychologiques, irréductibles I’une 4 I’autre, si¢gent aussi
séparément» (p. 429). Elle cite 4 ’appui de ses dires le témoignage «formel»
de Galien (Hipp. et Plat., V, pp. 454—6 K.). Or le texte invoqué déclare
qu’Aristote et Poseidonios reconnaissent trois facultés, mais que leur localisation
en des endroits séparés est le fait d’Hippocrate et de Platon. D’aprés ce témoi-
gnage, il semblerait bien plutdét qu’Aristote et Poseidonios n’ont pas assigné
des si¢ges distincts aux diverses facultés. Si I'on admet néanmoins cette
localisation pour Poseidonios, comme tend a le faire M. Pohlenz (Die Stoa,
I, p. 227), on doit reconnaitre avec lui qu’elle n’est pas attestée par les textes
(ibid., 11, p. 114).

3. Une théorie psycho-somatique établissant un rapport direct entre les mou-
vements de I’Ame et la température du corps par I'intermédiaire de la circula-
tion sanguine.

4. Une théorie anthropologique compléte liant au feu céleste la chaleur du sang
et le «souffle chaud» de I’Ame. Poseidonios est ainsi amené 4 souligner I'in-
fluence du climat sur les dispositions humaines, mais il ne méconnait pas pour
autant I'influence de I’habitude. En dépit des critiques de Strabon qui lui
reproche de ne pas tenir compte de ce second facteur, il admet donc I'in-
fluence conjointe des données géographiques et historiques sur 1’équilibre
psychologique. Enfin, la doctrine des facultés fournit le principe permettant
d’ordonner les étres vivants en une hiérarchie ot figure ’homme lui-méme,
replacé dans ’ensemble des étres.

En conclusion Mlle Laffranque voit dans I’anthropologie de Poseidonios
«l’ébauche d’une conception nouvelle de la connaissance, surtout dans ses
rapports avec I’action, et du phénomeéne humain dans ses rapports avec les
autres phénomeénes du cosmos» (p. 444). Par cette tentative de développer une
anthropologie indépendante de la pure philosophie, Poseidonios s’oppose
aussi bien 2 I’Ancien qu’au Nouveau Portique et annonce les recherches des
«physiologues» et des sensualistes du XVIIIe siecle.

L’éthique de Poseidonios se fonde sur cette anthropologie, dont elle utilise
les résultats en vue de déterminer les fins de I’action. Elle comprend trois
ordres de préoccupations: une étiologie, une éthologie ou caractérisation
précise des vertus et des vices, un ensemble de prescriptions pratiques. Son
but final sera d’«équilibrer le jeu des facultés» (p. 468) : la «vertu en général»

286



sera donc ’«ensemble accordé» des vertus propres 4 chacune de ces facultés
(p- 470).

La vertu propre a la raison se définit comme une connaissance, tandis que
les vertus des deux facultés irrationnelles consistent chacune en une certaine
habitude. Une bréve mention de Diogeéne Laérce (VII, 92) signale en outre
une quatri¢me vertu, sur laquelle on s’est souvent interrogé. Mlle Laffranque
pense que cette vertu doit étre le «jeu parfait des fonctions physiologiques»
(p. 474). Dans la conception de cette vertu se marqueraient des vues sur
I’'union de I’ame et du corps qu’aucun philosophe ancien n’a reprises aprés
Poseidonios: débordant le «champ traditionnel des moralistes stoiciens»,
celui-ci développe une éthique qui «embrasse de droit toutes les conditions
matérielles de la vie» (p. 473).

La reconnaissance de vertus non rationnelles ne porte toutefois pas atteinte
a la prééminence de la raison: I’équilibre des diverses facultés exige en effet
leur subordination 2 la raison. Conformément 4 l’inspiration fondamentale
du Portique, Poseidonios fait de la raison le «génie inné» de ’homme, tandis
que les facultés irrationnelles sont un «génie inférieur et propre aux bétes»
(Galien, Hipp. et Plat., V, p. 469 K., cité p. 477). Pour Mlle Laffranque cette
affirmation ne signifie pas un retour au dualisme platonicien, comme le
voudrait Galien. «La reconnaissance du réle directeur qui doit revenir a la
raison n’implique ni la condamnation, ni le mépris des autres facteurs de la
vie de I’Ame.» Le génie propre aux animaux «n’a rien de mauvais en soi»
(p. 478).

Cherchant a préciser le rapport entre I’homme et les animaux, Mlle Laf-
franque se fonde sur Diogene Laérce (VII, 129) pour affirmer 4 deux reprises
(p. 468 et 478) que nous n’avons «aucun droit sur les animaux» (un3tv
dlxatov mpog Ta e Eda). C’est 12 un contresens: le texte signifie qu’il n’y a
entre les animaux et nous aucun rapport de droit, ce qui est la thése de toute
I’école stoicienne (cf. Cic., Fin., II1, 20, 67: homini nihil juris esse cum bestiis) ;
il résulte de 12 que ’'homme peut se servir des animaux pour ses besoins
propres (Cic., thid.), autrement dit qu’il a toutes sortes de droits sur eux.

Dans la mesure ou il fait une place aux vertus non rationnelles, Poseidonios
confére la dignité de «biens» aux «indifférents» de 1’Ancien Stoicisme tels
que «le fonctionnement harmonieux du corps, I’aisance ou la fortune, et la
maitrise des organismes politiques ou sociaux» (p. 481). A ce propos, Mlle
Laffranque cite 4 la p. 479 Diogeéne Laérce (VII, 123-4) : «Le sage ne doit pas
vivre dans le désert, car il est sociable par nature, et fait pour I’action. Il
s’exercera pour fortifier son corps, il adressera aux dieux des priéres et des
veeux pour obtenir des biens.» Mais elle ne prend pas garde que le doxo-
graphe ne préte explicitement & Poseidonios que la derniére affirmation
(pritres aux dieux). Le reste du texte rapporte ce que «disent» les stoiciens
en général et on ne peut s’en servir pour illustrer ’originalité de Poseidonios
dans la question des «indifférents».

La valorisation des circonstances matérielles entraine une modification
dans la conception de la fin supréme ou #los. D’aprés Clément d’Alexandrie
(Strom., 11, 129), la fin consiste pour Poseidonios & «vivre en contemplant la
vérité et 'organisation de I'univers, et (a) travailler 4 les réaliser dans la

287



mesure du possible, sans se laisser mener par la partie déraisonnable de I’Ame»
(cit. p. 479). En s’appuyant en particulier sur Galien et Sénéque, Mlle Laf-
franque montre comment la seconde partie de cette formule exige du sage
une participation a la vie sociale qui peut prendre des formes variées: il voue
tous ses soins A la pédagogie, 2 la thérapeutique morale et corporelle, et
méme 2 la diététique, il se consacre a I'invention et 4 la diffusion des techni-
ques propres a2 améliorer les conditions matérielles, il cherche 2 aménager les
relations humaines en édictant des lois.

Le méme souci se marque selon Mlle Laffranque dans I’attitude adoptée
par Poseidonios dans la fameuse casuistique des devoirs. Se fondant sur un
passage de Cicéron (Of., I, 45, 159), elle affirme que Poseidonios «admet des
actes contraires a la définition courante de ’honnéte, pourvu qu’ils profitent
a la collectivité nationale . . .» (p. 464, cf. aussi p. 484). Mais Cicéron déclare
simplement que Poseidonios a passé en revue (collegit) de nombreux actes
répugnant a I’honnéteté. Peut-on tirer de cette bréve mention I'idée qu’il les
a autorisés dans certains cas? — Tel n’est pas ’avis de M. Pohlenz (Die Stoa,
IT, p. 120), qui voit dans I’ensemble du passage I’indication que Poseidonios
a condamné ces actes, comme le fait Cicéron lui-méme.

Dans cette perspective, I’éthique est donc liée & un ensemble de vues sur la
société et le role social du sage. Une analyse de I’épitre de XC Sénéque montre
comment Poseidonios congoit une «évolution dialectique» (p. 501) des socié-
tés humaines a partir d’un 4ge d’or qui n’est pas d’emblée le meilleur état
de ’humanité. Loin de concevoir le passage du premier stade aux suivants
comme une «chute», il «n’exclut nullement la possibilité d’un progres, d’une
malitrise accrue de tout ’homme par lui-méme ..., dans la mesure ou les
directives des sages seront fidélement observées» (ibid.). Mais ces directives
ne visent pas seulement la formation morale de I’individu et ’organisation
de la société: elles élevent les techniques elles-mémes a la «dignité d’objets
philosophiques» (p. 503).

«Initiateur temporel et spirituel» (p. 508), tel est le sage que nous présente
cette éthique «optimiste. .., temporelle, historique» (p. 513), contrastant
avec D'«attitude défensive», I'«ascése purement personnelle», 1’«adhésion
pure et simple a ’ordre des choses» (p. 510) auxquelles tend le Stoicisme de
I’époque impériale, et obéissant a une inspiration qu’on ne retrouvera qu’a la
Renaissance et au XVIIIe siécle.

Il resterait encore a discuter la question controversée de ’eschatologie
posidonienne. Mais, dans un appendice final, Mlle Laffranque oppose une
fin de non-recevoir aux tentatives visant a reconstruire une telle eschatologie
a partir de textes dont elle récuse ’attribution a4 Poseidonios: tout nous invite
selon elle a exclure de la pensée posidonienne une eschatologie affirmant une
survie de ’ame.

Caractérisant une derniére fois Poseidonios dans une bréve conclusion,
Mlle Laffranque en fait d’une part un philosophe qui se conforme aux prin-
cipes essentiels du stoicisme tout en manifestant une grande liberté critique a
Pégard de ses maitres du Portique, d’autre part un savant qui se situe dans
le courant de pensée réaliste et positive illustré avant lui par les physiciens
ioniens et par Aristote. Mais il ne serait pas parvenu 4 dégager clairement le

288



sens de la recherche scientifique, ce qui devait I'’empécher d’étre compris par
la postérité.

Arrivé au terme de ce livre considérable, on doit tout d’abord constater
que I’analyse philologique des textes n’est pas toujours menée avec la rigueur
désirable. Pour ne rien dire des interprétations douteuses, qui demanderaient
une justification plus poussée, on note de nombreuses erreurs manifestes. Il
était sans doute difficile d’éviter que certaines inadvertances ne se glissent
dans un ouvrage de cette ampleur, mais est-il admissible que des fautes pro-
venant d’une médiocre traduction de Diogéne Laérce fassent l'objet de
développements philosophiques*?

Quant au point de vue de Mlle Laffranque sur Poseidonios, on ne peut
manquer de ’opposer a4 ceux de la plupart de ses prédécesseurs. Pour ne
mentionner ici que K. Reinhardt, son Poseidonios se caractérisait par une
métaphysique vitaliste, une théologie et une eschatologie solaires, une pro-
fondeur mystique dont on ne découvre pas la moindre trace dans le Poseido-
nios de Mlle Laffranque. Si le premier développait une philosophie d’allure
romantique, le second fait figure d’esprit positif, précurseur de ’Encyclopédie
et de 'Aufklirung. Comment expliquer que la méme pensée puisse donner
lieu a4 des interprétations aussi opposées? Le choix des sources joue a cet
égard un réle décisif: I'élimination de certains textes de Cicéron comme le
ler livre des Tusculanes et le Songe de Scipion, de certains traités de Plutarque
comme le De Facie in orbe lunae, du De Natura hominis de Némésius, ne pouvait
manquer de remettre en question I’aspect métaphysique et religieux de la
pensée posidonienne. Toutefois I’examen des seuls textes retenus permet, me
semble-t-il, de discerner chez Poseidonios cet aspect, dont Mlle Laffranque
conteste I’existence. Reprenons simplement ici I’idée, mentionnée plus haut,
d’un «génie» (3alpwv) immanent a ’homme. Cette idée, qui se double d’une
mise en garde contre ’entrainement que pourrait exercer la partie inférieure,
«non divine» (&feoe), de Pame peut difficilement étre considérée comme la
simple affirmation de la supériorité de la raison sur les tendances animales.
Vraisemblablement inspirée du Timée (90 a—c), elle n’entre guére dans les
cadres d’une anthropologie positive, indépendante de la métaphysique et de
la théologie. En la liant & une anthropologie dualiste, teintée de religion, Marc-
Aurele lui a sans doute conservé la valeur qu’elle revétait chez Poseidonios,
34 qui il a fort bien pu "emprunter®. Ainsi le Poseidonios homme de science
et «encyclopédiste» que Mlle Laffranque s’efforce de faire revivre n’exclut
peut-étre pas le Poseidonios métaphysicien et théologien qu’elle cherche a
faire oublier.

André-Jean Voelke

4 11 s’agit de la traduction de R. Genaille, t. IT (Paris, Garnier, s. d.). A la p. 95
(= VII, 149), on y trouve le mot divinité pour divination. Cette bévue se retrouve a la
P. 337 du livre de Mlle Laffranque, suivie d’un commentaire du passage ainsi défi-
guré. Certaines des erreurs mentionnées plus haut ont la méme origine.

5 Cf. Marc-Aurele, II, 13, 1; I1, 17, 4; 111, 3, 6; etc. Avec H. Erbse («Die Vor-
stellung von der Seele bei Marc Aurel», dans Festschrift fiir F. Jucker, Berlin, 1954,
pp. 127-152), j’incline & admettre un emprunt direct de Marc-Aur¢le 2 Poseidonios.

289



	Un point de vue nouveau sur Posidonius

