
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Begriff und Phänomen der Aggression

Autor: Seidmann, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begriff und Phänomen der Aggression
Ein Beitrag*

von Peter Seidmann

Dieser Beitrag zur Phänomenologie der Aggression, d. h. diese

Untersuchung der Bedeutung des Phänomens «Aggression», setzt
bei Überlegungen ein, die zunächst wenig mehr scheinen als ein
überprüfendes Nachdenken über einige Fremdwörter, nämlich über die

uns vertraut klingenden Wörter «Aggression» und «aggressiv». Wir
treffen sie sowohl im Alltag der Umgangssprache wie im speziellen
fachlichen Sprachgebrauch der Naturwissenschaften (Ethologie und
Chemie), des Rechtes und der Politik, aber auch in Zusammenhängen

der Soziologie, der Psychotherapie, Psychologie und Pädagogik,
der Kunst und Kunstkritik, des Handels und der Wirtschaft. Jedenfalls

gehören diese Wörter zum selbstverständlichen und als verstanden

angewendeten Sprachgut unserer Zeit.
Uberblicken wir nun die philosophische und psychologische

Literatur der letzten hundert Jahre, dann lassen sich deutlich zwei
repräsentative Gruppen von Denkern und Forschern erkennen, die sich

mit der Aggression und Aggressivität befaßt und sie verschieden
bewertet haben. Nietzsche1, A. Adler2, der alte Freud (besonders von

* Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Zürich, Mai 1966.
1 F. Nietzsche, Werke in drei Bänden (hrsg. Schlechta), München, 1954,

zum Beispiel : Der « eigentliche Lebens-Grundtrieb, der aufMachterweiterung
hinausgeht» (II/215); das «gründlichste Verlangen des Menschen, sein
Trieb nach Macht - man nennt diesen Trieb «Freiheit» ...» (III, 857);
das Leben «fungiert essentiell, nämlich in seinen Grundfunktionen verletzend,
vergewaltigend, ausbeutend, vernichtend» (II, 816); «Ich bin meiner Art
nach kriegerisch. Angreifen gehört zu meinen Instinkten. das aggressive
Pathos gehört notwendig zur Stärke ...» (II, 1078)

2 A. Adler, Menschenkenntnis, Zürich, 1957. H. Kunz formuliert in seiner
Schrift «Die Aggressivität und die Zärtlichkeit», Bern, 1946: «Der Terminus
,Aggressionstrieb' scheint von Adler geprägt worden zu sein» (nämlich 1908).
Vgl. weiter die Zusammenfassung der Adlerschen Auffassung in der Schrift
von Kunz, S. 36—43. Zur Darstellung der Grundprinzipien Adlers und
Freuds u. a. vgl. auch: P. Seidmann, Der Weg der Tiefenpsychologie in
geistesgeschichtlicher Perspektive, Zürich, 1959. Über die verschiedenen tiefenpsycho-

238



1920 an)3 und der Verhaltensforscher K. Lorenz4 deuten den

Aggressionstrieb als einen primären oder originären Ur- und Grundtrieb.

Dagegen vertreten H. Schultz-Hencke5, E. Fromm6, H. Kunz7
und die amerikanische experimentelle Sozialpsychologie (L. Berko-
witz) 8 im Sinne des stimulus-response-Modells den Standpunkt, daß

aggressives Verhalten Reaktionen auf Erfahrungen von Vereitelungen,
sozialen Blockierungen und Barrieren, von Herausforderungen und
Druck usf. enthalte.

logischen Triebmodelle vgl. insbesondere: R. Heiss, Allgemeine Tiefenpsychologie,

Bern, 1956.
3 Über die Auffassung des alten Freud orientiert besonders charakteristisch

sein eigener Brief vom 27. Mai 1937 an Marie Bonaparte in: E. Jones, Das
Leben und Werk von S. Freud, Bd. III, 535, Bern, 1962.

Über die Auseinandersetzung Freuds mit dem Adlerschen Aggressionstrieb

siehe: E. Jones, II, 312 und II, 325/26.
Inwieweit Freuds Komplimente über Nietzsche (E. Jones, II, 405 und

II, 531 im Brief vom 11. Mai an A. Zweig) auch eine Anerkennung von
Nietzsches Machttheorie miteinschließt, scheint unbekannt. Über die
Beziehung Freuds zu Nietzsches Philosophie im allgemeinen siehe auch:
S.Freud, Ger. Werke, XIV, 86, London, 1948 (in: «Selbstdarstellung»). Über
Freuds Metaphysik der Eros- und Aggressionstriebe siehe vor allem S. Freud,
Ges. Werke, XV, London, 1940.

1 K. Lorenz lehnt zwar Freuds Postulat eines der Aggression zugrunde
liegenden Todestriebes ab, gibt aber Freud und der Psychoanalyse mehrfach
recht; so in seinen «Beiträgen der Zoologie» in: Das ist der Mensch, S. 34,
Stuttgart, 1959, und in : Das sog. Böse, zur Naturgeschichte der Aggression, 7. Aufl.,
Wien, 1965, wo er Freud dafür lobt, «die Aggression erstmalig in ihrer
Eigenständigkeit erkannt zu haben», S. 78. Für Lorenz ist Aggression genetisch
älter als die Liebe (Das sog. Böse, S. 305). Aggression ist für ihn eine spontane
Grundkraft des Lebendigen und «vom großen Geschehen des organischen
Werdens zum Guten bestimmt» (Das sog. Böse, S. 73). Vgl. damit die
Bemerkung von J. Burckhardt, wonach «das Böse auf Erden ein Teil der
großen weltgeschichtlichen Ökonomie» sei (Weltgeschichtliche Betrachtungen,

hrs. J. Oeri, Stuttgart, 1921, Kap. VI, 265).
Lorenz nimmt für die Aggression als «einer Auswirkung einer endogenen

Produktion aktionsspezifischer Erregung» eine «rein physiologische Grundlage»

an (Über tierisches und menschliches Verhalten, München, 1966, II,
135 und 189). Daß Aggression nicht als Todestrieb, sondern, entgegen Freud,
als Lebenstrieb zu erachten sei, vertrat bereits T. Sandström, Ist die Aggressivität

ein Übel? Stockholm, 1939, S. 21 ff., gleichzeitig mit H. Schultz-
Hencke.

6 H. Schultz-Hencke, Der gehemmte Mensch, Entwurf eines Lehrbuches der
Neo-Psychoanalyse, 2. Aufl., 1. Nachdruck, Stuttgart, 1965, S. 20, 28-32.

6 E. Fromm, Psychoanalyse und Ethik, S. 234ff, Zürich, 1954.
7 H. Kunz, a. a. o.

239



Ob diese Forscher und Denker nun die Reiz-Reaktionsthese im
Sinne des Frustrations-Aggressions-Modells vertreten oder nicht, alle
sind sie sich darin einig, daß «Aggression» in bald ausgesprochener,
bald mehr mittelbarer Weise auf einer Sinnlinie mit Zerstörung,
Gewaltsamkeit, Macht und Bemächtigung, Feindseligkeit, Haß und

Krieg stehe.

Aber teils die auffallend breite Vielfalt von Vorstellungen und
Bildern, die seit 100 Jahren mit den Worten Aggression und aggressiv
auch über die erwähnte mittlere Sinnlinie hinaus verbunden werden,
teils die verschiedenen Bewertungsnuancen und Bedeutungsschwankungen,

die sich im Sinnbezirk dieser Wörter abzeichnen, und überdies

auch die Buntscheckigkeit der Bereiche, in welcher sie verwendet
werden (oder, wie im Sport, ausdrücklich verpönt sind) - all dies

zusammen muß doch stutzig machen.

Zum Bedeutungsproblem wird «Aggression» vollends, wenn sie

zwar in ihrer angeblich «reinen Form»9 und «eigentlich»10 auf der
Sinnlinie der Unterdrückung, Vernichtung und Feindseligkeit gesehen,

gleichzeitig aber auch in Zusammenhang gebracht wird mit der

Bedeutung der dem Hauptwort «Aggression» zugrundeliegenden
lateinischen Nennform «adgredi» (an etwas heran gehen).

Auf diese Grundbedeutung, dieses adgredi, haben, teils ganz flüchtig,

teils etwas ausführlicher, z. B. Adler11, Schultz-Henke12, Erik
Erikson13 und Lorenz14 aufmerksam gemacht.

8 L. Berkowitz, Aggression, A social psychological Analysis, New York, 1962.

Vgl. auch: K. Lewin, Die Lösung sozialer Konflikte, Bad Nauheim, 1953.

Die Frage, ob Aggressionstriebe «primär» oder «sekundär» seien, nennt der
Psychoanalytiker E. Jones «immer noch umstritten» (E. Jones, S. Freud,
s. o. III, 360). Ch. Bühler, Psychologie im Leben unserer Zeit, Zürich, 1962,
bezeichnet Aggression als «eines der schwierigsten und dunkelsten Themen
der Psychologie» (S. 317); auch ihr gilt «der Ursprung der Aggressivität als

umstritten» (S. 196).
9 A. Adler, Der Aggressionstrieb im Leben und in der Neurose, in: Heilen und

Bilden, hrsg. von A. Adler und C. Furtmüller, 2. Aufl., 1922, S. 22; zit. bei
H. Kunz, a. a. o., S. 39.

10 H. Schultz-Hencke: Lehrbuch, s. o. S. 34.
11 A. Adler, Der Aggressionstrieb, s. o.; zit. bei H. Kunz, s. o. S. 36.
12 H. Schultz-Hencke, Lehrbuch, s. o. S. 33/34.
18 E. Erikson, Kind und Gesellschaft, Zürich, 1957, S. 234.
14 K. Lorenz, Das sog. Böse, s. o. S. 30. Sprachlich zweideutig und unklar

spricht A. L. Baldwin von «aggressiv im positiven Sinn», d. h. im Sinne

unternehmungslustiger Selbständigkeit; zit. bei Ch. Bühler, s. o., S. 319.

240



So stehen jetzt die bösartigen «Aggression» und «aggressiv» einerseits

und das harmlose «adgredi» anderseits nebeneinander, wobei
das harmlosere Wort eine eher nur beiläufig zu bewertende, eher
nebensinnhafte Bedeutung erhält, aber gleichzeitig als der Sinnursprung

der bösartigen erscheint.
Aber wie ist das nun zu verstehen? Warum überhaupt sollte ein

harmloser Wortsinn einen bösartigen begründen und aus sich
entlassen? Überdies stellt sich nicht nur die Frage, wie sich der
gutartigharmlose zum bösartigen Sinn verhalte, sondern ob und in welchem
Ausmaß «Aggression» vom ursprünglichen Wortsinn her vielleicht gar
nicht oder nicht nur bösartig gemeint war ?Jedenfalls müssen wirwohl,
um den Sinngehalt dieser Wörter und Begriffe zu verstehen, zuerst
auf ihre Sinn- und Geistesgeschichte zurückgehen15.

Das Wort Aggression stammt aus dem Lateinischen und gehört zum
Verbum «aggredior».

Bei den Römern aber hat dieses Wort zwei gleichwertige
Bedeutungen, eine friedliche und eine feindliche. Diesen zwei Bedeutungen
liegt sogar noch vor der Gabelung eine ebenfalls friedliche
Grundbedeutung zugrunde; denn das Wort hängt mit dem Substantiv

«gradus», der Schritt, und «gradior», schreiten, zusammen und
heißt ursprünglich «herangehen, auf etwas oder jemanden zugehen».

«Aggredior» wird jedenfalls in den zwei erwähnten Grundbedeutungen

verwendet: einerseits friedlich: «sich an einen Ort begeben,

an etwas oder zu jemanden gehen, anfangen, den Versuch machen,
etwas unternehmen». Und anderseits feindlich: «in feindlicher
Absicht auf jemanden oder etwas losgehen, ihn angreifen, überfallen».

Auch das Wort «aggressio» hat zwei Bedeutungen; eine friedliche:
dann heißt es: erster Anlauf des Redners vor Gericht; und eine feindliche:

der Anfall oder Angriff. Der «aggressor» ist nur feindlich: ein

Angreifer oder Räuber.

16 Zur Erarbeitung der Wortgeschichte wurden neben den im Text
erwähnten Werken im besonderen herangezogen:

Thesaurus linguae latinae, Leipzig, 1903

Littré, Dictionnaire de la languefrançaise, Paris, 1956

Dauzat, Dictionnaire éthymologique de la langue française, Paris, 1938

Wartburg, Dictionnaire éthymologique de la langue française, Basel, 1959

Huguet, Dictionnaire de la langue française du 16me siècle, Paris, 1925

Oxford English Dictionary, Oxford, 1933

für die deutsche Ethymologie u. a. die Werke von Trübner, Kluge, Dorn-
seiff und Duden.

241



Die feindlich-kriegerische Bedeutung des adgredi und der aggressio

wird übrigens durch den soldatischen Geist der Römer auch zu einem
festen militärischen Begriff im Sinne des terminus technicus.

Im Verlauf der Jahrhunderte verliert nun das Wort aggredior
immer mehr seinen friedlichen Sinn - der Sinn verschiebt sich

überwiegend ins Feindliche.
Im Französischen, von dem es aus dem Lateinischen übernommen

worden war, hat agresser im 14. Jahrhundert noch beide Bedeutungen

: «marcher vers» und «attaquer». Aber schon im 16. Jahrhundert
heißt es nur noch «attaquer» und «assaillir». Das 16. Jahrhundert
war das Jahrhundert der Religionskriege. Eine ähnliche mörderisch

«aggressive» Bürgerkriegssituation ergab sich durch die Französische

Revolution; und damals, 1795, tauchte tatsächlich auch erstmals das

neue Wort «agressif» im heutigen Sinn auf.

Im Englischen hatte sich mittlerweile eine ähnliche Entwicklung
ergeben. Nach 1575 wurde das Wort to aggress, das aus dem Französischen

übernommen wurde, im feindlichen und friedlichen Sinn
verwendet : to approach, march forward und to make an attack (also : sich

nähern, vormarschieren, fortschreiten; und: einen Angriff machen).
Auch das englische Wort «aggressor» hieß 1678 noch beides: a

beginner of business und an assailer of another (einer, der ein
Geschäft, eine Arbeit oder ein Gewerbe anfängt, und: ein Angreifer).

1717, also nur wenige Jahrzehnte später (ein Jahr vor dem Tod
Ludwig XIV.), besaß das englische Verb to aggress bereits nur noch
eine feindliche Bedeutung. Es war die Zeit der absolutistischen Kriege
zu Land und zur See, die Epoche auch der ersten revolutionären
Kriege. Das Hauptwort «Aggression» hatte bereits im 16. Jahrhundert

der Religionskriege die friedliche Bedeutung abgeschüttelt. Beides,

the aggression und to aggress, besassen hinfort nur noch einen
betonten und spezifisch feindlichen Sinn.

Dieser eindeutig feindselige Sinn aber enthielt über die feindselige
Note hinaus einen Vorwurf und eine Bezichtigung von schwerstem

und gefährlichstem Gewicht - denn the aggression, to aggress und vom
18. Jahrhundert weg auch aggressive wurden von jemandem gesagt,
der als erster einen Streit, einen Angriff, einen Überfall, einen Gewaltakt

unternimmt und demgemäß als grundböser und verworfener
Friedensstörer zu gelten hat.

Im Französischen entwickelte sich die moderne Wortbedeutung in
gleicher Richtung; «agression» bedeutet heute: une attaque inatten-

242



due, sans raison, sans provocation; le fait considéré moralement et

pour savoir à qui est le premier tort. Also übersetzt : ein unerwarteter,
grundloser Angriff, der nicht provoziert wurde; ein Tatbestand, der
unter moralischem Gesichtspunkt betrachtet wird, um klarzustellen,
wem die erste Schuld zufällt.

Vor allem vom Ende des 19. Jahrhunderts an und im 20.
Jahrhundert häuft sich dieser Wortgebrauch, was besonders im Englischen
und insbesondere im politisch-militärischen Bereich nachgewiesen ist.

Jede Großmacht wirft der andern vor, aggressiv zu sein, d. h. zuerst
mit einem Angriffskrieg begonnen und den Frieden bösartig-eigenmächtig

zerstört zu haben. Und zugleich wird der Vorwurf der

«aggressiveness» von der eigenen Seite entrüstet abgestritten. So

werden z. B. die Franzosen englischerseits der Aggressivität bezichtigt,
während die Engländer selber doch stets friedlich seien: «that England

never will be found acting aggressively against any other

power». (1849, Bemerkung des englischen Außenministers Lord H.
Palmerston.) Uberliefert ist auch die Wendung, es sei «to secure

Europe from the insatiable aggressiveness of France» (1859, Bentley).
Das Böse ist demnach stets aufder andern Seite zu suchen, wenn von

Aggression in dieser Weise geredet wird.
Als die zu jener Zeit im politisch-militärischen Streitgespräch

verwendete Wortgruppe aggressiv und Aggression ins Deutsche eindrang,
hatte sie bereits nur noch diesen bösen, vorwurfsgeladenen, schrecklichen

Sinn. Diese Wörter erreichten die deutsche Sprachwelt ver-
bösert und in einem sorgenvollen Augenblick deutscher Geschichte,
nämlich irgendwann während der französischen Revolutionskriege,
der Angriffs- und Eroberungskriege Napoleons und der französischen

Fremdherrschaft, also in einer «Eisernen Zeit».
Bezeichnenderweise werden die Wörter Aggression, Aggressor im

Sinn von Angriff und Anfall erstmals 1813 im deutschen Sprachgebrauch

vermerkt in Campes «Wörterbuch zur Erklärung und
Verdeutschung der unserer Sprache aufgedrungenen fremden
Ausdrücke». Diese Wörter kamen selber also auf einseitig «aggressive»
Weise in die deutsche Sprache, als Herolde der Zerstörung, des

Krieges und der Demütigung; ihr Gebrauch war getragen vom
Affekt der Gekränkten und vom zweideutigen Pathos moralischer

Erbitterung.
Die Spitze anklägerischer Bitterkeit hängt diesen Wörtern auch in

der Gegenwart durchaus noch an, ja z. T. werden sie in diesem Sinn

243



heutzutage noch mit gezielter polemischer Absicht im politischen
deutschen Vokabular verwendet, nicht zuletzt im kommunistisch

regierten Landesteil Deutschlands. Dort heißt laut Fremdwörterbuch

des Bibliographischen Instituts Leipzig 1954: Aggression:
widerrechtlicher Angriff im Sinn eines imperialistischen Eroberungskrieges

(im Westdeutschen Duden dagegen nur: Angriffskrieg; oder
dann: Händelsucht, Disputiersucht). Und aggressionistisch heißt:
mit der Absicht des gewaltsamen, völkerrechtswidrigen Angriffs, der
Eroberung. Aggressiv heißt dementsprechend nicht einfach nur wie
im Westen «angriffslustig, streitsüchtig, herausfordernd», sondern

zuerst einmal «widerrechtlich angreifend» (was aber in einer gewissen

Weise der Sinngeschichte des Wortes durchaus prägnant
entspricht)

Wir verstehen jedenfalls, weshalb Nietzsche mit seiner Verherrlichung

des Machtwillens und der bösartig verletzenden Aggression
ein Bewunderer Napoleon Bonapartes war. Er sah in dem Korsen,
wie er sagt, « das fleischgewordene Problem des vornehmen Ideals an
sich» - nämlich als «Synthesis von Unmensch und Ubermensch16».

Gewalt brachte das Wort «aggressiv» in deutsches Gebiet,
philosophische Machtbewunderung erhöhte es zu einem Ausdruck der
Vornehmheit und Gesundheit.

Seit den Tagen der deutschen Freiheitskriege gegen Napoleon, seit

Nietzsche, der Napoleon liebte, und seit Adler und Freud, der
wiederum Nietzsche schätzte - seither werden die Wörter «Aggression»

und «aggressiv» im feindseligen Sinn gebraucht.
Freud verwendete einige Jahre nach Nietzsche die Wörter, wie er

sie antraf: als Begriffe, die auf Zerstörung, Haß und Grausamkeit
hinweisen. Mit ihrer Hilfe kennzeichnete er als Forscher und Therapeut

in naturwissenschaftlich-deskriptiver Absicht bestimmte Gruppen
von Trieben und Verhaltensweisen, wohl in der Annahme, daß die
Wörter ausschließlich das meinten, als was sie gebraucht wurden:
Sie schienen ihm daher tauglich zur generalisierenden Vereinheitlichung

der Begrifflichkeit im Antriebs- und Erfahrungsbereich des

Hassens und Zerstörens.
Aber diese Wortgruppe, die er brauchte, war gewissermaßen

einseitig gelähmt. Sie kam in die Wissenschaft gleichsam im Zustand der
Verletzung und Verwahrlosung, völlig aus dem lebendigen lateini-

18 F. Nietzsche, s. o., I, 797 und II, 1324.

244



sehen Doppelsinn mit seinen freund-feindlichen Bezügen herausgerissen,

verdorben durch die Gewaltsamkeiten politisch-demagogischer
Sprachgewohnheiten.

Was daher die Wissenschaft heute verwendet, ist ein gleichsam
zerstörter und mit einseitigem Bedeutungsgehalt überlasteter Wortbereich,

dessen Sinneinheit im ungelehrten politisch-militärischen
Streitgespräch seit drei oder vier Jahrhunderten zertrümmert und seit

Nietzsche und Freud in dieser einseitigen Betonung der zerstörerischen

Bedeutungsseite gebraucht wird.
Das Ergebnis ist problematisch, weil die Wortgruppe nicht nur

weiterhin diese einseitige Vernichtungsoptik vermittelt, sondern weil sie

gleichzeitig auch eine Sinnströmung von Diffamierung, d. h. von
beschimpfender, anklägerischer Herabsetzung mit sich führt.

Wenn Kinder, Jugendliche und Erwachsene angriffig sind, z. B.

sehr kritisch, betont wehrhaft im Gespräch, mutig und frech in den

Argumenten, draufgängerisch in ihren Unternehmungen, werden sie

gern als aggressiv bezeichnet - mit diesem Wort aber sind sie sofort
einem diffamierenden moralischen Werturteil ausgesetzt: sie werden
dann offen oder insgeheim einer bösartigen, zerstörerischen Haltung
und Wirkung bezichtigt. Der aggressive Mensch in diesem destruktiven

Sinn gilt überdies als hochfahrend, hochmütig und brutal. Aber
bei diesem bezichtigenden Gebrauch dieses Wortes wird unbesehen
ein bestimmter Sinngehalt übernommen, der aus der Macht- und

Gewaltpolitik stammt, wo «aggressiv» der erste Schuldige ist.
Die Herkunft aus der militärisch-politischen Gewalt- und Machtsphäre

und das Sinnmoment diffamierender Bezichtigung und
anklägerischer Schuldzuweisung lassen verstehen, weshalb diese Wörter im
Bereich der Kriegs- und Weltpolitik und des Völkerrechts verwendbar
sind. Geradezu gefährlich aber kann die Verwendung dieser Wörter
in Psychologie, Psychotherapie und Pädagogik werden.

In diesen Bereichen des Verstehens, Heilens und Erziehens wirken

Begriffe, die angeblich rein deskriptiv gebraucht werden, aber mit
Sinnelementen diffamierender Schuldbezichtigung geladen sind, dem

selbstgesetzten Ziel dieser Bereiche geradewegs entgegen. Sie sind
eben keineswegs deskriptiv, d. h. rein beschreibend. Als nur scheinbar

deskriptive Begriffe versiegeln sie mit ihrer quasi-wissenschaftlichen
Scheingenauigkeit die ihnen innewohnende herabwürdigende
Anklage und machen sie unabweisbar.

Gewiß kann und soll gar nicht bestritten werden, daß all jene

245



Verhaltensweisen, die ganz besonders in der psychologischen,
therapeutischen und erzieherischen Praxis bisher als «aggressiv» bezeichnet
worden sind, zu Recht mit der Wendung «feindselige AngrifFigkeit»
umschrieben werden können.

Die äußerlich bissig-angreiferischen, streitsüchtigen,
boshaftgehässigen Verhaltensweisen können ebenso wie die entsprechenden,
damit verquickten tiefenseelischen Regungen und Bilder in Phantasie

und Traumwelt belegt und nachgewiesen werden.
Aber die SinnVerschiebung von «aggressiv» und «Aggression» in

überwiegende oder völlig einseitige Feindseligkeit läßt, zusammen mit
dem Akzent der diffamierenden Schuldzuweisung und des Vorwurfs
des Bösen, die tiefsinnige ursprüngliche Sinneinheit der Freund-Feind-
Relation unter sinn- und geistesgeschichtlichen Uberlagerungen
verschwinden.

Mit mehrfachem Recht wird daher aufdas ursprüngliche « adgredi»
als neutralem «Herangehen» zurückverwiesen, ja, es fragt sich
darüber hinaus, in welchem Umfang solche Begriffe wie «aggressiv» und
«Aggression» mit ihrer defizienten Sinnentwicklung und
problematischen Bedeutung in Gebieten wie Verhaltensforschung, Psychologie,

Psychotherapie und Pädagogik überhaupt weiterhin zu
verantworten sind.

Um nun dem Rückgang auf den Sinnursprung auch sprachlich
mehr Gewicht zu geben und die Einseitigkeit der wortgeschichtlich
vielleicht irreversiblen Sinnentwicklung von «Aggression» und
«aggressiv» im Sinn der Klärung und Differenzierung wieder
auszugleichen, habe ich die Einführung eines neuen Hauptwortes und des

entsprechenden Eigenschaftswortes vorgeschlagen.
Um auf das nicht-destruktive Angreifen, Anpacken, Anfangen und

Unternehmen neben dem feindselig-zerstörerischen und diffamierten
Angreifen hinzuweisen, ließe sich in einer wohl auch philologisch
befriedigenden Analogie zu den vertrauten Wortpaaren Progreß und
Progression, Regreß und Regression, Prozeß und Prozession, Akzeß
und Akzession das neue Wort «Aggreß» neben «Aggression»
verantworten. Und so wie wir den «Menschen in Aggression» als aggressiven

Menschen bezeichnen, so ist der «Mensch im Aggreß» ein
aggredienter Mensch, homo aggrediens.

Der Begriff Aggreß deutet somit auf den verlorengegangenen
friedlich-freundlichen Bezug der «aggressio» und des «adgredi» hin.
Aggreß ist im Funktionsbereich des Beines und des Gehens ungefähr

246



das Analogon zur friedlich-freundlichen oder neutralen Bedeutung
des ebenfalls doppeldeutigen deutschen Wortes « Angriffigkeit», das

im Funktionsbereich der Hand und des Greifens liegt17.
Der Begriff Aggreß kennzeichnet demnach vor allem die

lebensfundamentale Notwendigkeit der richtung- und zielhaften, intentio-
nalen Bewegung, der «Bewegung zu », des Hinzuschreitens,
Herangehens, Sichnäherns ; und mitgemeint ist auch - im Funktionsbereich

der Hand - das Berühren, Greifen und Ergreifen, an die Hand
nehmen und Handeln als ein Ausdruck von Bewegungsnotwendigkeit,

des Lebens selbst. Allerdings ist nicht oder nicht nur triebhafte
Aktivität und Expansion, sondern in spezifischer Weise ziel- und
sinngerichtete, richtungbezogene, orientierte « Bewegung zu » (« ad

») darunter zu verstehen.

Was wir nun in unserer bisherigen Betrachtung anhand der Sinn-
und Geistesgeschichte unserer Themenwörter erreicht haben, ist
eine Vergegenwärtigung einer Reihe wesentlicher Gesichtspunkte,
die mit den Stichworten Aggreß, Aggression, Bezichtigung und Schuld

gekennzeichnet sind. Besonders auch im häufig verwendeten Wort

17 Das neue Wortpaar «Aggreß» und «aggredient» wurde erstmals
vorgeschlagen in P. Seidmann, Aggreß und Aggression in psychologisch-philosophischer

Sicht, Schweizerische Zeitschrift für Psychologie, Nr. 1, 1-24, 1966, Bern.
Vgl. die dort vorgenommene Differenzierung der verschiedenen Grundformen

von Angriffigkeit : zielstrebige Bewegung ; Unternehmen und Versuchen ; Kritik, Jagen,
Ab- und Umbauen-, gewalttätige Vernichtung.

Zum Thema speziell der Kritik, siehe auch: P. Seidmann, Kritik und

Erziehung, in: Presse und Erziehung, Zürich, 1957. Die wesentliche Bedeutung
des Greifens wird etwa auch von der Kinderpsychologie und Verhaltensforschung

betont. «Die erste aktive Betätigung des Kindes ist das Greifen»

(M. Egg-Benesch, in: St. Herzka, Spielsachen für das gesunde und das behinderte

Kind, Basel, 1964). K. Lorenz spricht vom «uralten Primat des Hap-
tischen» (Über tierisches und menschliches Verhalten, s. o., II, 231). Wie die
analogen französischen und englischen Wörter erhielt das deutsche Wort
«Angriff», das ursprünglich Berührung und Umarmung hieß und mit
«Anfang» sinnverwandt ist, vom 16. Jahrhundert an ebenfalls einen feindseligen
Sinn; seither die Sinnambivalenz von Angriffigkeit. Es sei auch auf die
Parallele im Griechischen verwiesen: 'emyeipecu (yeip, die Hand), das ebenfalls

angreifen (feindlich) und unternehmen (etwas anpacken) bedeutet.
Die in der psychologischen Literatur gelegentlich anzutreffende

Verwendung des Wortes «offensiv» zur Bezeichnung einer zu bejahenden
«gesunden Aggression» etwa in geistigen Kämpfen, liegt noch zu nahe beim
Kriegerischen (offendere: verletzen; Offensive: militärischer Großangriff).

247



«aggressiv» verknüpfen sich diese vier Gesichtspunkte zur betonten,
moralisch diffamierenden Anklage.

Hier jedoch kommt ein spezifisch philosophisches Fragen hinein, das

in seinem Zurückgehen auf Grund, Unter-Grund und Ursprung die
Geschichte der Wörter als Leitfaden seines Bedenkens nehmen kann.

Nicht nur möchten wir wissen, wie denn Aggreß, Aggression,
Schuld und Schuldzuweisung sinngemäß miteinander zu verbinden
wären. Es fragt sich vielmehr auch, warum die mit diesen Begriffen
gemeinten Phänomene überhaupt sein müssen. Diese Frage kann als

eine auf unser Thema zugespitzte und übertragene Abwandlung der

Grundfragen verstanden werden : warum war, ist jetzt und ist hinfort
überhaupt etwas und warum eigentlich nicht nichts? Warum
insbesondere war, ist jetzt und ist hinfort überhaupt diese Art Welt,
Leben und Geschichte und warum nicht nichts?

Auch wenn in diesen Grundfragen des Philosophierens der Grund,
von dem her oder auf den hin gefragt wird, als eine in die Bodenlosig-
keit zurückweichende Grenze alles Fragens und Bedenkens erscheinen

mag, diese Fragen geben unserem auf einen engeren thematischen
Umkreis gerichteten Problem seinen Hintergrund und seine Leuchtkraft.

Zugleich zeigt die umfassendere Fragestellung an, wie
unermeßlich groß unser engeres Thema ist. Seine Bearbeitung wird daher
die blosse Andeutung bestimmter Hauptpunkte enthalten.

Um Wesen und Sinnbezüge der gemeinten Phänomene und
insbesondere das Wesen des Phänomens «Aggression» in unser Blickfeld
zu bekommen, wollen wir die Vergegenwärtigung des Gemeinten
bildhaft im Sinne etwa eines arbeitshypothetischen Modells an ein

schlichtes, fiktives Alltagsbeispiel anknüpfen.
Sartre hat einmal bemerkt, die neuere philosophische Phänomenologie

«werfe uns auf die Landstraße, mitten unter die Gefahren18».
Das wollen auch wir uns gesagt sein lassen und uns also gedanklich

auf die Straße begeben.
Nehmen wir an, eine ältere Person, die etwas langsam ihres Weges

geht, stoße auf der rechten Straßenseite mit einer ihr entgegenkommenden

sehr eiligen jüngeren Person, die rasch vorbeigeht, zusammen
und falle beinahe um. Der jüngere Mensch gibt mimisch oder verbal
zu verstehen, der Ältere sei ihm im Weg gewesen ; der Ältere bezeichnet

daraufhin den Jüngeren als aggressiv. Der Jüngere entschuldigt
sich, es tue ihm leid, und geht weiter.

18 J. P. Sartre, Situationen I, Hamburg, 1965, S. 107.

248



Welches ist der Logos, d. h. das Gewebe von denkbaren Sinnbezügen

in den Phänomenen dieses möglichen Vorganges?
Im Bild dieses Beispiels finden wir zwei Menschen vor, die gehen;

sie gehen aufeinem Weg. Sie sind aufdem Weg, unterwegs, von einem
Ort zu einem andern Ort, in einem von diesem Weg und diesem

Unterwegs bestimmten Raum, dessen Maße, Richtungen, Nähen und
Fernen je nach dem Ort im Weg verschieden erlebt werden.

Raum ist ja nicht nur, mit Kant, eine menschliche Weise, die

Gegenstände anzusehen, sondern überdies eine Erfahrung, die das

Erleben und Erleiden des ganzen Menschen betrifft.
Der häusliche Vier-Wände-Raum und die geographischen Räume

bilden zusammen mit dem Wege-Raum19, in welchem wir unterwegs
sind, Erfahrungs- und Erlebnisbereiche, die sich auf unseren das Hier
und Jetzt umgreifenden Lebensraum beziehen. So ist auch der
gegenständlich erfahr- und erkennbare Weg, die Straße in und vor der

Stadt, erst erfahrbar durch die Erlebbarkeit eines Umfassenderen,
eines uns übersteigenden Verlaufes, der uns doch eng zugehört,
nämlich dessen, was wir in uralter Symbolik unseren Lebensweg
nennen.

Der Lebensweg, den wir gehen, ist eine Abwandlung des urtypisch-
universell in jeder individuellen Lebensgeschichte wiederkehrenden
Lebenslaufes, der durch unsere Schicksal- und personbestimmte,
innere und äußere Lebensgeschichte individuell geprägt wird.

Dieser seinerseits von umfassenderen Lebensprozessen getragene
Lebenslauf mit seinen urtypischen Grundbildern und Stufen, mit
seinen Gliederungen durch Krisen und Rhythmen, mit seinem Anfang
und seinem Ende, seinen meist ganz verborgenen, uns selten, zu spät
oder nie völlig bewußten tieferen Sinn-, Zeit- und Wirkungszusammenhängen

- dieser Lebenslauf begründet den individuell-lebensgeschichtlichen,

in tausendfältigen sozialen und epochalen Verwobenheiten

und Kraftfeldern eingebetteten Lebensweg mit.
Lebenslauf, Lebensraum und Lebensweg erschließen sich uns nur

in unserem Gehen dieses Weges, der den Urordnungen des Lebenslaufes

aufruht und in ihnen verläuft. Aber ohne unser Gehen ist dieser

von uns vorweg mitentworfene Weg im Lebensganzen nicht, so wie
dieser Weg zusammen mit unserem Lebensraum und dem Lebenslauf

18 O. F. Bollnow, Mensch und Raum, Stuttgart, 1963, S. 195. Bollnow zieht
allerdings den «hodologischen Raum» dem «Wegraum» vor.

17 Studia Philosophica XXVI 249



uns gleichsam braucht, um zu sein. Und gehen wir, so müssen wir in
dieser Art Welt mit dieser Art Lebenslauf und Wegstruktur gehen,
und auch in dieser uns zubestimmten Gangweise, also etwa als

aufrecht und nach vorn gehende, aggrediente Menschen.
Und so können wir auch immer nur als Vertreter bestimmter

kollektiver Stationen des Lebensganzen und Lebenslaufes an bestimmten

Orten in unserem Lebensraum auf unserem Lebensweg sein ;

immer nur z. B. als Blinder, Jugendliche, Menschen der Lebensmitte
und des Alters; als Männer oder Frauen.

Doch veranschaulichen wir an jeweils lebenslauf-mitbestimmten
Orten unseres Lebensweges durch unser persönliches Dasein, unser
persönliches Verhalten und verantwortlich zugerechnetes Entscheiden

diese kollektiven Differenzierungen, denen wir, wenn überhaupt
wir einmal unseren Lebensweg gehen, nicht entgehen. Sie sind als

Grundordnungen unseren Entscheidungen und unserer Vollzugswillkür

entzogen, obschon wir über ihre individuelle Ausprägung und

Erfüllung aufunserem Lebensweg weitgehend mitentscheiden können.
Der jüngere und der ältere Mensch auf der Straße können nicht

über ihre unterschiedliche Lebenszeit und die damit verknüpften
lebensaltertypischen Erlebnisperspektiven entscheiden, wohl aber

darüber, was sie beide auf der oberflächlichen Kreuzung ihrer Lebenswege

in dem für Minuten gemeinsamen Lebensraum miteinander
anfangen und welche Richtung des Miteinander sie wählen wollen.

Lebenslauf, Lebensraum, Lebensweg - obschon sie uns also als

formale Unumgänglichkeiten vorgegeben sind und ohne uns nicht
wirklich, nicht erfahrbar und nicht aufzeigbar sind, erweisen sie sich

doch als Lebensmächte von gewissermaßen unspezifisch bestimmendem

Charakter. Ihren Zwang ständig durch unsere Bejahung in
akzeptierte Gangbarkeit zu verwandeln, gibt uns unser Maß an
möglicher Freiheit.

Denn auch erst durch ein möglichst freies Gehen werden die

verborgeneren Möglichkeiten des Lebenslaufes und Lebensweges erfahrbar

und erschaubar, werden die reichen Möglichkeiten eines

Sinnerlebens und einer Sinngebung offenbar.
Das freie Gehen allerdings hat seine Beschränkung durch den Weg

selbst, der gewiß das Unbekannte begehbar macht und die
Unwegsamkeiten links und rechts durchschneidet, aber auch Bindung
bedeutet, Bindung an Orientierung, Ordnung, Bewertung des Neben-,
Mit- und Gegeneinanders, des räumlichen und menschlichen.

250



Der Weg ermöglicht zwar Bewegungsfreiheit, aber er engt zugleich
von links und rechts, auch von vorn und hinten ein und erzwingt die

Entscheidung über Richtung und Begegnungsart gegenüber dem
andern.

Ich und der andere ist in der Begegnung gleich und ungleich
zugleich; wir sind ungleichzeitige Gleichzeitige und ungleichartige
Gleichartige: daraus entwickelt sich der Zusammenstoß, der in der

doppelgesichtigen Konflikthaftigkeit in jedem einzelnen Menschen
selber vorgebildet ist und als sichtbares Geschehen ein mögliches
Sinnbild innerer Konflikte des Einzelnen sein kann.

Bollnow, der den Wege-Raum den «hodologischen Raum» nennt
(àôoç gr. Weg)20, kennzeichnet den Kampf um den Lebensraum
als den Ausdruck einer «Störung», die sich durch die Sperren,
Hindernisse und Schwellen in unserem persönlichen Wege-Raum ergibt.
In diesem persönlichen Lebens- und Handlungsraum stößt der eine

mit dem andern zusammen, wenn der eine dem andern oder sie sich

gegenseitig zur Sperre und zum Hindernis werden. Es mag sein, daß
diese Konfliktstörung mit ihrem möglichen Kampf um den Lebensraum

durch echtes Zusammenleben und -arbeiten überwunden werden

kann21. Doch müßte ergänzend auf die verbleibende
Wahrscheinlichkeit zumindest verborgener Kampfbereitschaft, selbst in
Freundschaft und Liebe, hingewiesen werden.

Auch im friedlichen Aggreß bleibt ja ganz allgemein die latente
Beziehung zur Möglichkeit einer gegnerisch gemeinten Angriffigkeit
gewahrt. Und das soll bedeuten: in der lebenselementaren «Bewegung

zu ...» im Aggreß, entsteht durch die Sperre oder das
Hindernis auf dem Weg die Gefahr, daß die Widerstandserfahrung sich

zum ernstlichen, wenn nicht gewaltsamen Kampf verschärfen könnte,

ja müßte, wenn die Bewegungsfreiheit über die unumgänglichen
Einengungen durch die Weg- und Gang-Bedingungen hinaus tiefbedroht
wird. Denn durch eine solche Bedrohung wird auch die Erfahrung
des Sinnes der Fahrt, der Fahrt- und Wegsinn, der die innere Weg-
Orientierung und die Zielbeziehung umfaßt, gefährdet.

Sinn hieß ja ursprünglich (idg; mhd.) : Gang, Weg, Reise. Im Weg
und im Begehen des Weges erschließt sich möglicher Sinn; das Gehen
ersinnt gleichsam den Weg mit; d.h. der Lebensweg wird nicht ohne

20 O. F. BOLLNOW, S. o., S. 191.
21 O. F. Bollnow, S. O., S. 270.

251



mitschaffende Erwägungen und Entscheidungen und wären sie noch
so bescheiden. An unserem Werden sinnen, entdecken, werten und
gestalten wir von Kindheit an im Maß unseres Wachstums und der
uns zuwachsenden Möglichkeiten mit; unsere Identität finden wir
nicht ohne das Erfragen und Erlernen unseres werdenden Weges.

Im aggredienten Er-Sinnen, im orientierten Gehen von Stufen und
Fährten erfahren wir, was Welt, Sinn und Nicht-Sinn sein können
und was es mit dem Selbst in Selbstbehauptung und Selbsthingabe
auf sich haben könnte. Und der eigentümliche Fahrtcharakter der

Erfahrung ermöglicht es mit, daß auch die erschreckende Durch-
Fahrt durch unumgängliche, wenngleich oft undurchschaute
Wandlungskrisen zur möglichen seelischen Wiedergeburt, d. h. zur
Wiederherstellung der angemessenen seelischen und geistigen Gehfähigkeit,
sinnmehrend erfahren werden kann.

Wo aber nun der Lebensweg ernsthaft verschüttet und die
Bewegungsfreiheit - seelisch, geistig, sozial - bis zu ihrer Wurzel, also

radikal, beschränkt wird, da verkehrt sich die Sinngestalt eines
Daseins bis zur möglichen Entstaltung. Dann wird der Fahrtsinn
entleert und zertrümmert, Verfahren- und Verstiegenheit als Abwegigkeiten

oder Untergang drohen, statt daß der Wege-Raum im
bisherigen sinnvoll erlebten kontinuierlichen Sinn- und Bewegungszusammenhang

begangen werden könnte.
Tiefer Sinnverlust ist wie schwerer Liebesverlust ein Stück Sterben,

das Todesangst in der Form von Apathie, Krankheit oder äußerster,

kämpferischer Verzweiflung auslöst. Endgültige Vergeblichkeit
bringt die mögliche Erfahrung des Nichts; Vernichtung aller Hoffnung

auf weitere Selbstentfaltung aber kann tödlich wirken
(Pensionierungstod)

Wenn der Mensch eine Mächtigkeit zu leben und zu können
darstellt, aber zugleich sich selbst eine «offene Frage»22 ist, dann
beantwortet er diese Frage immer erneut mit seinen bald passenden, bald
selbstzerstörerischen Versuchen, durch alle Sperren durchbrechen zu
können und mit seiner fraglichen, bedrohten Mächtigkeit immer
erneut den offenen Horizont zu gewinnen. Aber in der Unfähigkeit, den

immer erneut hinter neuen Sperren zurückweichenden Horizont und
das Ganze erreichen zu können, erlebt der Mensch mitsamt seiner

Mächtigkeit immer wieder seine Ohnmacht, seine Fraglichkeit, seine

22 H. Plessner, Zwischen Philosophie und Gesellschaft, Bern, 1953, S. 280.

252



Angst vor Vernichtung, die ihn weiter antreiben, sich und der Welt
als Widerstand einen bergenden Sinn abzuringen.

Ist der Mensch fragliche Mächtigkeit, Macht aber überwundener
und niedergehaltener Widerstand, dann gründen selbst das Werden,
das Selbstwerden und die Reife des Menschen auf der Arbeit am
fruchtbringenden Widerstand. Auch darum ist Kämpfen im Sinn des

Ringens mit Widerständen, denen etwas abgewonnen werden soll,
ein universelles Phänomen menschlichen Lebens; es liegt dem

ausgesprochen kriegsmäßig-militärischen und auch dem militanten,
polemischen Kämpfen und Zerstören als die fundamentalere Erscheinung

zugrunde. Kämpfen im Sinn des Ringens mit Widerständen
ist vorfindbar und erfahrbar in tausenderlei Weisen des Daseins, im
Sach- wie im Personbezug, im Freundbezug wie im Selbstbezug, in
der Arbeit wie in der Liebe, in der Abwehr so gut wie im Angriff.

Im täglichen Lebenskampf zeigt sich dieses Sichabmühen an
Widerständen, die sich nur durch aktiven Gegendruck das Gewünschte
abfordern lassen, aber nicht zerstört werden müssen, um überwunden
zu werden. Weder die aggrediente «Bewegung zu » noch das

Kämpfen als Ringen mit Widerständen enthalten oder ergeben
notwendigerweise Zerstörung. Vielmehr umgekehrt: Zerstörung und

Zerstörungsantrieb können Reaktionsweisen des aggredienten Kämpfens

als Arbeit an Widerständen werden, wobei sich allerdings die
überschießende Dynamik der dabei eingesetzten oder zuströmenden
Kräfte auch etwa mit Haß und Vernichtungswillen koppeln kann.

Der Ursprung dieses Kämpfens mit Widerständen liegt nicht in
der gezielten Absicht des Vernichtens; er liegt im Wunsch, immer
anderes, auch in der Form des Widerständigen zu ergreifen, um das

Ergriffene haben zu können, sich ihm oder es sich einzuverleiben und
sich dabei das andere oder sich in das andere zu verwandeln.

Das Ringen mit Widerständen setzt gewiß voraus, daß der, der da

ringt und kämpft, im Sein ist. Aber was hier wesentlich wird, ist

weniger, daß der kämpfende, sich mühende Mensch überhaupt im
Sein und in der Welt ist, als daß er «haben »muß, sowie und weil er in
dieser Art Welt ist und sowie er im Gang seiner Lebensgeschichte auf
seinem lebenslauf-mitbestimmten Lebensweg «in Bewegung zu »,
im Aggreß, ist.

Ob wir und ob diese Welt und wir in dieser Art Welt sein müssen,
ist eine in letzte Fraglichkeit hinabreichende, vermutlich unbeant-
wortbare Frage, die sich uns trotzdem immer wieder vom Grund aller

253



Fragen als äußerster Grenzhorizont in den Weg stellt. Aber sowie wir
sind, sind wir - unabhängig von reich und arm - ins Nichthaben und
ins Haben-Müssen mit ihren verschiedenen Arten und Weisen ein-
und ausgesetzt. Selbst im Nicht-Haben-Wollen des Haben-Müssens,
also z. B. in Selbstüberwindungen und in gewollter Askese als
spiritueller Enthaltungsübung, auch darin ist das Haben mitten in der
Verhaltenheit anwesend.

Der sich tausendfältig abzeichnende elementare «Hunger nach...»,
der Hunger nach Nahrung, Besitz, Tätigkeit; nach Lust, Liebe,
Geborgenheit und Halt ; nach Anerkennung, Macht und Gerechtigkeit ;

nach Sinn, Lebenserfüllung und Wertverwirklichung in Sinngefügen;
dieser Hunger nach Leben und Mehr-Leben setzt auch unter seinen

dichtesten Verschleierungen, plumpsten Scheinsättigungen und in
allen Hemmungen den Aggreß in Gang.

Haben-Müssen drängt zu befreiendem Haben-dürfen. Im Sich-

Haben-dürfen wird die begrenzte Freiheit des Sich-selber-gehörens
im Widerstand gegen den Habe-Hunger der andern erfahren; und
im gegenseitigen Sich-Haben-dürfen von Zweien, die sich zustimmend
verbunden sind, erweist sich dann, wie das Sich-Haben des Einzelnen,
in der Hingabe an den andern sich erneuern, vertiefen und
überschreiten kann. Im Einander-Haben der tieferen gegenseitigen
Verbundenheit wird die Brücke erfahren, die auf der Teil-Habe dieses

Füreinander steht.

Wir könnten vielleicht auch nicht sein; auch macht unsere Habe
gewiß nicht unser Sein aus. Aber wir können nicht sein, ohne haben
und ergreifen zu müssen, obschon das sehnsuchtsvolle Haben-Müssen

nur ist, weil wir sind und weil wir unseren Weg gehen, um uns im
Sein, in der Zeit und im Sinn-Suchen zu erhalten. Dieses Haben-
Müssen ist als existentielle Kategorie den entsprechenden Kategorien

des Antriebserlebens ontologisch vorgegeben.
Damit ist nichts über Werthöhe und Wahrheitsgehalt dessen, was

für unser Haben Wert und Sinn haben mag, sowenig wie über Wert
und Richtung des Weges zum Haben etwas ausgesagt. Wir wissen

auch, wie sehr vieles, wessen wir habhaft werden möchten oder habhaft

werden, mit sich selbst streitet. Unsere Hab-Seligkeit ist in sich

selbst konfliktträchtig, auch ohne in Habsucht und Habgier
auszubrechen.

Trotzdem: wir sind heißt wir müssen haben, angetrieben von der

Lebensbewegung, von den Fraglichkeiten des Daseins und vom bei-

254



ßenden oder verlockenden Mangel des Nicht im Nicht-Haben23. Das

Haben-Müssen selber treibt die Widerstände mit hervor, gegen die

wir vorgehen. Dieses aggrediente kämpfende Vorgehen trifft dabei

unweigerlich irgendwann und irgendwie den andern im Wir, den

andern, der mir gleich und ungleich zugleich ist.

Wir sind auf dem Weg uns möglicherweise im Weg; und wenn wir
uns nicht für Partnerschaft oder freundliches Ausweichen entscheiden,

werden wir uns in der Kollision gegenseitig zum Widerstand in
Angriff und Abwehr; wir werden zu Widersachern. Das Kämpfen
umschließt nunmehr Personen und wird dabei allerdings nicht nur
Personen, sondern auch «das Personale», oder das Selbst, jenen
eigentümlichen tieferen, nur symbolisch zu umschreibenden Wesensbezug

in der Person verletzen können, vielleicht auch nur mittelbar
auf dem Wege beruflicher oder sozialer und geistiger Interessenkollisionen.

Vielfältigste Erfahrung zeigt dabei, daß das Verletzen nicht nur
den andern trifft, sondern auch im Verletzenden selbst Unruhe
auslösen kann, eine Unruhe, als wäre nicht nur ein anderer, sondern
eine tiefere Ordnung, ein beide umfassendes, tragendes Sein, ja der
Verletzende selbst verletzt worden.

Wo nicht psychopathologisch zu deutende Abartigkeiten vorliegen,
ist doch offenbar in der mittleren Breite menschlichen Lebens selbst

bei naiv-freudigen und fähigen Kämpfernaturen, umsomehr aber bei
allen andern, über die mögliche Kampflust hinaus ein bald leichtes,
bald tiefes Unbehagen über das gegen andere gerichtete Angehen-
und Kämpfenmüssen zu entdecken. Dieses Unbehagen kann durchaus

auch von gehäßiger Angriffigkeit und Rücksichtslosigkeit als

Tarnungen verdeckt werden.
Aber gerade die abgegriffene Wendung «es tut mir leid» trifft

ihrem Wesen nach den oftmals getarnten Sachverhalt.
Das mit Zorn und Angst vermischte Schuldgefühl z. B. von Kindern

gegenüber Eltern, von Eltern gegenüber Kindern ist ein
Anzeichen für das keineswegs immer offen gekennzeichnete Leid, das

jede Generation sich selbst im notwendigen Kampf mit der andern

antut. Der Generationenkonflikt ist eine exemplarische Weise dieser

23 Von der drängenden Unruhe im «Nicht als Nicht-Haben» vgl. im
weiteren auch : E. Bloch, Einsichten in den Nihilismus und die Identität, in :

Philosophische Grundfragen I, Zur Ontologie des Noch-Nicht-Seins. Frankfurt,
1961, S. 42 ff.

255



im Zustoßen erwirkten Eigenverletzung wie auch jenes universaleren

Ringens und Kämpfens zwischen Menschen, die sich gegenseitig zum
ursprünglich gar nicht gewünschten Widerstand werden.

Das gleiche gilt auch für die Spannungen und Konflikte zwischen
den Geschlechtern. Und es ist im einen wie im andern Bereich, als

blieben wir uns gegenseitig etwas schuldig, was vielleicht nicht zu
entschuldigen oder bleibend nicht wieder gut zu machen sein wird.
Selbst ohne grob-massives Schuldigwerden, bleiben wir ständig in
einer Schuld des andern. Die Möglichkeit, dieses Gefühl und Bewußtsein

zu erfahren, entspringt aber, mitsamt dem Tragen der damit
verbundenen Last und möglichen Tragik, einer menschlichen Grundkraft,

nicht etwa einer Schwäche; sie entspringt einem durch
Erziehungsanteile und Introjektion (Ein-Bildung) verstärkten möglichen
« Grundkönnen»24.

Fraglichkeit und Mächtigkeit, Haben- und Kämpfenmüssen und die
Betroffenheit darüber treffen hier zusammen und machen die

Spannungen dessen offenbar, was wir Verantwortungsgefühl und Gewissen

nennen.
Die den andern Menschen miteinbeziehende Unruhe, die dem

Schuldgefühl zugrundeliegt, ist wie Angst und Schmerz eine in sich

zwar stumme, aber uns vielschichtig und vielgesichtig zu Antwort und
Entscheidung antreibende Grundsteuerung im Selbst- und Wir-
Bezug. In welche Wertrichtung und auf welcher Werthöhe allerdings
diese Steuerung jemanden zu steuern vermag, bleibt bis zum Augenblick

ihres Ergebnisses fraglich. Gewiß ist nur, daß kaum jemand gern
schuldig werden möchte, so daß es ihm leid täte. Denn wer besäße

offene Lust zum Schuldigwerden?
Damit aber berühren wir ein entscheidendes Element im Phänomen

der «Aggression» und somit den Angelpunkt unserer Betrachtung.

Denn die Unwilligkeit, Schuldgefühle zu haben und schuldig
zu bleiben, bewirkt Abwehr von Angst vor Schuld; das Ausweichen
sowohl vor der beunruhigenden Angst selber wie vor dem beängstigenden

Schuldgefühl ist eine bekannte Art von Vorgehen gegen das

Unheimliche.
In diesem Vorgang umgeht und hintergeht der Mensch sich selbst

und sein Können, sich mit seinem Mut und seiner möglichen Einsicht

zur angemessenen Verarbeitung des Schuldgefühles führen zu lassen;

21 N. Hartmann, Ethik, Berlin, 1926, S. 665.

256



in der unterschiebenden und übertragenden Projektion sieht er andere

statt sich selber schuldig.
Diese Schuldprojektion soll, obschon sie bekannt ist, trotzdem kurz

in ihren individuellen, institutionellen und industriekulturellen Bezügen
bedacht werden.

Der Einzelne überträgt aus Angst- und Schuldabwehr leicht in sein

Bild vom andern, mit dem er zusammenstößt, all das, was er an sich

nicht wahrhaben will oder kann; in der Projektion als Schein-Erlösung

von der eigenen moralischen Konfliktlage hat er im andern den

allein Schuldigen. Wehrt sich der andere, dann erscheint diese Bewegung

des anderen als die schuldige erste Angriffshandlung ; der andere
also ist aggressiv. Als aggressiv erscheint gemeinhin zuerst « der andere ».

Aggressiv ist demnach der Be-Gegner, dem das Recht, als Mensch
auch kämpfen und sich wehren zu müssen, insgeheim oder offen
abgesprochen wird. Der aggressive andere muß in dieser Deutung nicht
kämpfen, er will; er will verletzen, vernichten und bösartig sein. Er
verkörpert das im scheinbar unschuldigen Bezichtiger verdrängte
Schuldgefühl und undurchschaute Schulderleben.

Gerade weil nun viele, vielleicht die meisten, im Grunde nicht
kämpfen wollen, aber kämpfen müssen, weil sie durch Lebenslauf,
Lebensraum und Lebensweg ins Nichthaben, Haben-Müssen und

Kämpfenmüssen ausgesetzt sind, aber in der Arbeit mit den
Widerständen nicht notwendigerweise andere Personen als Widersacher
verletzen und schuldig werden möchten, eben deshalb wollen sie umso
entschiedener unschuldig sein. Und nun werden sie durch die
abwehrende Schuldprojektion auf einen andern nur umso schuldiger
an diesem andern, dem sie Gerechtigkeit schulden und den sie als

Gläubiger umso lieber weggeräumt sähen.

Um den eigenen Lebensraum oder Kampfsinn, die eigene Sinn-

und Fahrtrichtung zu erhalten und als recht und schuldlos zu
rechtfertigen, wird der unerwünschte Be-Gegner als Störer des Sinnes zum
Träger eines zu zerstörenden schuldhaften Gegen- oder Nicht-Sinnes

umgedeutet; an diesem Gegen-andern kann der Beschuldiger nun
selber schuldig werden. Durch einseitige Schuldabwälzung bleibt er
überdies noch mehr hinter sich und seinem Sinn-Horizont zurück.
Zu Unrecht fühlt er sich allein durch seinen Angriff auf den der

Aggression Bezichtigten moralisch gerechtfertigt.
Institutionen, besonders mächtige und rechtlich anerkannte, scheinen

die Gefahr zu solchen fundamentalen Verfälschungen der menschli-

257



chen Grundgemeinsamkeiten durch Schuldprojektion eher zu
erhöhen als zu mindern.

Alle Institution - Staat, Kirche, Schule, große mächtige Verbände
u. ä. - scheint ihrem Wesen und Selbstverständnis nach im sinnfälligen
Gegensatz zur Weiterbewegung zu stehen. Institution spiegelt
mitsamt ihren regressiv-zwangshaften Strukturelementen die Sehnsucht
des nicht-festgestellten Menschen nach Wohnen, Gewohnheit, Bleiben
und unverbrüchlichem Bestand im Bekannten wider.

An die Institutionen, die er mit sozialkonstruktiver Bauherrenschaft

errichtet, delegiert der sich darin einhausende Mensch seine

Mächtigkeiten aus Angst und Ohnmacht. Was der Mensch aufseinem

Wege erfahren, erkämpft und als Habe erworben hat, soll durch
institutionelle Sicherung im doppelten Sinn dem Vergehen entzogen
werden: der Vergänglichkeit und dem vielleicht schuldhaften Angriff
von anderen und Unvertrauten.

Institution als Stand-Ort sucht unentwegte und unbewegbare
Befestigung ihrer überlieferten Ansprüche ; sie will - bis ins Sprachliche
hinein - stereotype und dogmatisch-überlieferbare Kon-solidität
(solidus: fest und unerschütterlich). Bewegung ist demnach in
Anlehnung an eine Wendung Schellings, dasjenige in der Institution,
was nicht sie selbst ist25. In ihrem Zentrum sichert und hütet sie ängstlich

den unentbehrlichen Schlaf der Welt, auch wenn sie äußerlich
betriebsam erscheint. In ihrem Wesen ist sie festgestellte Azh-Richtung,
auch wenn sie als Ganzes den Wandlungen, Bewegungen und
Konflikten polymorpher Geschichtlichkeit unterworfen ist und selber

vielfältige Bewegung auslöst (z. B. in der «Mobilmachung»).
Institution schafft nur allein durch ihr Dasein als notwendiges

Orientierungs- und Machtzentrum des Habens und als Mauer des

ausklammernden Erhaltens und Behaltens tatsächliche oder so

erscheinende Außenseiter, Abtrünnige, Verdächtige, Feinde, Gegen-
und Gegnerinstitutionen. Sie selber sucht umso mehr wie ein
unzerstörbares Naturphänomen zu dauern und zu überdauern gemäß ihrem
auf das Bleibende gerichteten und sich darin rechtfertigenden Maß.

Eben darum aber werden alle Existenz und Bewegung, die dieser

Norm, Regel und Eigen-Gerechtigkeit widersprechen oder sich ent-

26 Die ursprüngliche Wendung bei F. W. J. Schelling, Über das Wesen der

menschlichen Freiheit, Stuttgart, 1964, S. 70/71, bezieht sich auf «die Natur in
Gott» als dem «Grund seiner Existenz», d. h. «was in Gott selbst nicht Er
Selbst ist».

258



ziehen, leicht verdächtig. Geht das in Frage gestellte Verdächtige aus

sachlicher Betroffenheit kritisch oder in der Notabwehr des Verletzten

gegen die in Frage stehende Institution und ihr institutionelles «Man»
an, dann wird es leicht als «aggressiv» gedeutet, d. h. diffamierend
abgewertet.

An diesem andern wird das Böse als das «ganz andere» bekämpft.
Da die Institution nur das unschuldig Gute sein möchte und doch im
eigenen tragenden Grund Macht, Schuld und ressentimentale Kräfte
enthält, behilft und rechtfertigt sie sich wenn möglich durch ideologisch

bekräftigte Schuldprojektion, die gruppen- oder massenpsychisch,

ja mit Massenwahn abgestützt werden kann. Der Wahn wird
jedenfalls dann der sachlichen Wahrheit vorgezogen, wenn die Be-

haustheit in der gesicherten Wohn-Macht der Institution übermäßig
bedroht erscheint; der «ganz andere» als kritischer Nein-Sager wird
aus Angst entweder vernichtet oder sozial ausgeklammert.

Stichworte wie «Ketzer» oder «Häretiker», «Ungläubige»,
«Volksverräter», «Juden», auch etwa «die Jugend» mögen das

Gemeinte kurz illustrieren. Die gegen die Bezichtigten ausgesprochene
institutionelle Selbstentschuldigung kann dabei die allfällig
beschworene Rechtfertigungssymbolik des Ewigen ideologisch mit den
blossen Ansprüchen des Bleibens verwechseln.

Der ältere Mensch nun, der gemeinhin Rang, Verantwortung und
Last institutioneller Verpflichtung trägt, mag wohl besonders geneigt
sein, sich auf dem rechten Weg zu sehen, im Recht, auf der rechten
Wegseite, die ihn rechtfertigt. Fällt er durch den Anstoß des Jüngeren

um, so neigt er wohl zunächst zur bezichtigenden Schuldabwälzung
auf den Jüngeren. Aber auch der Ältere als der Verantwortliche ist

mit seinem lebensalterbedingten Lebens-Gehstil möglicher Anstoß.

Als Institutions- und Rechtsträger, der das Ungute des institutionellen

Schuldigwerdens und die Mauer der Institution aus seiner

Einsicht leicht verdrängt, ist der Ältere und Verantwortliche gewissermaßen

eine Herausforderung («Ghalienge») wie der Jüngere in seiner

Weise. Institutionelles und außerinstitutionelles Leben sind sich ohnehin

gegenseitige Herausforderung; und niemals ist dabei Institution
ein gültiges Alibi für die persönliche Zurechnung des institutionellen
Menschen, ob er sich nun institutionsbewußt oder institutionsblind
verhält26.

26 Vgl. den «Entwurf einer Typologie des institutionellen und des

individuellfreiheitlichen Menschen in offenen und geschlossenen Berufssystemen» in P. Seidmann,

259



Diese Flucht vor möglicher Schuldzurechnung in die Schuldprojektion

hinein zeichnet sich besonders deutlich an bestimmten
Vorgängen unserer modernen Industriekultur ab.

Die moderne technisch-naturwissenschaftlich begründete
Industriekultur hat sich, kultursoziologisch betrachtet, als «zweites
System» oder «zweite Natur»27 dem primordialen Geflecht von Lebenslauf,

Lebensraum und Lebensweg, von Aggreß, Haben- und
Kämpfenmüssen überlagert. Dabei bildet neben den vielen segensreichen
und wahrhaft großartigen Errungenschaften das Zerstörungspotential

die sorgenvolle Überraschung.
Die heutigen Gehmittel der Erfahrung, d. h. die technischen

Medien industrieller Existenz und Expansion, übersteigern die

ursprünglichen Ansätze im Guten wie im Bösen: Natur, Lebensräume,

Lebenswege, Haben und Kämpfen zeigen dadurch übermächtige
und teilweise neue janusköpfige Doppelwertigkeiten. Und je schrecklicher

insbesondere die trag- und fahrbaren Zerstörungsmittel werden,
umso weniger will einer daran schuld sein. Auch hier ist möglichst
immer der andere schuld.

Je friedenshungriger die Völker seit dem letzten Jahrhundert
geworden sind, umso mehr mußte sich wegen des kämpferischen
Aktivismus der technischen Welt und angesichts der wachsenden

Vernichtungen der Schuldzuweisungsreflex, gerade auch politisch,
einspielen. Selbstentlastende Diffamierung der jeweils andern
institutionellen Macht wurde und wird durch die destruktive Seite des

industriellen Fortschritts mitbedingt.
Der Begriff «Aggression» ist dabei ein Schlagmittel des

moralischpolitischen Angriffs oder Gegenangriffs geworden, um die durch das

Vernichtungspotential vermehrte eigene Schuld durch
Schuldzuweisung an den jeweils andern zu verdecken. An allen Fronten
bezeichnen sich heute die Staaten und Mächte gegenseitig als

Beruf - Weg oder Umweg zur Reife?, Zürich, 1963. Zu dem Gegensatz von
«Individuell und Institutionell» vgl. etwa auch G. R. Heyer, Vom Kraftfeld
der Seele, Zürich, 1949. Über die Generationenproblematik, besonders auch
in sozial-kulturellen, institutionellen Lebensbezügen, siehe die entsprechenden

Kap. in P. Seidmann, Moderne Jugend-, eine Herausforderung an die Erzieher,
Zürich, 1963.

27 Vgl. dazu: P. Seidmann, Moderne Jugend, Kap.: Freiheit und Zwang in
der Zivilisation ; und Zivilisation: Überwindung und Erneuerung der Lebensnot. S. 63 ff
und S. 74 ff.

260



Aggressoren; die Bezichtigung als institutionelles Schuld-Alibi wird
zur durchschaubaren politischen Tarnkappe.

Bis 1919 war der Angriffskrieg nicht völkerrechtswidrig, sofern

bestimmte Formalitäten, vor allem die Kriegserklärung, beachtet

wurde; erst seit dem Völkerbund, also seit 1920, wird versucht, die

«Aggression» im Sinne des nicht durch Notwehr begründbaren,
nicht herausgeforderten Angriffskrieges zu verhindern28. Dabei ist

offenkundig, daß die Schrecken des modernen Rüstungspotentials
und nicht etwa moralischer Fortschritt die Definition der Aggression
als Rechtswidrigkeit begründen halfen. Nachweislich wurde nach
dem 1. Weltkrieg die «offensive aérienne et chimique» als ein
hauptsächliches «critère d'agression» bezeichnet29, also der Luft- und
Gasangriff eines ersten Angreifers ; beiläufig sei an dieser Stelle erwähnt,
daß «Gas» ethymologisch eine Weiterbildung von Chaos ist.

Unter allen drei Titeln «individuell», «institutionell» und
«industriell» erscheint also die latente Bereitschaft, schuldige erste, d. h.

wahrhaft böse Unheilstifter zu finden; besonders im weltpolitischen
Zusammenhang soll der jeweils «erste» Erzeuger von Chaos ermittelt
werden. Die Sinn- und Geistesgeschichte unserer Themenwörter
spiegelt das sich steigernde Fahnden nach dem «ersten Angreifer»
anschaulich wider.

Die abschließende Überprüfung unserer Ergebnisse läßt sich
nunmehr in drei Punkten zusammenfassen.

Erstens: Insofern im Sinn der Wörter «Aggression» und «aggressiv»
eine herabsetzende, vorwurfsvolle Schuldzuweisung mitgemeint
wird, ist dasjenige, worauf mit ihnen hingewiesen wird, weder «eine
Tatsache» noch eine «faktische Gegebenheit» noch ein deskriptiv
«an sich» erfaßter Sachverhalt.

In diesem Sinn ist Aggression weder ein Trieb noch ein Urtrieb,
weder ein «primärer» noch ein «sekundärer» Impuls, weder gesund

noch krank, weder positiv noch negativ. Vielmehr ist das, worauf
damit verwiesen wird, in betonter Weise ein vom Verweiser selbst im
Vorwurf teils bewußt, teils unbewußt mitentworfenes komplexes

Phänomen aus vielerlei sich verzweigenden Sinnelementen, ein Phä-

28 Wicher, Handwörterbuch für die französische Rechtssprache, Fkf. 1951.
29 Dictionnaire diplomatique de l'Académie diplomatique internationale, Vol. I,

Paris o. Jg.
Ferner : A dictionary of the social sciences ed. J. Gould and W. L. Kolle,

New York, 1964.

261



nomen, das teils vom Gemeinten her, teils von dem, der da meint,
seine Qualitäten bezieht.

Ohne den, der da hinweist, meint und bezichtigt, wäre das als

«Aggression» bezeichnete, aber zunächst noch nicht von sich selbst

her erwiesene Phänomen nicht; es ist in betonter Weise eine Funktion
der sozialen Orientierung in den Freund-Feind-Relationen desjenigen,
der selbstrechtfertigend meint, es sei «an sich» eine Aggression, worum
es sich da handle.

Aber ein faktisch vorfindbarer, erleb- und erleidbarer Zusammenstoß,

ein Kampf und Konflikt mit Widerständen, erscheint als

«Aggression» oder als «aggressives Verhalten» erst in der bezichtigenden

Bezeichnung. Mit ihr versucht der Bezichtiger aus seiner

Ansicht ein gültiges Maß und Urteil zu schaffen. Sein Urteil soll den
der «Aggression» Bezichtigten zur Schulderklärung und Selbstverurteilung

zwingen.
Die Bezichtigung selber aber, als Weise des Kampfes und der

Verschleierung eigener Mitschuld, kann die Wahrheit dessen, was

an sich sein mag, als parteiische Anklage nicht erfassen. Indem die

Anklage, auf teils bewußten, teils unbewußten Wegen, das Phänomen
der Aggression mitkonstituiert, ist sie selber einem ihr übergeordneten
Urteil unterworfen.

Die Wahrheit, wie es eigentlich gewesen ist, könnte schließlich den

Bezichtiger selbst als den tatsächlichen sogenannten « ersten » Angreifer

oder provozierenden Anstößer offenbaren. Die Wahrheitsfindung
ist daher vom Phänomen und Vorwurf der Aggression mit seinem
Wesen der Tarnung auf den hinweisenden Deuter und seine Weise
der Erfahrungsdeutung zurückzulenken.

Sogenannte «Aggression» ist zunächst Aggreß eines andern in der

Optik einer bezichtigenden Deutung, und zwar auf Grund eines

vorgegebenen deutungs- und vorwurfsfähigen Sinngefüges auf Seiten des

mindestens mit-ursächlichen, mit-aggredienten Deuters. Die bis in
tiefste und letzte Verzweigungen reichende Verflochtenheit
gegenseitiger sozialer Abhängigkeiten macht es wenig wahrscheinlich, daß

je jemand gleichsam aus einem sozialen Vakuum heraus und ohne

jede soziale Korrelation «erster Angreifer» ist (wie vielleicht Dschin-

gis-Khan und Cortès, die in fernabliegende Länder einbrachen).
Um die wahre Verantwortlichkeit aufzudecken, ist allemal hinter

dem bezichtigenden Verhalten der Sprache die erst noch zur Aussage

zu bringende Sprache des Verhaltens zu entziffern und in ihrer ver-

262



deckten Wahrheit zu begreifen. Die denkerische, analytische Rückfrage

nach dem wahren Ursprung bis in die transzendentalen, unbe-

wußt-projektiven, sozial- und lebensgeschichtlichen Rückbezüge
hinein wird zum Postulat der Gerechtigkeit, der Gesinnung, der
Fairneß.

Am Maß der Sachlichkeit, mit welchem sich auch der Bezichtiger
dem fairen Urteil versöhnlich unterzieht, läßt sich ermessen, ob und
inwieweit der Bezichtiger selber vielleicht von jener unsachlichen

Dauerhaltung bestimmt ist, die gemeinhin und ebenso schlagwortartig

als «Aggressivität» bezeichnet wird. Am schwierigsten wird
dabei der institutionelle Bezichtiger zur selbstkritischen Einsicht
kommen, und auch dann nur unter dem Vorbehalt, daß seine Macht
unangetastet bleibe.

Zweitens: Wo gehäuft von Aggression und aggressiv gesprochen
wird, ist wegen der zu vermutenden Verschleierung des Sachverhaltes
eine tiefe Gestörtheit der Gesamtsituation des Zusammenlebens zu
gewärtigen, eine Störung, an der alle Beteiligten in ihrer Weise
teilhaben. Besonders wo zwei und mehrere sich gegenseitig als «Aggressoren»,

d. h. als «erste Angreifer», als Urstifter des Unheils und also

Ur-sache des Konflikts bezeichnen, wird die gegenseitige Bezichtigung

zum Signal und Symptom eines umfassenden Unglücks, das durch
die verfehlte Koppelung von überschießender Kampfdynamik mit
haßgetragenem Vernichtungswillen mitbewirkt wird.

Das bestätigt uns nicht zuletzt die Wortgeschichte: an drei besonders

prägnanten Zeitpunkten sind auffallende Markierungen in der

Sinngeschichte unserer Themenwörter zu beachten.

Im weiteren Umkreis der Religionskriege begann sich ihr Sinn

einseitig ins Feindselige zu verschieben; im Umkreis der Französischen

Revolution und der napoleonischen Umwälzungen entstand
als Ergebnis entsprechender Sinnentwicklungen das Wort «agressif»;
und damals wurde die gesamte Wortgruppe im germanischen Sprachbereich

rezipiert. Im Vorfeld und in der Folgezeit des ersten

Weltkrieges breitete sich ihr Gebrauch betonterweise von der Psychoanalyse

bis zum Völkerrecht aus; und noch nie sind sie gerade in der

Weltpolitik so oft und so global, wie in den letzten Jahrzehnten und
in der Gegenwart, einer neuen Katastrophen- und Gefahrenzeit,
verwendet worden.

Diese zwei kleinen dreisilbigen Wörter mit ihrer bis jetzt wohl kaum
beachteten Sinngeschichte widerspiegeln, recht bedacht, die ganze

263



Katastrophengeschichte der letzten Jahrhunderte. Sie sind Signale
einer schreckensvollen Geschichtssituation, die etwa seit der Zeit der

Religionskriege bis zum heutigen sogenannten Ost-West-Konflikt in
bestimmten sozial- und geistesgeschichtlichen Hinsichten eine

verschleierte, hintergründige Konflikteinheit zu bilden scheint - einen
sich äußerlich ständig wandelnden und weiter ausbreitenden Konflikt,
in welchem die fruchtlose gegenseitige Bezichtigung der Aggression
zugleich auch ein Symptom des wachsenden Schulderlebens und der
wachsenden gegenseitigen Lebensschuld auf allen Seiten ist.

Drittens : Die operative und instrumentale Kraft dieser Wörter, ihre
Bedeutung als Orientierungsfunktion im Gemisch von Hinweis,
Bezichtigung und selbstrechtfertigender Verschleierung, ihr Stellenwert

als Signale und Symptome großer geschichtlicher Unheilsvorgänge

- all dies wird ergänzt, wenn nicht sogar umfaßt von dem
Symbolbezug, den sie als weiteren Aspekt im Grunde mitenthalten und
andeuten.

In dem bezichtigenden Suchen nach dem «ersten» Angreifer als

Stifter des Unheils leuchten mythisch-symbolische Bilder auf, die
teils auf «das Böse» als Inbegriff aller Übermächte der Vernichtung,
teils auf die erhoffte Erlösung vom Bösen hindeuten.

In einer Epoche wie der unsern, in welcher das Leben, die Vitalität
und Gesundheit und zugleich das Leben im Frieden, zum Teil aus
Ehrfurcht vor dem Leben, als kostbare, wenn nicht sogar als höchste

Werte verehrt werden, in einer solchen Zeit müssen die Massenvernichtungswellen

der letzten Jahrzehnte als besonders widersinniges und
böses Schicksal erscheinen. Das Leiden an der hochgezüchteten
Übermächtigkeit von Zerstörungskräften, die die Lebensfundamente

ganzer Völker verletzen, läßt ebenso nach «ersten» schuldigen
Anstiftern wie nach der Grundquelle aller Schuld und nach der Errettung

vom Unheil Ausschau halten.
Nicht nur Religionen mit ihren unterschiedlichen mythologischen

Sinnbildern des Bösen, des Zornes Gottes, der Versöhnung und
Erlösung, auch die Satzung der Vereinten Nationen30 bietet in ihrer
Weise einen Heilsweg der Errettung vom Leiden am Bösen, d. h. von
der drohenden Vernichtung in Kriegsgestalt an.

Die Friedensvereinigung der Völker der Welt will die Menschheit

30 Die Satzung der Vereinten Nationen, Deutsch, Englisch, Französisch, hrsg.
von U. Schwarz, Zürich, 1945.

264



künftig - wie es mit religiösem Wortgebrauch heißt - von der «Geißel
des Krieges» erretten (to save from the scourge of war). Der
friedensbrüchige Aggressor (mit seinen «acts of aggression», Kap. VII)
erscheint, indem er schuldiger erster Angreifer ist, als Inkarnation des

Bösen, weil er in den heiligen rettenden Friedensweg der am Krieg
leidenden Völker einbricht und ihre Hoffnung auf Erlösung vom
kriegerischen Bösen zunichte macht.

Es fragt sich, inwiefern hinter dem weltpolitischen Gebrauch
unserer Themenwörter der Sinn-Horizont uneingestandener und un-
durchschauter manichäischer Symbolvorstellungen zu erblicken ist:
d. h. der Kampf des Lichtgottes mit den dämonischen Mächten des

Chaos und der Finsternis, wobei der siegreiche Kampf gegen die als

«Aggression» erscheinenden Mächte das Weltreich des Lichts herauf-
führen wird31. Diese eschatologische Symbolik ließe jedenfalls jene
manchmal aufflackernde verhängnisvolle Neigung auf jeweils beiden
Frontseiten verstehen, den Gegner im Licht eines sogenannten
«Heiligen Krieges» (oder «totalen Krieges», was dasselbe ist) zu
deuten und ihn demgemäß als den total Bösen rücksichtslos und
radikal vernichten zu wollen (deutsche KZ ; Codewort für den ersten
amerikanischen Atombombenversuch: «Trinity»)32. Begreiflich auch,
daß jede Partei den gleichen Satzungstext mit einem eigenen Licht-
Finsternis-Schema antagonistisch ausdeutet und dabei, je nach ihrem
Ort in der Sozial- und Geistesgeschichte, zu gegensätzlichem Ergebnis
kommt.

Aber die tiefenpsychologische Befragung dieses Licht-Finsternis-
Bildes führt gemäß heutiger Einsichten zum Schluß, daß sich darin
innerseelische Erfahrungen und Schrecknisse mythologisch verdichten,

nämlich der von Selbsttäuschungen überlagerte innerseelische

Kampf mit eigenen, undurchschauten, dunklen Unbewußtheiten.
Auch eine philosophisch orientierte, situationsanalytische

Tiefenpsychologie, wie sie an dieser Stelle vertreten wird, erkennt auf Grund
denkerisch überprüfter analytischer Erfahrung in täglicher Praxis:
Indem der Mensch individuell und kollektiv seinen Lebensweg geht,
als homo aggrediens, in Bewegung zu Etwas, zu Dingen, Menschen,

Spiel und Arbeit, bemerkt er in sich selber jenes nicht oder höchst

31 Vgl. dazu: G. Widengren, Mani und der Manichäismus, Stuttgart, 1961.

32 F. Heer, Die dritte Kraft, Fkf., 1959, S. 503.

18 Studia Philosophica XXVI 265



ungern und daher meist unangemessen, was tiefenpsychologisch bald
Chaos, bald Schatten oder Hintergänger genannt wird33.

Alles Unerhellte, Gewaltsame, sinnlos Ungelebte, alles «was nicht
geht», d. h. was nicht sein darf und doch im Menschen ist und wirksam

wird, all dies geht mit ihm, geht hinter und unter ihm mit; im
Widerstand dagegen, es verstehend und angemessen zu verarbeiten,
bekämpft er es leicht im andern als die böse Welt, als die Welt des

Bösen. Denn im Nicht-gelebten rührt ihn als Nicht-Leben das Nichts

an, der Sinn-Tod, den er als der verängstigte Lebendige in den Sinn-

Nichtigkeiten, die er im andern zu erschauen glaubt, total vernichten
möchte.

Statt den andern durch Selbstbegrenzung in der coincidentia

oppositorum des gemeinsamen Seins mitzuerhalten, entläßt der Maßlose

und Schattenblinde diesen andern wie ein schuldzuteilender Herr
des Seins ins Zerfallsbild eines chaotischen Nichts, das er böse, total
«negativ» und somit total vernichtungswürdig nennt. Da sich solche

meist als Dienende getarnte «Herren des Seins» mit Absolutheitsan-

sprüchen heute wie seit Jahrhunderten auf jeweils beiden Frontseiten

befinden, droht auf Grund solcher hybrider Aufgeblasenheit der

Machtanmaßung (böse ethym. aufgeblasen!) immer erneut und
immer umfassender das Chaos einseitiger und gegenseitiger
Totalvernichtung.

Chaos, sagt immerhin die griechische Mythologie, ist der Vater des

Eros. Wir entgehen der uns allen recht naheliegenden Verführung,
im unbegriffenen andern als unserem Be-Gegner die Verkörperung
des Satanischen zu entdecken, nur, indem wir selber uns immer
wieder als homines aggredientes vom Chaos zum Eros fortbewegen:
von der Gefahr der Sinnleere zur gemeinsam lebenerhaltender

Sinngebung, in die gemeinsame Liebe zum Leben und zur Wahrheit,
soweit sie sich auf unserem Wege erschließt.

33 Der Gebrauch dieser symbolischen Ausdrücke verteilt sich auf folgende
tiefenpsychologische Richtungen:

«Chaos»: Ausdruck Freuds für das tiefenseelische Es (Ges. Werke, XV,
80).

«Schatten»: Ausdruck C. G. Jungs für unsere «andere, dunkle Seite»,
d. h. die unbewußten, persönlichen wie kollektiven Aspekte unseres
seelischen Lebens (Ges. Werke, XVI, 69, Zürich, 1958).

«Hintergänger»: Ausdruck L. Szondis für unser alter-ego (L. Szondi,
Der Heilweg der Schicksalanalyse, in: Heilwege der Tiefenpsychologie, hrsg. von
L. Szondi, Bern, 1956).

266


	Begriff und Phänomen der Aggression

