Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Begriff und Phanomen der Aggression
Autor: Seidmann, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883298

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Begriff und Phanomen der Aggression
Ein Beitrag*

von Peter Setdmann

Dieser Beitrag zur Phinomenologie der Aggression, d. h. diese
Untersuchung der Bedeutung des Phianomens «Aggression», setzt
bei Uberlegungen ein, die zunichst wenig mehr scheinen als ein iiber-
priifendes Nachdenken iiber einige Fremdworter, namlich aber die
uns vertraut klingenden Worter « Aggression» und «aggressiv». Wir
treffen sie sowohl im Alltag der Umgangssprache wie im speziellen
fachlichen Sprachgebrauch der Naturwissenschaften (Ethologie und
Chemie), des Rechtes und der Politik, aber auch in Zusammenhin-
gen der Soziologie, der Psychotherapie, Psychologie und Piadagogik,
der Kunst und Kunstkritik, des Handels und der Wirtschaft. Jeden-
falls gehoren diese Worter zum selbstverstindlichen und als verstan-
den angewendeten Sprachgut unserer Zeit.

Uberblicken wir nun die philosophische und psychologische Lite-
ratur der letzten hundert Jahre, dann lassen sich deutlich zwei repré-
sentative Gruppen von Denkern und Forschern erkennen, die sich
mit der Aggression und Aggressivitit befaBt und sie verschieden be-
wertet haben. N1ETZscHE!, A. ADLER2, der alte FREUD (besonders von

* Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Ziirich, Mai 1966.

! F. NierzscHE, Werke in drei Banden (hrsg. Schlechta), Miinchen, 1954,
zum Beispiel: Der «eigentliche Lebens-Grundtrieb, der auf Machterweiterung
hinausgeht» ... (II/215); das «griindlichste Verlangen des Menschen, sein
Trieb nach Macht — man nennt diesen Trieb «Freiheit» . .. » (III, 857);
das Leben «fungiert essentiell, namlich in seinen Grundfunktionen verletzend,
vergewaltigend, ausbeutend, vernichtend» (II, 816); «Ich bin meiner Art
nach kriegerisch. Angreifen gehort zu meinen Instinkten. . .. das aggressive
Pathos gehért notwendig zur Stiarke . .. » (II, 1078)

* A. ApLER, Menschenkenninis, Ziirich, 1957. H. Kunz formuliert in seiner
Schrift «Die Aggressivitit und die Zdartlichkeit», Bern, 1946: «Der Terminus
,2Aggressionstrieb¢ scheint von Adler geprigt worden zu sein» (namlich 1908).
Vgl. weiter die Zusammenfassung der Adlerschen Auffassung in der Schrift
von Kunz, S.36-43. Zur Darstellung der Grundprinzipien ADLERS und
FrEUDs u. a. vgl. auch: P. SEiDMANN, Der Weg der Ticfenpsychologie in geistes-
geschichtlicher Perspektive, Ziirich, 1959. Uber die verschiedenen tiefenpsycho-

238



1920 an)® und der Verhaltensforscher K. Lorenz? deuten den
Aggressionstrieb als einen priméren oder originiren Ur- und Grund-
trieb. Dagegen vertreten H. ScuurTz-HeNnckEe?, E. FrommS, H. Kunz?
und die amerikanische experimentelle Sozialpsychologie (L. BErRkO-
wrtz)® im Sinne des stimulus-response-Modells den Standpunkt, daB
aggressives Verhalten Reaktionen auf Erfahrungen von Vereitelungen,
sozialen Blockierungen und Barrieren, von Herausforderungen und
Druck usf. enthalte.

logischen Triebmodelle vgl. insbesondere: R. Heiss, Allgemeine Tiefenpsycho-
logie, Bern, 1956.

3 Uber die Auffassung des alten FREUD orientiert besonders charakteristisch
sein eigener Brief vom 27. Mai 1937 an Marie Bonaparte in: E. Jongs, Das
Leben und Werk von S. Freud, Bd. III, 535, Bern, 1962.

Uber die Auseinandersetzung Freuds mit dem Adlerschen Aggressions-
trieb siehe: E. Jones, I1, 312 und II, 325/26.

Inwieweit FrREUDs Komplimente iiber NierzscHE (E. Jones, II, 405 und
II, 531 im Brief vom 11. Mai an A. Zweig) auch eine Anerkennung von
Nierzscues Machttheorie miteinschlieBt, scheint unbekannt. Uber die Be-
ziechung FreuDs zu NieTzscHes Philosophie im allgemeinen siehe auch:
S. FrReuD, Ges. Werke, XIV, 86, London, 1948 (in: «Selbstdarstellung»). Uber
Freups Metaphysik der Eros- und Aggressionstriebe siehe vor allem S. FREuD,
Ges. Werke, XV, London, 1940.

¢ K. Lorenz lehnt zwar FrReuDs Postulat eines der Aggression zugrunde
liegenden Todestriebes ab, gibt aber Freup und der Psychoanalyse mehrfach
recht; so in seinen «Beitragen der Zoologie» in: Das ist der Mensch, S. 34,
Stuttgart, 1959, und in: Das sog. Bdse, zur Naturgeschichte der Aggression, 7. Aufl.,
Wien, 1965, wo er Freud dafiir lobt, «die Aggression erstmalig in ihrer Eigen-
stindigkeit erkannt zu haben», S. 78. Fiir LoreNz ist Aggression genetisch
alter als die Liebe (Das sog. Bose, S. 305). Aggression ist fiir ihn eine spontane
Grundkraft des Lebendigen und «vom groBen Geschehen des organischen
Werdens zum Guten bestimmt» (Das sog. Bose, S. 73). Vgl. damit die Be-
merkung von J. BURCKHARDT, wonach «das Bose auf Erden . . . ein Teil der
groBen weltgeschichtlichen Okonomie» sei (Weltgeschichtliche Betrach-
tungen, hrs. J. Oeri, Stuttgart, 1921, Kap. VI, 265).

Lorenz nimmt fiir die Aggression als «einer Auswirkung einer endogenen
Produktion aktionsspezifischer Erregung» eine «rein physiologische Grund-
lage» an (Uber tierisches und menschliches Verhalten, Miinchen, 1966, II,
135 und 189). DaB3 Aggression nicht als Todestrieb, sondern, entgegen Freud,
als Lebenstrieb zu erachten sei, vertrat bereits T. SANDSTROM, Ist die Aggres-
sivitdt ein Ubel? Stockholm, 1939, S. 21 ff., gleichzeitig mit H. ScuuLtz-
HEeNCKE.

8 H. ScuurLtz-HENCKE, Der gehemmte Mensch, Entwurf eines Lehrbuches der
Neo-Psychoanalyse, 2. Aufl., 1. Nachdruck, Stuttgart, 1965, S. 20, 28-32.

¢ E. FromM™, Psychoanalyse und Ethik, S. 234ff., Ziirich, 1954.

" H. Kunz, a. a. o.

239



Ob diese Forscher und Denker nun die Reiz-Reaktionsthese im
Sinne des Frustrations-Aggressions-Modells vertreten oder nicht, alle
sind sie sich darin einig, daB} « Aggression» in bald ausgesprochener,
bald mehr mittelbarer Weise auf einer Sinnlinie mit Zerstorung, Ge-
waltsamkeit, Macht und Bemachtigung, Feindseligkeit, HaB und
Krieg stehe.

Aber teils die auffallend breite Vielfalt von Vorstellungen und Bil-
dern, die seit 100 Jahren mit den Worten Aggression und aggressiv
auch iiber die erwiahnte mittlere Sinnlinie hinaus verbunden werden,
teils die verschiedenen Bewertungsnuancen und Bedeutungsschwan-
kungen, die sich im Sinnbezirk dieser Worter abzeichnen, und iiber-
dies auch die Buntscheckigkeit der Bereiche, in welcher sie verwendet
werden (oder, wie im Sport, ausdriicklich verpont sind) — all dies zu-
sammen muf} doch stutzig machen.

Zum Bedeutungsproblem wird «Aggression» vollends, wenn sie
zwar in ihrer angeblich «reinen Form»® und «eigentlich»1? auf der
Sinnlinie der Unterdriickung, Vernichtung und Feindseligkeit gese-
hen, gleichzeitig aber auch in Zusammenhang gebracht wird mit der
Bedeutung der dem Hauptwort «Aggression» zugrundeliegenden
lateinischen Nennform «adgredi» (an etwas heran gehen).

Auf diese Grundbedeutung, dieses adgredi, haben, teils ganz fliich-
tig, teils etwas ausfiihrlicher, z. B. ApLer!?, ScHuLTZ-HENKE!?, ERIK
Erikson?® und Lorenz!* aufmerksam gemacht.

8 L. BErrowrrz, Aggression, A social psychological Analysis, New York, 1962.
Vgl. auch: K. Lewin, Die Lisung sozialer Konflikte, Bad Nauheim, 1953.
Die Frage, ob Aggressionstriebe «priméar» oder «sekundar» seien, nennt der
Psychoanalytiker E. Jones «immer noch umstritten» (E. Jones, S. Freud,
s. 0. ITII, 360). Cu. BUHLER, Psychologic im Leben unserer leit, Zirich, 1962,
bezeichnet Aggression als «eines der schwierigsten und dunkelsten Themen
der Psychologie» (S. 317); auch ihr gilt «der Ursprung der Aggressivitit als
umstritten» (S. 196).

® A. ADLER, Der Aggressionstrieb im Leben und in der Neurose, in: Heilen und
Bilden, hrsg. von A. Adler und C. Furtmiiller, 2. Aufl., 1922, S. 22; zit. bei
H. Runz, a. a. 0i; 5..39.

10 H. Scuurtz-HENCKE: Lehrbuch, s. o. S. 34.

11 A, Aprer, Der Aggressionstrieb, s. o.; zit. bei H. Kunz, s. o. S. 36.

12 H. ScHurLtz-HENCKE, Lehrbuch, s. o. S. 33/34.

13 E. EriksoN, Kind und Gesellschaft, Ziirich, 1957, S. 234.

14 K. Lorenz, Das sog. Bose, s. o. S. 30. Sprachlich zweideutig und unklar
spricht A. L. BALDWIN von «aggressiv im positiven Sinn», d. h. im Sinne
unternehmungslustiger Selbstindigkeit; zit. bei Cu. BUHLER, s. 0., S. 319.

240



So stehen jetzt die bésartigen « Aggression» und «aggressiv» einer-
seits und das harmlose «adgredi» anderseits nebeneinander, wobei
das harmlosere Wort eine eher nur beiliufig zu bewertende, eher
nebensinnhafte Bedeutung erhilt, aber gleichzeitig als der Sinnur-
sprung der bosartigen erscheint.

Aber wie ist das nun zu verstehen? Warum tiberhaupt sollte ein
harmloser Wortsinn einen bosartigen begriinden und aus sich ent-
lassen? Uberdies stellt sich nicht nur die Frage, wie sich der gutartig-
harmlose zum bgsartigen Sinn verhalte, sondern ob und in welchem
AusmaB « Aggression» vom urspriinglichen Wortsinn her vielleicht gar
nicht oder nicht nur bésartig gemeint war? Jedenfalls miissen wir wohl,
um den Sinngehalt dieser Worter und Begriffe zu verstehen, zuerst
auf ihre Sinn- und Geistesgeschichte zuriickgehen5.

Das Wort Aggression stammt aus dem Laleinischen und gehort zum
Verbum «aggredior».

Bei den Romern aber hat dieses Wort zwei gleichwertige Bedeu-
tungen, eine friedliche und eine feindliche. Diesen zwei Bedeutungen
liegt sogar noch vor der Gabelung eine ebenfalls friedliche Grund-
bedeutung zugrunde; denn das Wort hingt mit dem Substantiv
«gradus», der Schritt, und «gradior», schreiten, zusammen und
heil3t urspriinglich «herangehen, auf etwas oder jemanden zugehen».

«Aggredior» wird jedenfalls in den zwei erwihnten Grundbedeu-
tungen verwendet: einerseits friedlich: «sich an einen Ort begeben,
an etwas oder zu jemanden gehen, anfangen, den Versuch machen,
etwas unternechmen». Und anderseits feindlich: «in feindlicher Ab-
sicht auf jemanden oder etwas losgehen, ihn angreifen, tiberfallen».

Auch das Wort «aggressio» hat zwei Bedeutungen ; eine friedliche:
dann heiB3t es: erster Anlauf des Redners vor Gericht; und eine feind-
liche: der Anfall oder Angriff. Der «aggressor» ist nur feindlich: ein
Angreifer oder Rauber.

15 Zur Erarbeitung der Wortgeschichte wurden neben den im Text er-
wihnten Werken im besonderen herangezogen:
THESAURUS LINGUAE LATINAE, Leipzig, 1903
LrrTrE, Dictionnaire de la langue francaise, Paris, 1956
Dauzart, Dictionnaire éthymologique de la langue francaise, Paris, 1938
WARTBURG, Dictionnaire éthymologique de la langue frangaise, Basel, 1959
HucueT, Dictionnaire de la langue frangaise du 16me siécle, Paris, 1925
Oxrorp Encrisu DictioNnary, Oxford, 1933
fiir die deutsche Ethymologie u. a. die Werke von TRUBNER, KLUGE, DORN-
seEIFF und DUDEN.

241



Die feindlich-kriegerische Bedeutung des adgredi und der aggressio
wird tibrigens durch den soldatischen Geist der Romer auch zu einem
festen militarischen Begriff im Sinne des terminus technicus.

Im Verlauf der Jahrhunderte verliert nun das Wort aggredior
immer mehr seinen friedlichen Sinn - der Sinn verschiebt sich iiber-
wiegend ins Feindliche.

Im Franzosischen, von dem es aus dem Lateinischen iibernommen
worden war, hat agresser im 14. Jahrhundert noch beide Bedeutun-
gen: «marcher vers» und «attaquer». Aber schon im 16. Jahrhundert
heilt es nur noch «attaquer» und «assaillir». Das 16. Jahrhundert
war das Jahrhundert der Religionskriege. Eine dhnliche mérderisch
«aggressive» Biirgerkriegssituation ergab sich durch die Franzésische
Revolution ; und damals, 1795, tauchte tatsichlich auch erstmals das
neue Wort «agressif» im heutigen Sinn auf.

Im Englischen hatte sich mittlerweile eine dhnliche Entwicklung
ergeben. Nach 1575 wurde das Wort to aggress, das aus dem Franzo-
sischen iibernommen wurde, im feindlichen und friedlichen Sinn ver-
wendet: to approach, march forward und to make an attack (also: sich
nihern, vormarschieren, fortschreiten; und: einen Angriff machen).

Auch das englische Wort «aggressor» hieB 1678 noch beides: a
beginner of business und an assailer of another (einer, der ein Ge-
schift, eine Arbeit oder ein Gewerbe anfingt, und: ein Angreifer).

1717, also nur wenige Jahrzehnte spiter (ein Jahr vor dem Tod
Ludwig XIV.), besaB das englische Verb to aggress bereits nur noch
eine feindliche Bedeutung. Es war die Zeit der absolutistischen Kriege
zu Land und zur See, die Epoche auch der ersten revolutioniren
Kriege. Das Hauptwort « Aggression» hatte bereits im 16. Jahrhun-
dert der Religionskriege die friedliche Bedeutung abgeschiittelt. Bei-
des, the aggression und to aggress, besassen hinfort nur noch einen
betonten und spezifisch feindlichen Sinn.

Dieser eindeutig feindselige Sinn aber enthielt iiber die feindselige
Note hinaus einen Vorwurf und eine Bezichtigung von schwerstem
und gefdhrlichstem Gewicht — denn the aggression, to aggress und vom
18. Jahrhundert weg auch aggressive wurden von jemandem gesagt,
der als erster einen Streit, einen Angriff, einen Uberfall, einen Gewalt-
akt unternimmt und demgemiB als grundbéser und verworfener
Friedensstorer zu gelten hat.

Im Franzésischen entwickelte sich die moderne Wortbedeutung in
gleicher Richtung; «agression» bedeutet heute: une attaque inatten-

242



due, sans raison, sans provocation; le fait considéré moralement et
pour savoir a qui est le premier tort. Also iibersetzt: ein unerwarteter,
grundloser Angriff, der nicht provoziert wurde; ein Tatbestand, der
unter moralischem Gesichtspunkt betrachtet wird, um klarzustellen,
wem die erste Schuld zufallt.

Vor allem vom Ende des 19. Jahrhunderts an und im 20. Jahr-
hundert hauft sich dieser Wortgebrauch, was besonders im Englischen
und insbesondere im politisch-militarischen Bereich nachgewiesen ist.
Jede GroBmacht wirft der andern vor, aggressiv zu sein, d. h. zuerst
mit einem Angriffskrieg begonnen und den Frieden boésartig-eigen-
machtig zerstort zu haben. Und zugleich wird der Vorwurf der
«aggressiveness» von der eigenen Seite entriistet abgestritten. So
werden z. B. die Franzosen englischerseits der Aggressivitit bezichtigt,
wihrend die Englédnder selber doch stets friedlich seien: «that Eng-
land . .. never will be found acting aggressively against any other
power». (1849, Bemerkung des englischen AuBenministers Lord H.
Palmerston.) Uberliefert ist auch die Wendung, es sei «to secure
Europe from the insatiable aggressiveness of France» (1859, Bentley).

Das Bose ist demnach stets auf der andern Seite zu suchen, wenn von
Aggression in dieser Weise geredet wird.

Als die zu jener Zeit im politisch-militdrischen Streitgesprich ver-
wendete Wortgruppe aggressiv und Aggression ins Deutsche eindrang,
hatte sie bereits nur noch diesen bosen, vorwurfsgeladenen, schreck-
lichen Sinn. Diese Worter erreichten die deutsche Sprachwelt ver-
bésert und in einem sorgenvollen Augenblick deutscher Geschichte,
namlich irgendwann wihrend der franzgsischen Revolutionskriege,
der Angriffs- und Eroberungskriege Napoleons und der franzésischen
Fremdherrschaft, also in einer « Eisernen Zeit».

Bezeichnenderweise werden die Worter Aggression, Aggressor im
Sinn von Angriff und Anfall erstmals 1813 im deutschen Sprachge-
brauch vermerkt in Campes « Worterbuch zur Erklarung und Ver-
deutschung der unserer Sprache aufgedrungenen fremden Aus-
driicke». Diese Worter kamen selber also auf einseitig «aggressive»
Weise in die deutsche Sprache, als Herolde der Zerstérung, des
Krieges und der Demiitigung; ihr Gebrauch war getragen vom
Affekt der Gekrinkten und vom zweideutigen Pathos moralischer
Erbitterung.

Die Spitze ankldgerischer Bitterkeit hingt diesen Wértern auch in
der Gegenwart durchaus noch an, ja z.T. werden sie in diesem Sinn

243



heutzutage noch mit gezielter polemischer Absicht im politischen
deutschen Vokabular verwendet, nicht zuletzt im kommunistisch
regierten Landesteil Deutschlands. Dort heit laut Fremdwérter-
buch des Bibliographischen Instituts Leipzig 1954: Aggression:
widerrechtlicher Angriff im Sinn eines imperialistischen Eroberungs-
krieges (im Westdeutschen Duden dagegen nur: Angriffskrieg; oder
dann: Héandelsucht, Disputiersucht). Und aggressionistisch heiBt:
mit der Absicht des gewaltsamen, volkerrechtswidrigen Angriffs, der
Eroberung. Aggressiv heilt dementsprechend nicht einfach nur wie
im Westen «angriffslustig, streitsiichtig, herausfordernd», sondern
zuerst einmal «widerrechtlich angreifend» (was aber in einer gewis-
sen Weise der Sinngeschichte des Wortes durchaus prignant ent-
spricht).

Wir verstehen jedenfalls, weshalb NieTzscHE mit seiner Verherr-
lichung des Machtwillens und der bésartig verletzenden Aggression
ein Bewunderer Napoleon Bonapartes war. Er sah in dem Korsen,
wie er sagt, «das fleischgewordene Problem des vornehmen Ideals an
sich» — ndmlich als « Synthesis von Unmensch und Ubermensch®y.

Gewalt brachte das Wort «aggressiv» in deutsches Gebiet, philo-
sophische Machtbewunderung erhéhte es zu einem Ausdruck der
Vornehmheit und Gesundheit.

Seit den Tagen der deutschen Freiheitskriege gegen Napoleon, seit
NierzscHE, der Napoleon liebte, und seit AbLer und Freup, der
wiederum NIETZSCHE schitzte — seither werden die Worter « Aggres-
sion» und «aggressiv» im feindseligen Sinn gebraucht.

Freup verwendete einige Jahre nach Nietzsche die Woérter, wie er
sie antraf: als Begriffe, die auf Zerstérung, HaB und Grausamkeit
hinweisen. Mit ihrer Hilfe kennzeichnete er als Forscher und Thera-
peutin naturwissenschaftlich-deskriptiver Absicht bestimmte Gruppen
von Trieben und Verhaltensweisen, wohl in der Annahme, daf3 die
Worter ausschlieBlich das meinten, als was sie gebraucht wurden:
Sie schienen ihm daher tauglich zur generalisierenden Vereinheit-
lichung der Begrifflichkeit im Antriebs- und Erfahrungsbereich des
Hassens und Zerstorens.

Aber diese Wortgruppe, die er brauchte, war gewissermafBen ein-
seitig gelahmt. Sie kam in die Wissenschaft gleichsam im Zustand der
Verletzung und Verwahrlosung, véllig aus dem lebendigen lateini-

16 F. NIETZSCHE, s. 0., I, 797 und II, 1324,

244



schen Doppelsinn mit seinen freund-feindlichen Beziigen herausge-
rissen, verdorben durch die Gewaltsamkeiten politisch-demagogischer
Sprachgewohnheiten.

Was daher die Wissenschaft heute verwendet, ist ein gleichsam zer-
storter und mit einseitigem Bedeutungsgehalt tiberlasteter Wortbe-
reich, dessen Sinneinheit im ungelehrten politisch-militarischen Streit-
gespriach seit drei oder vier Jahrhunderten zertriimmert und seit
NieTzscHE und FREUD in dieser einseitigen Betonung der zerstoreri-
schen Bedeutungsseite gebraucht wird.

Das Ergebnis ist problematisch, weil die Wortgruppe nicht nur
weiterhin diese einseitige Vernichtungsoptik vermittelt, sondern weil sie
gleichzeitig auch eine Sinnstrimung von Diffamierung, d. h. von be-
schimpfender, anklagerischer Herabsetzung mit sich fiihrt.

Wenn Kinder, Jugendliche und Erwachsene angriffig sind, z. B.
sehr kritisch, betont wehrhaft im Gesprich, mutig und frech in den
Argumenten, draufgdngerisch in ihren Unternehmungen, werden sie
gern als aggressiv bezeichnet — mit diesem Wort aber sind sie sofort
einem diffamierenden moralischen Werturteil ausgesetzt: sie werden
dann offen oder insgeheim einer bésartigen, zerstorerischen Haltung
und Wirkung bezichtigt. Der aggressive Mensch in diesem destruk-
tiven Sinn gilt iiberdies als hochfahrend, hochmiitig und brutal. Aber
bei diesem bezichtigenden Gebrauch dieses Wortes wird unbesehen
ein bestimmter Sinngehalt iibernommen, der aus der Macht- und
Gewaltpolitik stammt, wo «aggressivy» der erste Schuldige ist.

Die Herkunft aus der militarisch-politischen Gewalt- und Macht-
sphire und das Sinnmoment diffamierender Bezichtigung und ankla-
gerischer Schuldzuweisung lassen verstehen, weshalb diese Worter im
Bereich der Kriegs- und Weltpolitik und des Vélkerrechts verwendbar
sind. Geradezu gefihrlich aber kann die Verwendung dieser Wérter
in Psychologie, Psychotherapie und Piadagogik werden.

In diesen Bereichen des Verstehens, Heilens und Erziehens wirken
Begriffe, die angeblich rein deskriptiv gebraucht werden, aber mit
Sinnelementen diffamierender Schuldbezichtigung geladen sind, dem
selbstgesetzten Ziel dieser Bereiche geradewegs entgegen. Sie sind
eben keineswegs deskriptiv, d. h. rein beschreibend. Als nur scheinbar
deskriptive Begriffe versiegeln sie mit ihrer quasi-wissenschaftlichen
Scheingenauigkeit die ihnen innewohnende herabwiirdigende An-
klage und machen sie unabweisbar.

GewiB kann und soll gar nicht bestritten werden, daB all jene

245



Verhaltensweisen, die ganz besonders in der psychologischen, thera-
peutischen und erzieherischen Praxis bisher als « aggressiv» bezeichnet
worden sind, zu Recht mit der Wendung «feindselige Angriffigkeit»
umschrieben werden kénnen.

Die &auBerlich bissig-angreiferischen, streitsiichtigen, boshaft-
gehissigen Verhaltensweisen kénnen ebenso wie die entsprechenden,
damit verquickten tiefenseelischen Regungen und Bilder in Phan-
tasie und Traumwelt belegt und nachgewiesen werden.

Aber die Sinnverschiebung von «aggressiv» und « Aggression» in
iiberwiegende oder vollig einseitige Feindseligkeit 148t, zusammen mit
dem Akzent der diffamierenden Schuldzuweisung und des Vorwurfs
des Bosen, die tiefsinnige urspriingliche Sinneinheit der Freund-Feind-
Relation unter sinn- und geistesgeschichtlichen Uberlagerungen ver-
schwinden.

Mit mehrfachem Recht wird daher auf das urspriingliche « adgredi»
als neutralem «Herangehen» zuriickverwiesen, ja, es fragt sich dar-
iiber hinaus, in welchem Umfang solche Begriffe wie «aggressiv» und
«Aggression» mit ihrer defizienten Sinnentwicklung und proble-
matischen Bedeutung in Gebieten wie Verhaltensforschung, Psycho-
logie, Psychotherapie und Pidagogik iiberhaupt weiterhin zu ver-
antworten sind.

Um nun dem Riickgang auf den Sinnursprung auch sprachlich
mehr Gewicht zu geben und die Einseitigkeit der wortgeschichtlich
vielleicht irreversiblen Sinnentwicklung von «Aggression» und «ag-
gressiv» im Sinn der Klirung und Differenzierung wieder auszu-
gleichen, habe ich die Einfithrung eines neuen Hauptwortes und des
entsprechenden Eigenschaftswortes vorgeschlagen.

Um auf das nicht-destruktive Angreifen, Anpacken, Anfangen und
Unternehmen neben dem feindselig-zerstérerischen und diffamierten
Angreifen hinzuweisen, lieBe sich in einer wohl auch philologisch
befriedigenden Analogie zu den vertrauten Wortpaaren Progre3 und
Progression, RegreB und Regression, ProzeB und Prozession, AkzeB
und Akzession das neue Wort «Aggref» neben «Aggression» ver-
antworten. Und so wie wir den « Menschen in Aggression» als aggres-
siven Menschen bezeichnen, so ist der « Mensch im AggreB» ein
aggredienter Mensch, homo aggrediens.

Der Begriftf AggreB deutet somit auf den verlorengegangenen
friedlich-freundlichen Bezug der «aggressio» und des «adgredi» hin.
Aggrel3 ist im Funktionsbereich des Beines und des Gehens ungefiahr

246



das Analogon zur friedlich-freundlichen oder neutralen Bedeutung
des ebenfalls doppeldeutigen deutschen Wortes « Angriffigkeit», das
im Funktionsbereich der Hand und des Greifens liegt!?.

Der Begriff Aggrel3 kennzeichnet demnach vor allem die lebens-
fundamentale Notwendigkeit der richtung- und zielhaften, intentio-
nalen Bewegung, der «Bewegung zu...», des Hinzuschreitens,
Herangehens, Sichniaherns; und mitgemeint ist auch — im Funktions-
bereich der Hand — das Beriihren, Greifen und Ergreifen, an die Hand
nehmen und Handeln als ein Ausdruck von Bewegungsnotwendig-
keit, des Lebens selbst. Allerdings ist nicht oder nicht nur triebhafte
Aktivitdt und Expansion, sondern in spezifischer Weise ziel- und sinn-
gerichtete, richtungbezogene, orientierte «Bewegung zu ... » («ad

. ») darunter zu verstehen.

Was wir nun in unserer bisherigen Betrachtung anhand der Sinn-
und Geistesgeschichte unserer Themenworter erreicht haben, ist
eine Vergegenwirtigung einer Reihe wesentlicher Gesichtspunkte,
die mit den Stichworten AggreB, Aggression, Bezichtigung und Schuld
gekennzeichnet sind. Besonders auch im héufig verwendeten Wort

17 Das neue Wortpaar «AggreB8» und «aggredient» wurde erstmals vor-
geschlagen in P. SEIDMANN, Aggref und Aggression in psychologisch-philosophischer
Sicht, Schweizerische Zeitschrift fiir Psychologie, Nr. 1, 1-24, 1966, Bern.
Vgl. die dort vorgenommene Differenzierung der verschiedenen Grundformen
von Angriffigkeit: zielsirebige Bewegung; Unternehmen und Versuchen; Kritik, Fagen,
Ab- und Umbauen; gewalttitige Vernichtung.

Zum Thema speziell der Kritik, siehe auch: P. SEipmMANN, Kritik und Er-
ziehung, in: Presse und Erziehung, Ziirich, 1957. Die wesentliche Bedeutung
des Greifens wird etwa auch von der Kinderpsychologie und Verhaltens-
forschung betont. «Die erste aktive Betitigung des Kindes ist das Greifen»
(M. Ecc-BenescH, in: St. HERZKA, Spiclsachen fiir das gesunde und das behin-
derte Kind, Basel, 1964). K. LorENz spricht vom «uralten Primat des Hap-
tischen» (Uber tierisches und menschliches Verhalten, s. 0., 11, 231). Wie die
analogen franzosischen und englischen Worter erhielt das deutsche Wort
«Angriff», das urspriinglich Berithrung und Umarmung hieB und mit «An-
fang» sinnverwandt ist, vom 16. Jahrhundert an ebenfalls einen feindseligen
Sinn; seither die Sinnambivalenz von Angriffigkeit. Es sei auch auf die
Parallele im Griechischen verwiesen: ’emyetpen (yetp, die Hand), das eben-
falls angreifen (feindlich) und unternehmen (etwas anpacken) bedeutet.

Die in der psychologischen Literatur gelegentlich anzutreffende Ver-
wendung des Wortes «offensiv» zur Bezeichnung einer zu bejahenden
«gesunden Aggression» etwa in geistigen Kdmpfen, liegt noch zu nahe beim
Kriegerischen (offendere: verletzen; Offensive: militdrischer GroBangriff).

247



«aggressiv» verkniipfen sich diese vier Gesichtspunkte zur betonten,
moralisch diffamierenden Anklage.

Hier jedoch kommt ein spezifisch philosophisches Fragen hinein, das
in seinem Zuriickgehen auf Grund, Unter-Grund und Ursprung die
Geschichte der Wérter als Leitfaden seines Bedenkens nehmen kann.

Nicht nur mochten wir wissen, wie denn AggreB, Aggression,
Schuld und Schuldzuweisung sinngemiB miteinander zu verbinden
wiren. Es fragt sich vielmehr auch, warum die mit diesen Begriffen
gemeinten Phinomene iiberhaupt sein miissen. Diese Frage kann als
eine auf unser Thema zugespitzte und iibertragene Abwandlung der
Grundfragen verstanden werden: warum war, ist jetzt und ist hinfort
tiberhaupt etwas und warum eigentlich nicht nichts? Warum ins-
besondere war, ist jetzt und ist hinfort tberhaupt diese Art Welt,
Leben und Geschichte und warum nicht nichts?

Auch wenn in diesen Grundfragen des Philosophierens der Grund,
von dem her oder auf den hin gefragt wird, als eine in die Bodenlosig-
keit zuriickweichende Grenze alles Fragens und Bedenkens erscheinen
mag, diese Fragen geben unserem auf einen engeren thematischen
Umbkreis gerichteten Problem seinen Hintergrund und seine Leucht-
kraft. Zugleich zeigt die umfassendere Fragestellung an, wie uner-
meBlich groB unser engeres Thema ist. Seine Bearbeitung wird daher
die blosse Andeutung bestimmter Hauptpunkte enthalten.

Um Wesen und Sinnbeziige der gemeinten Phinomene und ins-
besondere das Wesen des Phinomens « Aggression» in unser Blickfeld
zu bekommen, wollen wir die Vergegenwirtigung des Gemeinten
bildhaft im Sinne etwa eines arbeitshypothetischen Modells an ein
schlichtes, fiktives Alltagsbeispiel ankniipfen.

SARTRE hat einmal bemerkt, die neuere philosophische Phédnomeno-
logie «werfe uns auf die LandstraBe, mitten unter die Gefahren8».

Das wollen auch wir uns gesagt sein lassen und uns also gedanklich
auf die StraBe begeben.

Nehmen wir an, eine iltere Person, die etwas langsam ihres Weges
geht, stoBe auf der rechten StraBenseite mit einer ihr entgegenkom-
menden sehr eiligen jingeren Person, die rasch vorbeigeht, zusammen
und falle beinahe um. Der jiingere Mensch gibt mimisch oder verbal
zu verstehen, der Altere sei ihm im Weg gewesen ; der Altere bezeich-
net daraufhin den Jiingeren als aggressiv. Der Jiingere entschuldigt
sich, es tue ihm leid, und geht weiter.

18 J. P. SARTRE, Situationen I, Hamburg, 1965, S. 107.

248



Welches ist der Logos, d. h. das Gewebe von denkbaren Sinnbezii-
gen in den Phianomenen dieses moéglichen Vorganges?

Im Bild dieses Beispiels finden wir zwei Menschen vor, die gehen;
sie gehen auf einem Weg. Sie sind auf dem Weg, unterwegs, von einem
Ort zu einem andern Ort, in einem von diesem Weg und diesem
Unterwegs bestimmten Raum, dessen MafBle, Richtungen, Nihen und
Fernen je nach dem Ort im Weg verschieden erlebt werden.

Raum ist ja nicht nur, mit KaNT, eine menschliche Weise, die
Gegenstinde anzusehen, sondern iiberdies eine Erfahrung, die das
Erleben und Erleiden des ganzen Menschen betrifft.

Der hiusliche Vier-Winde-Raum und die geographischen Riaume
bilden zusammen mit dem Wege-Raum??, in welchem wir unterwegs
sind, Erfahrungs- und Erlebnisbereiche, die sich auf unseren das Hier
und Jetzt umgreifenden Lebensraum beziehen. So ist auch der gegen-
stindlich erfahr- und erkennbare Weg, die StraBe in und vor der
Stadt, erst erfahrbar durch die Erlebbarkeit eines Umfassenderen,
eines uns iibersteigenden Verlaufes, der uns doch eng zugehért,
namlich dessen, was wir in uralter Symbolik unseren Lebensweg
nennen.

Der Lebensweg, den wir gehen, ist eine Abwandlung des urtypisch-
universell in jeder individuellen Lebensgeschichte wiederkehrenden
Lebenslaufes, der durch unsere schicksal- und personbestimmte,
innere und duBlere Lebensgeschichte individuell gepragt wird.

Dieser seinerseits von umfassenderen Lebensprozessen getragene
Lebenslauf mit seinen urtypischen Grundbildern und Stufen, mit
seinen Gliederungen durch Krisen und Rhythmen, mit seinem Anfang
und seinem Ende, seinen meist ganz verborgenen, uns selten, zu spat
oder nie véllig bewuBten tieferen Sinn-, Zeit- und Wirkungszusam-
menhingen — dieser Lebenslauf begriindet den individuell-lebens-
geschichtlichen, in tausendfaltigen sozialen und epochalen Verwoben-
heiten und Kraftfeldern eingebetteten Lebensweg mit.

Lebenslauf, Lebensraum und Lebensweg erschlieBen sich uns nur
in unserem Gehen dieses Weges, der den Urordnungen des Lebens-
laufes aufruht und in ihnen verlauft. Aber ohne unser Gehen ist dieser
von uns vorweg mitentworfene Weg im Lebensganzen nicht, so wie
dieser Weg zusammen mit unserem Lebensraum und dem Lebenslauf

19 O, F. BoLLNow, Mensch und Raum, Stuttgart, 1963, S. 195. Bollnow zieht
allerdings den «hodologischen Raum» dem « Wegraum» vor.

17 Studia Philosophica XXVI 249



uns gleichsam braucht, um zu sein. Und gehen wir, so miissen wir in
dieser Art Welt mit dieser Art Lebenslauf und Wegstruktur gehen,
und auch in dieser uns zubestimmten Gangweise, also etwa als auf-
recht und nach vorn gehende, aggrediente Menschen.

Und so kénnen wir auch immer nur als Vertreter bestimmter
kollektiver Stationen des Lebensganzen und Lebenslaufes an bestimm-
ten Orten in unserem Lebensraum auf unserem Lebensweg sein; im-
mer nur z. B. als Kinder, Jugendliche, Menschen der Lebensmitte
und des Alters; als Minner oder Frauen.

Doch veranschaulichen wir an jeweils lebenslauf-mitbestimmten
Orten unseres Lebensweges durch unser persénliches Dasein, unser
personliches Verhalten und verantwortlich zugerechnetes Entschei-
den diese kollektiven Differenzierungen, denen wir, wenn iiberhaupt
wir einmal unseren Lebensweg gehen, nicht entgehen. Sie sind als
Grundordnungen unseren Entscheidungen und unserer Vollzugswill-
kiir entzogen, obschon wir iiber ihre individuelle Ausprigung und
Erfullung auf unserem Lebensweg weitgehend mitentscheiden kénnen.

Der jiingere und der dltere Mensch auf der StraBe kénnen nicht
iiber ihre unterschiedliche Lebenszeit und die damit verkniipften
lebensaltertypischen Erlebnisperspektiven entscheiden, wohl aber
dariiber, was sie beide auf der oberflichlichen Kreuzung ihrer Lebens-
wege in dem fiir Minuten gemeinsamen Lebensraum miteinander
anfangen und welche Richtung des Miteinander sie wahlen wollen.

Lebenslauf, Lebensraum, Lebensweg — obschon sie uns also als
formale Unumginglichkeiten vorgegeben sind und ohne uns nicht
wirklich, nicht erfahrbar und nicht aufzeigbar sind, erweisen sie sich
doch als Lebensmichte von gewissermalen unspezifisch bestimmen-
dem Charakter. IThren Zwang stindig durch unsere Bejahung in
akzeptierte Gangbarkeit zu verwandeln, gibt uns unser MalB an
moglicher Freiheit.

Denn auch erst durch ein moglichst freies Gehen werden die ver-
borgeneren Méglichkeiten des Lebenslaufes und Lebensweges erfahr-
bar und erschaubar, werden die reichen Moglichkeiten eines Sinn-
erlebens und einer Sinngebung offenbar.

Das freie Gehen allerdings hat seine Beschrankung durch den Weg
selbst, der gewil das Unbekannte begehbar macht und die Unweg-
samkeiten links und rechts durchschneidet, aber auch Bindung be-
deutet, Bindung an Orientierung, Ordnung, Bewertung des Neben-,
Mit- und Gegeneinanders, des riumlichen und menschlichen.

250



Der Weg ermoglicht zwar Bewegungsfreiheit, aber er engt zugleich
von links und rechts, auch von vorn und hinten ein und erzwingt die
Entscheidung iiber Richtung und Begegnungsart gegeniiber dem
andern.

Ich und der andere ist in der Begegnung gleich und ungleich zu-
gleich; wir sind ungleichzeitige Gleichzeitige und ungleichartige
Gleichartige: daraus entwickelt sich der ZusammenstoB3, der in der
doppelgesichtigen Konflikthaftigkeit in jedem einzelnen Menschen
selber vorgebildet ist und als sichtbares Geschehen ein mogliches
Sinnbild innerer Konflikte des Einzelnen sein kann.

BorLNow, der den Wege-Raum den «hodologischen Raum» nennt
(6doc = gr. Weg)2?, kennzeichnet den Kampf um den Lebensraum
als den Ausdruck einer « Stérung», die sich durch die Sperren, Hin-
dernisse und Schwellen in unserem persénlichen Wege-Raum ergibt.
In diesem personlichen Lebens- und Handlungsraum st68t der eine
mit dem andern zusammen, wenn der eine dem andern oder sie sich
gegenseitig zur Sperre und zum Hindernis werden. Es mag sein, daB3
diese Konfliktstorung mit ihrem méglichen Kampf um den Lebens-
raum durch echtes Zusammenleben und -arbeiten tiberwunden wer-
den kann2?!. Doch miiBte erginzend auf die verbleibende Wahr-
scheinlichkeit zumindest verborgener Kampfbereitschaft, selbst in
Freundschaft und Liebe, hingewiesen werden.

Auch im friedlichen AggreB3 bleibt ja ganz allgemein die latente
Beziehung zur Moglichkeit einer gegnerisch gemeinten Angriffigkeit
gewahrt. Und das soll bedeuten: in der lebenselementaren «Bewe-
gung zu ... » im AggreB, entsteht durch die Sperre oder das Hin-
dernis auf dem Weg die Gefahr, daB3 die Widerstandserfahrung sich
zum ernstlichen, wenn nicht gewaltsamen Kampf verschirfen kénnte,
ja miite, wenn die Bewegungsfreiheit {iber die unumgénglichen Ein-
engungen durch die Weg- und Gang-Bedingungen hinaus tief bedroht
wird. Denn durch eine solche Bedrohung wird auch die Erfahrung
des Sinnes der Fahrt, der Fahrt- und Wegsinn, der die innere Weg-
Orientierung und die Zielbeziehung umfaBt, gefahrdet.

Sinn hieB ja urspriinglich (idg; mhd.): Gang, Weg, Reise. Im Weg
und im Begehen des Weges erschlieBt sich méglicher Sinn; das Gehen
ersinnt gleichsam den Weg mit; d. h. der Lebensweg wird nicht ohne

20 O, F. BoLLNOW, s. 0., S. 191.
21 Q. F. BoLLNOW, s. 0., S. 270.

251



mitschaffende Erwagungen und Entscheidungen und wéren sie noch
so bescheiden. An unserem Werden sinnen, entdecken, werten und
gestalten wir von Kindheit an im MaB unseres Wachstums und der
uns zuwachsenden Mboglichkeiten mit; unsere Identitit finden wir
nicht ohne das Erfragen und Erlernen unseres werdenden Weges.

Im aggredienten Er-Sinnen, im orientierten Gehen von Stufen und
Fahrten erfahren wir, was Welt, Sinn und Nicht-Sinn sein kénnen
und was es mit dem Selbst in Selbstbehauptung und Selbsthingabe
auf sich haben koénnte. Und der eigentiimliche Fahrtcharakter der
Erfahrung ermoéglicht es mit, daB auch die erschreckende Durch-
Fahrt durch unumgingliche, wenngleich oft undurchschaute Wand-
lungskrisen zur moglichen seelischen Wiedergeburt, d. h. zur Wieder-
herstellung der angemessenen seelischen und geistigen Gehfihigkeit,
sinnmehrend erfahren werden kann.

Wo aber nun der Lebensweg ernsthaft verschiittet und die Bewe-
gungsfreiheit — seelisch, geistig, sozial — bis zu ihrer Wurzel, also
radikal, beschriankt wird, da verkehrt sich die Sinngestalt eines Da-
seins bis zur moglichen Entstaltung. Dann wird der Fahrtsinn ent-
leert und zertritmmert, Verfahren- und Verstiegenheit als Abwegig-
keiten oder Untergang drohen, statt daB der Wege-Raum im bis-
herigen sinnvoll erlebten kontinuierlichen Sinn- und Bewegungszu-
sammenhang begangen werden kénnte.

Tiefer Sinnverlust ist wie schwerer Liebesverlust ein Stiick Sterben,
das Todesangst in der Form von Apathie, Krankheit oder duBerster,
kampferischer Verzweiflung auslést. Endgiiltige Vergeblichkeit
bringt die mogliche Erfahrung des Nichts; Vernichtung aller Hoff-
nung auf weitere Selbstentfaltung aber kann tédlich wirken (Pen-
sionierungstod).

Wenn der Mensch eine Michtigkeit zu leben und zu kénnen dar-
stellt, aber zugleich sich selbst eine «offene Frage»22 ist, dann beant-
wortet er diese Frage immer erneut mit seinen bald passenden, bald
selbstzerstorerischen Versuchen, durch alle Sperren durchbrechen zu
konnen und mit seiner fraglichen, bedrohten Michtigkeit immer er-
neut den offenen Horizont zu gewinnen. Aber in der Unfahigkeit, den
immer erneut hinter neuen Sperren zuriickweichenden Horizont und
das Ganze erreichen zu kénnen, erlebt der Mensch mitsamt seiner
Michtigkeit immer wieder seine Ohnmacht, seine Fraglichkeit, seine

22 H. PLESSNER, {wischen Philosophie und Gesellschaft, Bern, 1953, S. 280.

252



Angst vor Vernichtung, die ihn weiter antreiben, sich und der Welt
als Widerstand einen bergenden Sinn abzuringen.

Ist der Mensch fragliche Miachtigkeit, Macht aber iiberwundener
und niedergehaltener Widerstand, dann griinden selbst das Werden,
das Selbstwerden und die Reife des Menschen auf der Arbeit am
fruchtbringenden Widerstand. Auch darum ist Kimpfen im Sinn des
Ringens mit Widerstinden, denen etwas abgewonnen werden soll,
ein universelles Phianomen menschlichen Lebens; es liegt dem aus-
gesprochen kriegsmaBig-militdrischen und auch dem militanten,
polemischen Kédmpfen und Zerstoren als die fundamentalere Erschei-
nung zugrunde. Kimpfen im Sinn des Ringens mit Widerstinden
ist vorfindbar und erfahrbar in tausenderlei Weisen des Daseins, im
Sach- wie im Personbezug, im Freundbezug wie im Selbstbezug, in
der Arbeit wie in der Liebe, in der Abwehr so gut wie im Angriff.

Im taglichen Lebenskampf zeigt sich dieses Sichabmiithen an Wider-
stinden, die sich nur durch aktiven Gegendruck das Gewiinschte
abfordern lassen, aber nicht zerstért werden miissen, um itberwunden
zu werden. Weder die aggrediente «Bewegung zu ... » noch das
Kiampfen als Ringen mit Widerstinden enthalten oder ergeben not-
wendigerweise Zerstérung. Vielmehr umgekehrt: Zerstérung und
Zerstorungsantrieb kdnnen Reaktionsweisen des aggredienten Kamp-
fens als Arbeit an Widerstinden werden, wobei sich allerdings die
iiberschieBende Dynamik der dabei eingesetzten oder zustrémenden
Krifte auch etwa mit HaBl und Vernichtungswillen koppeln kann.

Der Ursprung dieses Kampfens mit Widerstinden liegt nicht in
der gezielten Absicht des Vernichtens; er liegt im Wunsch, immer
anderes, auch in der Form des Widerstandigen zu ergreifen, um das
Ergriffene haben zu kénnen, sich ihm oder es sich einzuverleiben und
sich dabei das andere oder sich in das andere zu verwandeln.

Das Ringen mit Widerstinden setzt gewi3 voraus, da@ der, der da
ringt und kdmpft, im Sein ist. Aber was hier wesentlich wird, ist
weniger, daf3 der kimpfende, sich mithende Mensch iiberhaupt im
Sein und in der Welt ist, als daB er «haben» muB, sowie und weil er in
dieser Art Welt ist und sowie er im Gang seiner Lebensgeschichte auf
seinem lebenslauf-mitbestimmten Lebensweg «in Bewegung zu . . . »,
im Aggrel, ist.

Ob wir und ob diese Welt und wir in dieser Art Welt sein miissen,
ist eine in letzte Fraglichkeit hinabreichende, vermutlich unbeant-
wortbare Frage, die sich uns trotzdem immer wieder vom Grund aller

253



Fragen als duBBerster Grenzhorizont in den Weg stellt. Aber sowie wir
sind, sind wir — unabhéngig von reich und arm — ins Nichthaben und
ins Haben-Miissen mit ihren verschiedenen Arten und Weisen ein-
und ausgesetzt. Selbst im Nicht-Haben-Wollen des Haben-Miissens,
also z. B. in Selbstiiberwindungen und in gewollter Askese als spiri-
tueller Enthaltungsiibung, auch darin ist das Haben mitten in der
Verhaltenheit anwesend.

Der sich tausendfaltig abzeichnende elementare « Hunger nach...»,
der Hunger nach Nahrung, Besitz, Tatigkeit; nach Lust, Liebe, Ge-
borgenheit und Halt; nach Anerkennung, Macht und Gerechtigkeit;
nach Sinn, Lebenserfiillung und Wertverwirklichung in Sinngefiigen;
dieser Hunger nach Leben und Mehr-Leben setzt auch unter seinen
dichtesten Verschleierungen, plumpsten Scheinsidttigungen und in
allen Hemmungen den Aggre3 in Gang.

Haben-Miissen dringt zu befreiendem Haben-diirfen. Im Sich-
Haben-diirfen wird die begrenzte Freiheit des Sich-selber-gehérens
im Widerstand gegen den Habe-Hunger der andern erfahren; und
im gegenseitigen Sich-Haben-diirfen von Zweien, die sich zustimmend
verbunden sind, erweist sich dann, wie das Sich-Haben des Einzelnen,
in der Hingabe an den andern sich erneuern, vertiefen und iiber-
schreiten kann. Im Einander-Haben der tieferen gegenseitigen Ver-
bundenheit wird die Briicke erfahren, die auf der Teil-Habe dieses
Fiireinander steht.

Wir kénnten vielleicht auch nicht sein; auch macht unsere Habe
gewil3 nicht unser Sein aus. Aber wir kénnen nicht sein, ohne haben
und ergreifen zu miissen, obschon das sehnsuchtsvolle Haben-Miissen
nur ist, weil wir sind und weil wir unseren Weg gehen, um uns im
Sein, in der Zeit und im Sinn-Suchen zu erhalten. Dieses Haben-
Miissen ist als existentielle Kategorie den entsprechenden Katego-
rien des Antriebserlebens ontologisch vorgegeben.

Damit ist nichts iiber Werthéhe und Wahrheitsgehalt dessen, was
fir unser Haben Wert und Sinn haben mag, sowenig wie iiber Wert
und Richtung des Weges zum Haben etwas ausgesagt. Wir wissen
auch, wie sehr vieles, wessen wir habhaft werden méchten oder hab-
haft werden, mit sich selbst streitet. Unsere Hab-Seligkeit ist in sich
selbst konflikttrachtig, auch ohne in Habsucht und Habgier auszu-
brechen.

Trotzdem: wir sind heiBt wir miissen haben, angetrieben von der
Lebensbewegung, von den Fraglichkeiten des Daseins und vom bei-

25%



Benden oder verlockenden Mangel des Nicht im Nicht-Haben?2. Das
Haben-Miissen selber treibt die Widerstinde mit hervor, gegen die
wir vorgehen. Dieses aggrediente kdmpfende Vorgehen trifft dabei
unweigerlich irgendwann und irgendwie den andern im Wir, den
andern, der mir gleich und ungleich zugleich ist.

Wir sind auf dem Weg uns méglicherweise im Weg; und wenn wir
uns nicht fiir Partnerschaft oder freundliches Ausweichen entschei-
den, werden wir uns in der Kollision gegenseitig zum Widerstand in
Angriff und Abwehr; wir werden zu Widersachern. Das Kédmpfen
umschlieBt nunmehr Personen und wird dabei allerdings nicht nur
Personen, sondern auch «das Personale», oder das Selbst, jenen
eigentimlichen tieferen, nur symbolisch zu umschreibenden Wesens-
bezug in der Person verletzen kénnen, vielleicht auch nur mittelbar
auf dem Wege beruflicher oder sozialer und geistiger Interessenkolli-
sionen.

Vielfiltigste Erfahrung zeigt dabei, daB das Verletzen nicht nur
den andern trifft, sondern auch im Verletzenden selbst Unruhe aus-
lésen kann, eine Unruhe, als wiare nicht nur ein anderer, sondern
eine tiefere Ordnung, ein beide umfassendes, tragendes Sein, ja der
Verletzende selbst verletzt worden.

Wo nicht psychopathologisch zu deutende Abartigkeiten vorliegen,
ist doch offenbar in der mittleren Breite menschlichen Lebens selbst
bei naiv-freudigen und fahigen Kampfernaturen, umsomehr aber bei
allen andern, uber die mogliche Kampflust hinaus ein bald leichtes,
bald tiefes Unbehagen iiber das gegen andere gerichtete Angehen-
und Kimpfenmiissen zu entdecken. Dieses Unbehagen kann durch-
aus auch von gehiBiger Angriffigkeit und Riicksichtslosigkeit als
Tarnungen verdeckt werden.

Aber gerade die abgegriffene Wendung «es tut mir leid» trifft
ihrem Wesen nach den oftmals getarnten Sachverhalt.

Das mit Zorn und Angst vermischte Schuldgefiihl z. B. von Kin-
dern gegeniiber Eltern, von Eltern gegeniiber Kindern ist ein An-
zeichen fiir das keineswegs immer offen gekennzeichnete Leid, das
jede Generation sich selbst im notwendigen Kampf mit der andern
antut. Der Generationenkonflikt ist eine exemplarische Weise dieser

2 Von der dringenden Unruhe im «Nicht als Nicht-Haben» vgl. im
weiteren auch: E. BrocH, Einsichien in den Nihilismus und die Identitdt, in: Philo-
sophische Grundfragen 1, Zur Ontologie des Noch-Nicht-Seins. Frankfurt,
1961, S. 4211

25b



im ZustoBen erwirkten Eigenverletzung wie auch jenes universaleren
Ringens und Kimpfens zwischen Menschen, die sich gegenseitig zum
urspriinglich gar nicht gewiinschten Widerstand werden.

Das gleiche gilt auch fiir die Spannungen und Konflikte zwischen
den Geschlechtern. Und es ist im einen wie im andern Bereich, als
blieben wir uns gegenseitig etwas schuldig, was vielleicht nicht zu
entschuldigen oder bleibend nicht wieder gut zu machen sein wird.
Selbst ohne grob-massives Schuldigwerden, bleiben wir stindig in
einer Schuld des andern. Die Moglichkeit, dieses Gefiihl und Bewuft-
sein zu erfahren, entspringt aber, mitsamt dem Tragen der damit
verbundenen Last und méglichen Tragik, einer menschlichen Grund-
kraft, nicht etwa einer Schwiche; sie entspringt einem durch Erzie-
hungsanteile und Introjektion (Ein-Bildung) verstirkten moglichen
«Grundkénnen » 4.

Fraglichkeit und Michtigkeit, Haben- und Kampfenmiissen und die
Betroffenheit dariiber treffen hier zusammen und machen die Span-
nungen dessen offenbar, was wir Verantwortungsgefiihl und Gewissen
nennen.

Die den andern Menschen miteinbeziehende Unruhe, die dem
Schuldgefiihl zugrundeliegt, ist wie Angst und Schmerz eine in sich
zwar stumme, aber uns vielschichtig und vielgesichtig zu Antwort und
Entscheidung antreibende Grundsteuerung im Selbst- und Wir-
Bezug. In welche Wertrichtung und auf welcher Werthéhe allerdings
diese Steuerung jemanden zu steuern vermag, bleibt bis zum Augen-
blick ihres Ergebnisses fraglich. Gewi8 ist nur, daB kaum jemand gern
schuldig werden mochte, so dal3 es ihm leid tate. Denn wer besi3e
offene Lust zum Schuldigwerden?

Damit aber beriihren wir ein entscheidendes Element im Phino-
men der «Aggression» und somit den Angelpunkt unserer Betrach-
tung. Denn die Unwilligkeit, Schuldgefiihle zu haben und schuldig
zu bleiben, bewirkt Abwehr von Angst vor Schuld; das Ausweichen
sowohl vor der beunruhigenden Angst selber wie vor dem beéangsti-
genden Schuldgefiihl ist eine bekannte Art von Vorgehen gegen das
Unheimliche.

In diesem Vorgang umgeht und hintergeht der Mensch sich selbst
und sein Ko6nnen, sich mit seinem Mut und seiner moéglichen Einsicht
zur angemessenen Verarbeitung des Schuldgefiihles fithren zu lassen;

24 N. HARTMANN, Ethik, Berlin, 1926, S. 665.

256



in der unterschiebenden und tibertragenden Projektion sieht er andere
statt sich selber schuldig.

Diese Schuldprojektion soll, obschon sie bekannt ist, trotzdem kurz
in ihren individuellen, institutionellen und industriekulturellen Beziigen
bedacht werden.

Der Einzelne iibertragt aus Angst- und Schuldabwehr leicht in sein
Bild vom andern, mit dem er zusammensto8t, all das, was er an sich
nicht wahrhaben will oder kann; in der Projektion als Schein-Er-
l6sung von der eigenen moralischen Konfliktlage hat er im andern den
allein Schuldigen. Wehrt sich der andere, dann erscheint diese Bewe-
gung des anderen als die schuldige erste Angriffshandlung; der andere
alsoist aggressiv. Als aggressiv erscheint gemeinhin zuerst «der andere».

Aggressiv ist demnach der Be-Gegner, dem das Recht, als Mensch
auch kdmpfen und sich wehren zu miissen, insgeheim oder offen abge-
sprochen wird. Der aggressive andere muf in dieser Deutung nicht
kampfen, er will; er will verletzen, vernichten und bésartig sein. Er
verkorpert das im scheinbar unschuldigen Bezichtiger verdringte
Schuldgefiihl und undurchschaute Schulderleben.

Gerade weil nun viele, vielleicht die meisten, im Grunde nicht
kampfen wollen, aber kimpfen miissen, weil sie durch Lebenslauf,
Lebensraum und Lebensweg ins Nichthaben, Haben-Miissen und
Kiampfenmiissen ausgesetzt sind, aber in der Arbeit mit den Wider-
stinden nicht notwendigerweise andere Personen als Widersacher
verletzen und schuldig werden méchten, eben deshalb wollen sie umso
entschiedener unschuldig sein. Und nun werden sie durch die ab-
wehrende Schuldprojektion auf einen andern nur umso schuldiger
an diesem andern, dem sie Gerechtigkeit schulden und den sie als
Glaubiger umso lieber weggeraumt sahen.

Um den eigenen Lebensraum oder Kampfsinn, die eigene Sinn-
und Fahrtrichtung zu erhalten und als recht und schuldlos zu recht-
fertigen, wird der unerwiinschte Be-Gegner als Stérer des Sinnes zum
Trager eines zu zerstérenden schuldhaften Gegen- oder Nicht-Sinnes
umgedeutet; an diesem Gegen-andern kann der Beschuldiger nun
selber schuldig werden. Durch einseitige Schuldabwalzung bleibt er
iiberdies noch mehr hinter sich und seinem Sinn-Horizont zuriick.
Zu Unrecht fiihlt er sich allein durch seinen Angriff auf den der
Aggression Bezichtigten moralisch gerechtfertigt.

Institutionen, besonders machtige und rechtlich anerkannte, scheinen
die Gefahr zu solchen fundamentalen Verfilschungen der menschli-

257



chen Grundgemeinsamkeiten durch Schuldprojektion eher zu er-
héhen als zu mindern.

Alle Institution — Staat, Kirche, Schule, groBe michtige Verbiande
u. 4. —scheint ihrem Wesen und Selbstverstiandnis nach im sinnfélligen
Gegensatz zur Weiterbewegung zu stehen. Institution spiegelt mit-
samt ihren regressiv-zwangshaften Strukturelementen die Sehnsucht
des nicht-festgestellten Menschen nach Wohnen, Gewohnheit, Bleiben
und unverbriichlichem Bestand im Bekannten wider.

An die Institutionen, die er mit sozialkonstruktiver Bauherren-
schaft errichtet, delegiert der sich darin einhausende Mensch seine
Michtigkeiten aus Angst und Ohnmacht. Was der Mensch auf seinem
Wege erfahren, erkdmpft und als Habe erworben hat, soll durch
institutionelle Sicherung im doppelten Sinn dem Vergehen entzogen
werden: der Verginglichkeit und dem vielleicht schuldhaften Angriff
von anderen und Unvertrauten.

Institution als Stand-Ort sucht unentwegte und unbewegbare
Befestigung ihrer iiberlieferten Anspriiche; sie will —bis ins Sprachliche
hinein — stereotype und dogmatisch-iiberlieferbare Kon-soliditit
(solidus: fest und unerschiitterlich). Bewegung ist demnach in An-
lehnung an eine Wendung ScHELLINGS, dasjenige in der Institution,
was nicht sie selbst ist?®. In ithrem Zentrum sichert und hiitet sie angst-
lich den unentbehrlichen Schlaf der Welt, auch wenn sie duBerlich
betriebsam erscheint. In ihrem Wesen ist sie festgestellte Ein-Richtung,
auch wenn sie als Ganzes den Wandlungen, Bewegungen und Kon-
flikten polymorpher Geschichtlichkeit unterworfen ist und selber
vielfiltige Bewegung auslost (z. B. in der « Mobilmachung»).

Institution schafft nur allein durch ihr Dasein als notwendiges
Orientierungs- und Machtzentrum des Habens und als Mauer des
ausklammernden Erhaltens und Behaltens tatsdchliche oder so er-
scheinende AuBenseiter, Abtriinnige, Verdichtige, Feinde, Gegen-
und Gegnerinstitutionen. Sie selber sucht umso mehr wie ein unzer-
storbares Naturphinomen zu dauern und zu iiberdauern gemiB ihrem
auf das Bleibende gerichteten und sich darin rechtfertigenden MaB.

Eben darum aber werden alle Existenz und Bewegung, die dieser
Norm, Regel und Eigen-Gerechtigkeit widersprechen oder sich ent-

® Die urspriingliche Wendung bei F. W. J. ScueLLiNG, Uber das Wesen der
menschlichen Freiheit, Stuttgart, 1964, S. 70/71, bezieht sich auf «die Natur in
Gott» als dem «Grund seiner Existenz», d. h. «was in Gott selbst nicht Er
Selbst ist».

258



ziehen, leicht verdachtig. Geht das in Frage gestellte Verdachtige aus
sachlicher Betroffenheit kritisch oder in der Notabwehr des Verletzten
gegen die in Frage stehende Institution und ihr institutionelles « Man»
an, dann wird es leicht als «aggressiv» gedeutet, d. h. diffamierend
abgewertet.

An diesem andern wird das Bose als das «ganz andere» bekampft.
Da die Institution nur das unschuldig Gute sein méchte und doch im
eigenen tragenden Grund Macht, Schuld und ressentimentale Krifte
enthilt, behilft und rechtfertigt sie sich wenn moglich durch ideolo-
gisch bekriftigte Schuldprojektion, die gruppen- oder massenpsy-
chisch, ja mit Massenwahn abgestiitzt werden kann. Der Wahn wird
jedenfalls dann der sachlichen Wahrheit vorgezogen, wenn die Be-
haustheit in der gesicherten Wohn-Macht der Institution tibermaBig
bedroht erscheint; der «ganz andere» als kritischer Nein-Sager wird
aus Angst entweder vernichtet oder sozial ausgeklammert.

Stichworte wie «Ketzer» oder «Haretiker», «Unglaubige»,
«Volksverrater», «Juden», auch etwa «die Jugend» mégen das Ge-
meinte kurz illustrieren. Die gegen die Bezichtigten ausgesprochene
institutionelle Selbstentschuldigung kann dabei die allféllig be-
schworene Rechtfertigungssymbolik des Ewigen ideologisch mit den
blossen Anspriichen des Bleibens verwechseln.

Der éltere Mensch nun, der gemeinhin Rang, Verantwortung und
Last institutioneller Verpflichtung trigt, mag wohl besonders geneigt
sein, sich auf dem rechten Weg zu sehen, im Recht, auf der rechten
Wegseite, die ihn rechtfertigt. Fallt er durch den AnstoB des Jiingeren
um, so neigt er wohl zunéchst zur bezichtigenden Schuldabwilzung
auf den Jiingeren. Aber auch der Altere als der Verantwortliche ist
mit seinem lebensalterbedingten Lebens-Gehstil moglicher Anstof.

Als Institutions- und Rechtstriager, der das Ungute des institutio-
nellen Schuldigwerdens und die Mauer der Institution aus seiner
Einsicht leicht verdringt, ist der Altere und Verantwortliche gewisser-
maBen eine Herausforderung (« Challenge») wie der Jingere in seiner
Weise. Institutionelles und auBlerinstitutionelles Leben sind sich ohne-
hin gegenseitige Herausforderung; und niemals ist dabei Institution
ein giiltiges Alibi fiir die persénliche Zurechnung des institutionellen
Menschen, ob er sich nun institutionsbewul3t oder institutionsblind
verhalt2,

2 Vgl. den «Entwurf einer Typologie des institutionellen und des individuell-
Jreiheitlichen Menschen in offenen und geschlossenen Berufssystemen» in P. SEIDMANN,

259



Diese Flucht vor méglicher Schuldzurechnung in die Schuldpro-
jektion hinein zeichnet sich besonders deutlich an bestimmten Vor-
gingen unserer modernen Industriekultur ab.

Die moderne technisch-naturwissenschaftlich begriindete Indu-
striekultur hat sich, kultursoziologisch betrachtet, als «zweites Sy-
stem» oder «zweite Natur»?2? dem primordialen Geflecht von Lebens-
lauf, Lebensraum und Lebensweg, von Aggre, Haben- und Kamp-
fenmiissen iiberlagert. Dabei bildet neben den vielen segensreichen
und wahrhaft groBartigen Errungenschaften das Zerstérungspoten-
tial die sorgenvolle Uberraschung.

Die heutigen Gehmittel der Erfahrung, d. h. die technischen Me-
dien industrieller Existenz und Expansion, iibersteigern die ur-
spriinglichen Anséitze im Guten wie im Bosen: Natur, Lebensrdume,
Lebenswege, Haben und Kimpfen zeigen dadurch tibermichtige
und teilweise neue januskopfige Doppelwertigkeiten. Und je schreck-
licher insbesondere die trag- und fahrbaren Zerstérungsmittel werden,
umso weniger will einer daran schuld sein. Auch hier ist moglichst
immer der andere schuld.

Je friedenshungriger die Volker seit dem letzten Jahrhundert ge-
worden sind, umso mehr muBte sich wegen des kiampferischen Akti-
vismus der technischen Welt und angesichts der wachsenden Ver-
nichtungen der Schuldzuweisungsreflex, gerade auch politisch, ein-
spielen. Selbstentlastende Diffamierung der jeweils andern institu-
tionellen Macht wurde und wird durch die destruktive Seite des
industriellen Fortschritts mitbedingt.

Der Begriff « Aggression» ist dabei ein Schlagmittel des moralisch-
politischen Angriffs oder Gegenangriffs geworden, um die durch das
Vernichtungspotential vermehrte eigene Schuld durch Schuld-
zuweisung an den jeweils andern zu verdecken. An allen Fronten
bezeichnen sich heute die Staaten und Michte gegenseitig als

Beruf — Weg oder Umweg zur Reife?, Ziirich, 1963. Zu dem Gegensatz von
«Individuell und Institutionell » vgl. etwa auch G. R. Heyer, Vom Kraftfeld
der Seele, Ziirich, 1949. Uber die Generationenproblematik, besonders auch
in sozial-kulturellen, institutionellen Lebensbeziigen, sieche die entsprechen-
den Kap. in P. Seidmann, Moderne Jugend: eine Herausforderung an die Erzieher,
Ziirich, 1963.

27Vgl. dazu: P. SEIDMANN, Moderne Jugend, Kap.: Freiheit und Jwang in
der Zivilisation; und Zivilisation: Uberwindung und Erneuerung der Lebensnot. S. 63 ff
und S. 74 ff.

260



Aggressoren; die Bezichtigung als institutionelles Schuld-Alibi wird
zur durchschaubaren politischen Tarnkappe.

Bis 1919 war der Angriffskrieg nicht volkerrechtswidrig, sofern
bestimmte Formalititen, vor allem die Kriegserklarung, beachtet
wurde; erst seit dem Vélkerbund, also seit 1920, wird versucht, die
«Aggression» im Sinne des nicht durch Notwehr begriindbaren,
nicht herausgeforderten Angriffskrieges zu verhindern?8. Dabei ist
offenkundig, daB die Schrecken des modernen Rustungspotentials
und nicht etwa moralischer Fortschritt die Definition der Aggression
als Rechtswidrigkeit begriinden halfen. Nachweislich wurde nach
dem 1. Weltkrieg die «offensive aérienne et chimique» als ein haupt-
sachliches «critére d’agression» bezeichnet2?, also der Luft- und Gas-
angriff eines ersten Angreifers; beildufig sei an dieser Stelle erwihnt,
daBB «Gas» ethymologisch eine Weiterbildung von Chaos ist.

Unter allen drei Titeln «individuell», «institutionell» und «indu-
striell» erscheint also die latente Bereitschaft, schuldige erste, d. h.
wahrhaft bése Unbheilstifter zu finden; besonders im weltpolitischen
Zusammenhang soll der jeweils «erste» Erzeuger von Chaos ermittelt
werden. Die Sinn- und Geistesgeschichte unserer Themenworter
spiegelt das sich steigernde Fahnden nach dem «ersten Angreifer»
anschaulich wider.

Die abschlieBende Uberpriifung unserer Ergebnisse 148t sich nun-
mehr in drei Punkten zusammenfassen.

Erstens: Insofern im Sinn der Wérter « Aggression» und «aggressiv»
eine herabsetzende, vorwurfsvolle Schuldzuweisung mitgemeint
wird, ist dasjenige, worauf mit ihnen hingewiesen wird, weder «eine
Tatsache» noch eine «faktische Gegebenheit» noch ein deskriptiv
«an sich» erfaBter Sachverhalt.

In diesem Sinn ist Aggression weder ein Trieb noch ein Urtrieb,
weder ein «primarer» noch ein «sekundérer» Impuls, weder gesund
noch krank, weder positiv noch negativ. Vielmehr ist das, worauf
damit verwiesen wird, in betonter Weise ein vom Verweiser selbst im
Vorwurf teils bewuBt, teils unbewullt mitentworfenes komplexes
Phinomen aus vielerlei sich verzweigenden Sinnelementen, ein Phi-

28 WicHER, Handwérterbuch fiir die franzosische Rechtssprache, Fkf. 1951.
29 Dictionnaire diplomatique de I’ Académie diplomatique internationale, Vol. I,

Paris o. Jg.
Ferner: A dictionary of the social sciences ed. J. Gould and W. L. KoLLE,
New York, 1964.

261



nomen, das teils vom Gemeinten her, teils von dem, der da meint,
seine Qualitaten bezieht.

Ohne den, der da hinweist, meint und bezichtigt, wire das als
«Aggression» bezeichnete, aber zunéchst noch nicht von sich selbst
her erwiesene Phinomen nicht; es ist in betonter Weise eine Funktion
der sozialen Orientierung in den Freund-Feind-Relationen desjenigen,
der selbstrechtfertigend meint, es sei «an sich» eine Aggression, worum
es sich da handle.

Aber ein faktisch vorfindbarer, erleb- und erleidbarer Zusammen-
stoB, ein Kampf und Konflikt mit Widerstinden, erscheint als
«Aggression» oder als «aggressives Verhalten» erst in der bezichti-
genden Bezeichnung. Mit ihr versucht der Bezichtiger aus seiner
Ansicht ein giiltiges MaBl und Urteil zu schaffen. Sein Urteil soll den
der «Aggression» Bezichtigten zur Schulderklirung und Selbstver-
urteilung zwingen.

Die Bezichtigung selber aber, als Weise des Kampfes und der
Verschleierung eigener Mitschuld, kann die Wahrheit dessen, was
an sich sein mag, als parteiische Anklage nicht erfassen. Indem die
Anklage, auf teils bewuBten, teils unbewuBten Wegen, das Phinomen
der Aggression mitkonstituiert, ist sie selber einem ihr tibergeordneten
Urteil unterworfen.

Die Wahrheit, wie es eigentlich gewesen ist, konnte schlieBlich den
Bezichtiger selbst als den tatsdchlichen sogenannten «ersten» Angrei-
fer oder provozierenden Anst6Ber offenbaren. Die Wahrheitsfindung
ist daher vom Phinomen und Vorwurf der Aggression mit seinem
Wesen der Tarnung auf den hinweisenden Deuter und seine Weise
der Erfahrungsdeutung zuriickzulenken.

Sogenannte « Aggression» ist zundchst AggreB eines andern in der
Optik einer bezichtigenden Deutung, und zwar auf Grund eines vor-
gegebenen deutungs- und vorwurfsfihigen Sinngefiiges auf seiten des
mindestens mit-ursichlichen, mit-aggredienten Deuters. Die bis in
tiefste und letzte Verzweigungen reichende Verflochtenheit gegen-
seitiger sozialer Abhiangigkeiten macht es wenig wahrscheinlich, dal
je jemand gleichsam aus einem sozialen Vakuum heraus und ohne
jede soziale Korrelation «erster Angreifer» ist (wie vielleicht Dschin-
gis-Khan und Cortés, die in fernabliegende Linder einbrachen).

Um die wahre Verantwortlichkeit aufzudecken, ist allemal hinter
dem bezichtigenden Verhalten der Sprache die erst noch zur Aussage
zu bringende Sprache des Verhaltens zu entziffern und in ihrer ver-

262



deckten Wahrheit zu begreifen. Die denkerische, analytische Riick-
frage nach dem wahren Ursprung bis in die transzendentalen, unbe-
wuBt-projektiven, sozial- und lebensgeschichtlichen Riickbeziige
hinein wird zum Postulat der Gerechtigkeit, der Gesinnung, der
FairneB.

Am MaB der Sachlichkeit, mit welchem sich auch der Bezichtiger
dem fairen Urteil verséhnlich unterzieht, 143t sich ermessen, ob und
inwieweit der Bezichtiger selber vielleicht von jener unsachlichen
Dauerhaltung bestimmt ist, die gemeinhin und ebenso schlagwort-
artig als «Aggressivitit» bezeichnet wird. Am schwierigsten wird
dabei der institutionelle Bezichtiger zur selbstkritischen Einsicht
kommen, und auch dann nur unter dem Vorbehalt, daB seine Macht
unangetastet bleibe.

Lweitens: Wo gehéduft von Aggression und aggressiv gesprochen
wird, ist wegen der zu vermutenden Verschleierung des Sachverhaltes
eine tiefe Gestortheit der Gesamtsituation des Zusammenlebens zu
gewirtigen, eine Stérung, an der alle Beteiligten in ihrer Weise teil-
haben. Besonders wo zwei und mehrere sich gegenseitig als « Aggres-
soren», d. h. als «erste Angreifer», als Urstifter des Unheils und also
Ur-sache des Konflikts bezeichnen, wird die gegenseitige Bezichti-
gung zum Signal und Symptom eines umfassenden Ungliicks, das durch
die verfehlte Koppelung von iuberschieBender Kampfdynamik mit
haBgetragenem Vernichtungswillen mitbewirkt wird.

Das bestitigt uns nicht zuletzt die Wortgeschichte: an drei beson-
ders prignanten Zeitpunkten sind auffallende Markierungen in der
Sinngeschichte unserer Themenworter zu beachten.

Im weiteren Umkreis der Religionskriege begann sich ihr Sinn
cinseitig ins Feindselige zu verschieben; im Umkreis der Franzosi-
schen Revolution und der napoleonischen Umwilzungen entstand
als Ergebnis entsprechender Sinnentwicklungen das Wort «agressif»;
und damals wurde die gesamte Wortgruppe im germanischen Sprach-
bereich rezipiert. Im Vorfeld und in der Folgezeit des ersten Welt-
krieges breitete sich ihr Gebrauch betonterweise von der Psycho-
analyse bis zum Vélkerrecht aus; und noch nie sind sie gerade in der
Weltpolitik so oft und so global, wie in den letzten Jahrzehnten und
in der Gegenwart, einer neuen Katastrophen- und Gefahrenzeit,
verwendet worden.

Diese zwei kleinen dreisilbigen Woérter mit ihrer bis jetzt wohl kaum
beachteten Sinngeschichte widerspiegeln, recht bedacht, die ganze

263



Katastrophengeschichte der letzten Jahrhunderte. Sie sind Signale
einer schreckensvollen Geschichtssituation, die etwa seit der Zeit der
Religionskriege bis zum heutigen sogenannten Ost-West-Konflikt in
bestimmten sozial- und geistesgeschichtlichen Hinsichten eine ver-
schleierte, hintergriindige Konflikteinheit zu bilden scheint — einen
sich duBerlich stindig wandelnden und weiter ausbreitenden Konflikt,
in welchem die fruchtlose gegenseitige Bezichtigung der Aggression
zugleich auch ein Symptom des wachsenden Schulderlebens und der
wachsenden gegenseitigen Lebensschuld auf allen Seiten ist.

Drittens: Die operative und instrumentale Kraft dieser Woérter, ihre
Bedeutung als Orientierungsfunktion im Gemisch von Hinweis,
Bezichtigung und selbstrechtfertigender Verschleierung, ihr Stellen-
wert als Signale und Symptome groBer geschichtlicher Unbheilsvor-
gange — all dies wird ergédnzt, wenn nicht sogar umfaBt von dem
Symbolbezug, den sie als weiteren Aspekt im Grunde mitenthalten und
andeuten.

In dem bezichtigenden Suchen nach dem «ersten» Angreifer als
Stifter des Unbheils leuchten mythisch-symbolische Bilder auf, die
teils auf «das Bése» als Inbegriff aller Uberméchte der Vernichtung,
teils auf die erhoffte Erlésung vom Bosen hindeuten.

In einer Epoche wie der unsern, in welcher das Leben, die Vitalitit
und Gesundheit und zugleich das Leben im Frieden, zum Teil aus
Ehrfurcht vor dem Leben, als kostbare, wenn nicht sogar als héchste
Werte verehrt werden, in einer solchen Zeit miissen die Massenvernich-
tungswellen der letzten Jahrzehnte als besonders widersinniges und
boses Schicksal erscheinen. Das Leiden an der hochgeziichteten
Ubermaichtigkeit von Zerstorungskriften, die die Lebensfundamente
ganzer Volker verletzen, 1aBt ebenso nach «ersten» schuldigen An-
stiftern wie nach der Grundquelle aller Schuld und nach der Erret-
tung vom Unheil Ausschau halten.

Nicht nur Religionen mit ihren unterschiedlichen mythologischen
Sinnbildern des Bosen, des Zornes Gottes, der Verséhnung und Er-
lésung, auch die Satzung der Vereinten Nationen3®® bietet in ihrer
Weise einen Heilsweg der Errettung vom Leiden am Bésen, d. h. von
der drohenden Vernichtung in Kriegsgestalt an.

Die Friedensvereinigung der Vélker der Welt will die Menschheit

30 Die Satzung der Vereinten Nationen, Deutsch, Englisch, Franzésisch, hrsg.
von U. Schwarz, Ziirich, 1945.

264



kiinftig — wie es mit religiosem Wortgebrauch heiBt — von der « GeiB3el
des Krieges» erretten (to save from the scourge of war). Der friedens-
briichige Aggressor (mit seinen «acts of aggression», Kap. VII) er-
scheint, indem er schuldiger erster Angreifer ist, als Inkarnation des
Bosen, weil er in den heiligen rettenden Friedensweg der am Krieg
leidenden Voélker einbricht und ihre Hoffnung auf Erlésung vom
kriegerischen Bésen zunichte macht.

Es fragt sich, inwiefern hinter dem weltpolitischen Gebrauch un-
serer Themenworter der Sinn-Horizont uneingestandener und un-
durchschauter manichéischer Symbolvorstellungen zu erblicken ist:
d. h. der Kampf des Lichtgottes mit den damonischen Michten des
Chaos und der Finsternis, wobei der siegreiche Kampf gegen die als
«Aggression» erscheinenden Michte das Weltreich des Lichts herauf-
fithren wird®!. Diese eschatologische Symbolik lieBe jedenfalls jene
manchmal aufflackernde verhingnisvolle Neigung auf jeweils beiden
Frontseiten verstehen, den Gegner im Licht eines sogenannten
«Heiligen Krieges» (oder «totalen Krieges», was dasselbe ist) zu
deuten und ihn demgemilB als den total Bésen riicksichtslos und
radikal vernichten zu wollen (deutsche KZ; Codewort fiir den ersten
amerikanischen Atombombenversuch: « Trinity»)32. Begreiflich auch,
daB jede Partei den gleichen Satzungstext mit einem eigenen Licht-
Finsternis-Schema antagonistisch ausdeutet und dabei, je nach ihrem
Ort in der Sozial- und Geistesgeschichte, zu gegensitzlichem Ergebnis
kommt.

Aber die tiefenpsychologische Befragung dieses Licht-Finsternis-
Bildes fiihrt gemaB heutiger Einsichten zum SchluB, da8 sich darin
innerseelische Erfahrungen und Schrecknisse mythologisch verdich-
ten, namlich der von Selbsttauschungen uberlagerte innerseelische
Kampf mit eigenen, undurchschauten, dunklen UnbewuBtheiten.

Auch eine philosophisch orientierte, situationsanalytische Tiefen-
psychologie, wie sie an dieser Stelle vertreten wird, erkennt auf Grund
denkerisch iiberpriifter analytischer Erfahrung in téglicher Praxis:
Indem der Mensch individuell und kollektiv seinen Lebensweg geht,
als homo aggrediens, in Bewegung zu Etwas, zu Dingen, Menschen,
Spiel und Arbeit, bemerkt er in sich selber jenes nicht oder héchst

31 Vgl. dazu: G. WIDENGREN, Mani und der Manichdismus, Stuttgart, 1961.
82 F. HeERr, Die dritte Kraft, Fkf., 1959, S. 503.

18 Studia Philosophica XXVI 265



ungern und daher meist unangemessen, was tiefenpsychologisch bald
Chaos, bald Schatten oder Hinterginger genannt wird 32,

Alles Unerhellte, Gewaltsame, sinnlos Ungelebte, alles «was nicht
geht», d. h. was nicht sein darf und doch im Menschen ist und wirk-
sam wird, all dies geht mit ihm, geht hinter und unter ihm mit; im
Widerstand dagegen, es verstehend und angemessen zu verarbeiten,
bekdmpft er es leicht im andern als die bose Welt, als die Welt des
Bosen. Denn im Nicht-gelebten rithrt ihn als Nicht-Leben das Nichts
an, der Sinn-Tod, den er als der veringstigte Lebendige in den Sinn-
Nichtigkeiten, die er im andern zu erschauen glaubt, total vernichten
mochte.

Statt den andern durch Selbstbegrenzung in der coincidentia
oppositorum des gemeinsamen Seins mitzuerhalten, entldt der MaB-
lose und Schattenblinde diesen andern wie ein schuldzuteilender Herr
des Seins ins Zerfallsbild eines chaotischen Nichts, das er bése, total
«negativ» und somit total vernichtungswiirdig nennt. Da sich solche
meist als Dienende getarnte « Herren des Seins» mit Absolutheitsan-
spriichen heute wie seit Jahrhunderten auf jeweils beiden Frontseiten
befinden, droht auf Grund solcher hybrider Aufgeblasenheit der
MachtanmaBung (bése = ethym. aufgeblasen!) immer erneut und
immer umfassender das Chaos einseitiger und gegenseitiger Total-
vernichtung.

Chaos, sagt immerhin die griechische Mythologie, ist der Vater des
Eros. Wir entgehen der uns allen recht naheliegenden Verfithrung,
im unbegriffenen andern als unserem Be-Gegner die Verkérperung
des Satanischen zu entdecken, nur, indem wir selber uns immer
wieder als homines aggredientes vom Chaos zum Eros fortbewegen:
von der Gefahr der Sinnleere zur gemeinsam lebenerhaltender
Sinngebung, in die gemeinsame Liebe zum Leben und zur Wahrheit,
soweit sie sich auf unserem Wege erschlieBt.

3 Der Gebrauch dieser symbolischen Ausdriicke verteilt sich auf folgende
tiefenpsychologische Richtungen:

«Chaos»: Ausdruck Freups fiir das tiefenseelische Es (Ges. Werke, XV,
80).

«Schatten»: Ausdruck C. G. Jungs fiir unsere «andere, dunkle Seite»,
d. h. die unbewuBten, persénlichen wie kollektiven Aspekte unseres seeli-
schen Lebens (Ges. Werke, XVI, 69, Zirich, 1958).

«Hinterginger»: Ausdruck L. Szonpis fiir unser alter-ego (L. Szonbi,
Der Heilweg der Schicksalanalyse, in: Heilwege der Tiefenpsychologie, hrsg. von
L. Szondi, Bern, 1956).

266



	Begriff und Phänomen der Aggression

