
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Erscheinung als Ankunft des Zukünftigen

Autor: Pannenberg, Wolfhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erscheinung als Ankunft des Zukünftigen*

von Wolfhart Pannenberg

Zweideutigkeiten der Sprache verweisen manchmal auf
problematische Sachverhalte. So steht es wohl auch mit dem Worte
«erscheinen». Wenn wir sagen, ein Bekannter (oder ein bis dahin
Unbekannter) «erschien» bei mir, um mit mir zu sprechen, dann besagt
das soviel wie er kam zu mir, er trat in meinem Umkreis auf, etwa in
meinem Zimmer. Er schien nicht nur da zu sein, sondern er war wirklich

dort. Indem uns etwas erscheint, scheint es nicht nur bei uns zu
sein, sondern es ist wirklich da. Erscheinen und Dasein rücken hier
sehr eng zusammen. Doch andererseits ist mein Bekannter auch dann
noch da, wenn er nicht bei mir erscheint. Ob das sogar dann noch gilt,
wenn er überhaupt nirgends erscheint, - ob mein Bekannter auch
dann noch da wäre -, das ist allerdings zweifelhaft. Ich stelle diese

Frage zurück. Jedenfalls fällt das Dasein meines Bekannten nicht mit
seinem Erscheinen bei mir zusammen. So unterscheiden wir, was
etwas an und für sich (oder auch : für andere) ist, von der Art, wie es

bei und für uns erscheint. Dieser Unterschied liegt schon im Wort
«erscheinen» selbst. Eben dasjenige, was an und für sich mehr ist, als

was jeweils von ihm in Erscheinung tritt, erscheint bei mir. In diesem

Sinne weist der Gedanke der Erscheinung nach Kant auf ein davon
verschiedenes Ansichsein zurück, weil es ungereimt sein würde, daß

Erscheinung ohne etwas wäre, was da erscheint1. Gemeint ist nicht

nur, daß Erscheinung eine konkrete Bestimmtheit hat, vielmehr liegt
es im Begriff von Erscheinung, daß sich in ihr etwas kundtut, was
mehr ist als das, was von ihm erscheint. Die Zweideutigkeit des Wortes

Erscheinung liegt also im Verhältnis des Erscheinens zum Sein

begründet. Einerseits bedeutet Erscheinen soviel wie Dasein. Andererseits

verweist die Erscheinung, als solche verstanden, auf ein sie

übersteigendes Sein. Wie sind diese beiden Seiten der Bedeutung des

*) Die folgenden Ausführungen wurden am 2. 11. 1965 in Basel auf
Einladung der dortigen Philosophischen Gesellschaft vorgetragen.

1 Kant, Kritik der reinen Vernunft. 2. Vorw. B XXVII

192



Wortes zu vereinen? Oder fallen sie gänzlich auseinander, so daß die
Einheit des beide verbindenden Wortes nur ein belangloser Zufall
wäre?

I.

Wir wenden uns mit dieser Frage an die Geschichte des Denkens

über Erscheinung. Hier dominiert, spätestens seit Parmenides und
besonders unter dem mächtigen Einfluß Piatons, die Tendenz,
Erscheinung und Sein zu trennen. Die Welt der Erscheinung, der
Doxa, gilt als Mischung von Sein und Nichtsein, minderen Ranges
als das in sich bestehende Sein. Dieses stellt sich dem Piatonismus dar
als das Sein der Ideen, das sich nur unvollkommen in den Erscheinungen

abbildet und der Sinneswahrnehmung unzugänglich bleibt,
obwohl der Verstand es erfaßt. Das Sein gilt als in sich bestehend,

ewig und unveränderlich; die Erscheinungen, in denen es sich

abbildet, fügen ihm nichts hinzu. Es darf freilich nicht verschwiegen
werden, daß diese Auffassung, die bei Piaton selbst am entschiedensten

im Phaidon und im Staat zum Ausdruck kommt, die volle Tiefe
seines Gedankens der Idee nicht erschöpft. In der Idee als der
geschauten Gestalt ist ursprünglich, wie besonders Julius Stenzel gezeigt
hat, das Erscheinen mitgedacht; die Idee ist geradezu die in der
Erscheinung aufleuchtende Gestalt, so wie die Idee der Schönheit im
schön Gebildeten erfahren wird. Von solchem Ausgangspunkt her
konnte die vollständige Trennung der Idee von ihrer Erscheinung für
Piaton nur eine Grenzmöglichkeit bedeuten; und er hat ihre Unhalt-
barkeit in seinem Parmenides selbst dargetan: Werden Idee und
Erscheinung voneinander getrennt, so bedarf es einer anderen Idee, um
die Verwandtschaft der beiden ersten zu begründen. Ist aber die

neue Idee als solche wieder getrennt von dem, dessen Gemeinsamkeit
sie begründen soll, so bedarf es einer weiteren Idee, usf.2. Die Trennung

zwischen Idee und Erscheinung, der von Aristoteles so heftig
bekämpfte Chorismos, ist von Piaton selbst als unhaltbar erkannt
worden. Daß Piaton ihn überwunden habe, läßt sich freilich kaum

behaupten. Dazu scheint der Einfluß des eleatischen Seinsverständnisses

bei ihm zu stark gewesen zu sein, hier besonders der Gedanke,
daß das wahrhaft Seiende in seiner Unveränderlichkeit keines an-

2 Parm. 132 a 6 ff. (die Idee der Größe und die großen Dinge)
132c 9 - 133 a 2

193



deren zu seinem Sein bedarf3. So muß der Idee, als wahrhaft Seiendes

verstanden, die Beziehung zur Erscheinung gleichgültig sein, und in
dieser Selbstgenügsamkeit der Idee bleibt die Trennung von ihren
Erscheinungen bestehen. Doch selbst Aristoteles hat sich, wie sein

Gedanke der Substanz zeigt, der Suggestion des eleatischen
Seinsverständnisses nicht ganz entziehen können. So wird verständlich,
daß die Trennung des wahrhaft Seienden von der Erscheinung, die

Vorordnung von selbstgenügsam in sich ruhenden Ideen oder
Substanzen vor die Erscheinungswirklichkeit der sinnlichen Erfahrung,
ein dominierendes Motiv in der Geschichte des Denkens blieb, wo
immer der Gedanke der Erscheinung thematisch wurde. Demgegenüber

bedeutete es schon viel, wenn die Beziehung zwischen Wesen

und Erscheinung als eine wechselseitige erkannt wurde. Wir müssen

einen weiten Sprung über die ganze Geschichte der Beziehung von
Wesen und Erscheinung hinweg wagen, um die Wechselseitigkeit
dieser Beziehung ausdrücklich formuliert zu finden. Das ist der Fall
bei Hegel. Nach Hegel verhält es sich nicht so, daß nur die Erscheinung

auf das in ihr erscheinende Wesen zurückwiese als auf ihre
Wahrheit. Vielmehr gilt auch umgekehrt: «Das Wesen muß erscheinen.

Das Scheinen ist die Bestimmung, wodurch das Wesen nicht
blosses Sein, sondern Wesen ist, und das entwickelte Scheinen ist die

Erscheinung. Das Wesen ist daher nicht hinter oder jenseits der
Erscheinung, sondern dadurch, daß das Wesen es ist, welches existiert,
ist die Existenz Erscheinung4.» Um diesen Satz Hegels zu verstehen,
müßten wir auf die Wandlungen eingehen, die der Begriff des Wesens

von Piatons Gedanken des wahrhaft Seienden und Aristoteles'

Kategorie der oùala bis zu Hegel durchlaufen hat. Nur aus der
Auflösung des aristotelischen Begriffs der Substanz könnte der seltsame

Umstand verständlicher werden, daß in dem Satze Hegels das Wesen

dem Sein entgegengesetzt wird, statt selbst unmittelbar als das wahrhaft

Seiende aufzutreten. Doch wie dem auch sei, der Satz, daß das

Wesen erscheinen muß, ist bei Hegel immer noch im Sinne einer

ontologischen Priorität des Wesens vor seiner Erscheinung gedacht,
wenn das Wesen auch erst im Rückgang von der Welt des Seins in
deren Grund in den Blick kommt, indem das Seiende nun als

Erscheinung eines von ihm verschiedenen Grundes, eben des Wesens,

3 Diels, fg. 8, 33
4 Hegel, Enz. § 131

194



qualifiziert wird. Die Erscheinung stellt sich dabei dar als blosser

Widerschein, als Entäußerung, des als Begriff und Idee genauer zu
bestimmenden Wesens. Da die Hegeische Idee als zeitlose logische
Struktur gedacht ist - darin immer noch ähnlich dem ebenfalls
zeitlosen Sein des Parmenides -, so sinkt auch in Hegels Philosophie
(entgegen seiner Einsicht in die Wechselseitigkeit der Beziehung von
Wesen und Erscheinung) die letztere wieder zum Unwesentlichen
herab. Statt daß - wie Hegel behauptet - die Idee nur in den
Erscheinungen existiert, findet sie faktisch in den Erscheinungen der

Religion oder der Geschichte bloß nachträgliche Illustrationen ihrer
für sich feststehenden logischen Struktur.

Die Trennung von Sein (oder Wesen) und Erscheinung läßt sich

anscheinend nur dann vermeiden, wenn man entschiedener als Hegel
Sein und Wesen von der Erscheinung selbst her denkt. Einen Ansatz
dazu bietet Kant mit seiner These, daß aller Verstandesgebrauch
sich auf Erscheinung beziehe. Aber Kant meinte, indem er die
traditionelle Entgegensetzung von Dingen an sich und Erscheinung
voraussetzte, mit jener These die fundamentale Beschränktheit menschlichen

Erkennens auszusprechen. Seine These könnte jedoch Anlaß
geben, Erscheinungshaftigkeit als fundamentalen Zug des Seienden
selbst zu denken. Am entschiedensten ist das m. W. bei Heinrich
Barth geschehen, indem er nur der Erscheinung Sein im Sinne von
Subsistenz zuerkennt5, jede «Reduktion der Erscheinung auf nicht
erscheinendes Ansichsein» zurückweist6 und das «etwas», das

erscheint und ohne das nach Kant Erscheinung nicht gedacht werden

kann, als den eidetischen Gehalt im Akt des Erscheinens selbst

begreift, der das Thema der Auslegung der Erscheinung bilde. Der Satz,
daß im slôoç die Bedeutung der (in ihrer Aktualität und Kontingenz
dabei immer schon vorausgesetzten) Erscheinung ausgesagt werde7,
kehrt die traditionelle Fassung des Verhältnisses von elôoç und
Erscheinung um. Das Erscheinen als Existenz ist allen Wesensbestimmungen

vorgeordnet. Damit erweist sich Barths Verständnis der

Erscheinung der nachhegelschen Situation des Denkens verbunden,
in der bis heute in wiederholten Anläufen die Priorität des Daseins,
der Existenz, gegenüber allem Wassein, allen eidetischen Strukturen,
herausgestellt worden ist. Diese Frontstellung berührt sich, wenn sie

6 Heinrich Barth, Philosophie der Erscheinung II, 1959, S. 617
6 Heinrich Barth, Philosophie der Erscheinung II, S. 437 gegen Kant
7 Heinrich Barth, Philosophie der Erscheinung II, S. 617

195



nicht auf Anthropologie verengt wird, von ferne mit der
angelsächsischen Tradition des Empirismus. Gegenüber Denkweisen, die
das Existierende in seiner puren Faktizität zum Ausgangspunkt
nehmen, bewährt sich nun aber Barths Festhalten am Thema der
Erscheinung, die Auffassung des Daseins als eines Erscheinenden8,
dadurch, daß der Gedanke des Erscheinens mit dem Akt des In-Erschei-
nung-Tretens zugleich auch das «etwas», das erscheint, mit umfaßt,
also das eidetische oder essentielle Moment.

Heinrich Barths Neufassung des Gedankens der Erscheinung öffnet
den Zugang zur Kontingenz des Geschehens, zur Geschichtlichkeit
aller Erfahrung, sofern ihr Widerfahrnis aller Ausdeutung ihres
Inhalts immer schon vorausgeht. Dennoch bewegt sich die Auslegung
des kontingent Aufscheinenden nicht nur im Lichtkreis dieses Ereignisses,

sondern überschreitet es. Nur im Uberschreiten des Ereignisses,
das ihre Veranlassung bildet, vermag sich die Auslegung überhaupt
zu vollziehen. Insofern läßt sich das «etwas», das in Erscheinung
tritt, doch wieder nicht als gänzlich im Akt des Erscheinens beschlossen

denken. Und gerade von daher erst dürfte es gerechtfertigt sein,
das Existierende als Erscheinung zu kennzeichnen. Im Uberschreiten
des Ereignisses im Vollzug seiner Auslegung tritt aufs neue (und in
neuem Sinne) eine Differenz von Erscheinung und Sein, von Erscheinung

und Wesen auf.

Die Überschreitung der Erscheinung durch ihre Auslegung läßt
sich an sehr alten und wohl nicht zufällig an sokratischen Themen
verdeutlichen: Indem gesagt wird, was in der einzelnen Erscheinung
erscheint, wird allemal ein Etwas genannt, das nicht nur hier, sondern
auch anderwärts erscheint. Vermöge dieser seiner (wie immer zu
deutenden) Allgemeinheit überschreitet das elôoç die einzelne

Erscheinung, in der es anzutreffen ist.

Mit der Möglichkeit vielfältigen Erscheinens eines und desselben

Eidos hängt zusammen, daß es in keiner seiner Erscheinungen ganz
aufgeht. Es bleiben stets noch andere Weisen möglich, wie «dasselbe»

elôoç erscheinen könnte. Daraus ließe sich die ganz unplatonische
Konsequenz ziehen, daß das elôoç in sich ein Moment der
Unbestimmtheit enthält über das hinaus, was von ihm erkennbar wird aus
seiner Erscheinung oder aus einer Anzahl von solchen. Jedenfalls aber

(und das ist nur die andere Seite desselben Sachverhalts) stellt sich

8 Oder als «Emergenz»: op. cit. II, S. 633 f

196



die einzelne Erscheinung als eine immer nur teilweise Realisierung
der Möglichkeiten des in ihr erscheinenden elôoç dar. Vermutlich
bildet das Kunstwerk eine Ausnahme von dieser Regel. In der
Zusammenstimmung von Teilen und Ganzem, die im Kunstwerk
herrscht, ist in gewissem Sinne die Differenz von Wesen und Erscheinung

aufgehoben. Darauf beruht die Vollkommenheit des Kunstwerks.

Aber in der alltäglichen Wirklichkeit findet sich solche

Zusammenstimmung nicht. Hier ist die Vielfalt der Erscheinungen das

Zeichen der Unvollkommenheit jeder einzelnen.
Bis hierhin haben wir gesehen, daß weder die Trennung von wahrhaft

Seiendem und Erscheinung, noch die These ihrer Identität sich

aufrecht erhalten läßt, ohne in das jeweilige Gegenteil umzuschlagen.
Von der Trennung zwischen Idee und Erscheinung, oder Wesen und
Erscheinung, wurden wir auf ihre wechselseitige Zusammengehörigkeit

verwiesen. In der Identität der Erscheinung mit dem Dasein des

erscheinenden Etwas aber brach aufs neue die Differenz zwischen

Erscheinung und Wesen auf, weil die Auslegung jenes Etwas, das

erscheint, unumgänglich das Geschehen seiner vereinzelten Erscheinung

überschreitet. Da nun sowohl die Trennung, als auch die Identität

der Erscheinung und des wahrhaft Seienden sich als einseitig
erwiesen haben, stellt sich die Frage, ob die Einheit von Identität und
Nichtidentität der Erscheinung und des Seienden noch einer weiter
eindringenden Beschreibung zugänglich ist.

II.

Dem Theologen möge an dieser Stelle unseres Gedankenganges
die Einführung eines theologischen Beispiels nachgesehen werden.
Sie geschieht nicht, um die Fragen des Denkens durch eine

autoritative Antwort niederzuschlagen, sondern das Beispiel vermag
vielleicht gerade zu einem besseren Verständnis der Verschiedenheit

und Einheit von Erscheinung und Erscheinendem zu verhelfen.

Das berühmte und umstrittene Verhältnis von Zukunft und Gegenwart

der Gottesherrschaft im Auftreten Jesu scheint mir für die Erhellung

der Einheit und Differenz von Erscheinung und Erscheinendem

belangvoll zu sein. In den ältesten Schriften der neutestamentlichen

Jesusüberlieferung stehen Worte, die von der Gegenwart der
Gottesherrschaft im Auftreten Jesu sprechen, solchen gegenüber, die die
Gottesherrschaft als zukünftig von der Gegenwart des Auftretens

197



Jesu unterscheiden. Ob und wie beides zu vereinen sei, ist heute eine

exegetische Meisterfrage. Ich selbst finde die Argumentation
derjenigen Exegeten am überzeugendsten, die nicht zugunsten einer der
beiden Seiten optieren und nicht den Knoten auf die Weise
durchhauen, daß sie die gegenteiligen Worte als unecht eliminieren,
sondern die Besonderheit der Botschaft Jesu gerade im Nebeneinander
der scheinbar entgegengesetzten Aussagen suchen. Wie aber ist
solches Nebeneinander als sinnvoll zu verstehen? Im Sinne einer

künftigen Verlängerung und Vollendung des in der Gegenwart
Angebrochenen? Ich meine eher umgekehrt in dem Sinne, daß die
Zukunft der Gottesherrschaft im Auftreten Jesu gegenwartsbestimmende
Macht wurde. Die an und für sich im Judentum traditionelle Erwartung

der kommenden Herrschaft Gottes auf Erden wurde für Jesus
der entscheidende und alles umfassende Inhalt des Verhältnisses zu
Gott, weil es bei der kommenden Herrschaft Gottes um das Kommen
Gottes selbst geht, so daß der Gehorsam gegen Gott mit der ganzen
Ausschließlichkeit jüdischen Gottesverständnisses zum Sicheinstellen

auf die Zukunft der Gottesherrschaft wird. Wo aber das

geschieht, da herrscht Gott ja schon gegenwärtig unumschränkt, und
solche Gegenwärtigkeit der Gottesherrschaft tritt nicht in Konkurrenz
zu ihrer Zukünftigkeit, sondern kommt von dieser Zukunft her, ist
selbst nur der Vorschein ihres Kommens. So ist in Jesu Auftreten, in
seinem Aufruf, nach der Gottesherrschaft zu trachten, die kommende
Herrschaft Gottes schon erschienen, ohne ihre Verschiedenheit von der

Gegenwart solchen Erscheinens zu verlieren. Auf der göttlichen
Bestätigung dieses Sachverhalts, die den Jüngern Jesu durch die Oster-

erscheinungen zuteil wurde, basiert die spätere christliche Redeweise,

daß Gott selbst in Jesus erschienen sei (und zwar einmalig und
endgültig), ohne daß dadurch die Differenz zwischen Jesus und Gott
selbst aufgegeben wird. Das spätere christologische Dogma spricht
sachgerecht von der Gottheit Jesu, die dennoch als die des «Sohnes»

vom Vater verschieden bleibt. Dabei handelt es sich immer noch um
die Auslegung der Erscheinung Gottes, der Gegenwart seiner
Herrschaft, im Auftreten Jesu. Die Differenz des Sohnes vom Vater, die
das christologische Dogma festhält, entspricht der in der Botschaft
Jesu fortbestehenden Differenz der Zukunft der Gottesherrschaft von
ihrer Gegenwart in seinem Auftreten. Und wie die Zukunft gerade in
ihrer bleibenden Differenz zur Gegenwart die Gegenwartswirksamkeit

der Gottesherrschaft (und also ihr Eingehen in die Gegenwart)

198



begründet, so ist gerade in Jesu Festhalten an der Differenz Gottes
des Vaters ihm gegenüber die Gottheit Jesu selbst als des «Sohnes»

begründet. Jesus hat eben nicht für seine eigene Person den
Anspruch göttlicher Autorität erhoben - so mißverstanden ihn offenbar
seine Gegner. Vielmehr hat er sich selbst ganz für die von ihm
verschiedene Sache dessen, den er den Vater nannte, eingesetzt, für
Gottes kommende Herrschaft, und nur so war diese kommende
Herrschaft Gottes, war Gott selbst schon in ihm gegenwärtig. Die Differenz
der Gegenwart Jesu von der Zukunft des Vaters wurde in der
Selbsthingabe des Menschen Jesus an die kommende Gottesherrschaft, die

er verkündete, immer wieder vollzogen, sofern sie die Zukunft eines

anderen war. Jesus deutete von sich weg, und dem folgend muß die

Auslegung des in ihm Erschienenen die Erscheinung Jesu überschreiten

auf Gott hin, dem seine Botschaft galt. Dadurch bleibt jede Vermischung

von Göttlichem und Menschlichem im Ereignis der Erscheinung

Gottes in diesem Menschen verwehrt. Und doch wurde gerade
im Wegweisen Jesu von sich selbst auf Gottes Zukunft diese Zukunft
als solche in ihm und durch ihn gegenwärtig. Die Erscheinung Gottes
in diesem Menschen, die sein endliches Dasein transzendiert, bedeutet
doch eben deswegen ein Dasein Gottes in ihm, ein Einssein Gottes mit
ihm. Dabei hat das Zur-Erscheinung-Kommen Gottes in Jesus anderen

Sinn als die Epiphanien von Göttern in menschlicher oder
tierischer Gestalt, von denen etwa die griechische Religionsgeschichte
weiß : Dort bleibt die jeweilige Erscheinungsform, auswechselbar wie
sie ist, dem Wesen der Gottheit äußerlich, so wie dem wahrhaft
Seienden im Sinne Piatons oder des Parmenides seine Erscheinung
unwesentlich bleibt9. Im Auftreten Jesu hingegen kommt der Gott Israels,

die Zukunft seiner Herrschaft, definitiv zur Erscheinung, einmal
und in dieser Einmaligkeit endgültig und für alle Zeit, eben darum

nur dieses eine einzige Mal. So hat es später die kirchliche
Inkarnationslehre gegenüber allem hellenistischen Epiphaniedenken
ausgedrückt. Im eschatologischen Charakter des Auftretens Jesu, darin,
daß die endgültige Zukunft der Gottesherrschaft durch ihn jetzt
schon gegenwartsbestimmend und also Gegenwart wird, ist der End-

9 Kommt darin vielleicht eine im mythischen Denken allgemeiner
verbreitete abschätzige Beurteilung der profanen, alltäglichen Wirklichkeit
gegenüber der urbildlichen Wirklichkeit zum Ausdruck, von der im Mythos
erzählt und die im Kultus begangen wird, um das für sich heillose profane
Dasein in sie hineinzuziehen?

199



gültigkeitssinn dieser Geschichte begründet: Erscheinung und

Wesensgegenwart sind hier eins. Ob dieser Charakter der Erscheinung
Gottes in Jesus nicht auch für den Gedanken der Erscheinung
überhaupt relevant ist - gegenüber dem andersartigen religionsgeschichtlichen

Hintergrund der platonisch-parmenideischen
Verhältnisbestimmung von Erscheinung und wahrhaft Seiendem?

Nun wäre gewiß wenig gewonnen, wollten wir aus der Weise, wie
Gott in Jesus von Nazareth zur Erscheinung gekommen ist, ohne
Umschweife einen allgemeinen Begriff von Erscheinung abstrahieren.
Aufsolchem Wege gelangt man lediglich zu theologischen Postulaten,
für die Allgemeingültigkeit allenfalls behauptet wird. Wir wollen uns
lieber fragen, ob unser theologisches Beispiel etwa ein Licht wirft auf
bestimmte, sonst vielleicht verborgene Seiten der allgemeinen
philosophischen Erscheinungsproblematik selbst. Dieser Frage nachzugehen,

dürfte hinlänglich dadurch motiviert sein, daß im christlichen
Gedanken der Erscheinung Gottes in Jesus von Nazareth die beiden
Momente vereint sind, die im philosophischen Denken immer wieder
auseinandergebrochen sind, obwohl sie beide im Reden von Erscheinung

anklingen, nämlich die wirkliche Gegenwart des Erscheinenden
in der Erscheinung und seine Transzendenz gegenüber der einzelnen

Erscheinung. Im Gedanken der Offenbarung Gottes in Jesus von
Nazareth ist beides vereint : Gott ist ganz und endgültig da in diesem
einzelnen Menschen, und doch bleibt er von ihm verschieden, ja
gerade als der von ihm Verschiedene ist er in ihm da. Wir haben
gesehen, daß diese Einheit der scheinbar einander ausschließenden

Momente verständlich wird (und begründet ist) aus der Weise, wie
die Herrschaft Gottes im Auftreten und der Botschaft Jesu zukünftig
ist und doch als zukünftige gegenwärtig. Hat die Zusammengehörigkeit

von Identität und Differenz im Verhältnis von Sein (oder Wesen)
und Erscheinung etwas mit der Zeitlichkeit dieses Verhältnisses zu
tun? Und stellt sich dabei das im Ereignis des Erscheinens Erscheinende

im Modus der Zukünftigkeit dar?

III.
Blicken wir auf die Anfänge des griechischen Philosophierens, so

läßt sich wohl sagen, daß Heinrich Barth mit Recht das Thema der
Erscheinung als Thema bereits der jonischen Naturphilosophen
beschrieben hat. Mir scheint dieses Urteil gerade auch durch die

200



Struktur der Frage nach der ä.Qyjj bestätigt zu werden, in der Heinrich

Barth den Ansatzpunkt für die ontologische «Verminderung»
der Erscheinung zum Schein fand10. Daß die unmittelbar erfahrene

Vielfalt überschritten wird in der Frage nach ihrem gemeinsamen
Grunde, darin verschafft sich zunächst nur das für Erscheinung als

solche konstitutive Moment der Differenz von Erscheinung und
erscheinendem Wesen sein Recht. Daß die Dinge «im Grunde» anders

«sind», als sie zu sein «scheinen» - ist das nicht die Grundüberzeugung

jeder Sicht, die die Wirklichkeit als Erscheinung erfahrt, im
Gegensatz zu einem platten Empirismus, der sich beim nächsten

Augenschein beruhigt? Diese Uberzeugung, daß die Dinge «im
Grunde» anders sind als sie zu sein scheinen, scheidet die jonischen
Denker doch wohl noch nicht von der Daseinserfahrung des Mythos.
Denn auch die mythische Intuition schaut im Augenfälligen ein
Tieferes. Die intuitive Sicherheit dieser Schau, die das, was die

Dinge «im Grunde» sind, unmittelbar im Phänomen erfaßt, scheint

nun freilich den jonischen Naturphilosophen abhanden gekommen
zu sein. Welches die wahre Gestalt des «Grundes» ist, das ist fraglich
geworden. Verschiedene Antworten werden gegeben. Mit solchem

Fraglichwerden haben die Phänomene bereits die Transparenz auf
ihren tieferen Grund hin verloren. Indem nun die philosophischen
Antworten den einen Grund namhaft machen, für den die Phänomene

doch nicht transparent sind, tritt in der Tat die «Möglichkeit
einer Entwertung der Erscheinung zu Tage11». Unausdrücklich

vorausgesetzt ist dabei, daß der Grund immer schon da ist, so daß die
Phänomene eigentlich - wären sie nicht täuschender Schein — den

Durchblick auf den doch in ihnen anwesenden Grund freigeben müßten.

In reflektierter Gestalt tritt die Gegenwärtigkeit des Grundes

erst bei Parmenides hervor, indem das «Ist» als schlechthin mit sich

Identisches und unbeschränkt Gegenwärtiges in die Funktion der

O.Q-/7] einrückt, als das Gemeinsame und Einende alles dessen, was
ist12. Indem nun das «Ist» schlechthin mit sich identisch, eines und
als solches gegenwärtig ist, wird alles Vielfältige und Veränderliche

zum trügenden Schein. Nicht schon die Verschiedenheit des Grundes

von den Phänomenen, in denen er erscheint, hat ihre Entwertung zu

10 Heinrich Barth, Philosophie der Erscheinung I, S. 10
11 Heinrich Barth, Philosophie der Erscheinung /, S. 11

12 Was auch immer sonst die tipyVj sein mag, sie muß jedenfalls seiend sein,
um der Ursprung und die Einheit aller Dinge (üvta) zu sein.

14 Studia Philosophica XXVI 201



blossem Schein zur Folge, sondern erst der Umstand, daß die Phänomene

das nicht zeigen, was sie «im Grunde» schon sind. Wenn im
Grunde das allein wahrhaft Seiende bereits gegenwärtig ist, dann können

die Phänomene in ihrer Differenz vom Grunde nur noch als

täuschende Verschleierung gelten.
Bei Parmenides hat also die Zukunft im Verständnis der Erscheinung

keinen Platz. Anders steht es mit der zweiten Wurzel der
klassischen Philosophie der Erscheinung, die uns bei Piaton entgegentritt.

Die platonische Idee weist einerseits auf das parmenideische
Seinsverständnis zurück, ihre andere und ursprünglichere Wurzel
aber liegt in der sokratischen Frage nach dem im Leben der Polis
Guten und so nach der àger/j, der wahrhaften Tüchtigkeit, die das

Gute und Nützliche weiß und demgemäß handelt. Im Gedanken des

Guten liegt das Moment der Zukünftigkeit. Insofern nämlich das

Gute und Nützliche von allen erstrebt wird, wie es im Gorgias
heißt (466 ff.), ist deutlich, daß man sich noch nicht in seinem
Besitz befindet, es aber zu erlangen hofft. Im Wesen des Guten als

des Erstrebten liegt also ein Zukünftigsein. Man kann das durch die
berühmte platonische Wendung, das Gute sei jenseits des Seienden

zu denken (ènsxeiva rrjs oùaiaç, Staat 509 b 9), bestätigt finden. Allerdings

wird dort die Jenseitigkeit des Guten nicht aus dem
Überschreiten des Vorhandenen im Streben gedacht, sondern als Jenseitigkeit

der Ursache gegenüber dem von ihr Verursachten (den Ideen als

dem wahrhaft Seiendem). Aber die Ursächlichkeit selbst (acria) steht
bei Piaton im Zusammenhang mit dem Streben. Dürfen wir nun die

platonische Idee mit Julius Stenzel als die Vollgestalt der Güte und
Tüchtigkeit des betreffenden Dinges, die es «nachahmend» zu erreichen

strebt, verstehen, dann ist deutlich, daß das platonische
Verständnis des Verhältnisses von Idee und Erscheinung von seiner sokra-
tischen Herkunft her einen Zukunftsbezug einschließt, einen Bezug
der sichtbaren Dinge nicht auf irgendeine Zukunft, sondern auf ihre
Wesenszukunft, auf ihr «Gutes». Die Idee des Guten wäre dann
vielleicht im genauen Sinne als die «Idee der Ideen» zu verstehen, so

nämlich, daß sie zusammengefaßt dasjenige zum Inhalt hat, was das

Ideesein jeder Idee ausmacht. So konnte ja schon der Sokrates des

platonischen Phaidon nicht nur von der Gesellschaft, sondern vom
ganzen Kosmos sagen, daß «das Gute und Zweckmäßige es sei, was
bindet und zusammenhält» (Phaidon 99 c 5), also die Funktion der
das Mannigfaltige einenden àqyjj erfüllt.

202



In Piatons Gedanken der Idee kreuzt sich nun allerdings das

sokratische Motiv des Guten mit dem parmenideischen Gedanken des

wahrhaft Seienden. Weil die Ideen im eleatischen Sinne als das wahrhaft

Seiende verstanden werden, kann das Motiv der Zukünftigkeit,
das im sokratischen Streben nach dem Guten steckt, nicht zu einem

neuen Seinsverständnis führen. Als wahrhaft Seiendes gegenwärtig
vorhanden bilden die platonischen Ideen erst jene Hinterwelt hinter
der wirklichen Welt, die dem Piatonismus so oft zum Vorwurf
gemacht worden ist, und damit stellen sich auch die bekannten Apo-
rien in der Frage ein, wie denn die Erscheinungen an den Ideen
teilhaben können. Für die ursprüngliche «ethische» Frage nach dem
Guten gab es solche Schwierigkeiten nicht: Das Gute war als

erstrebte Wesenszukunft den gegenwärtigen Dingen ebenso verbunden
wie von ihnen verschieden. Sofern das Gute als Idee im
Gegenwärtigen erschaut werden konnte, wurde darin die Ankunft seiner
Wesenszukunft erfahren. -

Das Denken des Aristoteles mutet in so mancher und so auch in
unserer Frage ein Stück weit wie eine Renaissance der sokratischen
Denkweise an. In der aristotelischen Verbindung von éèôoç und
réAoç findet das sokratische Streben nach dem Guten (und das darin
implizierte Zukunftsmoment) eine neue ontologische Formulierung.
Das Wesen eines Dinges, sein sïôoç, ist das Ziel seiner Bewegung -
jedenfalls seiner natürlichen, nicht gewaltsamen Bewegung. Dabei
ist das noch nicht erreichte Ziel vorweg im Bewegten gegenwärtig,
als Entelechie, und dieses Insichhaben des Ziels wirkt die Bewegung
auf das Ziel hin. Das wird von Aristoteles ausdrücklich mit der
sokratischen Frage nach dem Guten verbunden: «Nach unserer Lehre
nämlich», so sagt er im ersten Buch der Physik, «gibt es auf der einen
Seite etwas Göttliches, Gutes, Erstrebenswertes, auf der anderen
das Gegenteil davon (die Beraubung, Gestaltlosigkeit) und dazwischen

etwas, das seinem Wesen nach das Gute erstrebt» (192 a).
Der Futurismus dieser aristotelischen Analyse der Bewegung wird

jedoch durchkreuzt durch zwei Gedanken. Der erste ist der schon

beim späten Piaton konzipierte Gedanke der Selbstbewegung,
wonach die Entelechie nicht der Vorschein des noch nicht erreichten
Zieles ist, sondern der schon vorhandene Keim, aus dem das Ziel
sich entfaltet. Diese innere Teleologie, die das Verhältnis von Gegenwart

und Zukunft umkehrt, beraubt das Entwicklungsdenken bis
heute noch der Möglichkeit, das jeweils Neue im Geschehen als ein

203



Neues gelten zu lassen. - Bei Aristoteles selbst erwies sich als noch
einschneidender der Gedanke, daß das Ziel der Bewegung, um die

Bewegung wirken zu können, schon irgendwo wirklich sein muß

(Met. 1049 b f.). Wenn aber die Bewegung nichts hervorbringt, was
nicht anderwärts schon wirklich ist, dann kann wiederum nichts
Neues entstehen. Das Reich der Formen ist auch bei Aristoteles zeitlos,

d. h. unbegrenzte Gegenwart. So hat sich das eleatische
Seinsverständnis auch bei Aristoteles noch einmal durchgesetzt. Damit
hängt auch die aristotelische Abwertung des Individuellen und des

Zufälligen zusammen, das nicht als das jeweils von der Zukunft her
Zufallende, sondern nur negativ als das Unwesentliche gilt. An dieser

Stelle sah sich der christliche Aristotelismus des Mittelalters zu
einer Umwertung gezwungen, weil der christliche Schöpfungsgedanke

Gott gerade die Hervorbringung von Neuem zuschreibt. So

wurde hier die Kontingenz des Geschehens positiv verstanden als

Ausdruck der Freiheit des Schöpfers. Aber der Zusammenhang der

Kontingenz mit einem ontologischen Vorrang der Zukunft blieb
auch hier unbedacht, und so blieb die aristotelische Formmetaphysik
in der christlichen Scholastik als ein unerkannter und unbewältigter
Fremdkörper bestehen.

Das neuzeitliche Denken hat die aristotelische Metaphysik der
substantiellen Formen aufgelöst, und zwar aufgelöst in Erscheinung.
Jedoch, indem mit den sekundären Qualitäten der Sinnesempfindungen

auch die primären Qualitäten (der räumlichen Körper) und
schließlich (bei Kant) auch die Substanz selbst in einer allgemeinen
Relativität verschwand, entzog sich dem neuzeitlichen Denken das

Erscheinende. Es gelang nicht mehr, das Erscheinende unabhängig
von der Weise seines Erscheinens zu erfassen. So blieb nur die menschliche

Erfahrung als der Ort des Erscheinens selbst übrig, um das

Erscheinende hinsichtlich seines Inhalts zu bestimmen. Wo das recht
bedacht wird, läßt sich das Woher der Erscheinung nicht mehr als

ein vorhandenes Seiendes angeben. Aber das führte nicht dazu,
Erscheinung in ihrer Kontingenz als das Zufallen des Zukünftigen zu
denken. Statt dessen deutete Kant den erscheinenden Inhalt als

bedingt durch die Formen unseres Erkenntnisvermögens. Diese Formen
stellen nun in ihrer synthetischen Natur Entwürfe der produktiven
Einbildungskraft dar, die in der Erfahrung findet, was aus dem sinnlich

Gegebenen so nicht zu entnehmen ist, und doch dasjenige bezeichnet,

was im sinnlich Gegebenen erscheint. Die produktive Phanta-

204



sie überschreitet also das in der Erfahrung primär Gegebene. Aber
wohin überschreitet sie es? Stellen wir uns diese Frage im Blick auf
das Weltverhältnis der neuzeitlichen Subjektivität überhaupt, die

u. a. durch die produktive Phantasie Kants repräsentiert ist, - ist
dann nicht zu sagen, daß die Subjektivität das Gegebene überschreitet,

verändert, indem sie sich selbst zur Zukunft ihrer Welt macht, sei

es durch die Technik oder durch die Entwürfe der Phantasie? Haben
wir dann nicht die synthetischen Entwürfe der produktiven Phantasie

(wenn wir einmal von Kants Hypothese einer ein für allemal
festgelegten menschlichen Erfahrungsstruktur absehen) als Vorgriffe

auf die Wesenszukunft des in der Erscheinung Gegebenen zu verstehen?

Läßt sich nicht erst unter dieser Voraussetzung das Wunder der
objektiven Realität und Realisierbarkeit spontaner menschlicher
Entwürfe verstehen? Umgekehrt wäre, wenn Erscheinung als ein
Zufallen aus der Wesenszukunft dessen, was erscheint, zu verstehen

wäre, ihre Auslegung im Hinblick auf das Erscheinende nur möglich
in einem Vorgriff auf Zukunft, wie er die schöpferische Subjektivität
der Phantasie charakterisiert. (Nur am Rande sei dazu bemerkt, daß
solche Antizipation in sich zweideutig bleibt, weil sie die Wesenszukunft

der Erscheinungswirklichkeit ebenso verstellen wie erfassen

kann.)
Mit solch offenen Fragen muß ich abbrechen und blicke noch

einmal zurück: Uns hat in diesem letzten Abschnitt die Frage beschäftigt,

ob die erscheinende Wirklichkeit eher als Erscheinung eines

Immerseienden oder aber als Ankunft des Zukünftigen zu verstehen
sei. Beide Wege haben religionsgeschichtliche Hintergründe: der
eine kommt vom Urzeitlich-Urbildlichen des Mythos her, der andere

von der Ergriffenheit durch eine eschatologische Zukunft. Der erste

Weg ist vielbegangen und hat uns allen vertraute Denkgewohnheiten

geprägt. Der zweite Weg ist noch kaum bedacht. Und doch zeigten
sich Ansätze dazu in klassischen Entwürfen des traditionellen
Seinsverständnisses selbst.

Vieles spricht für die Orientierung des Denkens an einem
Immerseienden. So vor allem die Möglichkeit, Allgemeinbegriffe zu bilden
und allgemeine Strukturaussagen zu vollziehen, die auf verschiedenste

Individuen und wechselnde Situationen Anwendung finden können.

Doch dem steht gegenüber: Eine solche Betrachtungsweise, die

nur im zeitlos Allgemeinen das erblickt, was in der Erscheinung
erscheint, wird unausweichlich das Gewicht des kontingent Neuen,

205



des Individuellen und der Zeit für unsere Wirklichkeitserfahrung
unterschätzen oder überhaupt verkennen. Daher scheint es

sachgemäßer, das Allgemeine als eine menschliche Konstruktion
einzuschätzen, die sich freilich als nützlich erweist, weil fähig zum Erfassen

einer vermutlich ganz anders gearteten, weil durch Kontingenz
und Zeit bestimmten Wirklichkeit.

Das reale Fundament der Allgemeinheit unserer abstrakten
Entwürfe ist vielleicht in der Wiederholung zu suchen, die eine so große
Rolle in allem Geschehen spielt. Ungezählte neue Ereignisse
«wiederholen» Früheres, obwohl sie jedesmal etwas Neues hinzubringen.
Die Abwandlungen bleiben in der überwältigenden Mehrzahl der

Ereignisse unbeträchtlich; daher kann bei einer hinreichend groben
Betrachtungsweise von Wiederholung derselben Strukturen in einer
dann gleichgültigen Vielzahl von Ereignissen gesprochen werden.
Und daher kann der Gedanke des immer Gleichen, der ewigen
Gegenwart des slôoç, aufkommen - zumal der Mensch sich mit Hilfe
solcher Strukturentwürfe gegenüber der unabsehbaren Vielfalt der
kontingenten Ereignisse behauptet. Sucht nicht in der Apotheose des

Immerseienden der Mensch eine absolute Bestätigung seiner selbst?

Aber gelangen die Menschen nicht in Wirklichkeit zu solchen, immer
wieder zu vollziehenden Entwürfen nur, indem sie der Ungesichertheit

sich aussetzen, die im kontingenten Widerfahrnis von Wirklichkeit

und in der Kontingenz auch des eigenen Entwerfens liegt? Muß
nicht der Mensch dieser Ungesichertheit standhalten, weil er selbst

noch nicht in der letzten Zukunft lebt, sondern immer wieder
überrascht wird durch das, was aus der Zukunft über ihn kommt? Ewige
Gegenwart könnte nur die Erfahrung dessen sein, der selbst die
letzte Zukunft ist.

Vielleicht wird sogar das Phänomen der Wiederholung zugänglich
unter dem Aspekt der Ankunft des Zukünftigen: Das kontingent
Neue wird gegenwärtiges Ereignis, indem es zugleich die vorgefundene

Situation übernimmt, wiederholt, sofern es sie nicht verwandelnd
aufzuheben vermag. Das ist der Grundgedanke der Naturphilosophie
Alfred North Whiteheads gewesen. Die Kontingenz des Geschehens

trägt anscheinend in sich ein Moment der Treue. Im Zusammenhang
mit dem Gedanken der Treue ist die Wiederholung bekanntlich
zuerst im menschlichen Bereich gedacht worden, bei Kierkegaard.
Aber dieser Gedanke trägt vielleicht weiter. Erst in der Wiederholung
(die das Neue nicht ausschließt) wäre dann die Ankunft des Zukünf-

206



tigen in dem Sinne zu Ende gedacht, daß in ihr die Zukunft
angekommen ist in einer ständigen Gegenwart.

Wenn wir noch einmal an unser theologisches Beispiel zurückdenken,

an den definitiven Sinn der Erscheinung der Zukunft Gottes in Jesus

von Nazareth, in dem die Liebe Gottes offenbar ist, so läßt sich
vielleicht sagen: Die Zukunft will gegenwärtig werden; sie tendiert zu
ihrer Ankunft in einer ständigen Gegenwart.

207


	Erscheinung als Ankunft des Zukünftigen

