Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Epoché - Malin Génie - Théologie de la toute-puissance divine : le
concept objectif sans objet : recherche d'une structure de pensée

Autor: Muralt, André de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Epoché — Malin Génie — Théologie
de la toute-puissance divine
Le concept objectif sans objet
Recherche d’une structure de pensée

par André de Muralt

L’origine scolastique et aristotélicienne de la notion d’intention-
nalité a été souvent évoquée, méme si elle n’a pas été systématique-
ment étudiée. Ce qui est beaucoup moins connu, c’est I’étonnante
similitude qui rapproche, par dela la notion kantienne du phénoméne
et le Malin Génie cartésien, la conception husserlienne de 1’époché
de la théologie occamiste de la toute-puissance divine.

L’époché: intention doctrinale et méthode de fait chez Husserl

L’époché, dans I’acception courante du terme, suspend le juge-
ment de la conscience A I’égard de ’objet considéré dans sa réalité et
son existence propres. Non pas que I’évidence que la connaissance
humaine peut atteindre apparaisse soudain problématique et dou-
teuse; mais parce que ’ambition de Husserl est ici de mettre en évi-
dence, par une méthode appropriée, les processus concrets de la
constitution subjective du sens objectif. Or, I'intérét de l’attitude
naturelle étant principalement un intérét de vie pratique et immé-
diate, il arrache la conscience a elle-méme, la disperse dans 1’attention
utilitaire aux choses, en un mot I’aliéne. Pour se retrouver elle-méme,
la conscience doit rompre la relation immeédiate et contraignante
qu’elle entretient avec le monde de la vie (Lebenswelt), rentrer en
elle-méme, et, par une réduction transcendantale, s’apparaitre 2 elle-
méme comme la source constitutive originaire de I’objet en tout sens
possible.

Ce mouvement de réflexion phénoménologique, la conscience I’inau-
gure par un acte spécial, qui est ’époché, par lequel elle cesse d’ad-
hérer 4 la réalité évidente du monde et d’opérer le jugement posi-

159



tionnel constitutif du sens d’étre de celui-ci. Aucune instance exté-
rieure ne force cependant la conscience a suspendre son jugement ni a
mettre entre parenthéses la valeur objective de la chose qui lui fait
face: I’époché est une initiative libre et volontaire de la démarche
phénoménologique réflexive. L’existence du monde, I’évidence de sa
vérité, dans la mesure ou elle est légitime, ne sont donc pas entamées;
I’époché n’implique aucun jugement de valeur quant a la position
naturelle du monde, elle est un artifice de la méthode réflexive.
A tel point que ’ambition de Husserl n’est autre que de retrouver, au
terme de sa démarche, ce monde méme dans la plénitude de son sens
enfin motivé et clarifié. Ce que l'attitude naturelle vit naivement,
c’est-a-dire pré-critiquement, ce que I’époché suspend initialement,
le phénoménologue tend a le comprendre, tel qu’il est dans son ori-
ginale réalité, en le rattachant a sa source originelle et en en vivant
naturellement le sens naturel dans I’époché, selon I’étonnante formule
de Die Krisis der europdischen Wissenschaften.

A vrai dire, les notions d’époché et de réduction ne sont pas tou-
jours bien clairement définies dans P’esprit des lecteurs de Husserl.
De fait, Husserl établit entre elles deux relations distinctes, ’'une
d’identité et ’autre de consécution, selon que dans ses différentes
ceuvres, 1l considére différemment la notion centrale de sa phénomé-
nologie, I'intentionnalité. Il n’est pas exagéré de dire en effet que
Pceuvre entiére de Husserl consiste a élucider I'intentionnalité de la
conscience a tous les niveaux et dans tous les domaines ou elle peut
s’exercer: perception, science de la nature, science de I’aAme, logique,
etc. Et comme Pintentionnalité est un mouvement de la conscience
qui peut étre considéré de deux points de vue distincts, a savoir pro-
gressivement du sujet a ’objet, et réflexivement de ’objet au sujet, il
ne faut pas s’étonner de voir Husserl la décrire, dans deux groupes
d’ceuvres capitales, selon les deux dimensions qu’elle peut présenter
a Panalyse. Ainsi, dans Ideen zu einer reinen Phidnomenologie, 1, et dans
Cartesianische Meditationen, il suit un point de vue phénoménologique-
transcendantal, selon lequel, partant immédiatement de la conscience
vivante dévoilée, il montre comment celle-ci constitue, a travers la
diversité de son vécu hylétique, I’'unité du sens noématique. Dans Die
Krisis der europiischen Wissenschaften et dans Formale und iranszendentale
Logik au contraire, il suit un point de vue phénoménologique-descrip-
tif, selon lequel, partant de la description de I'objet de I’expérience
réduite, il remonte, étape par étape, du noéme a la noése et de la

160



noése a l'egol. Ideen, 1, et Cartesianische Meditalionen montrent ainsi
I’élaboration constitutive du sens de ’objet originaire, I’objet pergu,
dans la subjectivité transcendantale, entreprise qui se poursuit dans
Erfahrung und Urieil par une «généalogie de la logique» a partir du
monde originairement vécu. Rien n’empéchait Husserl, une fois lancé
dans cette voie, de prolonger son effort et de montrer comment, du
sein méme de I’expérience primitive de la Lebenswelt, se constitue le
sens des sciences exactes, de ’esthétique, de I’éthique par exemple.
S’il ne I’a pas fait, ou ne I’a fait que partiellement, en montrant d’un
point de vue formel comment les «actes» de la conscience peuvent se
fonder mutuellement (Logische Untersuchungen et Ideen), il ne faut pas
conclure 4 une véritable lacune, car c’est d’'un autre point de vue,
dans la Krisis, qu’il étudie comment I’édifice hautement idéalisé des
sciences physiques par exemple, suppose ’expérience primitive de la
Lebenswelt, et repose sur le fait premier (Urtatsache) de la subjectivité
vivante. Partant de I’expérience réduite (historique) de la science,
Husserl] suit ici I'intentionnalité constitutive jusqu’au moi premier, et
parcourt réflexivement par conséquent un chemin qu’il aurait pu par-
courir progressivement en prolongeant la démarche d’Ideen, 1, et de
Cartesianische Meditationen. C’est de la seule logique que Husserl nous a
laissé deux analyses distinctes selon la double structure de l’inten-
tionnalité: Erfahrung und Urteil élucide en effet constitutivement la
genese de la logique a partir de I’expérience perceptive originaire;
Formale und transzendentale Logik critique la logique constituée, en re-
montant de sa forme traditionnelle — pleinement explicitée d’aprés
Husserl dans sa propre logique formelle objective — au présupposé
constitutif premier, I’évidence de I’expérience perceptive. La critique
qu’expose donc de la logique Erfahrung und Urteil selon le point de vue
phénoménologique-transcendantal, Formale und transzendentale Logik
I’expose selon le point de vue phénoménologique-descriptif. De méme,

1 La double structure de P’intentionnalité husserlienne est explicitée dans
MuraLrt, L’idée de la phénoménologie, Iexemplarisme husserlien, Presses Universi-
taires de France, 1958. — Les rapports entre la phénoménologie et la scolasti-
que ont été esquissés, 2 propos du concept, du jugement, de la logique, de
Pontologie, dans divers articles: L’élaboration husserlienne de la notion d’inten
tionnalité, Revue de Théol. et de Phil., Lausanne, 1960-4; Adéquation et inten-
tions secondes, Studia philosophica, Bale, 1960; Prudence, art, logique, Stud. phil.,
Bale, 1961; Le fondement d’intelligibilite de la logique, Stud. phil., Bale, 1962;
Comment dire Détre? Stud. phil., Bale, 1963, en vue d’un ouvrage général sur
Vhistoire de la notion d’intentionnalité, actuellement en préparation.

161



la critique qu’exposent Ideen, I, et Cartesianische Meditationen de la
perception selon le premier point de vue, la Krisis 'expose selon le
deuxiéme point de vue, aprés avoir montré comment la science elle-
méme repose sur la perception immédiate de la Lebenswelt.

Or, tant le point de vue phénoménologique-transcendantal de
Ideen, 1, Cartesianische Meditationen, Erfahrung und Urteil, que le point de
vue phénoménologique-descriptif de la Krisis et de Formale und trans-
zendentale Logik, débutent par 1’époché, mais celle-ci n’a pas la méme
valeur dans les deux dimensions. Dans Ideen, 1, et dans Cartesianische
Meditationen, 1’époché est identiquement réduction transcendantale:
la suspension du jugement met aussitét en évidence la subjectivité
constitutive, que Husserl pour cette raison présente comme un «ré-
sidu» qui demeure apres la réduction?. Si donc le point de départ
dialectique est bien ici ’attitude naturelle, la mise entre parenthéses
de celle-ci réveéle en le sujet constituant le point de départ effectif de la
démarche phénoménologique-transcendantale. Au contraire, dans la
Krisis et Formale und transzendentale Logik, 1a mise entre parentheéses de
Pattitude naturelle par I’époché, révéle non pas le sujet pur immédia-
tement ni méme ses actes de représentation (noeéses), mais le contenu
représentatif de ceux-ci, les noémes du sujet, que ceux-ci appar-
tiennent a D’activité scientifique hautement élaborée ou a l'activité
perceptive élémentaire du moi. L’époché étant une suspension du
jugement, c’est la relation immédiate au réel existant qu’elle leéve,
pour ne garder du jugement que son énoncé représentatif. L’objet
n’est donc plus considéré purement et simplement en tant que réel,
c’est-a-dire en tant que terme réel de mon intérét pratique de connais-
sance et de vie, mais en tant que visé: il n’est plus la vermeinte Gegen-
stiandlichkeit schlechthin, mais la vermeinte Gegenstindlichkeit als solche®. Et

2 Ideen zu einer reinen Phinomenologie, 1, Nijhoff, La Haye, 1950, § 33.

8 Formale und transzendentale Logik, Niemeyer Verlag, Halle a. d. Saale, 1929,
p- 117. Cette distinction qui permet de thématiser non seulement un substrat
objectif, une propriété, un état-de-choses, mais aussi un substrat visé en tant que
visé (vermeintes Substrat als vermeintes), etc., un jugé comme tel (ein Geurteil-
tes als solches) n’est pas une réflexion qui dégage I’action méme de juger (ibid.,
ce qui serait le propre de la méthode de Ideen, 1, et de Cart. Med.), mais une
objectivité (Gegenstindlichkeit) qui est un pur visé (Vermeintheit, Form.
transz. Logik, p. 118). Ce type d’objet appartient a la région des sens (Sinne)
ou des significations (Bedeutungen, ibid.). La distinction entre vermeinte
Gegenstindlichkeit schlechthin et vermeinte Gegenstandlichkeit als solche est absolue
(Log. Untersuch., I1 a, Niemeyer Verlag, Halle a. d. Saale, 4¢ éd., 1928, p. 222;

162



comme le noéme est nécessairement contenu représentatif d’une
noése, 1’époché se continue en une réduction proprement dite du
noéme a la noese, et de la noése a ’ego. Dans la Krisis et Formale und
transzendentale Logik par conséquent, I’époché se contente d’inaugurer
la réduction transcendantale sans s’identifier a elle. La démarche
commence dialectiquement et effectivement par 1’époché de la
Lebenswelt, c’est-a-dire la mise en évidence des noémes de la conscience,
et se continue par la thématisation des noéses puis de I’ego.

Aussi bien Husserl avoue-t-il préférer I’analyse intentionnelle selon
la dimension phénoménologique-descriptive, en raison de son carac-
tére «naturel» et «progressif» dans la réflexion. Il critique 1’analyse
intentionnelle selon le point de vue phénoménologique-transcendantal,
en lui reprochant d’étre trop abrupte et de donner l'illusion dange-
reuse d’une conscience-résidu, vide de tout contenu noématique. Au
contraire, la conscience, méme dans 1’époché, est pleine de sens, de
noémes constitués, c’est-a-dire, pour employer une autre expression
de Husserl, de phénomeénes transcendantaux — dont ’analyse réflexive
selon le point de vue phénoménologique-descriptif aura a rendre
compte. L’époché et la réduction étant une analyse transcendantale,
la conscience ne saurait, & aucun moment, vivre sans les sens, sans les
noé¢mes, sans les phénomeénes qui la remplissent. La théorie de la
conscience-résidu n’échappe pas a I'illusion «cartésienne» d’un sujet
congu comme une «substance pensante» et comme une puissance
capable d’exister sans les actes et les objets qui lui conférent sa signifi-
cation*. Selon Husserl lui-méme, il faut donc conclure que I’époché
est dévoilement du contenu noématique de la conscience, bien plutét
que révélation de la conscience constituante.

En effet, il y a dans I’époché une réflexion analogue a celle qui
porte la logique scolastique, de I’étre d’intention premiére a I’étre
d’intention seconde. Pourtant, au lieu d’étre, comme l’enseigne la
logique scolastique, la forme logique pure et vide dans laquelle le

Erfahrung und Urteil, Claassen Verlag, Hamburg, 1954, p. 325), derniére
(Form. transz. Logik, p. 117) ; elle correspond, mutatis mutandis, a4 la distinction
de I’étre-conscience et de ’étre-réalité (Ideen, I, §§ 42, 44, 46) ou a celle de
1’ Ideal-Objektivitit des configurations logiques par rapport a la Gegenstindlich-
keit de la chose (Form. transz. Logik, p. 31, 71; cf. MuraLT, op. cit., § 22).

¢ Cf. Die Krisis der europdischen Wissenschaften, Nijhoff, La Haye, 1954,
§§ 16, 43. — ArisToTE n’admet pas davantage un état de la puissance cogni-
tive ou celle-ci vivrait sans ses actes, cf. Mét., H, 6, 1046 b 16.

163



réel est pensé (forme du genre et de ’espéce pour le concept, du sujet
et du prédicat pour la proposition, etc.)?, I’objet visé en tant que visé
de Husserl n’est pas une structure logique, mais un contenu de pensée,
un pensé pur, ein blosses Gedachte, détaché méthodologiquement par
I’époché de son terme réel, c’est-a-dire de I’objet réel qu’il pense et au-
quel il renvoie représentativement dans l’attitude naturelle: en un
mot, c’est un contenu intentionnel dont la relation intentionnelle a I’objet visé
par lui est levée, un pur pensé qui n’est plus, de par U'époché, du réel pensé,
bref un concept objectif sans objet.

Or, la relation du noéme a ’objet, exprimée jusqu’ici en termes
d’intentionnalité, peut aussi étre exprimée en termes de phénomeéne et
d’étre, puisque Husserl utilise lui-méme le terme de phénoméne pour
désigner le contenu noématique de la conscience®. Le noéme est en
effet le mode objectif qu’a le réel d’apparaitre a la conscience: c’est
dans le noéme que I’objet se donne a la conscience. Le noéme est donc
le phénomeéne de I’ étre, c’est-a-dire 1’étre méme apparaissant a la conscience’.
Le propre de I’époché ici est donc de séparer I’étre de son apparaitre
a la conscience, comme elle sépare le noéme de ’objet, c’est-a-dire le
pensé du réel pensé. Non pas que le noéme n’intentionne pas naturelle-
ment ’objet, ou que le phénoméne ne soit pas naturellement I’étre
méme apparaissant; non pas davantage que la relation qui relie le
noeéme a l’objet soit considérée comme sujette & caution, mais parce
qu’il s’agit de révéler comment le noéme jaillit constitutivement de la
noése correspondante, comment le sujet & qui apparait I’étre, condi-
tionne a priori le phénomeéne de celui-ci. L’opération qui sépare ainsi
le pensé du réel pensé et I’apparaissant de 1’étre apparaissant, qui 1sole donc
un pur pensé et un phénoméne pur, ne peut résulter par conséquent
que d’une initiative volontaire et libre de la démarche phénoménolo-
gique, elle n’est que provisoire et n’a d’autre but que de montrer
comment effectivement et en droit se réalise 1’intentionnalité directe de la
conscience d son objet, c’est-a-dire I’apparaftre de I’étre a la conscience. Pour

8 Cf. par ex. JEAN DE SAINT THoMAS, Cursus philosophicus, Ars logica, Ma-
rietti; Turin, 1948, ITa p;; q. 1, 8. 35 g, 2, 3.

¢ Krisis, p. 155.

7 Il faut ici distinguer le mode objectif et le mode subjectif de ’objet dans
la conscience. Le premier est I’apparaitre de la chose selon la structure objec-
tive de son comment (Wie) noématique; le second est ’apparaitre de la chose
selon le comment de ses modes de donné subjective (Ideen, I, §§ 131, 132;
Krisis, § 38; MURALT, op. cit., p. 270 sq.).

164



s’en convaincre, il faut relire, & propos de l'intentionnalité de la
conscience a l'objet, les passages de Husserl qui traite du remplisse-
ment de la conscience par I'ipséité de 'objet méme (Logische Unter-
suchungen, I1 b; Erfahrung und Urteil), la quatriéme section des Ideen, I,
qui traite de I’évidence et de la vérité, et, pour ce qui est de I'identité
de I’étre et de ’apparaitre, la critique adressée a la distinction car-
tésienne et empiriste des qualités premiéres et des qualités secondes®.
De méme que la conscience visant I’objet, I’atteint lui-méme au terme
de la visée intentionnelle dans la plénitude de son sens, de méme donc
que la vérité et I’évidence sont essentiellement possibles, de méme la
qualité seconde, présumée subjective par la tradition philosophique
cartésienne, par opposition a la qualité premiére, seule réelle et seule
objet de la science objective, s’avére étre de fait ’apparaitre méme de
I’étre. Il n’y a aucun doute sur ces deux points: Husserl affirme aussi
bien I'intentionnalité naturelle de la conscience a I’objet, que I'identité
réelle du phénomene et de I’étre. Les deux affirmations sont corréla-
tives, exprimant I’'une et I’autre 'intention réaliste de I’ceuvre husser-
lienne. Et pourtant méthodologiquement, Husserl, par I’époché, isole
le noé¢me de son objet, le pensé du réel pensé, et le phénomene de I’étre,
Vapparaissant de 1'étre méme apparaissant. Ici aussi, Husserl distingue
I'idée de sa réalisation, comme il nous le montre d’une maniére géné-
rale dans son exemplarisme phénoménologique: du point de vue de
son intention doctrinale, du point de ’«idée de la phénoménologie»,
Husserl tend a4 rejoindre Paristotélisme et la tradition scolastique
aristotélicienne ; du point de vue de sa méthode de fait, au contraire,
il participe d’un tout autre esprit qui, par dela Kant et Descartes, nous
raméne a la théologie de la toute-puissance divine de Guillaume
d’Occam.

Aristote: Uidentité intentionnelle du sujet et de I’ 0bjet
et le réalisme philosophique

En effet, Aristote admet que l'intellect regoit la forme de I'objet
indépendamment de la matiére de celui-ci®. Cette forme, immergée
dans le sensible, voit son intelligibilité actualisée par ’abstraction de
'intellect agent, et, tout en restant forme de I’objet, devient forme de

8 Ideen, 1, §§ 40, 52, trad. fr. p. 465; Krisis, § 9.

° Cf. pour le sens De anima, 11, 12, 424 b 2; 111, 2, 425 b 23; pour l'intel-
lect, De an., I11, 4, 429 a 15; Mét., A, 7, 1072 b 20.

165



P'intellect en actualisant celui-ci: ’acte de l’intelligible est donc le
méme que ’acte de 'intelligent, et I'intellection réalise I’identité de
I'un et de ’autre?®. Certes, 1l ne s’agit pas d’une identité réelle. Car ce
n’est pas la pierre qui est dans I’Ame, mais I’eloc de la pierre!?, et
encore, I’¢ldoc de la pierre, indépendamment du mode matériel de
son exercice concret!?, Le sujet intelligent devenant 'autre en tant
qu’autre, devient certes semblable a 1’objet, mais non pas selon une
altération physique qui I’assimilerait réellement 4 lui, comme le feu
communique sa chaleur a ’eau, mais selon une altération qui déve-
loppe ses virtualités propres et actualise sa propre perfection!?:
Pobjet, par le truchement de sa forme devenue intelligible, rend le
sujet intelligent semblable a lui, et, du méme coup, parfait dans son
ordre propre de puissance cognitive!®. La connaissance est donc une
opération purement immanente qui perfectionne le sujet sans I’altérer,
mais en ’achevant selon son étre propre. L’identité de I'intellect et de
I’objet intelligé est donc non pas réelle, mais intentionnelle, terme
qu’Aristote évidemment n’utilise pas encore, mais dont il rend 'idée
par I’adverbe souvent employé nw¢: I’Ame est d’une certaine maniére
toutes choses!®. Cette identité cependant n’est qu’une identité entita-
tive, réelle ou existentielle, car la notion de I'intellect en acte et la
notion de l'intelligé en acte sont autres: leur Aéyoc respectif est autre,
et leur distinction non réelle, mais de raison seulement, fonde une
diversité de sciences philosophiques: I'intellect et son acte sont objets
de la philosophie de la nature vivante, en particulier de la psychologie,
Pintelligible et son acte, de la critique de la connaissance?®.

10 Cf. pourle sens, Dean., I11,2,425b 26;426 2 20; 8,431 b 22; pour P’intel-
lect, De an., I11, 4,429 b 6; 4302 3,20; 7,431 a 1;431 b 12-17; 8,431 b 21;
en général, Phys., 111, 3, 202 a 18.

11 De an., 111, 8, 431 b 28; cf. I, 5, 410 a 10.

12 De an., I1, 12, 424 a 18 sq.; 111, 2, 425 b 23.

13 De an., 11, 5, 417 b 2 sq. La connaissance est le «salut» (swtnpla) du
sujet connaissant.

4 De an., 11, 5, 417 a 20; 418 a 3; 11, 424 a 1. La forme intelligible fait
passer l'intellect a 1’entéléchie, De an., 11, 5, 417 b 5.

16 De an., 111, 8, 431 b 21. Cf. II1, 4, 429 b 30; 8, 431 b 22. De méme,
la conjonction d¢, De an., II1, 2, 425 b 22; 426 a 27.

18 De an., I1, 12, 424 a 25; 111, 2, 425 b 26, 426 a 11; en général, Phys., 111,
3,202 a 13 sq., Ces textes, et d’autres semblables, sont 4 I’origine de la célébre
doctrine, si mal comprise la plupart du temps, de la distinction des réalités
qui sont idem subjecto (tadro td tmoxelpévy) et aliud ratione (selon la raison for-
melle de leur étre, Aéyw, t§ elvar, et pour la pensée, tf| vorjoer, Phys., IV, 13,

166



Cette doctrine, a la fois simple et subtile, a été considérablement
amplifiée et développée par la scolastique aristotélicienne, en ce qui
concerne principalement la distinction entre species impresses et ex-
presses d’une part, et d’autre part la distinction entre conception et
adhésion judicative. Quelqu’importante que soit 1’évolution doctri-
nale d’Aristote a la tradition scolastique aristotélicienne, il n’en de-
meure pas moins qu’une dissociation de I'intellect en acte et de 'intel-
ligé en acte au sein méme de l'intellection est inconcevable pour
Aristote comme pour la scolastique, et méme qu’elle n’a aucun sens
acceptable. L’intellect en acte connait I’objet dans la mesure ou il est
informé actuellement et intentionnellement par la forme de celui-ci;
Pidentité de Iintelligent en acte et de l'intelligé en acte implique que
Iintelligé est aussi bien la forme de l'objet en tant qu’informant
intentionnellement P’intelligent, que la forme de ’objet en tant que
spécifiant formellement la chose réellement existantel”’. Il est donc
simplement impossible de concevoir en aristotélisme que I'intelligé ne
soit pas identiquement le réel méme intelligé. Impossible et absurde,
car contradictoire, puisque la forme en tant que spécifiant réellement
la chose existante, et la forme en tant qu’informant intentionnelle-
ment la puissance intelligente, est la méme quant 4 la notion, méme
si elle est distincte quant 4 son sujet immédiat, c’est-a-dire quant a
son mode d’exister: elle existe abstraite, c’est-a-dire spirituelle et uni-
versalisée dans l’intelligent, et concréte, c’est-a-dire individuelle et
matérielle dans la chose!s. Bref, il est impossible de concevoir une
connaissance qui ne soit pas naturellement la connaissance de ’objet
en tant que réel.

La méme doctrine peut étre également exprimée en termes d’étre
et d’apparaitre. Car la forme en tant qu’informant intentionnellement
Pintellect peut étre considérée légitimement comme ’apparaitre de

222 a 16): distinctio rationis ratiocinatae, cf. JEAN DE SAINT THOMAS, Ars logica,
Ilap,q.2,a. 3.

17 « Forma autem intellectus est res intellecta», S. THoMAS, De potentia Dei,
q. 8, a. 1; cf. Sum. theol., 1, q. 85, a. 2, ad 1. Il faut en effet distinguer en aris-
totélisme scolastique l’information réelle de l'intellect par le concept, et
Pinformation intentionnelle de l’intellect par I'objet lui-méme, la premiére
étant accidentelle, la seconde, essentielle, per se (JEAN DE SAINT THOMAS,
Phil. nat., IVa p., q. 4, a. 1, 102 b sq.. La réduction de la seconde information
a la premiére permettra logiquement de souscrire 4 la thése occamiste d’une
connaissance objective sans objet (SuAREez, De anima, 111, chap. 2, no 26).

18 S. TaowmAs, Quaest. de anima, a. 18; Summ. theol., I, q. 84, 1.

167



la chose, c’est-a-dire comme 1’étre apparaissant, et la forme en tant
qu’elle spécifie formellement la chose existante peut donc étre en-
visagée de son c6té comme I’étre méme qui apparait a Pintellect dans
la connaissance. L’étre en tant qu’étre et ’étre en tant qu’apparais-
sant est par conséquent le méme; en tout cas du point de vue entitatif
et existentiel, il est la méme réalité identiquement. Pour la pensée
(=) voficer), il est évident que la notion d’étre en tant que réel, et la
notion d’étre en tant qu’apparaissant, différent: ce sont la deux objets
formels distincts, qui s’identifient dans un méme objet matériel, et
spécifient deux sciences différentes, I’étre en tant qu’étre étant ’objet
de la métaphysique, et I’étre en tant qu’apparaissant étant ’objet de
la critique, et, toutes proportions gardées, de la logique!?. Mais a au-
cun moment, il ne peut y avoir d’apparaitre qui ne soit apparaitre de
I’étre. Seul I’étre apparait selon Aristote, ce qui suppose évidemment
que I’étre est dit selon plusieurs significations??, puisqu’il est aussi bien
I’étre immobile, objet de la science éléatique, que I’étre mobile, fuyant
et instable, objet de I’opinion sophistique. Si donc il n’y a pas de dis-
tinction réelle entre I’étre et le phénomene, mais une simple distinc-
tion de notion (distinctio rationis ratiocinatae tantum), pas plus qu’il
n’y a de distinction réelle entre 'intellect en acte et I’intelligé en acte,
il ne peut pas davantage exister un phénoméne pur d’un étre qui
n’apparaitrait pas, pas plus qu’il ne peut exister un représenté pur qui
ne soit du réel représenté. Plus qu’un abus de langage, cette concep-
tion kantienne semblerait a4 Aristote une contradiction dans les termes.

Le lecteur objectera sans doute que le mot gmvépevoy, le verbe
palvesdar, sont employés dans le langage aristotélicien pour exprimer
ce qui s’oppose a I’étre réel, a la vérité. Aristote ainsi distingue le bien
réel du bien apparent, qui n’est pas réel?!, la sagesse apparente des
sophistes de la sagesse réelle du philosophe?®?, et, d’'une maniére
générale, la tradition éléatique a coutume d’opposer I’étre a I’appa-
raitre comme I’étre au non-étre. Cela est vrai, mais néglige I’ambi-

1% Cf. note 16. — On obtient ainsi en aristotélisme, la distinction suivante
des disciplines nécessaires pour élucider pleinement l’acte du connaitre:
Pintellect et son opération relévent de la psychologie, philosophie de la nature
vivante; I’intelligible et son acte d’intelligé, c’est-a-dire ’apparaitre de I’objet,
relévent de la critique; Pintelligible, c’est-A-dire I’étre, en tant qu’étre, reléve
de la métaphysique.

0 Mét., Z,1,1028 a 10; E, 4, 1028 a 5; De anima, I, 5, 410 a 13.

21 Phys., 11, 3, 195 a 26; Mét., A, 2, 1013 b 28.

22 Soph. elench., 11, 171 b 28; M¢ét., T, 2, 1004 b 19.

168



valence des termes pawépevoy et palvesdar. Seul quelque chose apparait; a
moins de sombrer dans les apories cyniques, on ne peut dire que
I’apparaitre apparait. Ce «quelque chose», Aristote le nomme donc
étre, et entend par la aussi bien I'immobile que le mobile. C’est donc
toujours un étre qui apparait, mais il peut apparaitre a un sujet plus
ou moins bien disposé 4 le percevoir, et donc paraitre plus ou moins
vrai??, auquel cas I’étre qui apparait peut étre accueilli comme incer-
tain ou douteux, donc comme objet d’opinion. Mais si les conditions
d’une saisie attentive sont réunies, il n’y a aucune raison de ne pas
admettre I’objectivité, c’est-a-dire I’étre de ce qui apparait, d’autant
plus que le sens est infaillible quant a son objet propre?* et I'intellect
par rapport aux indivisibles sans matiére?®. Dés lors, le gavépevoy,
c’est le manifeste, 1’évident, soit pour les sens soit pour l’intellect.
L’objet méme de la science physique est ce qui apparait proprement
selon la sensation?é. Il ne faut en aucun cas par conséquent faire vio-
lence 4 ce qui apparait®’, si I’on veut pouvoir rendre compte des
phénomeénes?®, puisqu’il semble que la raison témoigne pour le phéno-
mene et les phénomeénes pour la raison??. Ce qui apparait est donc le
critere de la vérité dans les sciences de la nature®?; vouloir savoir si
tout est immobile, par le raisonnement, au mépris de la sensation, est
faiblesse d’esprit®': I’expérience de ce qui apparait est la seule digne
de foi®?. La conviction d’Aristote est si nette sur ce point qu’il en vient,
par une extension extréme des termes, & présenter la gavrasla comme
I’expérience elle-méme?®. Toutes ces affirmations supposent donc
bien évidemment ’identité réelle, indissociable, de I’étre et du phéno-
meéne.

3 De an., I11, 3, 428 a 13-15, y compris la parentheése rejetée par Tricot et
mal lue par D. Ross.

34 De an., 11, 6, 418 a 12; II1, 3, 427 b 12; 6, 430 b 29.

% De an., 111, 3, 428 a 17; 6, 430 a 26; 430 b 27; 10, 433 a 26; Post. An.,
II, 19, 100 b 5; M¢ét., 8, 10, 1051 b 25.

2¢ De coelo, 111, 7, 306 a 17.

27 Morale a Eudéme, VII, 2, 1236 b 22, texte qui fait comprendre que le
verbe Joxei également doit étre pris en deux sens, ce que I'usage constant
d’Aristote confirme évidemment; cf. De gen. et corr., I, 1, 315 a 4.

8 Mét., A, 8, 1073 b 36.

29 D¢ coelo, 1, 3, 270 b 4.

30 Cf. Phys., I11, 5, 204 b 35.

91 Phys., VIIL 3, 253 b 32,

33 Phys., VIII, 3, 254 a 35.

38 De an., 1, 1, 402 b 23.

12 Studia Philosophica XXVI 169



Kant: le phénoméne et le nouméne

Il s’avere donc que l'intention du sujet connaissant a I’objet est
congue comme naturelle par Aristote comme par Husserl, méme si ce
dernier ne reprend pas telle quelle la doctrine de I’identité intention-
nelle de ’objet et du sujet dans le connaitre, et que d’autre part I’un
et 'autre auteur affirment I’identité réelle de ’apparaitre et de I’étre.
Pour comprendre comment I’époché méthodologique de Husserl peut
prétendre dissocier librement ce qui est naturellement uni, le no¢me
et objet, le phénomene et I’étre, il faut cesser d’interroger la tradition
scolastique aristotélicienne et remonter tout d’abord a la problé-
matique kantienne.

La Critiqgue de la Raison pure ignore tout d’une information inten-
tionnelle du sujet connaissant par ’objet connu. Et pour cause, puis-
que la connaissance est en fait pour Kant le résultat de 'information
réelle?* d’un donné matériel indifférencié par une catégorie a priori.
La notion du phénomeéne au contraire est familiére au kantisme; elle
est élaborée dans la distinction célébre du phénoméne et du nou-
méne?s. Le phénomeéne est ce qui est connu sur la base du remplisse-
ment des formes vides de la conscience; le noumeéne est ce qui est
simplement pensé «a vide» par I’ensemble des catégories pures qui,
a elles toutes, constituent aussi bien le sujet transcendantal que 1’objet
transcendantal®®. Le noumeéne, situé «en dehors» de la conscience, est
pensé comme une chose en soi, dans la mesure ou, non connu, il est
non relatif au sujet, doctrine qui introduit une relation réelle de I’objet
connu au sujet connaissant, 1a ou la scolastique voyait avec raison une
simple dénomination de raison extrinséque. Le nouméne cependant est
nécessaire a la connaissance, en tant qu’il suscite dans le sujet le donné
multiple que celui-ci organise en connaissance objective au gré de ses
concepts purs: le noumeéne est donc la cause efficiente du phénomeéne.
Du coup, il s’avére impossible que le phénomene soit le phénoméne
de I’étre en soi, puisqu’il n’est plus I’étre apparaissant, mais I’effet de
I’étre. Si Kant peut parler de représentation, il ne peut plus s’agir de la
représentation d’un objet transcendant, puisque I’identité réelle, la

3¢ Réelle, car purement immanente, le donné de sensation subjectif étant
informé par le concept pur de I’entendement.

3 KANT, Critique de la Raison pure, trad. Tremesaygues et Pacaud, Alcan,
Paris, 1920, Analytique des principes, chap. 3.

3¢ Cf. MuRrALT, La conscience transcendantale dans le criticisme kantien, Essai sur
Punité d’aperception, Aubier, Paris, 1958, §§ 28, 44, 49.

170



distinction de raison, entre I’apparaitre et I’étre, est levée au profit
d’une totale altérité: I’étre en soi est aussi différent du phénoméne
qu’il produit efficacement dans le sujet, que la cause efficiente peut
I’étre de son effet; il n’y a plus entre ces deux réalités distinctes cette
ressemblance formelle que I’aristotélisme concevaitcomme une identité
intentionnelle; le phénoméne est un phénoméne pur, et non plus ’appa-
raitre de I’étre, c’est-a-dire I’étre apparaissant, et la représentation se
réduit & un représenté pur qui n’est plus du réel représenté??. Parce que
I’étre est la cause efficiente de la connaissance, celle-ci ne se définit
plus formellement par sa relation a4 I’étre, mais par sa référence
constitutive au sujet et aux formes A priori de celui-ci. La révolution
copernicienne rattache ’objectivité du connaitre, non plus a la réalité
de I’objet transcendant, mais a I'universalité de la subjectivité trans-
cendantale 38, Aussi bien la science n’a-t-elle pas a proprement parler
d’objet, mais elle est elle-méme immédiatement I’objet —empirique—de
la conscience transcendantale, ce qui est une autre maniére d’affirmer
la rupture de l’intentionnalité, la possibilité d’un concept objectif
sans objet. Si Kant tient & maintenir un en-soi transcendant, il
devra par conséquent fonder celui-ci sur un acte de foi purement
volontaire, privé de tout élément représentatif garantissant son
objectivité. Comme chez Descartes, comme chez Duns Scot déja dans
une certaine mesure, la substitution, dans la connaissance, de la
causalité efficiente & la causalit¢ formelle de 1’objet a4 I’égard du
sujet, c’est-a-dire la suppression de I’identité intentionnelle de I’objet
et du sujet, introduit immanquablement Pefficace de la volonté dans
Paffirmation de I’étre et du vrai.

Les conséquences doctrinales ne se font d’ailleurs guére attendre.
Jacobi montre qu’il n’est pas possible d’entrer dans le kantisme sans
la chose en soi, mais qu’il n’est pas possible non plus d’y rester avec
elle; Fichte condamne ce «leidige Ding an sich», et amorce la dia-
lectique d’absorption de ’étre dans le phénomeéne, et d’hypostase du
phénoméne en étre, laquelle culminera chez Hegel. Le kantisme, qui
€tait 1’issue transcendantale 4 I’héraclitéisme relativiste des Sophistes,
Permet ainsi la résurgence de I’héraclitéisme métaphysique propre-
ment dit, la doxa des Sophistes, qui était I’apparaitre multiple du réel

.

7 «En dehors de la sphére des phénoménes, il n’y a pour nous que le vide»,
Crit. de la Raison pure, p. 265.
8 Préface de la deuxiéme édition de la Critigue.

171



a la conscience individuelle, devenant, aprés I’essai d’objectivation
transcendantale du kantisme, ’apparaitre de I’étre divin A lui-méme
au sein de I’histoire universelle.

L’histoire du kantisme et de sa postérité immédiate fournit donc
une frappante contre-épreuve des affirmations précédentes concernant
tant D’aristotélisme que la phénoménologie husserlienne. L’identité
réelle de I’étre et de I’apparaitre correspond, du cété de I'objet, a la
définition formelle de la connaissance comme I’identité intentionnelle
du sujet connaissant et de I’objet connu; elle permet de rattacher, dans
la ligne de la cause efficiente, la connaissance au sujet connaissant,
comme ’acte constitué A la puissance constituante. Elle fonde
Pauthentique réalisme philosophique d’une intelligence capable
d’affirmer aussi bien ’autonomie de I’étre en tant qu’étre que I’objec-
tivité et la représentativité de la connaissance, c’est-a-dire capable de
concilier la spécificité de la métaphysique et de la critique. Tels sont
bien les caractéres de la philosophie aristotélicienne, et, dans I'inten-
tion tout au moins, de la phénoménologie husserlienne. Au contraire,
la distinction réelle de I’étre et de I’apparaitre aboutit 2 définir la
connaissance comme ’effet simultané de deux causes efficientes sans
rapport I’une avec I’autre: la chose en soi et le sujet pur. L’une des
deux fait donc double emploi, et comme Kant refuse toute relation de
représentation entre le phénomeéne et ’étre en soi, I’idéalisme spécula-
tif allemand ne contredit nullement la structure de sa pensée en
rattachant le dynamisme de la connaissance au sujet pur exclusive-
ment. Le refus de I'identité réelle entre 1’étre et I’apparaitre entraine
le refus de I'identité intentionnelle du sujet et de 1’objet dans le
connaitre, et aboutit inévitablement, soit au volontarisme de la
Critique de la Raison pratique, soit a la théogonie hégélienne qui hypostasie
le moi pur en un Dieu que le devenir objective et dédouble dialectique-
ment dans le mouvement universel du «Selbstbewusstwerden». Le
refus de lintentionnalité de la connaissance suscite donc la dialec-
tique métaphysique de la manifestation de I’étre a lui-méme dans son
histoire universelle.

Descartes: le Malin Génie ou la suppression de I’intentionnalité

Les termes d’étre et de phénomeéne n’apparaissent pas chez Des-
cartes. Les problémes qu’ils recouvrent sont cependant nettement
posés par les Méditations métaphysiques, et résolus selon une technique,

172



sinon aristotélicienne, du moins manifestement scolastique. Descartes
distingue en effet la réalité objective de la chose en tant qu’elle est dans
I'idée, et la réalité formelle de la chose en tant qu’elle existe dans
P’étre extramental?®®. L’idée représente la chose qui existe réellement
hors d’elle; elle lui ressemble comme un tableau ou une image et
participe par représentation a son étre réel*°. Etre objectif, étre par
représentation, étre par ressemblance ou par participation, toutes
expressions qui disent en langage scolastique I’étre dépendant et
diminué de 'intention cognitive dans le sujet connaissant*l. Apparem-
ment donc, Descartes suit simplement la tradition aristotélicienne,
lorsqu’il admet que l’idée représente «objectivement» la chose. Les
Méditations métaphysiques ne sont-elles pas nettes sur ce point? L’idée de
Pame représente 1’Ame elle-méme dans son étre propre, I'idée de
Dieu représente I’étre méme de Dieu, autant qu’il est possible, car
Pidée de Dieu selon Descartes ne peut qu’étre «accommodée a la
petite capacité de nos esprits»4?, I'idée du corps étendu représente
I’étendue elle-méme, les sensations mémes, flt-ce confusément et
grossiérement, représentent les choses sensibles. Bref, la connaissance
pense I’étre, I'idée congoit le réel, la sensation pergoit le sensible.

Certes, mais il ne faut pas oublier que c’est 1a la conclusion a la-
quelle Descartes aboutit au terme de sa démarche, et que sa méthode a
précisément pour but de s’assurer qu’il ne peut en étre autrement: si
Descartes aboutit 4 la conclusion que I’idée représente objectivement
la chose, c’est donc qu’il admet initialement la dissociation de I'idée et
de la chose représentée. Et il ne suffit pas de dire que Descartes dis-

3% DescARTES, Oeuvres, éd. La Pleiade, Gallimard, 1949, I11e Méd. mét.,
p- 181; Deuxiémes réponses, p. 281-2; la species intentionnelle devient chez
DEScARTES une idée, c’est-a-dire, conformément 2 la doctrine scolastique de
Videa artificis, un quod cognoscitur; elle cesse donc d’étre un pur quo cognoscitur
res (cf. S. Tuomas, Summ. theol., I, q. 15, a. 2). Cette substitution de I’idée
quod A la species intelligible quo est significative de 1’évolution doctrinale qui,
de Suarez 2 DESCARTES, tend a4 rompre 'intention immeédiate de la connais-
sance a ’objet réel.

49 Pour la ressemblance, cf. Premiéres réponses, p. 236; pour I’étre objectif ou
par représentation, cf. Deuxiémes réponses, p. 281; pour la participation par
représentation, cf. II1le Méd. mét., p. 181; pour I'idée-tableau, ibid., p. 183.

81 S, Tuomas, Comm. des Sentences, IV, d. 1, q. 1, a. 4, II ¢; par opposition
a la forme qui a, in natura, un esse ratum et firmum (De potentia Dei, q. 3, a. 7,
ad 7), completum (ibid., q. 3, a. 11, ad 14). — Cf. DescarTEs, I1Ie Méd. mét.,
p. 182.

42 DESCARTES, Premiéres réponses, p. 245.

173



tingue la représentation de la chose représentée*?, en quoi il se ren-
contrerait avec toute la tradition aristotélicienne, pour qui le connais-
sant en acte et le connu en acte sont deux notions distinctes (distinctio
rationis ratiocinatae). Il faut bien souligner au contraire que Descartes
admet la possibilité d’une idée sans idéat, d’une image sans imaginé,
c’est-a-dire, en un mot, d’un concept objectif sans objet, et que la
réside D’artifice essentiel de sa méthode dialectique. Le terme de
concept objectif est d’origine scolastique: il signifie la chose connue en
tant que connue, et s’oppose au concept formel qui est ’opération
méme de connaitre. Un concept objectif sans objet est pour un
aristotélicien authentique impossible, et ’emploi par Descartes du
terme qui le désigne, dégage mieux encore le fait que la dissociation
de I'idée d’avec son idéat est réellement contradictoire, mais intro-
duite méthodologiquement par le doute cartésien, afin de mettre en
évidence l'intention nécessairement objective des concepts de 1’en-
tendement.

Descartes veut en effet établir une science dont toutes les affirma-
tions jouissent du méme degré de certitude et d’évidence: cet idéal,
qui ne peut de fait se réaliser que dans un systéme déductif parfaite-
ment axiomatisé telle la géométrie, le pousse & rechercher comme point
de départ la réalité dont I’évidence est si manifeste qu’elle ne suppose
aucune évidence antérieure, et permet de fonder toutes les évidences
ultérieures. Cette réalité ne peut étre que Dieu, considéré non tant
comme premier étre que comme premier connu, «principe de la
connaissance »*%, vérité premiére dont on peut «déduire la connais-
sance de toutes les autres qui sont au monde»*®. Sur ce point, Des-
cartes a nettement conscience de s’opposer a la tradition aristotéli-
cienne pour qui Dieu, premier étre, est cependant le terme de la con-
naissance®’. Premier connu en soi, dernier connu pour nous, Dieu
termine en aristotélisme une démarche philosophique inductive et
démonstrative, et la connaissance qui ’atteint part du sensible,
premier connu pour nous, dernier connu en soi. Pensant que «I’exis-
tence de Dieu était beaucoup plus évidente que celle d’aucune chose

43 Cf., note 3, la méme position chez HUSSERL.

4 Jean DE SaiNT THOMAS, Ars logica, 11a p., q. 2, a. 2, 291 a 5.

% DESCARTES, Principes de la philosophie, Leitre de ’auteur a celui qui a traduit le
livre, p. 427.

46 Jbid., p. 425.

47 Ibid., p. 425, 427.

174



sensible»*®, Descartes en congoit aussitot le projet d’une science dé-
ductive more geometrico, qui part immédiatement du principe de I’étre
et donc de I’évidence, et qui, se déroulant univoquement des principes
aux conséquences, ne connaisse plus I’ambiguité analogique des deux
ordres de priorité aristotéliciens?®.

Le tout était de trouver le moyen de montrer I’immédiate évidence
de Dieu. La difficulté était considérable, d’autant plus que Descartes
n’a jamais affirmé I’absolue non-évidence des connaissances sen-
sibles et mathématiques, méme avant le cogifo et la démonstration
del’existence de Dieu, et que par conséquent il ne pouvait utiliser qu’une
démarche librement imaginée qu’aucune nécessité naturelle ne moti-
vait: cette démarche, le doute méthodique, qui se base sur le fait
unanimement reconnu de l’erreur possible des sens, Descartes
Pamplifie artificieusement jusqu’a admettre comme possible qu’un
Dieu tout-puissant, ou du moins un Malin Génie, «non moins rusé et
trompeur que puissant», fasse «qu'’il n’y ait aucune terre, aucun ciel,
aucun corps étendu, aucune figure, aucune grandeur, aucun lieu, et
que néanmoins j’aie les sentiments de toutes ces choses, et que tout
cela ne me semble point exister autrement que je le vois» 59, c’est-a-dire
fasse que j’aie en moi une idée sans idéat, un concept objectif sans
objet, bref un représenté pur qui ne soit pas de I’étre réel représenté.
Et ce doute prendra fin au moment ol, ayant dissous toute évidence
naturelle, il se découvre lui-méme comme la seule pensée pensant une
réalité authentique, au moment ou il se découvre identiquement
conscience de soli, c’est-a-dire concept objectif de 'unique objet
absolument indubitable, idée non seulement claire et distincte mais
encore vraie et évidente du moi. Cette idée, innée en moi, était pré-
sente en toutes mes autres pensées, si douteuses fussent-elles, et par
la-méme voilée; il fallait la «voie analytique» des M¢éditations méta-
physiques®l, disons plutot ’artifice dialectique de la méthode, pour la
révéler.

Or, la notion d’un concept objectif sans objet exprime en d’au-
tres termes le refus de I’identité intentionnelle du sujet connaissant et
de I’objet connu, c’est-a-dire encore le refus de I'identité réelle de

48 Premiéres réponses, p. 238.

49 ARISTOTE, Post. An., 1, 2, 71 b 33; Phys., I, 1, 184 a 16-25; M¢ét., 4, 11,
1018 b 30-37; Z, 3, 1029 a 34, b 3; 10, 1035 b 12; M, 2, 1077 b 1.

80 DescArTES, 1e Méd. mét., p. 163.

81 Deuxiémes réponses, p. 279.

175



I’apparaitre et de I’étre, et c’est cette notion qui est librement imagi-
née par la méthode du doute pour mettre en évidence la certitude de
Pexistence du moi. Il est capital de le répéter ici: Descartes, en droit,
ne doute pas de I'objectivité des idées, ni méme de I’évidence sensible,
a condition que celle-ci soit critiquement délimitée; il feint d’admettre
de fait que les idées peuvent ne pas avoir d’idéat, que I’apparaitre peut
ne pas étre ’apparaitre de I’étre, pour mieux montrer dans un cas
privilégié qu’une idée au moins implique nécessairement son idéat,
qu’un étre au moins apparait avec une évidence nécessaire. Et c’est
14 le sens profond de ce qu’on prend trop souvent pour une résurgence
cartésienne de ’argument anselmien. Quand Descartes écrit que
«l’existence possible est contenue dans le concept ou I'idée de toutes
les choses que nous concevons clairement et distinctement, mais que
I’existence nécessaire n’est contenue que dans la seule idée de Dieu»®?,
il ne s’agit pas de comprendre cette affirmation dans le cadre d’une
quelconque doctrine scolastique de I’essence et de l’existence, mais
dans le cadre de la théorie cartésienne du concept objectif: les idées
peuvent représenter un objet sans le représenter — puisque celui-ci
peut ne pas étre —, sauf I'idée du moi et I'idée de Dieu qui impliquent
nécessairement la réalité de leur idéat. Ce qu’on a coutume de pré-
senter comme une deuxié¢me démonstration de ’existence de Dieu,
n’est en réalité qu’une reprise simplifiée de la premiére.

En effet, si dans le cas de Dieu, I'idée de la conscience représente
son objet, encore faut-il savoir comment et pourquoi. Ce n’est pas
parce que, dans ce cas unique, ’objet informerait immeédiatement et
intentionnellement le sujet connaissant, ce qui entrainerait en effet
Pimpossibilité de dissocier le concept objectif de I’objet. La doctrine
de I'identité intentionnelle n’a rien a faire chez Descartes. Il n’y a pas
d’identité — méme intentionnelle — entre un portrait et son original, et
I'idée de Dieu est le portrait ou Pimage, dont Dieu est ’original,
comme I’enseigne la Troisiéme Méditation. Au contraire, de méme qu’un
portrait ou une image peut étre la représentation d’un étre imagi-
naire, de méme l’idée-tableau de Descartes, par le fait de sa non-
identité avec son objet, peut n’étre pas assurée de sa portée objective,
c’est-a-dire de sa vérité. De toute fagon, il est possible de connaitre le
portrait sans connaitre par 12 méme I’original. Ainsi, I’idée de Dieu ne
permet pas a I’Ame cartésienne de connaitre immédiatement la réalité

52 Premiéres réponses, p. 246 ; Deuxiémes réponses, Axiome 10, p. 286.

176



de I'idéat divin. Le role exemplaire que joue Dieu par rapport a I’idée
de Dieu interdit a cette connaissance d’étre immédiatement évidence
de celui-ci. Il faut donc chercher un autre moyen terme pour établir
la vérité objective de I’idée de Dieu: ce moyen terme, c’est la causalité
efficiente.

Si I’idée de Dieu est vraie, c’est-a-dire si elle représente objective-
ment Dieu, c’est que Dieul’a donnée 4 la conscience en créant celle-ci:
le concept donc que ’Ame a de Dieu, n’est pas spécifié formellement
par son objet considéré comme cause formelle de cette connaissance;
il est causé par son objet — Dieu lui-méme — comme I’effet est causé par
la cause efficiente. L’idée de Dieu que posséde la conscience, n’est
donc pas premiérement la connaissance de Dieu par la conscience,
mais l’effet efficié de Dieu lui-méme. (La priorité entendue ici n’est
nullement chronologique, mais formelle, c’est-a-dire entitative.)
C’est pourquoi Descartes peut greffer sur la réalité objective de Dieu
dans I'idée de la conscience, sa premiére démonstration de 1’existence
de Dieu, laquelle chez lui proct¢de de la connaissance comme la
démonstration de I’existence de Dieu procéde chez Aristote et S. Tho-
mas de ’expérience du monde physique. L’idée de Dieu par consé-
quent ne représente pas Dieu, parce que, par elle, ’ame se représente
activement Dieu, comme, par son concept, l'intellect aristotélicien se
signifie activement son objet. Une telle représentation rendrait vaine
la démonstration de I’existence de Dieu & partir de sa réalité objective
dans l'idée, c’est-a-dire la démarche méme des Méditations, car elle
serait la saisie immédiate de Dieu par le moi. L’idée de Dieu au contraire
représente Dieu, parce que la réalité objective qu’elle recéle — son
contenu représentatif — est produite par un étre qui doit avoir et a
autant de réalité effective que cette idée en contient représentative-
ment. La cause a au moins autant d’étre que son effet, le plus ne peut
sortir du moins, seul I'infini peut produire I’idée de I'infini: c’est cette
loi de toute causalité efficiente qui garantit la représentativité de
I'idée de Dieu. Et puisque selon Descartes cette idée est innée, il ne
faut donc plus dire que I’ame se représente Dieu vitalement dans son
acte intellectuel, mais qu’elle est immédiatement créée comme pensée
inévidente de Dieu®.

53 MARITAIN a donc tort d’assimiler, dans Trois réformateurs, Plon, Paris,
1945, p. 81 sq., la connaissance innée de I’dme cartésienne avec la connais-
sance infuse de ’ange, telle que la congoit la scolastique aristotélicienne, car

177



Cette conception efficiente de la connaissance permet d’établir
plusieurs conclusions. Premiérement, Descartes maintient, jusque
dans I’affirmation de ’objectivité de I'idée de Dieu, la dissociation du
concept objectif d’avec son objet, c’est-a-dire la théorie d’un repré-
senté pur qui n’est pas intentionnellement un étre réel représenté,
mais qui exige la démonstration de sa cause efficiente pour assurer
sa portée objective. De méme, I’idée de la chose matérielle est par
elle-méme un concept objectif sans objet, puisqu’elle n’est pas par
elle-méme assurée de son objectivité, mais requiert pour cela la garantie
de I'idée vraie de Dieu; en elle-méme, elle se rapproche étonnament de
la connaissance intuitive d’une chose inexistante, selon I’expression de
Guillaume d’Occam qui va étre expliquée tout a I’heure. Ladissociation
du concept d’avecson objet est donc le principefondamental de la philo-
sophie cartésienne, le ressort efficace de sa méthode. Elle annonce le
parallélisme spinoziste®4, qui la durcit, il est vrai, en un dogmatisme
métaphysique, le plus rigide qui fut jamais. Deuxiémement, si Dieu,
dans un cas, produit en moi une idée qui le représente objectivement,
dans d’autres cas, des idées qui représentent objectivement I’Ame ou
I’étendue, si enfin il garantit I’objectivité de I’idée de la chose sensible,
il peut également causer immédiatement en moi le concept objectif
d’une chose qui n’existe pas et qu’il ne représente pas non plus. La
possibilité du Dieu trompeur ou du Malin Génie — possibilité qui ne
fait qu’exprimer celle de la dissociation du concept objectif d’avec son
objet — est inscrite dans la conception efficiente que se fait Descartes de
la connaissance. Il est donc nécessaire de recourir a la bonté divine
pour garantir critiquement I’évidence de toute connaissance possible.
Pourtant, 2 aucun moment Descartes ne songe a établir démonstra-
tivement que Dieu est bon: il se contente sur ce point d’une donnée
traditionnellement regue, ce qui est assez étonnant, puisqu’il s’agit ici
de la cheville ouvriére du systéme. Troisiémement, la conception

I’ange ne procéde jamais de sa connaissance infuse 2 la réalité de ’objet de
celle-ci selon la causalité efficiente. Pour un SAINT THOMAS, la quiddité de la
connaissance ne varie pas, selon que la species intentionnelle est abstraite,
conservée, ou infuse, Quaest. de anima, a. 15, ad 18: aussi bien la connaissance
par species infuse est-elle immédiatement connaissance évidente de son objet,
par opposition a la connaissance innée de DESCARTES.

54 1.’idée et 'idéat étant omnino diversum, SPINOzZA, La réforme de I’entende-
ment, trad. Koyré, Vrin, Paris, 1951, § 34.

178



efficiente que Descartes se fait de la connaissance, fonde sa doctrine du
vral et du faux, c’est-a-dire sa théorie de la volontéss.

Si la connaissance n’est plus l'information intentionnelle de la
puissance cognitive par l’objet, elle n’a en effet plus rien de représen-
tatif ni ne jouit plus d’aucune portée objective par elle-méme.
Assentir ou refuser d’assentir a ce qui est proposé dans I’idée, n’appar-
tient plus & I'ordre de la connaissance intellectuelle, mais & ’ordre
de la volonté, qui seule s’engage dans ’affirmation et la négation. Le
vrai et le faux sont donc déterminés par la volonté, selon qu’elle
respecte ou dépasse les limites des idées de ’entendement. 1l ne suffit
pas de dire pourtant que I’évidence de l'idée elle-méme garantit la
légitimité de I’affirmation et de la négation volontaires, et que c’est
donc I’entendement qui détermine ici encore la volonté. Car il y a
pour Descartes la vérité selon 1’évidence de 1'idée et la vérité selon
Padhésion a I’existence de la chose affirmée: la premiére se réduit a
la clarté et a la distinction de I'idée méme (le meilleur exemple en
est 'idée de ’étendue, qui, en tant qu’idée a priori, apparait comme
le type le plus remarquable de I'idée objective sans objet), la seconde
est affirmée au terme de la démonstration de I’étre extramental, Dieu
ou la chose sensible. Mais le moyen de reconnaitre la vérité au second
sens d’une idée, tant que ’hypothése du Malin Génie n’est pas levée
et qu’il se pourrait qu’un concept objectif soit sans objet? Aucune idée
n’est vraie, au second sens dit, par elle-méme: elle ne peut étre vraie
par adhésion immédiate de l'intelligence a la chose — ce qui contre-
dirait la démonstration cartésienne et la rendrait vaine — mais seule-
ment par participation déductive a la vérité évidente de l’existence
du moi, laquelle est garantie par la vérité évidente de I’existence de
Dieu. Or, tandis que le cogito est vrai de par et dans une intuition
idéelle immédiate de la raison, I'idée de Dieu n’est pas vraie parce
que la raison en elle se représente avec évidence Dieu lui-méme, mais
parce que la raison reconnait avec évidence que Dieu est la cause
efficiente d’une idée de lui-méme dans la conscience. Parce que
I'idée de Dieu n’est pas I'information intentionnelle de l'intellect par
Dieu lui-méme, ce que Descartes refuse avec raison, car il ne tient
pas son idée de Dieu pour la vision bienheureuse, telle que la concevait
la théologie scolastique aristotélicienne, ’adhésion judicative, le vrai
et le faux, relevent ici de la volonté, doctrine qui abandonne la con-

8 DEscARTES, IVe Méd. mét.

179



naissance analogique de Dieu selon que I’admettait la métaphysique
aristotélicienne: la volonté seule affirme ’existence de Dieu, sur la
base du raisonnement qui conclut & celle-ci®8.

Le doute méthodique, suspendant le jugement de la conscience
quant a toute connaissance naturelle évidente, suppose donc déja la
doctrine de la volonté affirmant le vrai et le faux, telle qu’elle est
exprimée dans la Quatriéme Méditation. Il n’est possible méme que par
elle: de méme que le principe de la dissociation du concept objectif
d’avec son objet est mis en ceuvre dés le début et jusqu’au coeur méme
de la méthode cartésienne, dans la démonstration de I’existence de
Dieu, de méme la théorie cartésienne de la volonté fonde la suspension
initiale du jugement, bien qu’elle ne soit explicitée que dans la
Quatriéme Méditation. 11 serait donc inexact de penser que le déroule-
ment de la méthode révéle progressivement a Descartes la nécessité
de sa doctrine de la connaissance et de la vérité. En réalité, tout porte
a croire que, dés le début de sa démarche, sous le prétexte classique
de I’erreur possible des sens, Descartes met en ceuvre une structure de
pensée parfaitement cohérente et organisée. Autrement dit, dés le
premier moment des M¢éditations métaphysiques, les jeux sont faits, ce
qui ne doit pas étre compris comme une critique a I’égard de Des-
cartes, mais veut simplement montrer le caractére dialectique de sa
méthode, laquelle peut se définir comme la manifestation artificieuse
de I’évident.

Occam: la toute-puissance divine et la connaissance intuitive de Pinexistant

Or, cette structure de pensée est celle de la théologie occamiste de
la toute-puissance divine, telle qu’elle s’est transmise jusqu’a Des-
cartes A travers ce qu’en a retenu la scolastique espagnole dans sa
théorie de la connaissance.

56 Une telle doctrine suppose une théorie de la connaissance qui exclut la
réalité du jugement comme opération intellectuelle propre, et congoit I’acte
de l'intelligence comme intuition idéelle et raisonnement déductif exclusive-
ment, ce qui est le propre de toute dialectique nominaliste (et mathématique).
Le jugement en lui-méme est pure adhésion volontaire, sauf dans le cas du
cogito, qui est position idéelle immédiate du moi. Pour tout ce qui touche a
Pexistence du moi et au cogito, la dialectique cartésienne est intuitive-intel-
lectualiste sinon rationaliste, pour tout ce qui est de ’existence des réalités
autres que le moi, elle est volontariste. Conclusion significative et combien
éclairante en ce qui concerne les critiques kantiennes et les diverses dialec-
tiques qui vont en naitre.

180



Guillaume d’Occam passe habituellement pour le nominaliste
négateur des essences et fossoyeur de ’ordre traditionnel patiemment
établi par les siécles scolastiques avec ’aide de la méthode aris-
totélicienne. Quelques soient cependant les conséquences de fait de
sa doctrine, il n’en faut pas moins souligner que son intention est au
contraire d’établir définitivement la «philosophie du croyant», en
exaltant a ’extréme la toute-puissance gratuite de Dieu le Créateurs?.
Le mouvement occamiste dans son entier peut donc étre considéré
comme la revendication, par une théologie chrétienne, de la souve-
raine liberté divine qu’avait niée l’aristotélisme d’Averroés et des
Averroistes latins tout particuliérement, au profit d’'une conception
strictement nécessitariste et physique de ’ordre universel. Or, la foi
chrétienne en la Création implique selon Occam ’affirmation d’une
volonté divine souverainement libre, indépendante de toute régle,
fat-elle celle des idées divines. Aucune intelligence, aucun amour
n’impregne le geste de la Création, dont il n’est par conséquent pas
possible de dire qu’elle inaugure un ordre. La seule limite de la toute-
puissance créatrice est la contradiction, c’est-a-dire le non-étre, puis-
que ce qui est contradictoire ne peut étre et par conséquent n’est pas.
Autant dire donc que la puissance divine est absolue et infinie, ce qui
n’entraine aucun inconvénient s’il s’agit d’'un Etre dont ’essence est
PIntelligence et ’Amour, mais livre ’action créatrice au pur arbi-
traire si la puissance divine est mesurée a ’aune de la non-contra-
diction exigée par la logique humaine. Une chose n’est bonne que par
le décret divin, indépendamment de lintelligence et de 1’amour
divins, et son contraire aurait pu étre tout aussi bon, si Dieu I’avait
voulu ainsi: le vol, ’adultére, le meurtre, la haine de Dieu, par
exemple, sont mauvais selon une détermination purement extrinséque;
puisqu’ils ne contredisent aucun ordre de la nature créée, ils pour-
raient étre tout aussi bien méritoires du salut éternel, si Dieu ’avait
décidé*®. De méme que l’action morale de ’homme ne justifie d’au-

87 Cf. P. VieNaux, Nominalisme, Guillaume d’Occam, Dict. de Théol. cath.;
Nominalisme au XIVe siécle, Institut d’études médiévales, Montréal-Vrin,
Paris, 1948; L. BAuDRY, Le Traité de principiis theologiae attribué a G. d’Occam,
Vrin, Paris, 1936; R. GueLLuy, Philosophie et théologie chez Guillaume d’Occam,
Nauvelaerts, Louvain-Vrin, Paris, 1947.

88 OccaM, Comm. des Sentences, 11, q. 19 P; O (cité par CHEVALIER, Histoire
de la pensée, 11: la pensée chrétienne, Flammarion, Paris, 1956, p. 499, n. 1; Cf.
Traité de principiis theologiae, p. 4647, no 8. — La volonté occamiste est pure

181



cun critére interne, de méme ’univers du réel ne peut justifier d’au-
cune nécessité immanente; Occam, qui nie I'idée transcendante de
Platon, ne peut maintenir non plus une essence au sein de I’'individu
concret. Car, de quelque point de vue que ’on considére une essence
dans I'individu, elle s’avére contradictoire: ou bien elle est distincte
de I'individu et existe en dehors de lui, auquel cas elle est elle-méme
singuliére et ne saurait par conséquent se communiquer a d’autres
individus, ou bien elle est identique 4 I'individu et ne peut pas davan-
tage étre distinguée de lui pour étre attribuée a d’autres. Occam iden-
tifie donc distinction et séparation, rejetant tout le subtil enseigne-
ment scolastique sur ce point®?, et aboutit ainsi & nier la réalité de
I'universel au profit du seul individuel, I'universel n’étant qu’une
intentio in anima, un terme du langage®®. Le «nominalisme» d’Occam
n’est qu'une conséquence de sa théologie qui, de la toute-puissance
divine, conclut a ’absolue contingence du monde créé, et bute a
nouveau sur les difficultés inhérentes a toute dialectique de type
héraclitéenst,

Cette étonnante ontologie influe directement sur la critique occa-
miste de la connaissance. La connaissance, telle qu’elle est comprise
par la scolastique aristotélicienne, est I'information intentionnelle
du sujet connaissant par I’objet connu; elle suppose la détermination
extrinséque du connaitre par ’objet. Il ne peut pas exister, selon une
telle doctrine, de connaissance qui n’ait pas d’objet, pas plus qu’il n’y
a de matiére sans forme, ce qu’admettront pourtant tant Duns Scot
et Occam que Suarez. L’objet est donc la cause formelle nécessaire de
la connaissance. Certes, la subordination des causes secondes a la
cause premiére permet d’affirmer que 1’objet ne saurait déterminer
causalement-formellement le connaitre sans le concours simultané de
la cause premiére, et qu’ainsi d’une certaine maniére la cause seconde
n’exerce pas sa causalité propre sans I’exercice actuel de la cause
premiére®?, Pourtant, il est évident que, dans le connaitre, c’est ’objet

efficience, et non plus appétit du bien, c’est-a-dire amour, comme ’enseignait
Aristote.

89 Cf. note 16.

8¢ Cf. CHEVALIER, Op. cit., p. 494 n. 1.

61 Car «nihil est adeo contingens, quin in se aliquid necessarium habeat»,
S. THoMAS, Summ. theol., 1, q. 86, a 3.

62 Comme il ressort, semble-t-il, de Summ. theol., I, q. 105, a. 3 et 5, par ex.,
et JEaN DE Saint THoMAS, Phil. nat., Ia p., q. 25: De subordinatione causae

182



qui est cause formelle propre de la connaissance et donc qui est
immédiatement connu, et non pas la cause premiere, laquelle cepen-
dant fonde P’exercice de la causalité objective. — On reconnait ici le
fondement de la possibilité de la démonstration de I’existence de
Dieu par Descartes, qui apparait sur ce point comme sur tant d’autres
comme un philosophe scolastique. — L’essence de la connaissance
exige donc que le sujet connaissant subisse la causalité formelle de
son objet propre, et elle postule une certaine nécessité dans I’ordre
des choses créées.

Cela est évident quand on considére la distinction de la connaissance
intuitive et de la connaissance abstractive. Cette doctrine impliquée
dans la pensée de S. Thomas, élaborée par Duns Scot, reprise par les
grands scolastiques espagnols du XVIe et du XVIIe siécle®®, assigne
a la connaissance humaine en général la notitia intuitiva comme son
principe et son terme tour a tour. Tout aristotélicien en effet, admet-
tant I'individualité du réel concret, fait débuter son entreprise par la
connaissance singuliére du sensible existant et la résout terminale-
ment dans cette saisie expérimentale, car en elle se trouve le seul
objet possible d’une 4me incarnée dans un corps®t. La nofitia intuitiva
précéde et suit la notitia abstractiva et peut par conséquent se définir
comme la connaissance humaine, sensible ou intellectuelle, en tant
qu’elle termine directement, ou du moins se continue, a I’objet indi-
viduel concret et présent. C’est donc bien un objet concret et singulier
qui, selon les grands scolastiques aristotéliciens tels S. Thomas et
Duns Scot, terminent formellement et nécessairement la connais-
sance humaine en général. Méme si la notitia absiractiva peut paraitre
indépendante de la présence de l’objet singulier et concret, cette
situation n’est pour I'intellect humain qu’une imperfection apparente,
car, d’une part, la connaissance conceptuelle ne peut se définir comme
un concept objectif sans objet, puisqu’elle est nécessairement repré-
sentative d’un objet présent ou absent, et, d’autre part, I'intellect

secundae ad primam; a. 1: le concours simultané de Dieu, a. 2: la prémotion physique
de Dieu. — Nous touchons 12 au probléme de la prédestination divine, laquelle
ne s’exerce jamais, en scolastique aristotélicienne, au détriment de la liberté
humaine.

83 S, TuoMmAS, De Veritate, q. 3, a. 3, ad 8; Duns Scort, Reportata parisiensia,
II,d. 3, q. 3, n. 10; JeaN DE SAINT THOMAS, Ars logica, 1a p., Summulae logicae,
I, cap. 3; Ila p., q. 23, a. 1 et 2; Phil. nat. IVa p, q. 6, a. 1.

¢4 JEAN DE SAINT TuoMAs, Phil. nat., IVa p., q. 6, a. 1, 172 b.

183



humain élabore, par réflexion sur le phantasme, un concept propre et
distinct du sensible singulier®s.

Guillaume d’Occam connait cette doctrine aristotélicienne et la
transpose a son usage. A le suivre sur ce point, le lecteur comprend le
role méthodologique que vient 4 jouer chez lui la théologie de la toute-
puissance divine: «y a-t-il en effet épreuve dialectique plus radicale
que de soumettre idéalement I’objet de son investigation a une puis-
sance capable de le séparer de tout ce qui n’est pas lui, libre de toute
autre loi que la non-contradiction?»%. Considérons donc la notitia
intuitiva. Est-il contradictoire de la séparer de son objet propre et
immeédiat pour la rattacher immédiatement a la cause premiére? Non,
dira Occam, puisque la cause premic¢re fonde I’exercice causal de la
cause seconde et peut donc se substituer a celui-ci®?. La définition de la
notitia intuitiva par la présence réelle de ’objet n’est donc pas néces-
saire; elle s’arréte, ainsi qu’Occam le reproche & Duns Scot, a une
simple situation de fait, & laquelle la théologie de la toute-puissance
divine retire toute nécessité contraignante. Aprés Duns Scot et avant
Descartes, Occam conclut que la distinction de la connaissance fonde
la séparation de I’étre, puisque «la puissance divine garantit I’équa-
tion entre ce qu’on peut sans contradiction penser & part et ce qui
peut exister séparement»®®. Et ce qui vaut pour la notitia intuitiva en

%5 Phil.nat., IVa p., q. 10, a. 4, 327 b sqq.

8 P, VicNaux, Nominalisme au XIVe siécle, p. 23. — Cf. note 68.

87 «Quidquid potest Deus par causam efficientem mediam, potest imme-
diate», G. d’Occam, cité par R. GUELLUY, ap. cit., p. 101, n. 2. Cf. Traité de
principiis theologiae, p. 45, no 2. — Cette doctrine, LUTHER, élé¢ve de Gabriel
Biel, qui fut lui-méme le disciple d’Occawm, I’étendra au gouvernement divin,
dans le cas particulier du salut de I’Ame chrétienne, et en déduira sa célébre
doctrine de la prédestination, exclusive de toute liberté humaine.

88 P, VigNAUX, Nominalisme au XIV® siécle, p. 83. — Significative collusion du
platonisme et du nominalisme. — Cf. R. GUELLUY, op. cit., p. 101: «il faut
respecter la possibilité d’interventions extraordinaires de Dieu quand on veut
déterminer la quiddité des choses». La possibilité du miracle chez Occam
fonde la recherche de la quiddité des choses; elle équivaut a ce que HusserL
appelle la variation de la libre imagination, destinée a mettre en évidence un
eidos invariant (Hussery, Ideen, I, §8§ 4, 70; Form. transz. Logik, pp. 26, 170,
176, 190; Erfahrung und Urteil, § 87, pp. 410-421; cf. une intéressante sugges-
tion de P. VieNAUX, Nominalisme au XIV e siécle, p. 24), alors que chez S. THo-
MaAs le miracle bouleverse I’ordre des choses, pour autant que celui-ci dépende
des causes secondes, mais ne peut le contredire, en tant qu’il dépend de la pré-
science et de la volonté divine (Summ. theol., I, q. 105, a. 6). L’intervention

184



particulier vaut désormais pour toute connaissance humaine en
général: aucune connaissance ne se définit formellement par sa rela-
tion naturelle et nécessaire a 1’'objet. L’intentionnalité de la connais-
sance est rompue, puisque ’existence d’une connaissance intuitive
d’un objet non présent est possible, et que seule la connaissance
intuitive est cause de la connaissance abstractive®?.

Telle est I’hypothése avec laquelle la doctrine de la toute-puissance
divine force le théologien et le philosophe 4 compter. Hypothése qui,
selon Occam lui-méme, ne se réalise pas nécessairement, mais qui
permet de définir quidditativement la notion de connaissance intui-
tive, sans préjuger nullement du mode accidentel selon lequel une
pareille connaissance peut se réaliser. Mais, puisque d’une maniére
générale, un concept objectif sans objet est possible, il n’en faut pas
moins conclure, avec Nicolas d’Autrecourt, qu’en raison de la contin-
gence absolue des choses créées, c’est-a-dire en raison de la souveraine
gratuité de la toute-puissance divine, aucune connaissance humaine
ne peut étre assurée de sa vérité?°. La toute-puissance divine du Dieu
occamiste joue donc le réle du Malin Génie cartésien, supposé «non
moins rusé et trompeur que puissant». Mais au lieu que Descartes
cherche a sortir de ’impasse occamiste en s’appuyant sur la garantie
de la bonté divine, ce qui le rapproche paradoxalement de la tradition
scolastique aristotélicienne, Occam aboutit & une sorte de fidéisme
absolu qui recommande d’adhérer aveuglément a toutes les contra-
dictions du message chrétien, telles par exemple ’affirmation de la
Sainte Trinité, et qui réduit & néant I’effort séculaire de la «foi cher-
chant l'intelligence».

Cette doctrine d’une connaissance objective privée de son objet par
la toute-puissance divine, est explicitement admise par des auteurs
aristotéliciens d’intention, tels Francgois Suarez, dans son traité de
I’Ame, Pierre Fonseca et les fameux Conimbricenses dans leur Cursus

extraordinaire de Dieu dans les choses est, selon S. TrOMAS, nécessairement
conforme 2 la bonté divine et contribue donc 4 la perfection de la nature des
choses (gratia non tollit naturam). Chez Occam, au contraire, la volonté di-
vine n’est liée qu’a la non-contradiction: ce qui est, n’est pas parce qu’il est
bon, c’est-a-dire aimé de Dieu, mais parce qu’il est possible, c’est-a-dire
logiquement non-contradictoire.

69 L.a démonstration d’OccaM est citée par R. GUELLUY, op. cit.,, p. 103 n. 1.

70 Cf. Nicolas d’ Autrecourt, art, du Dict. de Théol. cath., col. 564; la contin-
gence de I’étre créé occamiste rejoint ainsi celle du devenir héraclitéen, et
fonde la méme impossibilité¢ du savoir.

13 Studia Philosophica XXVI 185



Conimbricensium, qui ont exercé une si grande influence sur I’Europe
du temps et sur Descartes en particulier. Ces auteurs, 1l est vrai,
limitent la doctrine occamiste 4 la connaissance sensible de I’objet
singulier, et affirment qu’en raison de la toute-puissance divine, une
chose absente peut étre pergue par le sens, pourvu qu’elle soit repré-
sentée comme présente. Suarez lui-méme estime qu’une telle connais-
sance est a la vérité une notitia abstractiva, mais qu’elle juge de la chose
comme si elle était présente, car elle la pergoit comme présente?.
Ce qui manifeste que Suarez, comme Duns Scot et Occam, distingue
la notitia intuitiva et la notitia abstractiva par la présence ou ’absence de
la chose connue, et qu’il ne songe pas, en parlant de la notitia abstractiva,
d’une chose connue comme présente, 4 une simple présence intention-
nelle, objective, dans la représentation, mais a une présence réelle
physique. Le raisonnement qu’il tient pour démontrer la possibilité
d’une notion apparemment aussi contradictoire que la connaissance
abstractive d’une chose connue comme réellement présente, est
également le méme que celui d’Occam: la cause premiére, fondant la
causalité de la cause seconde, peut se substituer a celle-ci et susciter
immédiatement dans ’Ame une connaissance objective privée d’objet.
Il est juste toutefois de signaler que Suarez met explicitement en
ceuvre la présence dans I’ame de species intentionnelles qu’Occam
identifie purement et simplement, ainsi que Gabriel Biel, 4 I’acte
méme du connaitre. Admettant la nécessaire présence d’une species
expresse — d’un «verbe» — pour toute connaissance en général, et
donc également pour la connaissance sensible, 11 n’a pas de peine
4 montrer qu’une connaissance sensible sans objet est logiquement
non contradictoire, et donc possible ontologiquement, au moins de
potentia absoluta, puisque, comme la connaissance abstraite de I'in-
tellect, elle n’a pas besoin de terminer immédiatement a la chose
sensible physiquement présente, mais peut s’arréter a la species expresse
de celle-ci dans I’Ame 2,

71 SuARrEz, De Anima, 111, cap. 12, n. 3-5.

72 SUAREZ, De Anima, 111, cap. 5, n. 4, prima conclusio: «per omnem actionem
cognoscendi terminus producitur illi intrinsecus ac modaliter tantum ab ea
distinctus». La species expresse, le verbe, est nécessaire, non du fait de I’indi-
gence, c’est-a-dire de I’absence, de I’objet, mais ex vi et natura cognitionis, ibid.,
n. 7, tertia conclusio; Cf. Disputationes metaphysicae, XLVIII, 2a sect., n. 16, et la
critique de la position suarézienne du point de vue aristotélico-thomiste,
JEAN DE SaiNT THoMmas, Phil. nat., IV, q. 6, a. 4, 193 b sq.

186



Ces précisions, capitales pour I’histoire de I’intentionnalité, im-
portent moins a I’étude présente. Elles permettent cependant de
mieux comprendre comment la notion d’un concept objectif sans
objet, née dans un contexte purement théologique, s’introduit dés le
XVIe siécle dans la philosophie aristotélicienne rénovée des grands
scolastiques espagnols, et comment, par ce canal, elle influe directe-
ment sur la pensée cartésienne en lui suggérant la possibilité de sa
méthode de recherche du vrai. Il faut en effet attendre le deuxiéme
tiers du XVIIe siécle pour voir la philosophie s’attacher & ruiner
efficacement la thése occamiste d’une connaissance objective sans
objet, et cela dans deux directions différentes. Au moment ol un
Descartes en France tente de dépasser la difficulté posée par la théo-
logie occamiste de la toute-puissance divine, un Jean de Saint Thomas
en Espagne entreprend de combattre la méme doctrine. Nous sommes
en 1637, date de la parution du Discours de la méthode et du Cursus
philosophicus. Mais alors que la méthode cartésienne aboutit au vic-
torieux essor d’une philosophie nouvelle, I’ceuvre de Jean de Saint
Thomas, renouveau remarquablement inventif du réalisme aristoté-
licien le plus authentique, vient trop tard pour influencer efficacement
Phistoire de la philosophie moderne, car depuis une quarantaine
d’années déja, grice a I’étonnante diffusion de I’ceuvre métaphysique
de Francgois Suarez en Allemagne, la notion d’une connaissance
objective sans objet était enseignée dans toutes les universités luthé-
riennes, pour aboutir, aprés une refonte compléte, 2 la doctrine du

phénomene de Kant.
* ¥ *

Ainsi apparait, au sein de philosophies totalement autres, une
structure de pensée identique, celle du concept objectif sans objet.
Phénoménologie husserlienne, dialectique cartésienne, et théologie
occamiste répondent en effet, en tant qu’ensembles théoriques systé-
matiques, & des préoccupations différentes: la premiére vise au sein
d’une pensée critique de type kantien A assurer la capacité naturelle
de la conscience cognitive a saisir 'ipséité des choses (zu den Sachen
selbst) ; la deuxiéme cherche a fonder le systtme de la métaphysique
traditionnelle sur un ordre déductif de raisons a priori; la troisitme
exalte la toute-puissance de la liberté divine contestée par ce qui a
été appelé le nécessitarisme gréco-arabe. Et en chacune de ces philo-

187



sophies, la structure de pensée du concept objectif sans objet désigne
une méme mani¢re de concevoir la rupture possible de l’intention
cognitive du sujet a ’objet.

Il convient pourtant de le souligner: la recherche d’une structure
de pensée commune a plusieurs philosophies ne consiste pas a réduire
celles-ci & un seul et méme dénominateur commun; elle n’aboutit pas
a une réduction, mais inaugure la compréhension de l’originale
irréductibilité des pensées considérées. Car la synthése ne va pas sans
I’analyse; au contraire, c’est I’analyse qui engendre la synthese;
mieux encore, ’analyse elle-méme est syntheése. Tant il est vrai que
I'intelligence humaine ne peut saisir I'unité que d’une multiplicité
explicitement connue et reconnue comme telle; et que seul I’esprit
le plus analytique est par le fait méme le plus synthétique, la tentation
dialectique de l'intelligence étant précisément de chercher la com-
préhension philosophique dans I’explicitation de 'un plutét que dans
Panalyse de ce qui est, de scléroser par conséquent la pensée dans un
systéme nécessitaire, unitaire et clos, que celui-ci soit de type parmé-
nidien ou héraclitéen.

Or la recherche d’une structure commune & plusieurs philosophies
ne peut épuiser & elle seule la richesse de ces philosophies; le philo-
sophe doit ici multiplier ses démarches et rechercher autant de struc-
tures qu’il y a de problémes, c’est-a-dire de points de vues philo-
sophiques possibles. Ici encore, c’est la philosophie la plus analytique
qui permettra la recherche des structures les plus nombreuses, et par
conséquent engendrera la synthése, c’est-a-dire la compréhension la
plus large, la plus avertie, des multiples prises de positions possibles:
une dialectique ne peut que réduire la multiplicité des philosophies
vivantes a sa structure propre, c’est-a-dire condamner, fat-ce a son
insu, toute autre opinion que la sienne. Par conséquent, les structures
multiples que ’analyse découvre aux diverses philosophies — a suppo-
ser évidemment qu’elles soient dégagées dans leur lumiére véritable —
s’appellent les unes les autres, s’organisent les unes par rapport aux
autres et manifestent en une synthése topique l'unité vivante de la
pensée humaine qui s’exprime concreétement dans les contingences et
les déceptions de I’histoire des idées philosophiques. Apparaissent
ainsi des relations, souvent étonnantes mais toujours véritables, entre
des positions philosophiques sans rapport apparent. La structure
recherchée dans la présente étude donne un bon exemple de cette
situation, qui est indiqué bri¢vement ici en guise de conclusion.

188



Dans trois cas, la phénoménologie husserlienne, la dialectique
cartésienne, la théologie occamiste, I'intention naturelle du sujet
connaissant & I’objet de connaissance est rompue par une instance d’un
autre ordre, démarche libre de la méthode dans les deux premiers
cas, toute-puissance de la liberté divine dans le troisitme. D’une
maniére analogue et donc toute autre, Kant refuse 'intentionnalité
de la connaissance, c’est-a-dire substitue 4 I'information intentionnelle
du sujet par I’objet 'information constituante de la matiére objective
par les formes subjectives pures. Dans ce cas encore, la relation
naturelle du sujet a ’objet tel qu’il est en lui-méme est rompue. Ce
que Pattitude naturelle de Husserl, le bon sens de Descartes, en un
mot la philosophie précritique, admettent comme une donnée pre-
miere et évidente, la détermination du sujet connaissant et de la
connaissance par l’objet lui-méme, est donc mis entre parenthése,
levé par une démarche libre de la méthode philosophique, sinon
renversé par ce qui a été comparé a juste titre a la révolution coper-
nicienne. De méme, la sensation que I’Ame vit avec une évidence
irréductible, P'affirmation qu’elle pose dans I’adhésion irréfutable
d’'un jugement adéquat au réel, pourrait n’étre qu’une illusion
trompeuse créée de poientia absoluta. Mais, et c’est la 'important, le
sujet pratiquant I’époché ou le doute ne renonce nullement a
atteindre Pobjet dans son ipséité ni a assurer la connaissance dans
son objectivité. L’attitude naturelle n’est pas abandonnée par le
phénoménologue comme la vaine doxa des Sophistes, au profit d’un
niveau supérieur d’étre et de vérité. De méme, la philosophie carté-
sienne ne renonce pas a la réalité de la chose extérieure, car le doute,
étant méthodique précisément, est un artifice destiné a faire appa-
raitre I’évidence de son objectivité. Ici et 14, la démarche consiste a
assurer ce qui n’était pas assuré, a affirmer ce qui était douteux, a
comprendre philosophiquement ce qui était simplement vécu. De
méme enfin, Occam, pour garantir ]a connaissance humaine contre
Perreur possible qui par essence la menace en son principe, en arrive
a la suspendre (aux deux sens du terme) a4 une croyance purement
fidéiste en I’absolue liberté divine.

Par conséquent, dans tous ces cas, I'intention naturelle du sujet a
’objet est rompue par un acte de liberté, et la pensée philosophique
qui admet sur le plan critique la possibilité sinon la réalit¢ d’un
concept objectif sans objet, de par I’époché, le doute méthodique ou
la toute-puissance divine, admet parallelement sur le plan ontolo-

189



gique le primat de la liberté sur Pordre de nature. Ceci est évident
pour Occam dans la mesure ou celui-ci pose a la source créatrice de
tout étre sublunaire un acte de liberté souverain et tout-puissant,
«antérieur» a tout ordre intelligé et voulu de Dieu, c’est-a-dire a
toute providence aimante. Il n’appartient pas a cette étude d’expli-
citer la théologie occamiste, il suffit de mentionner qu’elle aboutit
nécessairement 2 introduire dans I’étre divin une certaine dissociation
entre la substance et I'intelligence d’une part et d’autre part entre la
substance et la volonté, et qu’elle admet en tant que définition de la
deitas ut sic non plus esse comme Saint Thomas, non plus D'intelligere
comme le voulait le trés aristotélicien Jean de Saint Thomas, mais
une gratuité absolue qui, du fait qu’elle n’est plus celle de I’'amour
ni de la grace chrétienne, ne peut que dégénérer en arbitraire néces-
sairement. Et il ne faut pas étre grand clerc pour reconnaitre dans
cette gratuité arbitraire une conception fort proche de la liberté
existentialiste, laquelle pour Sartre, comme pour Rousseau d’ailleurs,
étant en deca de toute détermination intelligente et volontaire, trouve
son accomplissement non par une illumination de intelligence, ni
dans la fruition d’un bien aimé, mais dans la permanence de sa pureté
originaire, c’est-a-dire dans ce que les existentialistes appellent 1’au-
thenticité. Mais, dira-t-on, Occam est théologien et admet comme
telle une transcendance que Sartre, athée, rejette. Certes, mais ce
ne sont la que divergences de contenu thématique et non de struc-
ture de pensée, Occam pensant la liberté divine comme Sartre la
pensée humaine. Coincidence étrange évidemment, du moins au pre-
mier abord, qui prend tout son sens quand on se souvient que Sartre
est phénoménologue et que comme tel il est nourri d’'une pensée
qui admet, fit-ce méthodologiquement, la possibilité de suspendre
librement par I’époché I’ordre naturel de 'intention cognitive & son
objet.

Il en va de méme pour Descartes, comme le montre bien la doc-
trine du vrai et du faux dans la Quatriéme Méditation: le bien propre
de l'intelligence connaissante, c’est-a-dire 'affirmation du vrai, le
poids de fermeté donné a la connaissance par I’adéquation vivante
de l'intelligence au réel, ressortit désormais du domaine de la volonté,
qui parvient & combler le hiatus qu’elle avait ouvert dans I'intention
objective par son doute méthodique. Descartes passe pour le «pére
de la philosophie moderne». Il est bien plutét un scolastique qui,
soucieux de défendre la métaphysique traditionnelle contre le fidéisme

190



d’Occam, participe de la pensée qu’il critique en ce qu’il accorde a
la volonté, pour assurer la relation essentielle du sujet a I’objet niée
par la possibilité de I’arbitraire divin, le libre pouvoir de rompre et
donc de réaliser ’ordre naturel de Pintention cognitive. Or, cette
conception dialectique suppose un primat de la volonté et de la
liberté tel que d’une part la volonté humaine est jugée aussi infinie
que celle de Dieu et que d’autre part la gratuité de la toute-puissance
divine ne saurait plus admettre un quelconque ordre de finalité sans
s’assujettir «au Styx et aux destinées».

La mise en évidence du lien organique qui réunit les deux notions
du concept objectif sans objet et du primat de la volonté sur I'intel-
ligence et sur 'ordre de nature permettra peut-€tre au lecteur de
pressentir l'intérét et la fécondité d’une analyse philosophique
orientée vers la recherche des structures de pensée. Le rapprochement
présenté ici devrait étre évidemment complété par ’exposé de toutes
les notions liées structurellement 4 celle de concept objectif sans objet,
pour apparaitre dans sa pleine lumiére. La présente étude ne per-
mettait guére plus que d’esquisser un premier exemple d’une pareille
connexion.

191



	Epoché - Malin Génie - Théologie de la toute-puissance divine : le concept objectif sans objet : recherche d'une structure de pensée

