
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Epoché - Malin Génie - Théologie de la toute-puissance divine : le
concept objectif sans objet : recherche d'une structure de pensée

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Epoché - Malin Génie - Théologie
de la toute-puissance divine

Le concept objectif sans objet
Recherche d'une structure de pensée

par André de Murait

L'origine scolastique et aristotélicienne de la notion d'intention-
nalité a été souvent évoquée, même si elle n'a pas été systématiquement

étudiée. Ce qui est beaucoup moins connu, c'est l'étonnante
similitude qui rapproche, par delà la notion kantienne du phénomène
et le Malin Génie cartésien, la conception husserlienne de l'époché
de la théologie occamiste de la toute-puissance divine.

L'époché: intention doctrinale et méthode de fait chez Husserl

L'époché, dans l'acception courante du terme, suspend le jugement

de la conscience à l'égard de l'objet considéré dans sa réalité et
son existence propres. Non pas que l'évidence que la connaissance

humaine peut atteindre apparaisse soudain problématique et
douteuse; mais parce que l'ambition de Husserl est ici de mettre en
évidence, par une méthode appropriée, les processus concrets de la
constitution subjective du sens objectif. Or, l'intérêt de l'attitude
naturelle étant principalement un intérêt de vie pratique et immédiate,

il arrache la conscience à elle-même, la disperse dans l'attention
utilitaire aux choses, en un mot l'aliène. Pour se retrouver elle-même,
la conscience doit rompre la relation immédiate et contraignante
qu'elle entretient avec le monde de la vie (Lebenswelt), rentrer en

elle-même, et, par une réduction transcendantale, s'apparaître à elle-
même comme la source constitutive originaire de l'objet en tout sens

possible.
Ce mouvement de réflexion phénoménologique, la conscience l'inaugure

par un acte spécial, qui est l'époché, par lequel elle cesse
d'adhérer à la réalité évidente du monde et d'opérer le jugement posi-

159



tionnel constitutif du sens d'être de celui-ci. Aucune instance
extérieure ne force cependant la conscience à suspendre son jugement ni à

mettre entre parenthèses la valeur objective de la chose qui lui fait
face: l'époché est une initiative libre et volontaire de la démarche

phénoménologique réflexive. L'existence du monde, l'évidence de sa

vérité, dans la mesure où elle est légitime, ne sont donc pas entamées;

l'époché n'implique aucun jugement de valeur quant à la position
naturelle du monde, elle est un artifice de la méthode réflexive.
A tel point que l'ambition de Husserl n'est autre que de retrouver, au
terme de sa démarche, ce monde même dans la plénitude de son sens

enfin motivé et clarifié. Ce que l'attitude naturelle vit naïvement,
c'est-à-dire pré-critiquement, ce que l'époché suspend initialement,
le phénoménologue tend à le comprendre, tel qu'il est dans son
originale réalité, en le rattachant à sa source originelle et en en vivant
naturellement le sens naturel dans l'époché, selon l'étonnante formule
de Die Krisis der europäischen Wissenschaften.

A vrai dire, les notions d'époché et de réduction ne sont pas
toujours bien clairement définies dans l'esprit des lecteurs de Husserl.
De fait, Husserl établit entre elles deux relations distinctes, l'une
d'identité et l'autre de consécution, selon que dans ses différentes

œuvres, il considère différemment la notion centrale de sa phénoménologie,

l'intentionnalité. Il n'est pas exagéré de dire en effet que
l'œuvre entière de Husserl consiste à élucider l'intentionnalité de la
conscience à tous les niveaux et dans tous les domaines où elle peut
s'exercer: perception, science de la nature, science de l'âme, logique,
etc. Et comme l'intentionnalité est un mouvement de la conscience

qui peut être considéré de deux points de vue distincts, à savoir
progressivement du sujet à l'objet, et réflexivement de l'objet au sujet, il
ne faut pas s'étonner de voir Husserl la décrire, dans deux groupes
d'œuvres capitales, selon les deux dimensions qu'elle peut présenter
à l'analyse. Ainsi, dans Ideen zu einer reinen Phänomenologie, I, et dans
Cartesianische Meditationen, il suit un point de vue phénoménologique-
transcendantal, selon lequel, partant immédiatement de la conscience

vivante dévoilée, il montre comment celle-ci constitue, à travers la
diversité de son vécu hylétique, l'unité du sens noèmatique. Dans Die
Krisis der europäischen Wissenschaften et dans Formale und transzendentale

Logik au contraire, il suit un point de vue phénoménologique-descriptif,
selon lequel, partant de la description de l'objet de l'expérience

réduite, il remonte, étape par étape, du noème à la noèse et de la

160



noèse à l'ego1. Ideen, I, et Cartesianische Meditationen montrent ainsi
l'élaboration constitutive du sens de l'objet originaire, l'objet perçu,
dans la subjectivité transcendantale, entreprise qui se poursuit dans

Erfahrung und Urteil par une «généalogie de la logique» à partir du
monde originairement vécu. Rien n'empêchait Husserl, une fois lancé
dans cette voie, de prolonger son effort et de montrer comment, du
sein même de l'expérience primitive de la Lebenswelt, se constitue le

sens des sciences exactes, de l'esthétique, de l'éthique par exemple.
S'il ne l'a pas fait, ou ne l'a fait que partiellement, en montrant d'un
point de vue formel comment les «actes» de la conscience peuvent se

fonder mutuellement (Logische Untersuchungen et Ideen), il ne faut pas
conclure à une véritable lacune, car c'est d'un autre point de vue,
dans la Krisis, qu'il étudie comment l'édifice hautement idéalisé des

sciences physiques par exemple, suppose l'expérience primitive de la
Lebenswelt, et repose sur le fait premier (Urtatsache) de la subjectivité
vivante. Partant de l'expérience réduite (historique) de la science,
Husserl suit ici l'intentionnalité constitutive jusqu'au moi premier, et

parcourt réflexivement par conséquent un chemin qu'il aurait pu
parcourir progressivement en prolongeant la démarche d'Ideen, I, et de
Cartesianische Meditationen. C'est de la seule logique que Husserl nous a
laissé deux analyses distinctes selon la double structure de

l'intentionnalité: Erfahrung und Urteil élucide en effet constitutivement la
genèse de la logique à partir de l'expérience perceptive originaire;
Formale und transzendentale Logik critique la logique constituée, en
remontant de sa forme traditionnelle — pleinement explicitée d'après
Husserl dans sa propre logique formelle objective - au présupposé
constitutif premier, l'évidence de l'expérience perceptive. La critique
qu'expose donc de la logique Erfahrung und Urteil selon le point de vue
phénoménologique-transcendantal, Formale und transzendentale Logik
l'expose selon le point de vue phénoménologique-descriptif. De même,

1 La double structure de l'intentionnalité husserlienne est explicitée dans

Muralt, L'idée de la phénoménologie, l'exemplarisme husserlien, Presses Universitaires

de France, 1958. - Les rapports entre la phénoménologie et la scolasti-

que ont été esquissés, à propos du concept, du jugement, de la logique, de

l'ontologie, dans divers articles: L'élaboration husserlienne de la notion d'inten

tionnalité, Revue de Théol. et de Phil., Lausanne, 1960-4; Adéquation et intentions

secondes, Studia philosophica, Bâle, 1960 ; Prudence, art, logique, Stud, phil.,
Bâle, 1961; Le fondement d'intelligibilité de la logique, Stud, phil., Bâle, 1962;
Comment dire l'être? Stud, phil., Bâle, 1963, en vue d'un ouvrage général sur
l'histoire de la notion d'intentionnalité, actuellement en préparation.

161



la critique qu'exposent Ideen, I, et Cartesianische Meditationen de la

perception selon le premier point de vue, la Krisis l'expose selon le
deuxième point de vue, après avoir montré comment la science elle-
même repose sur la perception immédiate de la Lebenswelt.

Or, tant le point de vue phénoménologique-transcendantal de

Ideen, I, Cartesianische Meditationen, Erfahrung und Urteil, que le point de

vue phénoménologique-descriptif de la Krisis et de Formale und

transzendentale Logik, débutent par l'époché, mais celle-ci n'a pas la même

valeur dans les deux dimensions. Dans Ideen, I, et dans Cartesianische

Meditationen, l'époché est identiquement réduction transcendantale :

la suspension du jugement met aussitôt en évidence la subjectivité
constitutive, que Husserl pour cette raison présente comme un
«résidu» qui demeure après la réduction2. Si donc le point de départ
dialectique est bien ici l'attitude naturelle, la mise entre parenthèses
de celle-ci révèle en le sujet constituant le point de départ effectif de la
démarche phénoménologique-transcendantale. Au contraire, dans la
Krisis et Formale und transzendentale Logik, la mise entre parenthèses de

l'attitude naturelle par l'époché, révèle non pas le sujet pur immédiatement

ni même ses actes de représentation (noèses), mais le contenu
représentatif de ceux-ci, les noèmes du sujet, que ceux-ci
appartiennent à l'activité scientifique hautement élaborée ou à l'activité
perceptive élémentaire du moi. L'époché étant une suspension du

jugement, c'est la relation immédiate au réel existant qu'elle lève,

pour ne garder du jugement que son énoncé représentatif. L'objet
n'est donc plus considéré purement et simplement en tant que réel,
c'est-à-dire en tant que terme réel de mon intérêt pratique de connaissance

et de vie, mais en tant que visé: il n'est plus la vermeinte

Gegenständlichkeit schlechthin, mais la vermeinte Gegenständlichkeit als solche3. Et

2 Ideen zu einer reinen Phänomenologie, I, Nijhoff, La Haye, 1950, § 33.
3 Formale und transzendentale Logik, Niemeyer Verlag, Halle a. d. Saale, 1929,

p. 117. Cette distinction qui permet de thématiser non seulement un substrat
objectif, une propriété, un état-de-choses, mais aussi un substrat visé en tant que
visé (vermeintes Substrat als vermeintes), etc., un jugé comme tel (ein Geurteil-
tes als solches) n'est pas une réflexion qui dégage l'action même déjuger (ibid.,
ce qui serait le propre de la méthode de Ideen, I, et de Cart. Med.), mais une
objectivité (Gegenständlichkeit) qui est un pur visé (Vermeintheit, Form,

transz. Logik, p. 118). Ce type d'objet appartient à la région des sens (Sinne)
ou des significations (Bedeutungen, ibid.). La distinction entre vermeinte

Gegenständlichkeit schlechthin et vermeinte Gegenständlichkeit als solche est absolue

(Log. Untersuch., II a, Niemeyer Verlag, Halle a. d. Saale, 4e éd., 1928, p. 222;

162



comme le noème est nécessairement contenu représentatif d'une
noèse, l'époché se continue en une réduction proprement dite du
noème à la noèse, et de la noèse à l'ego. Dans la Krisis et Formale und

transzendentale Logik par conséquent, l'époché se contente d'inaugurer
la réduction transcendantale sans s'identifier à elle. La démarche

commence dialectiquement et effectivement par l'époché de la

Lebenswelt, c'est-à-dire la mise en évidence des noèmes de la conscience,
et se continue par la thématisation des noèses puis de l'ego.

Aussi bien Husserl avoue-t-il préférer l'analyse intentionnelle selon

la dimension phénoménologique-descriptive, en raison de son caractère

«naturel» et «progressif» dans la réflexion. Il critique l'analyse
intentionnelle selon le point de vue phénoménologique-transcendantal,
en lui reprochant d'être trop abrupte et de donner l'illusion dangereuse

d'une conscience-résidu, vide de tout contenu noématique. Au
contraire, la conscience, même dans l'époché, est pleine de sens, de

noèmes constitués, c'est-à-dire, pour employer une autre expression
de Husserl, de phénomènes transcendantaux - dont l'analyse réflexive
selon le point de vue phénoménologique-descriptif aura à rendre

compte. L'époché et la réduction étant une analyse transcendantale,
la conscience ne saurait, à aucun moment, vivre sans les sens, sans les

noèmes, sans les phénomènes qui la remplissent. La théorie de la
conscience-résidu n'échappe pas à l'illusion «cartésienne» d'un sujet

conçu comme une «substance pensante» et comme une puissance

capable d'exister sans les actes et les objets qui lui confèrent sa

signification4. Selon Husserl lui-même, il faut donc conclure que l'époché
est dévoilement du contenu noématique de la conscience, bien plutôt
que révélation de la conscience constituante.

En effet, il y a dans l'époché une réflexion analogue à celle qui
porte la logique scolastique, de l'être d'intention première à l'être
d'intention seconde. Pourtant, au lieu d'être, comme l'enseigne la

logique scolastique, la forme logique pure et vide dans laquelle le

Erfahrung und Urteil, Ciaassen Verlag, Hamburg, 1954, p. 325), dernière
{Form, transz. Logik, p. 117) ; elle correspond, mutatis mutandis, à la distinction
de l'être-conscience et de l'être-réalité {Ideen, I, § § 42, 44, 46) ou à celle de

1'Ideal-Objektivität des configurations logiques par rapport à la Gegenständlichkeit

de la chose {Form, transz. Logik, p. 31, 71; cf. Muralt, op. cit., § 22).
4 Cf. Die Krisis der europäischen Wissenschaften, Nijhoff, La Haye, 1954,

§§16, 43. - Aristote n'admet pas davantage un état de la puissance cognitive

où celle-ci vivrait sans ses actes, cf. Met., H, 6, 1046 b 16.

163



réel est pensé (forme du genre et de l'espèce pour le concept, du sujet
et du prédicat pour la proposition, etc.)5, l'objet visé en tant que visé

de Husserl n'est pas une structure logique, mais un contenu de pensée,

un pensé pur, ein blosses Gedachte, détaché méthodologiquement par
l'époché de son terme réel, c'est-à-dire de l'objet réel qu'il pense et
auquel il renvoie représentativement dans l'attitude naturelle: en un
mot, c'est un contenu intentionnel dont la relation intentionnelle à l'objet visé

par lui est levée, un pur pensé qui n'est plus, de par l'époché, du réel pensé,

bref un concept objectif sans objet.

Or, la relation du noème à l'objet, exprimée jusqu'ici en termes

d'intentionnalité, peut aussi être exprimée en termes de phénomène et

d'être, puisque Husserl utilise lui-même le terme de phénomène pour
désigner le contenu noématique de la conscience6. Le noème est en
effet le mode objectif qu'a le réel d'apparaître à la conscience: c'est

dans le noème que l'objet se donne à la conscience. Le noème est donc
le phénomène de l'être, c'est-à-dire l'être même apparaissant à la conscience7.

Le propre de l'époché ici est donc de séparer l'être de son apparaître
à la conscience, comme elle sépare le noème de l'objet, c'est-à-dire le

pensé du réel pensé. Non pas que le noème n'intentionne pas naturellement

l'objet, ou que le phénomène ne soit pas naturellement l'être
même apparaissant; non pas davantage que la relation qui relie le

noème à l'objet soit considérée comme sujette à caution, mais parce
qu'il s'agit de révéler comment le noème jaillit constitutivement de la
noèse correspondante, comment le sujet à qui apparaît l'être,
conditionne à priori le phénomène de celui-ci. L'opération qui sépare ainsi
le pensé du réel pensé et l'apparaissant de l'être apparaissant, qui isole donc

un pur pensé et un phénomène pur, ne peut résulter par conséquent

que d'une initiative volontaire et libre de la démarche phénoménologique,

elle n'est que provisoire et n'a d'autre but que de montrer
comment effectivement et en droit se réalise Yintentionnalité directe de la

conscience à son objet, c'est-à-dire l'apparaître de l'être à la conscience. Pour

5 Cf. par ex. Jean de Saint Thomas, Cursus philosophicus, Ars logica, Ma-
rietti, Turin, 1948, lia p., q. 1, a. 3; q. 2, 3.

6 Krisis, p. 155.
7 II faut ici distinguer le mode objectif et le mode subjectif de l'objet dans

la conscience. Le premier est l'apparaître de la chose selon la structure objective

de son comment (Wie) noématique-, le second est l'apparaître de la chose
selon le comment de ses modes de donné subjective {Ideen, I, §§ 131, 132;
Krisis, § 38; Muralt, op. cit., p. 270 sq.).

164



s'en convaincre, il faut relire, à propos de l'intentionnalité de la
conscience à l'objet, les passages de Husserl qui traite du remplisse-
ment de la conscience par l'ipséité de l'objet même (Logische

Untersuchungen, II b; Erfahrung und Urteil), la quatrième section des Ideen, I,
qui traite de l'évidence et de la vérité, et, pour ce qui est de l'identité
de l'être et de l'apparaître, la critique adressée à la distinction
cartésienne et empiriste des qualités premières et des qualités secondes8.

De même que la conscience visant l'objet, l'atteint lui-même au terme
de la visée intentionnelle dans la plénitude de son sens, de même donc

que la vérité et l'évidence sont essentiellement possibles, de même la

qualité seconde, présumée subjective par la tradition philosophique
cartésienne, par opposition à la qualité première, seule réelle et seule

objet de la science objective, s'avère être de fait l'apparaître même de

l'être. Il n'y a aucun doute sur ces deux points: Husserl affirme aussi

bien l'intentionnalité naturelle de la conscience à l'objet, que l'identité
réelle du phénomène et de l'être. Les deux affirmations sont corrélatives,

exprimant l'une et l'autre l'intention réaliste de l'œuvre husser-

lienne. Et pourtant méthodologiquement, Husserl, par l'époché, isole

le noème de son objet, le pensé du réel pensé, et le phénomène de l'être,
Y apparaissant de Y être même apparaissant. Ici aussi, Husserl distingue
l'idée de sa réalisation, comme il nous le montre d'une manière générale

dans son exemplarisme phénoménologique: du point de vue de

son intention doctrinale, du point de l'«idée de la phénoménologie»,
Husserl tend à rejoindre l'aristotélisme et la tradition scolastique

aristotélicienne; du point de vue de sa méthode de fait, au contraire,
il participe d'un tout autre esprit qui, par delà Kant et Descartes, nous
ramène à la théologie de la toute-puissance divine de Guillaume
d'Occam.

Aristote: Videntité intentionnelle du sujet et de Vobjet
et le réalisme philosophique

En effet, Aristote admet que l'intellect reçoit la forme de l'objet
indépendamment de la matière de celui-ci9. Cette forme, immergée
dans le sensible, voit son intelligibilité actualisée par l'abstraction de

l'intellect agent, et, tout en restant forme de l'objet, devient forme de

8 Ideen, I, §§ 40, 52, trad. fr. p. 465; Krisis, § 9.
9 Cf. pour le sens De anima, II, 12, 424 b 2; III, 2, 425 b 23; pour l'intellect,

De an., III, 4, 429 a 15; Met., A, 7, 1072 b 20.

165



l'intellect en actualisant celui-ci: l'acte de l'intelligible est donc le
même que l'acte de l'intelligent, et l'intellection réalise l'identité de

l'un et de l'autre10. Certes, il ne s'agit pas d'une identité réelle. Car ce

n'est pas la pierre qui est dans l'âme, mais l'efôoç de la pierre11, et

encore, l'eîSoç de la pierre, indépendamment du mode matériel de

son exercice concret12. Le sujet intelligent devenant l'autre en tant
qu'autre, devient certes semblable à l'objet, mais non pas selon une
altération physique qui l'assimilerait réellement à lui, comme le feu

communique sa chaleur à l'eau, mais selon une altération qui
développe ses virtualités propres et actualise sa propre perfection13:

l'objet, par le truchement de sa forme devenue intelligible, rend le

sujet intelligent semblable à lui, et, du même coup, parfait dans son
ordre propre de puissance cognitive14. La connaissance est donc une
opération purement immanente qui perfectionne le sujet sans l'altérer,
mais en l'achevant selon son être propre. L'identité de l'intellect et de

l'objet intelligé est donc non pas réelle, mais intentionnelle, terme
qu'Aristote évidemment n'utilise pas encore, mais dont il rend l'idée

par l'adverbe souvent employé todç : l'âme est d'une certaine manière

toutes choses15. Cette identité cependant n'est qu'une identité entita-
tive, réelle ou existentielle, car la notion de l'intellect en acte et la
notion de l'intelligé en acte sont autres : leur Xé^oç respectif est autre,
et leur distinction non réelle, mais de raison seulement, fonde une
diversité de sciences philosophiques: l'intellect et son acte sont objets
de la philosophie de la nature vivante, en particulier de la psychologie,
l'intelligible et son acte, de la critique de la connaissance16.

10 Cf. pour le sens, De an., III, 2,425 b 26; 426 a 20; 8,431 b 22 ; pour l'intellect,

Dean., III, 4, 429 b 6; 430 a 3, 20; 7, 431 a 1; 431 b 12-17; 8, 431 b 21;
en général, Phys., III, 3, 202 a 18.

11 De an., III, 8, 431 b 28; cf. I, 5, 410 a 10.
12 De an., II, 12, 424 a 18 sq.; III, 2, 425 b 23.
13 De an., II, 5, 417 b 2 sq. La connaissance est le «salut» (aœTirjpla) du

sujet connaissant.
14 De an., II, 5, 417 a 20; 418 a 3; 11, 424 a 1. La forme intelligible fait

passer l'intellect à l'entéléchie, De an., II, 5, 417 b 5.
15 De an., III, 8, 431 b 21. Cf. III, 4, 429 b 30; 8, 431 b 22. De même,

la conjonction mç, De an., III, 2, 425 b 22; 426 a 27.
16 De an., II, 12, 424 a 25; III, 2, 425 b 26, 426 a 11 ; en général, Phys., III,

3, 202 a 13 sq., Ces textes, et d'autres semblables, sont à l'origine de la célèbre
doctrine, si mal comprise la plupart du temps, de la distinction des réalités
qui sont idem subjecto (latixo xrô ùraixefpivip) et aliud ratione (selon la raison
formelle de leur être, 'ki-jm, -cm eivai, et pour la pensée, xf] voi^aei, Phys., IV, 13,

166



Cette doctrine, à la fois simple et subtile, a été considérablement
amplifiée et développée par la scolastique aristotélicienne, en ce qui
concerne principalement la distinction entre species impresses et

expresses d'une part, et d'autre part la distinction entre conception et
adhésion judicative. Quelqu'importante que soit l'évolution doctrinale

d'Aristote à la tradition scolastique aristotélicienne, il n'en
demeure pas moins qu'une dissociation de l'intellect en acte et de l'intel-
ligé en acte au sein même de l'intellection est inconcevable pour
Aristote comme pour la scolastique, et même qu'elle n'a aucun sens

acceptable. L'intellect en acte connaît l'objet dans la mesure où il est

informé actuellement et intentionnellement par la forme de celui-ci ;

l'identité de l'intelligent en acte et de l'intelligé en acte implique que
l'intelligé est aussi bien la forme de l'objet en tant qu'informant
intentionnellement l'intelligent, que la forme de l'objet en tant que
spécifiant formellement la chose réellement existante17. Il est donc

simplement impossible de concevoir en aristotélisme que l'intelligé ne
soit pas identiquement le réel même intelligé. Impossible et absurde,
car contradictoire, puisque la forme en tant que spécifiant réellement
la chose existante, et la forme en tant qu'informant intentionnellement

la puissance intelligente, est la même quant à la notion, même
si elle est distincte quant à son sujet immédiat, c'est-à-dire quant à

son mode d'exister: elle existe abstraite, c'est-à-dire spirituelle et
universalisée dans l'intelligent, et concrète, c'est-à-dire individuelle et
matérielle dans la chose18. Bref, il est impossible de concevoir une
connaissance qui ne soit pas naturellement la connaissance de l'objet
en tant que réel.

La même doctrine peut être également exprimée en termes d'être
et d'apparaître. Car la forme en tant qu'informant intentionnellement
l'intellect peut être considérée légitimement comme l'apparaître de

222 a 16) : distinctio rationis ratiocinatae, cf. Jean de Saint Thomas, Ars logica,

II a p., q. 2, a. 3.
17 «Forma autem intellectus est res intellecta», S. Thomas, Depotentia Dei,

q. 8, a. 1 ; cf. Sum. theol., I, q. 85, a. 2, ad 1. Il faut en effet distinguer en
aristotélisme scolastique l'information réelle de l'intellect par le concept, et
l'information intentionnelle de l'intellect par l'objet lui-même, la première
étant accidentelle, la seconde, essentielle, per se (Jean de Saint Thomas,
Phil, nat., IVa p., q. 4, a. 1, 102 b sq.. La réduction de la seconde information
à la première permettra logiquement de souscrire à la thèse occamiste d'une
connaissance objective sans objet (Suarez, De anima, III, chap. 2, no 26).

18 S. Thomas, Quaest. de anima, a. 18; Summ, theol., I, q. 84, 1.

167



la chose, c'est-à-dire comme l'être apparaissant, et la forme en tant
qu'elle spécifie formellement la chose existante peut donc être
envisagée de son côté comme l'être même qui apparaît à l'intellect dans

la connaissance. L'être en tant qu'être et l'être en tant qu'apparaissant

est par conséquent le même; en tout cas du point de vue entitatif
et existentiel, il est la même réalité identiquement. Pour la pensée

(tt] voijuei), il est évident que la notion d'être en tant que réel, et la
notion d'être en tant qu'apparaissant, diffèrent: ce sont là deux objets
formels distincts, qui s'identifient dans un même objet matériel, et
spécifient deux sciences différentes, l'être en tant qu'être étant l'objet
de la métaphysique, et l'être en tant qu'apparaissant étant l'objet de

la critique, et, toutes proportions gardées, de la logique19. Mais à

aucun moment, il ne peut y avoir d'apparaître qui ne soit apparaître de

l'être. Seul l'être apparaît selon Aristote, ce qui suppose évidemment

que l'être est dit selon plusieurs significations20, puisqu'il est aussi bien
l'être immobile, objet de la science éléatique, que l'être mobile, fuyant
et instable, objet de l'opinion sophistique. Si donc il n'y a pas de
distinction réelle entre l'être et le phénomène, mais une simple distinction

de notion (distinctio rationis ratiocinatae tantum), pas plus qu'il
n'y a de distinction réelle entre l'intellect en acte et l'intelligé en acte,
il ne peut pas davantage exister un phénomène pur d'un être qui
n'apparaîtrait pas, pas plus qu'il ne peut exister un représenté pur qui
ne soit du réel représenté. Plus qu'un abus de langage, cette conception

kantienne semblerait à Aristote une contradiction dans les termes.
Le lecteur objectera sans doute que le mot ç>aiv6[ievov, le verbe

palveaSai, sont employés dans le langage aristotélicien pour exprimer
ce qui s'oppose à l'être réel, à la vérité. Aristote ainsi distingue le bien
réel du bien apparent, qui n'est pas réel21, la sagesse apparente des

sophistes de la sagesse réelle du philosophe22, et, d'une manière

générale, la tradition éléatique a coutume d'opposer l'être à l'apparaître

comme l'être au non-être. Cela est vrai, mais néglige l'ambi-

19 Cf. note 16. - On obtient ainsi en aristotélisme, la distinction suivante
des disciplines nécessaires pour élucider pleinement l'acte du connaître:
l'intellect et son opération relèvent de la psychologie, philosophie de la nature
vivante; l'intelligible et son acte d'intelligé, c'est-à-dire l'apparaître de l'objet,
relèvent de la critique; l'intelligible, c'est-à-dire l'être, en tant qu'être, relève
de la métaphysique.

20 Mit., Z, 1, 1028 a 10; E, 4, 1028 a 5; De anima, I, 5, 410 a 13.
21 Phys., II, 3, 195 a 26; Met., A, 2, 1013 b 28.
22 Soph, elench., 11, 171 b 28; Met., f, 2, 1004 b 19.

168



valence des termes ç>aiv6[».evov et patveaöat. Seul quelque chose apparaît; à

moins de sombrer dans les apories cyniques, on ne peut dire que
l'apparaître apparaît. Ce «quelque chose», Aristote le nomme donc

être, et entend par là aussi bien l'immobile que le mobile. C'est donc

toujours un être qui apparaît, mais il peut apparaître à un sujet plus
ou moins bien disposé à le percevoir, et donc paraître plus ou moins

vrai23, auquel cas l'être qui apparaît peut être accueilli comme incertain

ou douteux, donc comme objet d'opinion. Mais si les conditions
d'une saisie attentive sont réunies, il n'y a aucune raison de ne pas
admettre l'objectivité, c'est-à-dire l'être de ce qui apparaît, d'autant
plus que le sens est infaillible quant à son objet propre24 et l'intellect
par rapport aux indivisibles sans matière26. Dès lors, le yaiv6(j.evov,

c'est le manifeste, l'évident, soit pour les sens soit pour l'intellect.
L'objet même de la science physique est ce qui apparaît proprement
selon la sensation26. Il ne faut en aucun cas par conséquent faire
violence à ce qui apparaît2', si l'on veut pouvoir rendre compte des

phénomènes28, puisqu'il semble que la raison témoigne pour le phénomène

et les phénomènes pour la raison29. Ce qui apparaît est donc le
critère de la vérité dans les sciences de la nature30; vouloir savoir si

tout est immobile, par le raisonnement, au mépris de la sensation, est

faiblesse d'esprit31: l'expérience de ce qui apparaît est la seule digne
de foi32. La conviction d'Aristote est si nette sur ce point qu'il en vient,
par une extension extrême des termes, à présenter la pavracla comme
l'expérience elle-même33. Toutes ces affirmations supposent donc
bien évidemment l'identité réelle, indissociable, de l'être et du phénomène.

23 De an., III, 3, 428 a 13-15, y compris la parenthèse rejetée par Tricot et
mal lue par D. Ross.

24 De an., II, 6, 418 a 12; III, 3, 427 b 12; 6, 430 b 29.
26 De an., III, 3, 428 a 17; 6, 430 a 26; 430 b 27; 10, 433 a 26; Post. An.,

II, 19, 100 b 5; Mêt., 0, 10, 1051 b 25.
26 De coelo, III, 7, 306 a 17.
27 Morale à Eudème, VII, 2, 1236 b 22, texte qui fait comprendre que le

verbe Soxeî également doit être pris en deux sens, ce que l'usage constant
d'Aristote confirme évidemment; cf. De gen. et corr., I, 1, 315 a 4.

28 Met., A, 8, 1073 b 36.
29 De coelo, I, 3, 270 b 4.
30 Cf. Phys., III, 5, 204 b 35.
31 Phys., VIII, 3, 253 b 32.
32 Phys., VIII, 3, 254 a 35.
33 De an., I, 1, 402 b 23.

12 Studia Philosophica XXVI 169



Kant: le phénomène et le noumène

Il s'avère donc que l'intention du sujet connaissant à l'objet est

conçue comme naturelle par Aristote comme par Husserl, même si ce

dernier ne reprend pas telle quelle la doctrine de l'identité intentionnelle

de l'objet et du sujet dans le connaître, et que d'autre part l'un
et l'autre auteur affirment l'identité réelle de l'apparaître et de l'être.
Pour comprendre comment l'époché méthodologique de Husserl peut
prétendre dissocier librement ce qui est naturellement uni, le noème

et l'objet, le phénomène et l'être, il faut cesser d'interroger la tradition
scolastique aristotélicienne et remonter tout d'abord à la
problématique kantienne.

La Critique de la Raison pure ignore tout d'une information
intentionnelle du sujet connaissant par l'objet connu. Et pour cause, puisque

la connaissance est en fait pour Kant le résultat de l'information
réelle34 d'un donné matériel indifférencié par une catégorie à priori.
La notion du phénomène au contraire est familière au kantisme; elle
est élaborée dans la distinction célèbre du phénomène et du
noumène36. Le phénomène est ce qui est connu sur la base du remplisse-
ment des formes vides de la conscience; le noumène est ce qui est

simplement pensé «à vide» par l'ensemble des catégories pures qui,
à elles toutes, constituent aussi bien le sujet transcendantal que l'objet
transcendantal36. Le noumène, situé «en dehors» de la conscience, est

pensé comme une chose en soi, dans la mesure où, non connu, il est

non relatif au sujet, doctrine qui introduit une relation réelle de l'objet
connu au sujet connaissant, là où la scolastique voyait avec raison une
simple dénomination de raison extrinsèque. Le noumène cependant est

nécessaire à la connaissance, en tant qu'il suscite dans le sujet le donné

multiple que celui-ci organise en connaissance objective au gré de ses

concepts purs : le noumène est donc la cause efficiente du phénomène.
Du coup, il s'avère impossible que le phénomène soit le phénomène
de l'être en soi, puisqu'il n'est plus l'être apparaissant, mais l'effet de

l'être. Si Kant peut parler de représentation, il ne peut plus s'agir de la
représentation d'un objet transcendant, puisque l'identité réelle, la

34 Réelle, car purement immanente, le donné de sensation subjectif étant
informé par le concept pur de l'entendement.

36 Kant, Critique de la Raison pure, trad. Tremesaygues et Pacaud, Alcan,
Paris, 1920, Analytique des principes, chap. 3.

36 Cf. Muralt, La conscience transcendantale dans le criticisme kantien, Essai sur
l'unité d'aperception, Aubier, Paris, 1958, §§ 28, 44, 49.

170



distinction de raison, entre l'apparaître et l'être, est levée au profit
d'une totale altérité: l'être en soi est aussi différent du phénomène
qu'il produit efficacement dans le sujet, que la cause efficiente peut
l'être de son effet; il n'y a plus entre ces deux réalités distinctes cette
ressemblance formelle que l'aristotélisme concevait comme une identité
intentionnelle; le phénomène est un phénomène pur, et non plus l'apparaître

de l'être, c'est-à-dire l'être apparaissant, et la représentation se

réduit à un représenté pur qui n'est plus du réel représenté3'. Parce que
l'être est la cause efficiente de la connaissance, celle-ci ne se définit
plus formellement par sa relation à l'être, mais par sa référence
constitutive au sujet et aux formes à priori de celui-ci. La révolution
copernicienne rattache l'objectivité du connaître, non plus à la réalité
de l'objet transcendant, mais à l'universalité de la subjectivité trans-
cendantale38. Aussi bien la science n'a-t-elle pas à proprement parler
d'objet, mais elle est elle-mêmeimmédiatementl'objet-empirique-de
la conscience transcendantale, ce qui est une autre manière d'affirmer
la rupture de l'intentionnalité, la possibilité d'un concept objectif
sans objet. Si Kant tient à maintenir un en-soi transcendant, il
devra par conséquent fonder celui-ci sur un acte de foi purement
volontaire, privé de tout élément représentatif garantissant son

objectivité. Comme chez Descartes, comme chez Duns Scot déjà dans

une certaine mesure, la substitution, dans la connaissance, de la
causalité efficiente à la causalité formelle de l'objet à l'égard du
sujet, c'est-à-dire la suppression de l'identité intentionnelle de l'objet
et du sujet, introduit immanquablement l'efficace de la volonté dans

l'affirmation de l'être et du vrai.
Les conséquences doctrinales ne se font d'ailleurs guère attendre.

Jacobi montre qu'il n'est pas possible d'entrer dans le kantisme sans

la chose en soi, mais qu'il n'est pas possible non plus d'y rester avec

elle; Fichte condamne ce «leidige Ding an sich», et amorce la
dialectique d'absorption de l'être dans le phénomène, et d'hypostase du
phénomène en être, laquelle culminera chez Hegel. Le kantisme, qui
était l'issue transcendantale à l'héraclitéisme relativiste des Sophistes,

permet ainsi la résurgence de l'héraclitéisme métaphysique proprement

dit, la doxa des Sophistes, qui était l'apparaître multiple du réel

" «En dehors de la sphère des phénomènes, il n'y a pour nous que le vide»,
Crit. de la Raison pure, p. 265.

38 Préface de la deuxième édition de la Critique.

171



à la conscience individuelle, devenant, après l'essai d'objectivation
transcendantale du kantisme, l'apparaître de l'être divin à lui-même
au sein de l'histoire universelle.

L'histoire du kantisme et de sa postérité immédiate fournit donc

une frappante contre-épreuve des affirmations précédentes concernant
tant l'aristotélisme que la phénoménologie husserlienne. L'identité
réelle de l'être et de l'apparaître correspond, du côté de l'objet, à la
définition formelle de la connaissance comme l'identité intentionnelle
du sujet connaissant et de l'objet connu; elle permet de rattacher, dans

la ligne de la cause efficiente, la connaissance au sujet connaissant,

comme l'acte constitué à la puissance constituante. Elle fonde

l'authentique réalisme philosophique d'une intelligence capable
d'affirmer aussi bien l'autonomie de l'être en tant qu'être que l'objectivité

et la représentativité de la connaissance, c'est-à-dire capable de

concilier la spécificité de la métaphysique et de la critique. Tels sont
bien les caractères de la philosophie aristotélicienne, et, dans l'intention

tout au moins, de la phénoménologie husserlienne. Au contraire,
la distinction réelle de l'être et de l'apparaître aboutit à définir la
connaissance comme l'effet simultané de deux causes efficientes sans

rapport l'une avec l'autre: la chose en soi et le sujet pur. L'une des

deux fait donc double emploi, et comme Kant refuse toute relation de

représentation entre le phénomène et l'être en soi, l'idéalisme spéculatif

allemand ne contredit nullement la structure de sa pensée en
rattachant le dynamisme de la connaissance au sujet pur exclusivement.

Le refus de l'identité réelle entre l'être et l'apparaître entraîne
le refus de l'identité intentionnelle du sujet et de l'objet dans le

connaître, et aboutit inévitablement, soit au volontarisme de la

Critique de la Raison pratique, soit à la théogonie hégélienne qui hypostasie
le moi pur en un Dieu que le devenir objective et dédouble dialectique-
ment dans le mouvement universel du «Selbstbewusstwerden». Le
refus de l'intentionnalité de la connaissance suscite donc la dialectique

métaphysique de la manifestation de l'être à lui-même dans son
histoire universelle.

Descartes: le Malin Génie ou la suppression de Vintentionnalité

Les termes d'être et de phénomène n'apparaissent pas chez
Descartes. Les problèmes qu'ils recouvrent sont cependant nettement
posés par les Méditations métaphysiques, et résolus selon une technique,

172



sinon aristotélicienne, du moins manifestement scolastique. Descartes

distingue en effet la réalité objective de la chose en tant qu'elle est dans

l'idée, et la réalité formelle de la chose en tant qu'elle existe dans

l'être extramental39. L'idée représente la chose qui existe réellement
hors d'elle; elle lui ressemble comme un tableau ou une image et

participe par représentation à son être réel4 °. Etre objectif, être par
représentation, être par ressemblance ou par participation, toutes
expressions qui disent en langage scolastique l'être dépendant et
diminué de l'intention cognitive dans le sujet connaissant41. Apparemment

donc, Descartes suit simplement la tradition aristotélicienne,
lorsqu'il admet que l'idée représente «objectivement» la chose. Les

Méditations métaphysiques ne sont-elles pas nettes sur ce point? L'idée de

l'âme représente l'âme elle-même dans son être propre, l'idée de

Dieu représente l'être même de Dieu, autant qu'il est possible, car
l'idée de Dieu selon Descartes ne peut qu'être «accommodée à la
petite capacité de nos esprits»43, l'idée du corps étendu représente
l'étendue elle-même, les sensations mêmes, fût-ce confusément et

grossièrement, représentent les choses sensibles. Bref, la connaissance

pense l'être, l'idée conçoit le réel, la sensation perçoit le sensible.

Certes, mais il ne faut pas oublier que c'est là la conclusion à

laquelle Descartes aboutit au terme de sa démarche, et que sa méthode a

précisément pour but de s'assurer qu'il ne peut en être autrement: si

Descartes aboutit à la conclusion que l'idée représente objectivement
la chose, c'est donc qu'il admet initialement la dissociation de l'idée et
de la chose représentée. Et il ne suffit pas de dire que Descartes dis-

39 Descartes, Oeuvres, éd. La Pleïade, Gallimard, 1949, IIIe Méd. met.,

p. 181; Deuxièmes réponses, p. 281-2; la species intentionnelle devient chez
Descartes une idée, c'est-à-dire, conformément à la doctrine scolastique de
1 'idea artificis, un quod cognoscitur; elle cesse donc d'être un pur quo cognoscitur

res (cf. S. Thomas, Summ, theol., I, q. 15, a. 2). Cette substitution de l'idée
quod à la species intelligible quo est significative de l'évolution doctrinale qui,
de Suarez à Descartes, tend à rompre l'intention immédiate de la connaissance

à l'objet réel.
40 Pour la ressemblance, cf. Premières réponses, p. 236; pour l'être objectif ou

par représentation, cf. Deuxièmes réponses, p. 281; pour la participation par
représentation, cf. Ille Méd. met., p. 181; pour l'idée-tableau, ibid., p. 183.

41 S. Thomas, Comm. des Sentences, IV, d. 1, q. 1, a. 4, II c; par opposition
à la forme qui a, in natura, un esse ratum et firmum (De potentia Dei, q. 3, a. 7,
ad 7), completum (ibid., q. 3, a. 11, ad 14). - Cf. Descartes, IIIe Méd. mét.,

p. 182.
43 Descartes, Premières réponses, p. 245.

173



tingue la représentation de la chose représentée43, en quoi il se

rencontrerait avec toute la tradition aristotélicienne, pour qui le connaissant

en acte et le connu en acte sont deux notions distinctes (distinctio
rationis ratiocinatae). Il faut bien souligner au contraire que Descartes

admet la possibilité d'une idée sans idéat, d'une image sans imaginé,
c'est-à-dire, en un mot, d'un concept objectif sans objet, et que là
réside l'artifice essentiel de sa méthode dialectique. Le terme de

concept objectif est d'origine scolastique : il signifie la chose connue en
tant que connue, et s'oppose au concept formel qui est l'opération
même de connaître44. Un concept objectif sans objet est pour un
aristotélicien authentique impossible, et l'emploi par Descartes du
terme qui le désigne, dégage mieux encore le fait que la dissociation
de l'idée d'avec son idéat est réellement contradictoire, mais introduite

méthodologiquement par le doute cartésien, afin de mettre en
évidence l'intention nécessairement objective des concepts de

l'entendement.

Descartes veut en effet établir une science dont toutes les affirmations

jouissent du même degré de certitude et d'évidence: cet idéal,
qui ne peut de fait se réaliser que dans un système déductif parfaitement

axiomatisé telle la géométrie, le pousse à rechercher comme point
de départ la réalité dont l'évidence est si manifeste qu'elle ne suppose
aucune évidence antérieure, et permet de fonder toutes les évidences

ultérieures. Cette réalité ne peut être que Dieu, considéré non tant
comme premier être que comme premier connu, «principe de la
connaissance»46, vérité première dont on peut «déduire la connaissance

de toutes les autres qui sont au monde»46. Sur ce point,
Descartes a nettement conscience de s'opposer à la tradition aristotélicienne

pour qui Dieu, premier être, est cependant le terme de la
connaissance47. Premier connu en soi, dernier connu pour nous, Dieu
termine en aristotélisme une démarche philosophique inductive et
démonstrative, et la connaissance qui l'atteint part du sensible,

premier connu pour nous, dernier connu en soi. Pensant que «l'existence

de Dieu était beaucoup plus évidente que celle d'aucune chose

43 Cf., note 3, la même position chez Husserl.
44 Jean de Saint Thomas, Ars logica, Ha p., q. 2, a. 2, 291 a 5.
46 Descartes, Principes de la philosophie, Lettre de l'auteur à celui qui a traduit le

livre, p. 427.
46 Ibid., p. 425.
47 Ibid., p. 425, 427.

174



sensible»48, Descartes en conçoit aussitôt le projet d'une science
deductive more geometrico, qui part immédiatement du principe de l'être
et donc de l'évidence, et qui, se déroulant univoquement des principes
aux conséquences, ne connaisse plus l'ambiguïté analogique des deux
ordres de priorité aristotéliciens48.

Le tout était de trouver le moyen de montrer l'immédiate évidence
de Dieu. La difficulté était considérable, d'autant plus que Descartes

n'a jamais affirmé l'absolue non-évidence des connaissances
sensibles et mathématiques, même avant le cogito et la démonstration
de l'existence de Dieu, et que par conséquent il ne pouvait utiliser qu'une
démarche librement imaginée qu'aucune nécessité naturelle ne motivait:

cette démarche, le doute méthodique, qui se base sur le fait
unanimement reconnu de l'erreur possible des sens, Descartes

l'amplifie artificieusement jusqu'à admettre comme possible qu'un
Dieu tout-puissant, ou du moins un Malin Génie, «non moins rusé et

trompeur que puissant», fasse «qu'il n'y ait aucune terre, aucun ciel,
aucun corps étendu, aucune figure, aucune grandeur, aucun lieu, et

que néanmoins j'aie les sentiments de toutes ces choses, et que tout
cela ne me semble point exister autrement que je le vois»50, c'est-à-dire
fasse que j'aie en moi une idée sans idéat, un concept objectif sans

objet, bref un représenté pur qui ne soit pas de l'être réel représenté.
Et ce doute prendra fin au moment où, ayant dissous toute évidence

naturelle, il se découvre lui-même comme la seule pensée pensant une
réalité authentique, au moment où il se découvre identiquement
conscience de soi, c'est-à-dire concept objectif de l'unique objet
absolument indubitable, idée non seulement claire et distincte mais

encore vraie et évidente du moi. Cette idée, innée en moi, était
présente en toutes mes autres pensées, si douteuses fussent-elles, et par
là-même voilée; il fallait la «voie analytique» des Méditations

métaphysiques51, disons plutôt l'artifice dialectique de la méthode, pour la
révéler.

Or, la notion d'un concept objectif sans objet exprime en d'autres

termes le refus de l'identité intentionnelle du sujet connaissant et
de l'objet connu, c'est-à-dire encore le refus de l'identité réelle de

48 Premières réponses, p. 238.
48 Aristote, Post. An., I, 2, 71 b 33; Phys., I, 1, 184 a 16-25; Met., A, 11,

1018 b 30-37; Z, 3, 1029 a 34, b 3; 10, 1035 b 12; M, 2, 1077 b 1.
60 Descartes, Ie Méd. mét., p. 163.
61 Deuxièmes réponses, p. 279.

175



l'apparaître et de l'être, et c'est cette notion qui est librement imaginée

par la méthode du doute pour mettre en évidence la certitude de

l'existence du moi. Il est capital de le répéter ici : Descartes, en droit,
ne doute pas de l'objectivité des idées, ni même de l'évidence sensible,
à condition que celle-ci soit critiquement délimitée; il feint d'admettre
de fait que les idées peuvent ne pas avoir d'idéat, que l'apparaître peut
ne pas être l'apparaître de l'être, pour mieux montrer dans un cas

privilégié qu'une idée au moins implique nécessairement son idéat,
qu'un être au moins apparaît avec une évidence nécessaire. Et c'est
là le sens profond de ce qu'on prend trop souvent pour une résurgence
cartésienne de l'argument anselmien. Quand Descartes écrit que
«l'existence possible est contenue dans le concept ou l'idée de toutes
les choses que nous concevons clairement et distinctement, mais que
l'existence nécessaire n'est contenue que dans la seule idée de Dieu»62,

il ne s'agit pas de comprendre cette affirmation dans le cadre d'une
quelconque doctrine scolastique de l'essence et de l'existence, mais

dans le cadre de la théorie cartésienne du concept objectif: les idées

peuvent représenter un objet sans le représenter - puisque celui-ci

peut ne pas être -, sauf l'idée du moi et l'idée de Dieu qui impliquent
nécessairement la réalité de leur idéat. Ce qu'on a coutume de

présenter comme une deuxième démonstration de l'existence de Dieu,
n'est en réalité qu'une reprise simplifiée de la première.

En effet, si dans le cas de Dieu, l'idée de la conscience représente
son objet, encore faut-il savoir comment et pourquoi. Ce n'est pas

parce que, dans ce cas unique, l'objet informerait immédiatement et
intentionnellement le sujet connaissant, ce qui entraînerait en effet

l'impossibilité de dissocier le concept objectif de l'objet. La doctrine
de l'identité intentionnelle n'a rien à faire chez Descartes. Il n'y a pas
d'identité - même intentionnelle - entre un portrait et son original, et
l'idée de Dieu est le portrait ou l'image, dont Dieu est l'original,
comme l'enseigne la Troisième Méditation. Au contraire, de même qu'un
portrait ou une image peut être la représentation d'un être imaginaire,

de même l'idée-tableau de Descartes, par le fait de sa non-
identité avec son objet, peut n'être pas assurée de sa portée objective,
c'est-à-dire de sa vérité. De toute façon, il est possible de connaître le

portrait sans connaître par là même l'original. Ainsi, l'idée de Dieu ne

permet pas à l'âme cartésienne de connaître immédiatement la réalité

62 Premières réponses, p. 246; Deuxièmes réponses, Axiome 10, p. 286.

176



de l'idéat divin. Le rôle exemplaire que joue Dieu par rapport à l'idée
de Dieu interdit à cette connaissance d'être immédiatement évidence
de celui-ci. Il faut donc chercher un autre moyen terme pour établir
la vérité objective de l'idée de Dieu: ce moyen terme, c'est la causalité
efficiente.

Si l'idée de Dieu est vraie, c'est-à-dire si elle représente objectivement

Dieu, c'est que Dieu l'a donnée à la conscience en créant celle-ci :

le concept donc que l'âme a de Dieu, n'est pas spécifié formellement

par son objet considéré comme cause formelle de cette connaissance;
il est causé par son objet - Dieu lui-même - comme l'effet est causé par
la cause efficiente. L'idée de Dieu que possède la conscience, n'est
donc pas premièrement la connaissance de Dieu par la conscience,
mais l'effet efficié de Dieu lui-même. (La priorité entendue ici n'est
nullement chronologique, mais formelle, c'est-à-dire entitative.)
C'est pourquoi Descartes peut greffer sur la réalité objective de Dieu
dans l'idée de la conscience, sa première démonstration de l'existence
de Dieu, laquelle chez lui procède de la connaissance comme la
démonstration de l'existence de Dieu procède chez Aristote et S. Thomas

de l'expérience du monde physique. L'idée de Dieu par conséquent

ne représente pas Dieu, parce que, par elle, l'âme se représente
activement Dieu, comme, par son concept, l'intellect aristotélicien se

signifie activement son objet. Une telle représentation rendrait vaine
la démonstration de l'existence de Dieu à partir de sa réalité objective
dans l'idée, c'est-à-dire la démarche même des Méditations, car elle

serait la saisie immédiate de Dieu par le moi. L'idée de Dieu au contraire
représente Dieu, parce que la réalité objective qu'elle recèle - son

contenu représentatif - est produite par un être qui doit avoir et a

autant de réalité effective que cette idée en contient représentative-
ment. La cause a au moins autant d'être que son effet, le plus ne peut
sortir du moins, seul l'infini peut produire l'idée de l'infini : c'est cette
loi de toute causalité efficiente qui garantit la représentativité de

l'idée de Dieu. Et puisque selon Descartes cette idée est innée, il ne
faut donc plus dire que l'âme se représente Dieu vitalement dans son

acte intellectuel, mais qu'elle est immédiatement créée comme pensée

inévidente de Dieu53.

63 Maritain a donc tort d'assimiler, dans Trois réformateurs, Pion, Paris,
1945, p. 81 sq., la connaissance innée de l'âme cartésienne avec la connaissance

infuse de l'ange, telle que la conçoit la scolastique aristotélicienne, car

177



Cette conception efficiente de la connaissance permet d'établir
plusieurs conclusions. Premièrement, Descartes maintient, jusque
dans l'affirmation de l'objectivité de l'idée de Dieu, la dissociation du

concept objectif d'avec son objet, c'est-à-dire la théorie d'un représenté

pur qui n'est pas intentionnellement un être réel représenté,
mais qui exige la démonstration de sa cause efficiente pour assurer
sa portée objective. De même, l'idée de la chose matérielle est par
elle-même un concept objectif sans objet, puisqu'elle n'est pas par
elle-même assurée de son objectivité, mais requiert pour cela la garantie
de l'idée vraie de Dieu; en elle-même, elle se rapproche étonnament de

la connaissance intuitive d'une chose inexistante, selon l'expression de

Guillaume d'Occam qui va être expliquée tout à l'heure. La dissociation
du concept d'avec son objet est donc le principe fondamental de la
philosophie cartésienne, le ressort efficace de sa méthode. Elle annonce le

parallélisme spinoziste61, qui la durcit, il est vrai, en un dogmatisme
métaphysique, le plus rigide qui fut jamais. Deuxièmement, si Dieu,
dans un cas, produit en moi une idée qui le représente objectivement,
dans d'autres cas, des idées qui représentent objectivement l'âme ou
l'étendue, si enfin il garantit l'objectivité de l'idée de la chose sensible,

il peut également causer immédiatement en moi le concept objectif
d'une chose qui n'existe pas et qu'il ne représente pas non plus. La
possibilité du Dieu trompeur ou du Malin Génie - possibilité qui ne
fait qu'exprimer celle de la dissociation du concept objectif d'avec son

objet - est inscrite dans la conception efficiente que se fait Descartes de

la connaissance. Il est donc nécessaire de recourir à la bonté divine

pour garantir critiquement l'évidence de toute connaissance possible.

Pourtant, à aucun moment Descartes ne songe à établir démonstra-
tivement que Dieu est bon: il se contente sur ce point d'une donnée

traditionnellement reçue, ce qui est assez étonnant, puisqu'il s'agit ici
de la cheville ouvrière du système. Troisièmement, la conception

l'ange ne procède jamais de sa connaissance infuse à la réalité de l'objet de
celle-ci selon la causalité efficiente. Pour un Saint Thomas, la quiddité de la
connaissance ne varie pas, selon que la species intentionnelle est abstraite,
conservée, ou infuse, Quaest. de anima, a. 15, ad 18: aussi bien la connaissance

par species infuse est-elle immédiatement connaissance évidente de son objet,
par opposition à la connaissance innée de Descartes.

64 L'idée et l'idéat étant omnino diversum, Spinoza, La réforme de l'entendement,

trad. Koyré, Vrin, Paris, 1951, § 34.

178



efficiente que Descartes se fait de la connaissance, fonde sa doctrine du
vrai et du faux, c'est-à-dire sa théorie de la volonté65.

Si la connaissance n'est plus l'information intentionnelle de la

puissance cognitive par l'objet, elle n'a en effet plus rien de représentatif

ni ne jouit plus d'aucune portée objective par elle-même.
Assentir ou refuser d'assentir à ce qui est proposé dans l'idée, n'appartient

plus à l'ordre de la connaissance intellectuelle, mais à l'ordre
de la volonté, qui seule s'engage dans l'affirmation et la négation. Le
vrai et le faux sont donc déterminés par la volonté, selon qu'elle
respecte ou dépasse les limites des idées de l'entendement. Il ne suffit

pas de dire pourtant que l'évidence de l'idée elle-même garantit la
légitimité de l'affirmation et de la négation volontaires, et que c'est
donc l'entendement qui détermine ici encore la volonté. Car il y a

pour Descartes la vérité selon l'évidence de l'idée et la vérité selon

l'adhésion à l'existence de la chose affirmée: la première se réduit à
la clarté et à la distinction de l'idée même (le meilleur exemple en
est l'idée de l'étendue, qui, en tant qu'idée à priori, apparaît comme
le type le plus remarquable de l'idée objective sans objet), la seconde

est affirmée au terme de la démonstration de l'être extramental, Dieu
ou la chose sensible. Mais le moyen de reconnaître la vérité au second

sens d'une idée, tant que l'hypothèse du Malin Génie n'est pas levée

et qu'il se pourrait qu'un concept objectif soit sans objet? Aucune idée

n'est vraie, au second sens dit, par elle-même : elle ne peut être vraie

par adhésion immédiate de l'intelligence à la chose - ce qui contredirait

la démonstration cartésienne et la rendrait vaine - mais seulement

par participation déductive à la vérité évidente de l'existence
du moi, laquelle est garantie par la vérité évidente de l'existence de

Dieu. Or, tandis que le cogito est vrai de par et dans une intuition
idéelle immédiate de la raison, l'idée de Dieu n'est pas vraie parce

que la raison en elle se représente avec évidence Dieu lui-même, mais

parce que la raison reconnaît avec évidence que Dieu est la cause

efficiente d'une idée de lui-même dans la conscience. Parce que
l'idée de Dieu n'est pas l'information intentionnelle de l'intellect par
Dieu lui-même, ce que Descartes refuse avec raison, car il ne tient

pas son idée de Dieu pour la vision bienheureuse, telle que la concevait
la théologie scolastique aristotélicienne, l'adhésion judicative, le vrai
et le faux, relèvent ici de la volonté, doctrine qui abandonne la con-

65 Descartes, IVe Méd. mét.

179



naissance analogique de Dieu selon que l'admettait la métaphysique
aristotélicienne: la volonté seule affirme l'existence de Dieu, sur la
base du raisonnement qui conclut à celle-ci86.

Le doute méthodique, suspendant le jugement de la conscience

quant à toute connaissance naturelle évidente, suppose donc déjà la
doctrine de la volonté affirmant le vrai et le faux, telle qu'elle est

exprimée dans la Quatrième Méditation. Il n'est possible même que par
elle: de même que le principe de la dissociation du concept objectif
d'avec son objet est mis en œuvre dès le début et jusqu'au cœur même
de la méthode cartésienne, dans la démonstration de l'existence de

Dieu, de même la théorie cartésienne de la volonté fonde la suspension
initiale du jugement, bien qu'elle ne soit explicitée que dans la
Quatrième Méditation. Il serait donc inexact de penser que le déroulement

de la méthode révèle progressivement à Descartes la nécessité

de sa doctrine de la connaissance et de la vérité. En réalité, tout porte
à croire que, dès le début de sa démarche, sous le prétexte classique
de l'erreur possible des sens, Descartes met en œuvre une structure de

pensée parfaitement cohérente et organisée. Autrement dit, dès le

premier moment des Méditations métaphysiques, les jeux sont faits, ce

qui ne doit pas être compris comme une critique à l'égard de

Descartes, mais veut simplement montrer le caractère dialectique de sa

méthode, laquelle peut se définir comme la manifestation artificieuse
de l'évident.

Occam: la toute-puissance divine et la connaissance intuitive de l'inexistant

Or, cette structure de pensée est celle de la théologie occamiste de

la toute-puissance divine, telle qu'elle s'est transmise jusqu'à
Descartes à travers ce qu'en a retenu la scolastique espagnole dans sa

théorie de la connaissance.

06 Une telle doctrine suppose une théorie de la connaissance qui exclut la
réalité du jugement comme opération intellectuelle propre, et conçoit l'acte
de l'intelligence comme intuition idéelle et raisonnement déductif exclusivement,

ce qui est le propre de toute dialectique nominaliste (et mathématique).
Le jugement en lui-même est pure adhésion volontaire, sauf dans le cas du
cogito, qui est position idéelle immédiate du moi. Pour tout ce qui touche à
l'existence du moi et au cogito, la dialectique cartésienne est intuitive-intellectualiste

sinon rationaliste, pour tout ce qui est de l'existence des réalités
autres que le moi, elle est volontariste. Conclusion significative et combien
éclairante en ce qui concerne les critiques kantiennes et les diverses dialectiques

qui vont en naître.

180



Guillaume d'Occam passe habituellement pour le nominaliste
négateur des essences et fossoyeur de l'ordre traditionnel patiemment
établi par les siècles scolastiques avec l'aide de la méthode
aristotélicienne. Quelques soient cependant les conséquences de fait de

sa doctrine, il n'en faut pas moins souligner que son intention est au
contraire d'établir définitivement la «philosophie du croyant», en
exaltant à l'extrême la toute-puissance gratuite de Dieu le Créateur57.
Le mouvement occamiste dans son entier peut donc être considéré

comme la revendication, par une théologie chrétienne, de la souveraine

liberté divine qu'avait niée l'aristotélisme d'Averroès et des

Averroïstes latins tout particulièrement, au profit d'une conception
strictement nécessitariste et physique de l'ordre universel. Or, la foi
chrétienne en la Création implique selon Occam l'affirmation d'une
volonté divine souverainement libre, indépendante de toute règle,
fût-elle celle des idées divines. Aucune intelligence, aucun amour
n'imprègne le geste de la Création, dont il n'est par conséquent pas
possible de dire qu'elle inaugure un ordre. La seule limite de la toute-
puissance créatrice est la contradiction, c'est-à-dire le non-être, puisque

ce qui est contradictoire ne peut être et par conséquent n'est pas.
Autant dire donc que la puissance divine est absolue et infinie, ce qui
n'entraîne aucun inconvénient s'il s'agit d'un Etre dont l'essence est

l'Intelligence et l'Amour, mais livre l'action créatrice au pur
arbitraire si la puissance divine est mesurée à l'aune de la non-contra-
diction exigée par la logique humaine. Une chose n'est bonne que par
le décret divin, indépendamment de l'intelligence et de l'amour
divins, et son contraire aurait pu être tout aussi bon, si Dieu l'avait
voulu ainsi: le vol, l'adultère, le meurtre, la haine de Dieu, par
exemple, sont mauvais selon une détermination purement extrinsèque ;

puisqu'ils ne contredisent aucun ordre de la nature créée, ils
pourraient être tout aussi bien méritoires du salut éternel, si Dieu l'avait
décidé58. De même que l'action morale de l'homme ne justifie d'au-

67 Cf. P. Vignaux, Nominalisme, Guillaume d'Occam, Diet, de Théol. cath.;
Nominalisme au XIVe siècle, Institut d'études médiévales, Montréal-Vrin,
Paris, 1948; L. Baudry, Le Traité de principiis theologiae attribué à G. d'Occam,

Vrin, Paris, 1936; R. Guelluy, Philosophie et théologie chez Guillaume d'Occam,
Nauvelaerts, Louvain-Vrin, Paris, 1947.

68 Occam, Comm. des Sentences, II, q. 19 P; O (cité par Chevalier, Histoire
de la pensée, II: la pensée chrétienne, Flammarion, Paris, 1956, p. 499, n. 1; Cf.
Traité de principiis theologiae, p. 46-47, no 8. - La volonté occamiste est pure

181



cun critère interne, de même l'univers du réel ne peut justifier d'aucune

nécessité immanente; Occam, qui nie l'idée transcendante de

Platon, ne peut maintenir non plus une essence au sein de l'individu
concret. Car, de quelque point de vue que l'on considère une essence

dans l'individu, elle s'avère contradictoire: ou bien elle est distincte
de l'individu et existe en dehors de lui, auquel cas elle est elle-même

singulière et ne saurait par conséquent se communiquer à d'autres
individus, ou bien elle est identique à l'individu et ne peut pas davantage

être distinguée de lui pour être attribuée à d'autres. Occam identifie

donc distinction et séparation, rejetant tout le subtil enseignement

scolastique sur ce point69, et aboutit ainsi à nier la réalité de

l'universel au profit du seul individuel, l'universel n'étant qu'une
intentio in anima, un terme du langage60. Le «nominalisme» d'Occam
n'est qu'une conséquence de sa théologie qui, de la toute-puissance
divine, conclut à l'absolue contingence du monde créé, et bute à

nouveau sur les difficultés inhérentes à toute dialectique de type
héraclitéen61.

Cette étonnante ontologie influe directement sur la critique occa-
miste de la connaissance. La connaissance, telle qu'elle est comprise

par la scolastique aristotélicienne, est l'information intentionnelle
du sujet connaissant par l'objet connu; elle suppose la détermination
extrinsèque du connaître par l'objet. Il ne peut pas exister, selon une
telle doctrine, de connaissance qui n'ait pas d'objet, pas plus qu'il n'y
a de matière sans forme, ce qu'admettront pourtant tant Duns Scot

et Occam que Suarez. L'objet est donc la cause formelle nécessaire de

la connaissance. Certes, la subordination des causes secondes à la
cause première permet d'affirmer que l'objet ne saurait déterminer
causalement-formellement le connaître sans le concours simultané de

la cause première, et qu'ainsi d'une certaine manière la cause seconde

n'exerce pas sa causalité propre sans l'exercice actuel de la cause

première62. Pourtant, il est évident que, dans le connaître, c'est l'objet

efficience, et non plus appétit du bien, c'est-à-dire amour, comme l'enseignait
Aristote.

59 Cf. note 16.
60 Cf. Chevalier, op. cit., p. 494 n. 1.

61 Car «nihil est adeo contingens, quin in se aliquid necessarium habeat»,
S. Thomas, Summ, theol., I, q. 86, a 3.

62 Comme il ressort, semble-t-il, de Summ, theol., I, q. 105, a. 3 et 5, par ex.,
et Jean de Saint Thomas, Phil, nat., la p., q. 25: De subordination causae

182



qui est cause formelle propre de la connaissance et donc qui est

immédiatement connu, et non pas la cause première, laquelle cependant

fonde l'exercice de la causalité objective. - On reconnaît ici le

fondement de la possibilité de la démonstration de l'existence de

Dieu par Descartes, qui apparaît sur ce point comme sur tant d'autres
comme un philosophe scolastique. - L'essence de la connaissance

exige donc que le sujet connaissant subisse la causalité formelle de

son objet propre, et elle postule une certaine nécessité dans l'ordre
des choses créées.

Cela est évident quand on considère la distinction de la connaissance

intuitive et de la connaissance abstractive. Cette doctrine impliquée
dans la pensée de S. Thomas, élaborée par Duns Scot, reprise par les

grands scolastiques espagnols du XVIe et du XVIIe siècle63, assigne
à la connaissance humaine en général la notifia intuitiva comme son

principe et son terme tour à tour. Tout aristotélicien en effet, admettant

l'individualité du réel concret, fait débuter son entreprise par la
connaissance singulière du sensible existant et la résout terminale-
ment dans cette saisie expérimentale, car en elle se trouve le seul

objet possible d'une âme incarnée dans un corps64. La notitia intuitiva

précède et suit la notitia abstractiva et peut par conséquent se définir
comme la connaissance humaine, sensible ou intellectuelle, en tant
qu'elle termine directement, ou du moins se continue, à l'objet
individuel concret et présent. C'est donc bien un objet concret et singulier
qui, selon les grands scolastiques aristotéliciens tels S. Thomas et
Duns Scot, terminent formellement et nécessairement la connaissance

humaine en général. Même si la notitia abstractiva peut paraître
indépendante de la présence de l'objet singulier et concret, cette
situation n'est pour l'intellect humain qu'une imperfection apparente,
car, d'une part, la connaissance conceptuelle ne peut se définir comme

un concept objectif sans objet, puisqu'elle est nécessairement
représentative d'un objet présent ou absent, et, d'autre part, l'intellect

secundae ad primam; a. 1 : le concours simultané de Dieu, a. 2 : la prémotion physique
de Dieu. - Nous touchons là au problème de la prédestination divine, laquelle
ne s'exerce jamais, en scolastique aristotélicienne, au détriment de la liberté
humaine.

63 S. Thomas, De Veritate, q. 3, a. 3, ad 8; Duns Scot, Reportata parisiensia,

II, d. 3, q. 3, n. 10; Jean de Saint Thomas, Ars logica, la p., Summulae logicae,

I, cap. 3; lia p., q. 23, a. 1 et 2; Phil. nat. IVa p, q. 6, a. 1.

64 Jean de Saint Thomas, Phil, nat., IVa p., q. 6, a. 1, 172 b.

183



humain élabore, par réflexion sur le phantasme, un concept propre et
distinct du sensible singulier65.

Guillaume d'Occam connaît cette doctrine aristotélicienne et la

transpose à son usage. A le suivre sur ce point, le lecteur comprend le

rôle méthodologique que vient à jouer chez lui la théologie de la toute-
puissance divine: «y a-t-il en effet épreuve dialectique plus radicale

que de soumettre idéalement l'objet de son investigation à une
puissance capable de le séparer de tout ce qui n'est pas lui, libre de toute
autre loi que la non-contradiction?»66. Considérons donc la notifia
intuitiva. Est-il contradictoire de la séparer de son objet propre et
immédiat pour la rattacher immédiatement à la cause première? Non,
dira Occam, puisque la cause première fonde l'exercice causal de la
cause seconde et peut donc se substituer à celui-ci67. La définition de la
notitia intuitiva par la présence réelle de l'objet n'est donc pas nécessaire;

elle s'arrête, ainsi qu'Occam le reproche à Duns Scot, à une
simple situation de fait, à laquelle la théologie de la toute-puissance
divine retire toute nécessité contraignante. Après Duns Scot et avant
Descartes, Occam conclut que la distinction de la connaissance fonde
la séparation de l'être, puisque «la puissance divine garantit l'équation

entre ce qu'on peut sans contradiction penser à part et ce qui
peut exister séparément»68. Et ce qui vaut pour la notitia intuitiva en

65 Phil.nat., IVa p., q. 10, a. 4, 327 b sqq.
66 P. Vignaux, Nominalisme au XIVe siècle, p. 23. - Cf. note 68.
67 «Quidquid potest Deus par causam efficientem mediam, potest

immediate», G. d'OccAM, cité par R. Guelluy, op. cit., p. 101, n. 2. Cf. Traité de

principiis theologiae, p. 45, no 2. - Cette doctrine, Luther, élève de Gabriel
Biel, qui fut lui-même le disciple d'OccAM, l'étendra au gouvernement divin,
dans le cas particulier du salut de l'âme chrétienne, et en déduira sa célèbre
doctrine de la prédestination, exclusive de toute liberté humaine.

68 P. Vignaux, Nominalisme au XIVe siècle, p. 83. - Significative collusion du
platonisme et du nominalisme. - Cf. R. Guelluy, op. cit., p. 101: «il faut
respecter la possibilité d'interventions extraordinaires de Dieu quand on veut
déterminer la quiddité des choses». La possibilité du miracle chez Occam
fonde la recherche de la quiddité des choses; elle équivaut à ce que Husserl
appelle la variation de la libre imagination, destinée à mettre en évidence un
eidos invariant (Husserl, Ideen, I, §§ 4, 70; Form, transz. Logik, pp. 26, 170,
176, 190; Erfahrung und Urteil, § 87, pp. 410-421 ; cf. une intéressante suggestion

de P. Vignaux, Nominalisme au XIVe siècle, p. 24), alors que chez S. Thomas

le miracle bouleverse l'ordre des choses, pour autant que celui-ci dépende
des causes secondes, mais ne peut le contredire, en tant qu'il dépend de la
préscience et de la volonté divine {Summ, theol., I, q. 105, a. 6). L'intervention

184



particulier vaut désormais pour toute connaissance humaine en

général: aucune connaissance ne se définit formellement par sa relation

naturelle et nécessaire à l'objet. L'intentionnalité de la connaissance

est rompue, puisque l'existence d'une connaissance intuitive
d'un objet non présent est possible, et que seule la connaissance

intuitive est cause de la connaissance abstractive69.

Telle est l'hypothèse avec laquelle la doctrine de la toute-puissance
divine force le théologien et le philosophe à compter. Hypothèse qui,
selon Occam lui-même, ne se réalise pas nécessairement, mais qui
permet de définir quidditativement la notion de connaissance intuitive,

sans préjuger nullement du mode accidentel selon lequel une
pareille connaissance peut se réaliser. Mais, puisque d'une manière
générale, un concept objectif sans objet est possible, il n'en faut pas
moins conclure, avec Nicolas d'Autrecourt, qu'en raison de la contingence

absolue des choses créées, c'est-à-dire en raison de la souveraine

gratuité de la toute-puissance divine, aucune connaissance humaine
ne peut être assurée de sa vérité'0. La toute-puissance divine du Dieu
occamiste joue donc le rôle du Malin Génie cartésien, supposé «non
moins rusé et trompeur que puissant». Mais au lieu que Descartes
cherche à sortir de l'impasse occamiste en s'appuyant sur la garantie
de la bonté divine, ce qui le rapproche paradoxalement de la tradition
scolastique aristotélicienne, Occam aboutit à une sorte de fidéisme
absolu qui recommande d'adhérer aveuglément à toutes les

contradictions du message chrétien, telles par exemple l'affirmation de la
Sainte Trinité, et qui réduit à néant l'effort séculaire de la «foi
cherchant l'intelligence».

Cette doctrine d'une connaissance objective privée de son objet par
la toute-puissance divine, est explicitement admise par des auteurs
aristotéliciens d'intention, tels François Suarez, dans son traité de

l'Ame, Pierre Fonseca et les fameux Conimbricenses dans leur Cursus

extraordinaire de Dieu dans les choses est, selon S. Thomas, nécessairement
conforme à la bonté divine et contribue donc à la perfection de la nature des
choses (gratia non tollit naturam). Chez Occam, au contraire, la volonté
divine n'est liée qu'à la non-contradiction : ce qui est, n'est pas parce qu'il est

bon, c'est-à-dire aimé de Dieu, mais parce qu'il est possible, c'est-à-dire
logiquement non-contradictoire.

68 La démonstration d'OccAM est citée par R. Guelluy, op. cit., p. 103 n. 1.

" Cf. Nicolas d'Autrecourt, art. du Diet, de Théol. cath., col. 564; la contingence

de l'être créé occamiste rejoint ainsi celle du devenir héraclitéen, et
fonde la même impossibilité du savoir.

13 Studia Philosophica XXVI 185



Conimbricensium, qui ont exercé une si grande influence sur l'Europe
du temps et sur Descartes en particulier. Ces auteurs, il est vrai,
limitent la doctrine occamiste à la connaissance sensible de l'objet
singulier, et affirment qu'en raison de la toute-puissance divine, une
chose absente peut être perçue par le sens, pourvu qu'elle soit
représentée comme présente. Suarez lui-même estime qu'une telle connaissance

est à la vérité une notitia abstractiva, mais qu'elle juge de la chose

comme si elle était présente, car elle la perçoit comme présente'1.
Ce qui manifeste que Suarez, comme Duns Scot et Occam, distingue
la notitia intuitiva et la notitia abstractiva par la présence ou l'absence de

la chose connue, et qu'il ne songe pas, en parlant de la notitia abstractiva,

d'une chose connue comme présente, à une simple présence intentionnelle,

objective, dans la représentation, mais à une présence réelle

physique. Le raisonnement qu'il tient pour démontrer la possibilité
d'une notion apparemment aussi contradictoire que la connaissance

abstractive d'une chose connue comme réellement présente, est

également le même que celui d'Occam: la cause première, fondant la
causalité de la cause seconde, peut se substituer à celle-ci et susciter

immédiatement dans l'âme une connaissance objective privée d'objet.
Il est juste toutefois de signaler que Suarez met explicitement en

œuvre la présence dans l'âme de species intentionnelles qu'Occam
identifie purement et simplement, ainsi que Gabriel Biel, à l'acte
même du connaître. Admettant la nécessaire présence d'une species

expresse - d'un «verbe» - pour toute connaissance en général, et

donc également pour la connaissance sensible, il n'a pas de peine
à montrer qu'une connaissance sensible sans objet est logiquement
non contradictoire, et donc possible ontologiquement, au moins de

potentia absoluta, puisque, comme la connaissance abstraite de

l'intellect, elle n'a pas besoin de terminer immédiatement à la chose

sensible physiquement présente, mais peut s'arrêter à la species expresse
de celle-ci dans l'âme72.

71 Suarez, De Anima, III, cap. 12, n. 3-5.
7 2 Suarez, De Anima, III, cap. 5, n. 4, prima conclusio : «per omnem actionem

cognoscendi terminus producitur illi intrinsecus ac modaliter tantum ab ea
distinctus». La species expresse, le verbe, est nécessaire, non du fait de

l'indigence, c'est-à-dire de l'absence, de l'objet, mais ex vi et natura cognitionis, ibid.,
n. 7, tertia conclusio; Cf. Disputationes metaphysicae, XLVIII, 2a sect., n. 16, et la
critique de la position suarézienne du point de vue aristotélico-thomiste,
Jean de Saint Thomas, Phil, nat., IV, q. 6, a. 4, 193 b sq.

186



Ces précisions, capitales pour l'histoire de l'intentionnalité,
importent moins à l'étude présente. Elles permettent cependant de

mieux comprendre comment la notion d'un concept objectif sans

objet, née dans un contexte purement théologique, s'introduit dès le

XVIe siècle dans la philosophie aristotélicienne rénovée des grands
scolastiques espagnols, et comment, par ce canal, elle influe directement

sur la pensée cartésienne en lui suggérant la possibilité de sa

méthode de recherche du vrai. Il faut en effet attendre le deuxième
tiers du XVIIe siècle pour voir la philosophie s'attacher à ruiner
efficacement la thèse occamiste d'une connaissance objective sans

objet, et cela dans deux directions différentes. Au moment où un
Descartes en France tente de dépasser la difficulté posée par la théologie

occamiste de la toute-puissance divine, un Jean de Saint Thomas

en Espagne entreprend de combattre la même doctrine. Nous sommes

en 1637, date de la parution du Discours de la méthode et du Cursus

philosophicus. Mais alors que la méthode cartésienne aboutit au
victorieux essor d'une philosophie nouvelle, l'œuvre de Jean de Saint
Thomas, renouveau remarquablement inventif du réalisme aristotélicien

le plus authentique, vient trop tard pour influencer efficacement
l'histoire de la philosophie moderne, car depuis une quarantaine
d'années déjà, grâce à l'étonnante diffusion de l'œuvre métaphysique
de François Suarez en Allemagne, la notion d'une connaissance

objective sans objet était enseignée dans toutes les universités
luthériennes, pour aboutir, après une refonte complète, à la doctrine du
phénomène de Kant.

* * *

Ainsi apparaît, au sein de philosophies totalement autres, une
structure de pensée identique, celle du concept objectif sans objet.
Phénoménologie husserlienne, dialectique cartésienne, et théologie
occamiste répondent en effet, en tant qu'ensembles théoriques
systématiques, à des préoccupations différentes: la première vise au sein

d'une pensée critique de type kantien à assurer la capacité naturelle
de la conscience cognitive à saisir l'ipséité des choses (zu den Sachen

selbst) ; la deuxième cherche à fonder le système de la métaphysique
traditionnelle sur un ordre déductif de raisons à priori ; la troisième
exalte la toute-puissance de la liberté divine contestée par ce qui a
été appelé le nécessitarisme gréco-arabe. Et en chacune de ces philo-

187



sophies, la structure de pensée du concept objectif sans objet désigne

une même manière de concevoir la rupture possible de l'intention
cognitive du sujet à l'objet.

Il convient pourtant de le souligner: la recherche d'une structure
de pensée commune à plusieurs philosophies ne consiste pas à réduire
celles-ci à un seul et même dénominateur commun ; elle n'aboutit pas
à une réduction, mais inaugure la compréhension de l'originale
irréductibilité des pensées considérées. Car la synthèse ne va pas sans

l'analyse; au contraire, c'est l'analyse qui engendre la synthèse;
mieux encore, l'analyse elle-même est synthèse. Tant il est vrai que
l'intelligence humaine ne peut saisir l'unité que d'une multiplicité
explicitement connue et reconnue comme telle; et que seul l'esprit
le plus analytique est par le fait même le plus synthétique, la tentation
dialectique de l'intelligence étant précisément de chercher la
compréhension philosophique dans l'explicitation de l'un plutôt que dans

l'analyse de ce qui est, de scléroser par conséquent la pensée dans un
système nécessitaire, unitaire et clos, que celui-ci soit de type parmé-
nidien ou héraclitéen.

Or la recherche d'une structure commune à plusieurs philosophies
ne peut épuiser à elle seule la richesse de ces philosophies; le philosophe

doit ici multiplier ses démarches et rechercher autant de structures

qu'il y a de problèmes, c'est-à-dire de points de vues
philosophiques possibles. Ici encore, c'est la philosophie la plus analytique
qui permettra la recherche des structures les plus nombreuses, et par
conséquent engendrera la synthèse, c'est-à-dire la compréhension la
plus large, la plus avertie, des multiples prises de positions possibles:

une dialectique ne peut que réduire la multiplicité des philosophies
vivantes à sa structure propre, c'est-à-dire condamner, fût-ce à son

insu, toute autre opinion que la sienne. Par conséquent, les structures
multiples que l'analyse découvre aux diverses philosophies - à supposer

évidemment qu'elles soient dégagées dans leur lumière véritable -
s'appellent les unes les autres, s'organisent les unes par rapport aux
autres et manifestent en une synthèse topique l'unité vivante de la
pensée humaine qui s'exprime concrètement dans les contingences et
les déceptions de l'histoire des idées philosophiques. Apparaissent
ainsi des relations, souvent étonnantes mais toujours véritables, entre
des positions philosophiques sans rapport apparent. La structure
recherchée dans la présente étude donne un bon exemple de cette
situation, qui est indiqué brièvement ici en guise de conclusion.

188



Dans trois cas, la phénoménologie husserlienne, la dialectique
cartésienne, la théologie occamiste, l'intention naturelle du sujet
connaissant à l'objet de connaissance est rompue par une instance d'un
autre ordre, démarche libre de la méthode dans les deux premiers
cas, toute-puissance de la liberté divine dans le troisième. D'une
manière analogue et donc toute autre, Kant refuse l'intentionnalité
de la connaissance, c'est-à-dire substitue à l'information intentionnelle
du sujet par l'objet l'information constituante de la matière objective

par les formes subjectives pures. Dans ce cas encore, la relation
naturelle du sujet à l'objet tel qu'il est en lui-même est rompue. Ce

que l'attitude naturelle de Husserl, le bon sens de Descartes, en un
mot la philosophie précritique, admettent comme une donnée
première et évidente, la détermination du sujet connaissant et de la
connaissance par l'objet lui-même, est donc mis entre parenthèse,
levé par une démarche libre de la méthode philosophique, sinon
renversé par ce qui a été comparé à juste titre à la révolution coper-
nicienne. De même, la sensation que l'âme vit avec une évidence

irréductible, l'affirmation qu'elle pose dans l'adhésion irréfutable
d'un jugement adéquat au réel, pourrait n'être qu'une illusion
trompeuse créée de potentia absoluta. Mais, et c'est là l'important, le

sujet pratiquant l'époché ou le doute ne renonce nullement à
atteindre l'objet dans son ipséité ni à assurer la connaissance dans

son objectivité. L'attitude naturelle n'est pas abandonnée par le

phénoménologue comme la vaine doxa des Sophistes, au profit d'un
niveau supérieur d'être et de vérité. De même, la philosophie
cartésienne ne renonce pas à la réalité de la chose extérieure, car le doute,
étant méthodique précisément, est un artifice destiné à faire apparaître

l'évidence de son objectivité. Ici et là, la démarche consiste à

assurer ce qui n'était pas assuré, à affirmer ce qui était douteux, à

comprendre philosophiquement ce qui était simplement vécu. De
même enfin, Occam, pour garantir la connaissance humaine contre
l'erreur possible qui par essence la menace en son principe, en arrive
à la suspendre (aux deux sens du terme) à une croyance purement
fidéiste en l'absolue liberté divine.

Par conséquent, dans tous ces cas, l'intention naturelle du sujet à

l'objet est rompue par un acte de liberté, et la pensée philosophique
qui admet sur le plan critique la possibilité sinon la réalité d'un
concept objectif sans objet, de par l'époché, le doute méthodique ou
la toute-puissance divine, admet parallèlement sur le plan ontolo-

189



gique le primat de la liberté sur l'ordre de nature. Ceci est évident

pour Occam dans la mesure où celui-ci pose à la source créatrice de

tout être sublunaire un acte de liberté souverain et tout-puissant,
«antérieur» à tout ordre intelligé et voulu de Dieu, c'est-à-dire à

toute providence aimante. Il n'appartient pas à cette étude d'expliciter

la théologie occamiste, il suffit de mentionner qu'elle aboutit
nécessairement à introduire dans l'être divin une certaine dissociation

entre la substance et l'intelligence d'une part et d'autre part entre la
substance et la volonté, et qu'elle admet en tant que définition de la
deitas ut sic non plus l'esse comme Saint Thomas, non plus l'intelligere

comme le voulait le très aristotélicien Jean de Saint Thomas, mais

une gratuité absolue qui, du fait qu'elle n'est plus celle de l'amour
ni de la grâce chrétienne, ne peut que dégénérer en arbitraire
nécessairement. Et il ne faut pas être grand clerc pour reconnaître dans

cette gratuité arbitraire une conception fort proche de la liberté
existentialiste, laquelle pour Sartre, comme pour Rousseau d'ailleurs,
étant en deçà de toute détermination intelligente et volontaire, trouve
son accomplissement non par une illumination de l'intelligence, ni
dans la fruition d'un bien aimé, mais dans la permanence de sa pureté
originaire, c'est-à-dire dans ce que les existentialistes appellent
l'authenticité. Mais, dira-t-on, Occam est théologien et admet comme
telle une transcendance que Sartre, athée, rejette. Certes, mais ce

ne sont là que divergences de contenu thématique et non de structure

de pensée, Occam pensant la liberté divine comme Sartre la

pensée humaine. Coïncidence étrange évidemment, du moins au
premier abord, qui prend tout son sens quand on se souvient que Sartre
est phénoménologue et que comme tel il est nourri d'une pensée

qui admet, fût-ce méthodologiquement, la possibilité de suspendre
librement par l'époché l'ordre naturel de l'intention cognitive à son

objet.
Il en va de même pour Descartes, comme le montre bien la

doctrine du vrai et du faux dans la Quatrième Méditation: le bien propre
de l'intelligence connaissante, c'est-à-dire l'affirmation du vrai, le

poids de fermeté donné à la connaissance par l'adéquation vivante
de l'intelligence au réel, ressortit désormais du domaine de la volonté,
qui parvient à combler le hiatus qu'elle avait ouvert dans l'intention
objective par son doute méthodique. Descartes passe pour le «père
de la philosophie moderne». Il est bien plutôt un scolastique qui,
soucieux de défendre la métaphysique traditionnelle contre le fidéisme

190



d'Occam, participe de la pensée qu'il critique en ce qu'il accorde à

la volonté, pour assurer la relation essentielle du sujet à l'objet niée

par la possibilité de l'arbitraire divin, le libre pouvoir de rompre et
donc de réaliser l'ordre naturel de l'intention cognitive. Or, cette

conception dialectique suppose un primat de la volonté et de la
liberté tel que d'une part la volonté humaine est jugée aussi infinie
que celle de Dieu et que d'autre part la gratuité de la toute-puissance
divine ne saurait plus admettre un quelconque ordre de finalité sans

s'assujettir «au Styx et aux destinées».

La mise en évidence du lien organique qui réunit les deux notions
du concept objectif sans objet et du primat de la volonté sur
l'intelligence et sur l'ordre de nature permettra peut-être au lecteur de

pressentir l'intérêt et la fécondité d'une analyse philosophique
orientée vers la recherche des structures de pensée. Le rapprochement
présenté ici devrait être évidemment complété par l'exposé de toutes
les notions liées structurellement à celle de concept objectif sans objet,

pour apparaître dans sa pleine lumière. La présente étude ne
permettait guère plus que d'esquisser un premier exemple d'une pareille
connexion.

191


	Epoché - Malin Génie - Théologie de la toute-puissance divine : le concept objectif sans objet : recherche d'une structure de pensée

