Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Le moment du choix chez Heidegger
Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883294

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le moment du choix chez Heidegger

par Jean-Pierre Leyvraz

Les notions de choix, de décision, apparaissent centrales chez Heid-
egger des le moment de sa thése sur Duns Scot. Dans la perspective
encore hégélienne de ce premier ouvrage, I'accent est mis d’emblée
sur le fait que le monde n’est pas une ordonnance disposée par un Dieu
créateur et telle qu’il suffise d’écarter le préjugé pour la contempler
dans ce qu’elle est. L’on sent déja dans ce livre que, pour Heidegger,
qui défend, a cette époque, une philosophie des valeurs, du dyna-
misme, de ’esprit incarné dans I’histoire, les catégories de la pensée
sont des pouvoirs de choix, d’ordonnation, de valorisation, dans la
diversité inépuisable du monde: déja la pensée est décision fondatrice,
disposition impérieuse des régions de sens, délinéation des limites ou
pouvoir se tenir fermement, dans un horizon ou la pure diversité
— bien qu’étant un concept-limite nécessaire — demeure, en soi,
insaisissable et exige donc, d’emblée, un choix, un acte de détermi-
nation du sens. Cependant, la thése sur Duns Scot révéle aussi 'ambi-
guité de cette exigence d’ordre et de stabilité. Aux questions: qui est-
ce qui décide? qui est-ce qui choisit? qui est-ce qui pense? Duns Scot
elit répondu sans hésiter: c’est la créature. S’il y a choix libre et limité
pour ’homme, c’est que le champ du choix et de la décision, c’est la
diversité positive du créé qui, pour un Duns Scot, n’est pas un concept-
limite, mais P’actualité Aic et nunc de la création, en I’homme et hors
de I’homme a la fois. En ce sens, pour Duns Scot, comme pour Des-
cartes plus tard, le dynamisme de la pensée et de la volonté humaines
dans la radicalité de la recherche du vrai, demeure un acte de la
créature: choisir sans préjugé, choisir librement, c’est ne pas avoir
peur de la surabondance chaotique du créé, c’est ne pas réduire la
Création a4 une demeure bétie une fois pour toutes sur plan et indigne
de la souveraine liberté de I’acte créateur, acte dont le Cogito est en
quelque sorte la reprise libre dans ’expérience de la créature. Le
début de la philosophie et des sciences modernes est la: ce n’est pas
aller contre Dieu que de tracer, impérieusement, des voies dans une

139



création qui se révele dépasser de tous cotés la rationalité médiévalel.
Mais ’homme qui choisit n’ose rompre cette rationalité médiévale
que parce qu’il retrouve a travers le verbalisme des distinctions pure-
ment formelles et I'indéfini des débats scolastiques I'impact de la
Création réelle, son «haecceitas», son momentum de vérité, dans sa
limitation concréte. A I'audace de la découverte répond une humi-
lité nouvelle: celle qui prendra sa forme la plus claire dans ’exigence
kantienne de demeurer dans les limites de I’expérience.

Cependant, Heidegger, dans sa thése, parait ne pas reprendre a
son compte cette humilité, corrélative de ’audace, puisque, pour lui,
celui qui choisit, décide et pense, n’est pas une créature. Le refus de la
notion d’un Dieu créateur restera, sous une forme massive, une
constante de la pensée de Heidegger. Et pourtant, on trouve, dés ce
premier ouvrage, et sans attendre la période dite du 2° Heidegger,
Ianalogue d’une humilité devant le monde créé: c’est le souct de la
vérité. Dées le début, la critique de I'inauthenticité prend, chez Heid-
egger, la forme d’une lutte contre une orgueilleuse rationalité. Il y a
tout de suite dans le momentum du choix, de la pensée comme acte
décisif de saisie (Vernehmen), un poéle d’humilité: ce n’est pas, a vrai
dire, ’homme qui choisit, qui ouvre les voies, c’est le Dasein lui-méme
qui se dévoile comme choix dans une finitude indépassable. En ce
sens, la facticité, dans Sein und Zeit, rappelle, face a I’idéalisme critique,
ce que fut la soumission a ’expérience face au rationalisme médiéval.

Quelle forme prend alors dans Sein und Zeit cette polarité assurance-
humilité dans la question du choix? Sein und Seit semble s’ouvrir sur
un refus total de quelque humilité que ce soit. L’analyse délimite
impérieusement les types de structures, les existentiaux qui comman-
dent ce qui est du domaine du Dasein. Ici prédomine le tracé des voies,
qui paraissent étre posées une fois pour toutes. Pourtant — comme
Heidegger le soulignera lui-méme plus tard & propos de la Kehre — une
lecture attentive de Sein und Jeit révele aussitot que la rigueur de
Panalyse est corrélative d’une soumission a ’expérience, ce qui, du
reste, est le principe méme de la phénoménologie. Comment se
marque cette soumission? En ceci que Sein und Jeit ne prétend qu’ou-
vrir la voie a la question premiére du sens de I’étre. Le tracé impérieux
ne fonde rien encore: il ouvre la voie 4 une fondation. Lorsqu’il
s’agira de la fondation, il faudra, dit Heidegger, reprendre toutes les

1 Cf. les pages de Whitehead sur ce sujet dans «Science and the modern
world».

140



analyses de Sein und {eit dés origine. « Die Herausstellung der Seins-
verfassung des Daseins bleibt aber gleichwohl nur ein Weg. Das {iel
ist die Ausarbeitung der Seinsfrage tiberhaupt» (Sein und Leit, p. 436).
Ainsi, Sein und Jeit est une ceuvre critique, dans laquelle Heidegger
déblaie le terrain et cela sur deux fronts: il s’agit d’une part de dis-
créditer la pure intériorité d’un sujet qui choisirait, qui déciderait du
sens de I’étre dans une pure réflexion. Heidegger, de ce c6té, radica-
lise la critique: il s’agit de boucher toutes les portes de sortie dérobées
de la réflexion. Le Dasein n’est pas tel qu’il se récupére, fit-ce au
terme d’une dialectique. Depuis le Duns Scot, Heidegger s’est voulu
aussi strict que Husserl dans le retour aux choses. Tout ce qui pour-
rait laisser croire que le choix peut étre opéré sans d’emblée sortir
d’une pure intériorité, exister, c’est-a-dire se comporter dans un
champ d’existence dont I’étre nous est déja familier, est écarté. Le
Dasein est jeté dans le monde, il est cet étre-jeté, et 'on ne peut fonder
Pacte de choix hors de cette finitude radicale. « Der Mensch ist ein
Seiendes, das inmitten von Seiendem ist, so zwar, dall ihm dabei das
Seiende, das er nicht ist, und das Seiende, das er selbst ist, zumal
immer schon offenbar geworden ist.» (Kant und das Problem der Meta-
physik, p. 205). C’est d’emblée que le Dasein, que I’existence — comme
maniere d’étre de ’homme — est une saisie de I’étre. C’est dans le
méme acte qu’est opérée la saisie de soi et la saisie du monde, la
premiére n’étant pas une réflexion pure et la seconde n’étant pas une
inférence a partir d’une diversité universelle d’abord étrangere au
Dasein. A cet égard, le début de Sein und Jeit dépasse d’un coup en
radicalité la dialectique marxiste et le positivisme logique: la finitude
fait justice de toute philosophie du processus: I’existence n’a pas de
fins; elle est finie. Reste a savoir qui est le Dasein. Mais cette question
renvoie a celle du sens de I’étre.

Sur un second front, Sein und eit discrédite toutes les formes du
choix qui se réduiraient a un pur empirisme. L’essence du choix est
irréductible & une opération mettant en jeu des éléments donnés.
L’étude de 'ustensilité est décisive a cet égard: c’est dans I’échec de
Popération habituelle que surgit la véritable décision. L’épreuve et
comme la preuve du Dasein, c’est la dysharmonie du choix. Ce théme
critique oriente la lutte constante de Heidegger contre la facilité, la
superficielle harmonie, le bavardage, la curiosité et, plus essentielle-
ment, contre la réduction de la pensée a la planification, qui se
présente comme oubli de la dysharmonie et de ’épreuve.

141



La démarche critique de Sein und Jeit, cependant, ne nous dit pas et
ne prétend pas révéler le moment du choix, ’acte méme du choix.
Sein und Zeit se termine sur la question: « Offenbart sich die {eit selbst
als Horizont des Seins?» Ce qu’il s’agit en effet de montrer, aprés
Sein und Seit, dans une optique de soumission a I’expérience, c’est
comment il se fait que le choix est ce qu’il s’est révélé étre: fini, c’est-
a-dire hors du double infini de I’intériorité et du mécanisme universel,
mental ou physique.

C’est ici que certains critiques, dont Léwith, proclament I’échec de
Heidegger. Selon Léwith?, D'effort critique de Sein und Jeit tourne
court. Au lieu du sens de I’étre, I’ceuvre tardive de Heidegger ne nous
livrerait que des apergus discontinus et dépourvus de méthode, mar-
quant ainsi I’échec. En outre, la radicalité se perdrait dans la suite de
Pceuvre, et le choix, ancré d’abord dans le Dasein, ne serait plus en-
suite qu’une écoute de I’étre: au lieu d’habiter le monde, le Dasein
serait habité par I’étre.

La question se pose alors, en ce qui concerne la notion de choix dans
Sein und Zeit et, plus généralement, ensuite, ’appréciation de ce qu’
apporte Heidegger, sur ce point essentiel, dans son ceuvre tardive, de
savoir quelle est réellement I'intention de Sein und Jeit. L’erreur de
nombreux détracteurs et de nombreux admirateurs de Heidegger
semble étre de présupposer, plus ou moins consciemment, que 1’ana-
lytique du Dasein, en opérant une critique radicale de ’humanisme,
s’appuie sur une idée de I’homme plus profonde, idée que les détrac-
teurs et les disciples ne doutent pas de posséder eux-mémes. On se
retrouve ou on se refuse dans Sein und eit, parce qu’il semble que la
critique sur deux fronts qui y est menée, c’est la nétre, ou, si on la
refuse, c’est ’échec de /a critique qu’il faudrait opérer.

Cette intention que 1’on préte a Sein und leit, c’est celle de renouve-

* Cf. Karl Lowith: Heidegger, Denker in diirftiger eit (Fischer Verlag, Frank-
furt am Main, 1953).

«Die in Sein und Zeit programmatisch vorgetragene Idee der wissenschaft-
lichen Philosophie als einer «universalen phidnomenologischen Ontologie»
ist nicht mehr leitend. Die Sache, um die es geht, wird nicht mehr phano-
menologisch entwickelt, sondern aus- und hingesagt. Das immer ausschlie(3-
lichere Erwarten und Denken des Seins, von dem gesagt wird, daB3 «es auf
uns warte» und dessen « Ankunft» Heidegger als die «einzige Sache» (...)

des Denkens bezeichnet, erklirt diesen Verzicht auf phianomenologischen
Ausweis (p. 9-10).

142



ler, dans une soumission & I’expérience concréte, une métaphysique de
la créature, a travers une «destruction» de la métaphysique, c’est-a-
dire de I'idée de ’homme telle qu’elle s’est affirmée depuis Platon.
Avant I’homme, en ’homme, comme son origine, le Dasein est un
analogue de la créature, dans un sens a la fois judéo-chrétien et anti-
que, un étre-la qui pose la question du monde et de Dieu dans sa
situation finie, familier de I’étre, mais obscurément, et recherchant le
sens de cet étre comme une direction a trouver dans les ruines de
I’'idée de ’homme.

Selon que I'on pense, alors, que Heidegger, dans son ceuvre, a
trouvé cette direction, ou qu’on affirme qu’il a échoué a la montrer,
on jugera de I’ensemble de I’ceuvre.

Cependant, on se rend mal compte, dans une telle optique, que,
méme si 'on n’a jamais pensé explicitement a la notion de créature,
on assimile implicitement la réaction de Heidegger, dans Sein und eit,
contre I’idéalisme transcendantal et la philosophie de la conscience,
a un retour a une idée pré-kantienne de ’homme. Mais on ne clarifie
pas cette idée, qui semble se comprendre de soi-méme dans la défini-
tion du Dasein, et I’on ne voit pas:

1. Que le Dasein est un analogue de la créature et que c’est 1a la raison
pour laquelle nous comprenons facilement ses structures.

2. Que le Dasein n’est pas la créature, et que c’est pour cela qu’on
manque 'intention de Heidegger.

Sur le premier point, remarquons d’abord que le Dasein ne signifie
ni le sujet transcendantal ni le sujet empirique d’une anthropologie.
En ce sens, le Dasein ne signifie pas 'homme?® ni tel qu’il se réfléchit
dans la conscience, ni tel qu’il est observé du dehors. La notion de
Dasein n’est donc, dans Sein und Zeit, qu’apparemment une notion
parente de la philosophie transcendantale ou du positivisme scienti-
fique. Envisagée du point de vue du choix, la notion de Dasein ne
renvoie pas a une «vie de la conscience» telle que la concevait Hus-
serl dans la perspective d’une genése indéfinie des choix soutenue par

3 « Urspriinglicher als der Mensch ist die Endlichkeit des Daseins in thm» (Kant
und das Problem der Metaphysik, p. 207).

Une telle formulation, dés 1929, montre clairement ce que Heidegger vise
derri¢re une critique de la culture et du relativisme néo-kantien. Il ne critique
pas le culturalisme pour le «dépasser», mais pour mettre en question 2 la fois
I'idée (le Was-sein) et la réalité (le Daf-sein) de ’homme.

143



une mise au point et une correction continuelles. Plus profondément,
le Dasein ne renvoie pas vraiment a la «vie profonde de I’ame» dont
nous parle le schématisme kantien, et cela parce que, d’emblée, les
catégories dans lesquelles le Dasein exprime le choix ne sont pas les
structures d’un esprit. Le Dasein n’est plus la conscience.

D’autre part, rien ne permet de réduire le Dasein & une structure
empirique renouvelée par la science moderne: par exemple a des
entités événementielles du genre des «actual occasions» de White-
head ou 4 un ensemble de «faits» a la limite du mental et du physique.
Meéme les derniers textes de Heidegger sur le langage interdisent une
réduction du Daseir 2 une structure linguistique au sens anglo-saxon
du terme?.

Le Dasein se rapproche donc bien davantage de notions et de termes
pré-kantiens, et cela dans la mesure ou la finitude du choix dans le
Dasein est analogue a la contingence du créé dans ce qui n’est plus,
dés lors, ’homme de la conscience ni ’homme de I’observation, ni les
deux ensemble.

Il n’est pas séir que le Dasein soit ’homme, et méme il apparait que
I’étre-dans-le-monde, la différence entre les étants et I’étre, dans
P’acte de dé-cision, signalent un choix que ’homme ne saurait opérer,
fat-ce dans le projet de se dépasser lui-méme. Dans I’acte de trans-
cendance qu’est le Dasein, «was iiberstiegen wird, ist gerade einzig
das Seiende selbst ( . . .) mithin auch und gerade das Seiende als welches
«es selbst» existiert» (Vom Wesen des Grundes, p. 48). Cet acte de
transcendance ne laisse donc pas intact un sol ou un tremplin a
partir duquel I’homme opérerait un dépassement de I’homme, puis-
que le Dasein est déja acte de transcendance. Les cours sur Nietzsche
montrent clairement que, pour Heidegger, les valeurs de vie chez
Nietzsche sont encore une expression de la «métaphysique» ou, si I’on
ose dire, de l’illusion nécessaire de l'infini du choix en I’homme.

Si nous revenons a I’analogie avec la notion de créature, nous
voyons que l’ek-stasis de la créature, dans Iexigence et le choix de
Dieu, n’est le choix du transcendant et du tout-autre que parce
qu’elle est & la fois la constitution véritable de ’ame dans son mouve-
ment actuel et fini. En ce sens, la créature — comme le Dasein — n’est pas
stire d’étre un esprit dans une ordonnance idéelle, dans une hiérarchie

4 Personne, cependant, n’est plus proche de Heidegger, dans la pensée
anglo-saxonne, que le Wittgenstein des Investigations. Wittgenstein en effet
redécouvre dans la logique méme la question du choix.

144



des étres, c’est une existence singuliére dont la nature, la physis, la
geneése réelle sont ’ceuvre de Dieu. Mais il ne faut pas entendre cette
ceuvre comme une production: ’ccuvre de Dieu, ce n’est rien d’autre
que les traits authentiques de I’ame créée, c’est-a-dire le momentum
actuel du choix de la créature, dans la continuité de la création. C’est
ce momentum de la création dont I’analogue se découvre dans les deux
notions complémentaires de transcendance et de finitude qui caractérisent
le Dasein. De méme que la créature ne peut choisir Dieu sans étre
choisie par Dieu dans sa liberté méme, de méme le Dasein ne peut
choisir I’étre. «Das Sein des Seienden ist aber nur iiberhaupt versteh-
bar — und darin liegt die tiefste Endlichkeit der Transzendenz — wenn
das Dasein im Grunde seines Wesens sich in das Nichts hineinhalt»
(Kant und das Problem der Metaphysik, p. 214). Choisir I’étre, ce
serait sortir de la finitude, tandis que ’essence du Dasein est de se jeter
dans un non-étre ot se maintient un choix vrai: comment ne pas
voir ici ’analogie avec I’anéantissement de I’ame devant Dieu?
Comment ne pas reconnaitre ’analogie avec les motifs centraux de
finitude et de la transcendance dans la notion de grace, qui elle-
méme inclut — dans la synthése médiévale — les éléments antiques et
judéo-chrétiens? Un choix unilatéral de I’étre serait précisement ce
que Heidegger ne cesse de dénoncer sous deux formes antithétiques:
d’une part le choix de s’assurer dans la conscience comme dans I’étre
méme (le Cogito tel que Heidegger le comprend), dans 'immanence
des représentations au sujet, c’est-a-dire de quitter d’emblée jusqu’a la
possibilité de faire face au tout-autre. Cette fausse assurance «méta-
physique» que Heidegger nomme la «subjectité» se fonde sur une
ordonnance nécessaire imaginaire qui ne résiste pas au tout-autre
lorsque, par exemple, il se dévoile et se présente (anwesen) dans la
dysharmonie fonciére des situations réelles. On n’a pas choisi ’étre;
on s’apercoit plutét qu’on s’est dérobé au choix en élisant fictivement
la totalité de la conscience de soi. La critique de Hegel rejoint ici celle
que lui adressait Marx: la totalité de 'esprit en acte n’est qu’une
image du choix réel.

D’autre part, le choix fictif est celui de la pure extériorité. Ici, au
lieu de s’assurer dans une fausse continuité, c’est dans une fausse
discontinuité qu’on «choisit» I’étre. On se souviendra ici de la critique
du désir de nouveauté (Neugier), du bavardage(Gerede). Cette
critique, et la notion du «on», Heidegger rappelle dans la Lettre sur
I’humanisme qu’elle a une portée ontologique et non éthique. En effet,

145



le choix inauthentique n’est pas un mauvais choix de la personne,
c’est 'analogue de la perte de la créature dans la chair.

Que fais-je en «choisissant» d’étre celui dont on parle, c’est-a-dire
en situant mon choix dans une classe qui doit bien étre aussi une
propriété ou un attribut des étres qui la composent? Je m’identifie a
I’étre en me fondant sur la généralité formelle. Je «suis» parce que
«tout» choisit pour moi. Je ne suis pas ici (Da-sein), mais enfin je
suis tout de méme, dans une fuite de I’étre et une substitution con-
stante de mon étre a un autre. Mon choix est partout, comme I’en-
semble vide est contenu dans tout ensemble, mais il est aussi bien ce
qu’on voudra, c’est-a-dire ce que toute situation voudra bien faire
de lui. Mais si je «suis» ainsi dans la pure habitude, c’est précisément
parce qu’en réalité je suis ici (ich bin da) dans le sens de: je suis créé,
je ne puis m’égaler a zéro. Dés lors, mon assurance est une forme vide:
elle n’est pas mon choix réel, mais un mimétisme idéal du choix. La
critique du monde de la technique a ici une portée ontologique: en
croyant que le choix peut étre formalisé dans une structure opération-
nelle qui fournit le modéle théorique et en quelque sorte la clé uni-
verselle de ce qui est, je ne commets pas une erreur, je puis méme, en un
certain sens pragmatique, avoir raison; mais je ne comprends pas, je ne
saisis pas ce qui est en question dans ’existence; je demeure dans un
univers de jeu, dans un monde de pure extension ol la signification,
le «meaning» parait étre réglé, mais de fait, est toujours ’effet d’un
hasard imaginaire et souverain. En effet, dans ce monde, on joue a ce
jeu, mais demain on jouera a un autre jeu: ce qui lie ces jeux, c’est une
chance a la petite semaine qui se donne le sérieux de la détermination.
La «réussite» consacre le hasard car la théorie n’est jamais en défaut.
Ce que j'oublie en cours de route est, selon I’expression de Quine,
des «don’t care»: ce sont les trouble-féte, les grains de sable dans la
machine. Que fait-on? On construit une théorie qui fait [’affaire aussi
bien que I’ancienne, mais o I’on peut se passer des éléments obscurs
et génants. Tout est donc pour le mieux, mais de quelle affaire, au
monde, s’agit-il?

Supposons que je veuille montrer comment le choix n’est jamais,
en fin de compte, pour la connaissance, qu’un ensemble d’opérations
que la théorie explique, je n’ai pas tort en ce sens que jidentifie mai-
trise théorique et connaissance. Mais je suis aveugle a P’actualité du
choix. En effet, c’est explication méme, dans la mesure ou elle me
permet de maitriser les principes du choix dans P’esprit et ol je crois

146



que P’explication tient lieu du choix parce qu’elle en représente un, qui
me détourne du choix actuel lui-méme, et de I’acte de sa genése con-
créte. Je suis alors semblable au maitre d’école de La Fontaine, qui
ne voit pas la décision, le choix, parce qu’il ne comprend pas que la
situation exige un acte, qu’elle I’exige au cceur de son étre-la.

Cette double démarche de Heidegger nous conduit alors a re-
prendre a I'origine la notion de choix dans Sein und Seit comme ana-
logue de I’acte de la créature.

Nous verrons alors, dans le Dasein, d’abord et fondamentalement,
I'indécision, analogue de I’épreuve de la créature. Il s’agit de I'in-
décision ou de I’hésitation du Dasein quant a la nature, la genése, la
source actuelle de son choix, comparable a I’épreuve de la créature
dans la crainte de Dieu.

Si la «métaphysique» est si sire d’elle-méme, c’est qu’elle pose
I’homme a une certaine place déterminée dans le monde et que, d’une
certaine fagon, elle sait toujours qut est '’homme et ce qu’est ’hommeS.
Sans doute y a-t-il des difficultés dans la philosophie sur les questions
de I’essence et de I’existence, de la pensée et de I’étre, de 'esprit et du
corps, mais, que ces difficultés puissent étre éclaircies ou qu’elles
soient de pseudo-problémes, il reste qu’elles se proposent & nous dans
la mesure o1 déja un certain ordre de ce qui apparait est présupposé, et
par conséquent une certaine assurance de la continuité de notre
expérience.

Or, précisement dans Sein und Seit, et méme dans la thése sur Duns
Scot, ce que Heidegger veut montrer, mettre au jour, c’est que cette
assurance et cette continuité doivent étre fondées. Cependant, — et
c’est 1a qu’est Pimpact de Sein und eit — Heidegger montre qu’il n’y a
aucune garantie d’une ordonnance du monde, ni dans la conscience
et sa référence constante au monde, ni dans le déroulement des événe-
ments. Or, quelle expérience lui permet-elle de dire que rien n’est fondé,
ou que rien encore n’est fondé?

N’est-ce pas justement ’expérience de I’hésitation devant le tout-
autre? Poscillation et le tremblement dans le moment du choix? Dés
lors, le Dasein n’est pas la réflexion, mais la question a la source de la
réflexion. Cette question n’est pas celle de 'homme, esprit et corps,

5 «Im Nu sehen wir uns von den Fragen bedringt: Was hei3t Sein? Wer
oder was ist der Mensch?» (Identitat und Differenz, p. 21).

147



mais — dans la Befindlichkeit, la Stimmung - la question que pose le
Dasein analogue a la créature dans sa chair. Et en effet, le Dasein est
cet entre-deux, cette scission frémissante® entre l'intérieur et I'exté-
rieur, ce «pli» dont parle Merleau-Ponty. Etre au monde, c’est ne
savoir ni qui ni ce qu’on est. Mais cela n’est pas un état, c’est un acte,
mouvement pour retrouver le sol, le fondement ferme.

Ces analogies marquées, nous voyons que nous n’avons pas avanceé
le moins du monde dans ’éclairement des fondements de Sein und eit
et de ses intentions.

Si ces analogies devaient déterminer ces intentions, nous tombe-
rions dans un piege. Nous exigerions de Heidegger qu’il éclaircisse ce
que nous croyons étre ses présupposés, qu’il « parle clair» — parce que
nous avons supposé qu’il parle « par couverture». Quand on pense que
quelqu’un parle par énigmes et analogies, on le presse — violemment
ou doucement — de révéler ce qu’il veut dire. Mais si ce qu’il veut dire,
le penseur cherche a I’éclairer lui-méme, et ne veut pas se laisser
prendre a ses propres énigmes, on ne comprend plus ce qu’il veut dire
si, complice de ses énigmes, on pense se trouver avec lui dans I’énig-
matique ou, si au contraire, on juge d’emblée qu’il se meut dans des
énigmes stériles. L’analogie de Dasein, finitude et transcendance, avec
la créature, est en elle-méme obscure et I’on peut en tirer des conclu-
sions opposées.

D’un coté, article suggestif d’A. Dondeyne? présente la pensée de
Heidegger comme une philosophie de la rencontre. Le RP. Richard-
son, dans son étude monumentale®, ne va pas si loin. Il termine son
étude sur un point d’interrogation concernant le « Ur-Heidegger», le
dynamisme méme qui pousse Heidegger et un éventuel dépassement
de la finitude. «But these are questions, questions, questions. Are
there no answers to be had? What must we do to find them?»®. Et
il cite le Heidegger de Gelassenheit: « Wir sollen nichts tun, sondern
warten».

¢ «Die Endlichkeit im Dasein (...) als das stindige, obzwar meist ver-
borgene Erzittern alles Existierenden» (Kant und das Problem der Meta-
physik, p. 215).

* La différence ontologique chez M. Heidegger (Revue philosophique de
Louvain, LVI, 1958).

8 Heidegger. Through phenomenology to thought. (M. Nijhoff, The Ha-
gue, 1963).

® p. 641, op. cit.

148



Seulement, le RP. Richardson prend soin de nous dire dans sa
préface: «There is one problem, however, that we resolutely avoid:
the problem of God. This is not because there is nothing to say about
God in Heidegger’s thinking. On the contrary, it is because there is
too much to be said merely by indirection (nous soulignons)»1%. L’au-
teur se réserve ce probléme pour le futur, satisfait pour 'instant de la
«modeste tiche» qu’il entreprend.

L’attente, ici, n’est pas oisive. Nul ne dira que le RP. Richardson
n’a pas fait ceuvre objective et critique; son livre en témoigne. Ce-
pendant, dans quel sens y a-t-il un probléme de Dieu chez Heidegger?
Cela reste obscur.

Pour d’autres, comme R. Gilead!l, la question de la rencontre du
tout-autre est, sinon évitée, du moins négligée par Heidegger. La
philosophie de la rencontre ne se trouve pas vraiment chez Heidegger.
Mais qu’est-ce que la rencontre? Peut-on dire que Heidegger demeure
en deca du vrai probléme de la rencontre d’autrui et donc de la
liberté si ’on ne montre aucunement en quoi se fondent cette ren-
contre et cette liberté?

Ne peut-on pas alors, du point de vue du choix ol nous nous plagons,
soutenir, dans ces conditions, que le choix empirique du Dasein, de
vous ou de moi, est enveloppé dans des ténebres profondes, qu’il n’y a
aucune chance de jamais éclairer, car on leur tourne le dos. Mais
aussi n’est-ce pas dans une certaine idée implicite de la créature que
ces contradictions ont leur siege? Mais s’il n’y a qu’une analogie for-
melle et non une identité entre Dasein et créature, alors cette analogie
n’est peut-étre pas, en elle-méme, éclairante pour la pensée. Peut-
étre alors qu’en promettant Zeit und Sein, la 2° tache de la 1*® partie
de Sein und Zeit, Heidegger se tenait, dans I’analyse du Dasein, sur un
terrain solide, que seule I’analogie avec la créature obscurcit.

Envisageons donc notre 2° point. Si I'ceuvre critique qu’est Sein
und Zeit nous montre la parenté entre la notion de Dasein et une notion
reprise en profondeur de la créature finie, cela ne fait qu’augmenter
la difficulté du probléme du choix dans I’ceuvre entiére de Heidegger.

Si la 1% partie de Sein und Zeit avait été terminée, si Heidegger
avait écrit la derniére section de cette 1% partie: Jeit und Sein, nous

16 Op, eit, p. XXVIIL
11 Etre et liberté: une étude sur le dernier Heidegger (Louvain: Ed. Nauwe-
laerts, 1965).

149



nous trouverions en possession d’une métaphysique de la temporalité
dans laquelle le sens de I’étre serait dévoilé comme le temps.

Si Heidegger n’a pas publié {eit und Sein, ce n’est pas & cause d’un
échec de I’analytique du Dasein dans Sein und Zeit, c’est plutot 4 cause
de sa réussite et des questions que posait cette réussite.

L’horizon de la temporalité une fois dégagé par Sein und Seit, c’est
alors, et alors seulement que, dans la reprise de la question du sens de
Pétre, Heidegger se heurte a ce qui est impligué dans I’analytique du
Dasein. Cette analytique a gagné un terrain, celui de I’historicité du
Dasein, et nous avons montré que ce terrain est analogue a ce qu’on
peut appeler la créature. Mais la créature implique un créateur, et il
ne pourra étre question, dans Jeif und Sein et dans la «destruction» de
la métaphysique qui doit constituer la 2° partie de Seirn und Seit, de
réintroduire I'incréé et le créateur dans la métaphysique.

Or, sous quelle forme se présente I’incréé pour Heidegger? Sous la
forme de I'infinité formelle et matérielle: d’un monde suprasensible.
Mais plus profondément, I'incréé se présente a Heidegger comme la
puissance de 'infini, et cette puissance n’est rien d’autre que la néces-
sité et Puniversalité du fondement du savoir et de ’action humaines.

C’est ici que nous rencontrons le vrai probléme.

Heidegger, avec la notion de Dasein, ne répétait pas, ne reprenait
pas simplement la notion de créature sous sa forme pré-kantienne,
mais il se situait sur un terrain qui n’était plus celui de Kant ni celui
de Husserl, ni méme, et plus profondément encore, celui de Hegel,
qui est la vraie tentation de Heidegger.

La raison en est que, sur le terrain du Dasein, il était devenu im-
possible enti¢rement de découvrir dans le sens de I’étre la nécessité et
Vuniversalité.

1. La nécessité comme fondement de la connaissance, n’est pas ré-
ductible & I’a priori d’une phénoménologie de la finitude. La néces-
sité implique la loi dans le choix méme, et la loi elle-méme implique,
méme dans la limitation de la raison, chez Kant, la puissance infinie
de compréhension. Les structures existentiales du Dasein, d’emblée, ne
sont pas une puissance des régles. L’ego cartésien, la conscience trans-
cendantale chez Kant, sont une puissance infinie qui s’applique dans
un champ limité. La loi garde, dans son origine divine inaccessible,
la puissance infinie, qui fait que, lorsque la loi est exemplifiée dans le
réel, elle porte, dans sa nécessité, la marque de cette puissance. La loi
a un sens dans la mesure ot elle échappe au hasard pur et elle y échappe

150



d’abord dans la non-contradiction formelle. Quelle que soit I’insis-
tance sur le devenir, le temps, la contradiction dialectique, la pensée
philosophique chez Kant et aprés lui demeure ancrée dans la néces-
sité formelle, et celle-ci témoigne toujours d’une infinité logique. Hus-
serl encore rappelle, dans les Ideen, la possibilité logique d’autres mon-
des. Si peu importante qu’elle soit pour la connaissance du seul monde
que nous puissions connaitre, la possibilité logique demeure un jeu
infini du sens dans son principe.

2. L’universalité, d’emblée, n’est pas la «mondanéité» (Weltlichkeit).
Pour Kant et pour Hegel, tout systéme s’arréte devant le hasard, la
diversité infinie des cas particuliers. Le cas particulier, le de faclo, en
lui-méme, n’est pas 'affaire du philosophe et ne peut I’étre. Il est pré-
empirique, préontique, et comme une matiére premicre. Cette
matiére premiére ne préoccupe pas essentiellement le penseur, car
elle n’est, peut-on dire, qu'une altérité de ce qui est. Cependant, la
puissance de I'infini s’y trouve, dans I’extension indéfinie de 1’actua-
lité. L’impression sensible fournit continiment cette diversité dans la-
quelle se manifeste le caractére inépuisable de I’étre. N’en serait-il pas
ainsi que la loi perdrait sa nécessité, car elle se heurterait a une dis-
continuité universelle et au vrai chaos du songe.

Situé sur le terrain de la finitude, Heidegger découvre que le sol
conquis est menacé beaucoup plus dangereusement qu’il ne P’avait
cru lorsqu’il disait, au début de Sein und Jeit, que le privilege onto-
logique de la question de I’étre était de fonder toutes les ontologies et
les méthodes scientifiques. L’analogie du Dasein avec la créature, la
conquéte de ce sol repris et renouvelé, ne meéne pas directement au
sens de I’étre. Il s’agit en effet de décider si Leit und Sein doit conclure
a la finitude de I’étre méme, si, ce faisant, Heidegger n’est pas amené a
mettre en question I'universalité et la nécessité de la pensée, et quelles
sont les conséquences de cette mise en question.

Heidegger n’écrit pas {eit und Sein, ne répond pas a la question de la
finitude de ’étre. Dans I’épilogue de Was ist Metaphysik ?, édition 1943,
Heidegger dit que, sans doute, ’étre est présent (west) sans I’étant,
(mais jamais un étant sans I’étre). En disant cela, il semblait ouvrir la
porte & une infinité de I’étre, qui cesse d’étre, toujours, I’étre d’un
étant. Mais, dans la 5¢ édition, en 1949, Heidegger remplace simple-
ment la phrase citée par celle-ci: «I’étre n’est (west) jamais sans
Pétant».

151



Cette volte-face signale au moins une hésitation profonde sur la
question de la temporalit¢ de I’étre méme. Comment Heidegger
a-t-il répondu, finalement, & la question du sens de I’étre, et cette
réponse s’accorde-t-elle ou non avec I’analogie entre le Dasein et la
créature?

La question revient a savoir comment Heidegger, dans I’hésitation,
affronte le probleme de la nécessité et de I'universalité comme fonde-
ment nécessaire des sciences. Dans la mesure ou nous pouvons ré-
pondre 4 cette question, nous pourrons comprendre comment Heid-
egger envisage ce qui est le choix dans Sein und Zeit, la décision comme
ouverture originelle a I'étre.

Les textes contenus dans Identité et Différencel? constituent un aspect
essentiel de la réponse de Heidegger. Entre Sein und Zeit et ces textes,
Heidegger a procédé — sans avoir encore rempli la 2° tiche de la
1% partie de Sein und Jeit — a la «destruction» de la métaphysique,
non pas systématiquement — en remontant dans le temps — comme il
avait annoncé qu’il ferait, mais en publiant Kant und das Problem der
Metaphysik, la critique de Hegel dans Holzwege, les cours sur Nietzsche,
et divers textes sur Platon et les Présocratiques. (Il n’y a ici aucune
reprise de la philosophie médiévale).

C’est a la suite de cette «destruction» que Heidegger désigne la
métaphysique, dans sa constitution onto-théo-logique, comme le
langage de la «mittence» (Geschick) de ’étre ol nous sommes actuel-
lement et dont 'ultime manifestation est la technique, la maitrise de
Punivers par I’homme.

Y a-t-il enfin, dans cette réponse, un retour pur et simple a Hegel,
voilé par I’étrangeté des concepts employés?

Face a la question de la nécessité et de 'universalité, Heidegger fait
«un pas en arriére» (ein Schritt zuriick). Que signifie cette fois la re-
prise? Heidegger caractérise la nécessité et I'universalité comme les
deux pdles de la métaphysique, c’est-a-dire de la philosophie et des
sciences, telles qu’elles viennent au jour en Gréce. D’un co6té la
nécessité comme «le plus étant des étants», c’est-a-dire Dieu comme
puissance de l'infini dans la théo-logie; de I’autre I’essence univer-

12 Identitdt und Differenz, publié en 1957 chez Neske contient:
1. Der Satz der Identitat
2. Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik.

152



selle comme la pure généralité de I’étre, c’est-a-dire la théorie de
I’étant universel dans toute son extension.

C’est donc bien enfin au probléme que Heidegger répond ici.
L’identité c’est, dans la métaphysique, le pole de Dieu, et la diffé-
rence, le pble de 'univers.

Faire un pas en arriére, c’est saisir que la métaphysique est d’une
part oubli de I’étre, car entre ces deux péles, I’lhomme pense qu’il n’y
a rien, et en vient a oublier jusqu’a la notion méme d’un choix fini:
Nietzsche représente le comble de cet oubli, car, oubliant qu’il oublie
Pétre, il veut constituer ce rzen en volonté de puissance. D’autre part,
la métaphysique est oubli, de la part de I’étre, car si la métaphysique
existe comme danger dans le temps, si elle est pensée, et nonsonge, c’est
que cet oubli de ’oubli vient au Dasein a partir de I’étre.

Cette constatation semble nous laisser dans une impasse totale quant
a la question du sens de I’étre, en donnant a 1’étre un mouvement
inconnaissable absolument, dont il ne reste au Dasein qu’a attendre
I’avénement, selon le texte de Gelassenheit, cité par le RP. Richardson.

Si tel était le sens de la réponse, nous aurions rejoint une certaine
notion de la créature finie proche de celle de Kierkegaard, et le sens
de P’étre serait dans ’éclair de I’instant. Il faudrait penser que la re-
prise de Sein und Seit se conclut sur I'impossibilité de fonder la con-
naissance rationnelle, car I'instant, ici, ne donne pas la présence de
Dieu, mais fait seulement saisir, dans I’éclair du face a face avec
I’é-vénement comme vision (Erdugnis), la proximité de I’étre dans sa
différence d’avec I’étant.

Pourtant, le pas en arriére signifie autre chose qu’une mystique de
Pinstant liée & une pensée de la remémoration et de ’action de graces
voisine du panthéisme. Le choix serait alors celui d’une créature qui
aurait perdu 4 la fois son Créateur et la négation de son Créateur et
dont le choix se mouvrait dans 1’absolue contradiction. L’infinité de
I’étre serait alors suspendue dans I’é-vénement, et la réponse a la
question de Sein und Zeit n’aurait plus aucune dimension de ratio-
nalité.

Le pas en arriére est d’abord une formulation de la nature essentielle
de la métaphysique, qui est dite onto-théo-logie. Cette formulation est
elle-méme, dans son langage, un choix fini du Dasein dans la question
du sens de I’étre.

Quel est donc ce choix?

11 Studia Philosophica XXVI 153



Si la métaphysique n’est pas un songe — et Heidegger insiste sur le
fait que la métaphysique n’en est pas un et que la technique, dans son
universalité et sa nécessité, est un témoignage de la pensée méta-
physique dans I’acte de son déploiement réel — alors, la formulation
de ce qu’est la métaphysique contient la vérité de la métaphysique.
Nous sommes tres loin alors des formules de Sein und Zeit ou ’analyti-
que du Dasein était le prélude & une ontologie de la finitude. Quelle
est la vérité de la métaphysique?

Dans la derni¢re pensée de Heidegger, la reprise, la Wiederholung,
le cercle herméneutique, débouche sur une pensée (Denken) fondée non
pas sur la polarité de deux infinis, mais sur la récurrence, sur une véri-
table logique de la finitude et des systémes finis. La signification
réelle de la métaphysique, c’est la récurrence du choix. Dés lors, une
«mittence», un Geschick, est un systéme fini ou encore un langage dans
lequel est le choix.

Mais des systémes finis ne se totalisent pas car ils ne contiennent
pas 'universalité logique ni la modalité. En tant que systémes logi-
ques, ils constituent un langage et une syntaxe. Mais ils demeurent
formels et constituent des circuits logiques.

Or le choix du Dasein dans Sein und Seit est un circuit logique fini et
la facticité réside dans le caractére «finitaire» du choix comme
comportement qui est ses possibilités, par opposition au choix de la
conscience transcendantale qui a la puissance de I'infini.

Cependant, il s’agissait dans Sein und Jeit de montrer que le Dasein
était le liew ol poser la question du sens de I’étre, et non pas un pur
systéme formel, une pure syntaxe. La formulation de la vérité de la
métaphysique a donc un contenu. Ce contenu ne peut étre saisi que s’il
est montré que les systémes finis ne requiérent pas a leur tour une
métaphysique pour leur donner un contenu, ne requit¢rent pas que
I’'on s’appuie sur la nécessité et I'universalité pour représenter ce con-
tenu dans le schéme: sujet-objet.

Heidegger ne peut donc saisir ce contenu que dans une matie¢re dont
la forme vraie est un systéme fini, dans lequel le choix est un circuit.

Ce qui correspond 2 cette matiere, chez Heidegger, c’est le langage
poétique dans sa matérialité. La parole y est parlante dans un circuit
fini d’aller et retour.

Mais qu’est-ce que ce langage, matiére du choix fini?

Si nous avons dans le langage poétique la structure, la forme con-

154



créte du choix, nous ne voyons pas, en revanche, le mouvement actuel
du choix, ’essence de ’exigence du choix.

La créature était congue dans son mouvement d’exigence de Dieu
comme un acte de choix et I'itinéraire de I’ame comme une épreuve
finie de cet acte. La nécessité et I'universalité s’inscrivaient dans la
Création comme une syntaxe finie dans laquelle était présent le
mouvement actuel du Créateur.

Heidegger, en «détruisant» la métaphysique, nous montre la
structure concréte du choix, c’est-a-dire la situation ol nous sommes,
dévoilant ainsi que I’aveuglement de la volonté de puissance existe et
que le leurre d’une puissance infinie de choix fait partie du circuit fini
que nous sommes. Mais cela méme que Heidegger montre, ne dévoile
pas le fondement actuel de ce savoir de la situation, c’est-a-dire le
mouvement et la finalité actuelle du choix.

Sans doute, pour Heidegger, raisonner ainsi, c’est étre, précisément,
dans le langage de la métaphysique, dans notre «mittence», et c’est
penser selon le schéme des causes aristotéliciennes: on réclame une
cause efficiente et une cause finale du choix, et Heidegger montre que
cela, justement, constitue la «mittence» de I’onto-théo-logie ol nous
sommes, puisqu’il s’agit de I’aspect théo-logique de cette «mittence».
I1 semble donc que nous sommes dans le cercle et qu’il n’y a pas a en
sortir. Le sens de I’étre est alors la finitude, non pas dans la tempora-
lité telle que la concevait Sein und Jeit, mais dans le langage comme
structure «finitaire» de la différence ontologique: en nommant
Iétant qua étant, le langage constitue un dévoilement d’ordre fini.
Ce dévoilement contient la référence a un étre infini actuel et 4 un étre
infini potentiel des étants, mais cette référence n’est en vérité que le
mode dans lequel se dévoile un éire fini. C’est ainsi qu’il faut inter-
préter des formules telles que: « Seltsamer Sprung, der uns vermutlich
den Einblick erbringt, daB wir uns noch nicht geniigend dort auf-
halten, wo wir eigentlich schon sind» (Identitdt und Differenz, p. 25).

N’avons-nous pas affaire ici, en fin de compte, a une vision de ce que
nous avons appelé la créature, 2 une structure formelle de I’acte de
choix dans son «haecceitas»? Dans cette vision de la «créature», le
mouvement et la finalité du choix actuel s’irréalisent?3.

13 11 suffit pour s’en rendre compte d’observer le glissement qui se produit
chaque fois que Heidegger, parlant de Nietzsche, en vient 4 décrire une situa-
tion politique (sans parler ici des choix politiques de Heidegger). Il est saisis-
sant alors de voir se rétrécir brusquement ’horizon de pensée, qui s’irréalise.

155



C’est que le mouvement originel d’ou naissent la connaissance et
P’action ne pouvait étre décrit comme onto-théo-logie. En «détrui-
sant» la métaphysique, Heidegger a laissé derriére lui la 2° étape de
la 1% partie de Sein und Zeit : Zeit und Sein. La «destruction» ne
remplace pas cette étape. 1l s’agissait d’y conquérir le sens de I’étre, et
donc de pouvoir exprimer I’origine et la fin de la décision actuelle du
Dasein. A partir de la, une «destruction» réelle de la métaphysique
peut étre entreprise. Celle-ci ne se révélera pas comme ’onto-théo-
logie, mais comme un obstacle réel et pernicieux a la clarté du choix
empirique.

Cet obstacle, Heidegger le distingue, car, dans lirréalisation du
choix, il maintient un mouvement vers le simple, le séjour substantiel
ou nous appartenons!4, Cet obstacle, n’est-ce pas précisement le
caractére purement formel-matériel de la structure finie?

Cet obstacle a I’expression du choix actuel, n’est-ce pas une méta-
physique de la créature, vidée de tout sens et de tout mouvement
réel? N’est-ce pas la ce que, profondément, Heidegger refuse? N’est-
ce pas dans une telle métaphysique que le choix est toujours joué,
mimé entre ’extérieur et l'intérieur, dans une structure ol la finalité
actuelle du choix est déja incluse comme un leurre? Dans une telle fausse
reprise de la notion de créature, la source du choix actuel est captée,
non par I’étre lui-méme, mais par une structure hybride formelle-matéri-
elle qui, sous le nom de logique, se donne pour I’analyse universelle
et nécessaire de ce qui est. La matiére qu’analyse cette logique, nul ne
sait ce qu’elle est, et c’est pourtant 13, dans le mouvement récurrent
qui conduit d’une origine a une fin, qu’est la direction actuelle d’un
systtme fini. N’est-ce pas la la signification du sens actif que donne
Heidegger au verbe étre comme wesen, anwesen? L’é-vénement, la
«mittence» ne sont-ils pas des termes indiquant le mouvement du

Tout a coup, on s’apergoit que les déterminations du choix actuel empirique
sont, chez Heidegger, embryonnaires. Le monde actuel, reflété dans la pensée
de Heidegger, est d’une pauvreté puérile et demeure dans une navrante
abstraction. Parle-t-il avec Jiinger dans la Seinsfrage de « pensée planétaire»,
aussitdt I'événement cesse de répondre a 1’é-vénement. Ce qui pourrait
orienter la connaissance et ’action tourne court, car I’é-vénement ne livre
aucune régle devant la puissance réelle.

14 «Aber steht der Baum ,im BewuBtsein¢, oder steht er auf der Wiese?
Liegt die Wiese als Erlebnis in der Seele oder ausgebreitet auf der Erde? Ist
die Erde in unserem Kopf? Oder stehen wir auf der Erde?» (Was heiBt
Denken, p. 17).

156



choix qui traverse la structure finie, donne étre et fondement a ce qui
n’est autrement qu’un circuit d’élaboration, a partir des matériaux
bruts de I’environnement, d’une pragmatique ou le sens et la raison,
aussi bien que les faits, s’obscurcissent? Et quand ce pragmatisme
serait «religieux», en vaudrait-il mieux?

C’est la finalité du choix empirique dont il s’agit. C’est d’elle qu’il
s’agissait dans Sein und Seit lorsqu’on y parlait de « Bewandtnisganzheit»
ou d’ensemble concret finalisé.

C’est ce choix empirique dont la finalité aurait di occuper eit und
Sein. Cette tache est a faire: il s’agit de la «destruction» de la méta-
physique de la créature. Un premier pas serait peut-&tre de «détruire»
Whitehead et Husserl. Mais le second serait certainement de «dé-
truire» Kant.

Il n’entre pas dans le cadre de cet article d’entreprendre une telle
«destruction».

Pourtant, I’on peut en indiquer un point essentiel.

Si, comme le soutient Heidegger, le choix n’est pas fondé sur la
représentation — en cela d’accord avec la pensée pratique de Kant —
en quoi le choix empirique est-il réglé?

Si la notion de Dasein a un sens, elle exige une finalité réelle du
choix empirique, et donc une expérience du choix qui n’est pas dans le
cadre de la représentation, de la Vorstellung au sens le plus général que
donne Kant 4 ce terme. Si les derniers avatars d’une métaphysique de
la créature aboutissent a laisser ’expérience du choix dans I’obscurité,
c’est donc que cette expérience, que Heidegger appelle Er-eignis, doit
pouvoir étre éclairée, mise au jour, communiquée, sans recourir a
I’ombre de la notion de créature. Mais pour cela, ne faut-il pas que le
Dasein, lieu concret du choix, ne soit pas «nous-mémes» dans le sens
ambigu qu’a ce terme dans Sein und Jeit, mais soit le mouvement d’un
étre fini, de 1’étre, qui apparait, dans I’expérience continue et récurrente
du choix empirique, comme la fin actuelle du choix? L’expérience de
cet apparaitre n’est pas alors une expérience de la conscience, méme
transcendantale, ni méme du Dasein dans son expérience du tous-les-
jours, car elle enveloppe toute représentation dans I’actualité d’une
fin singuli¢re. Cette fin ne comporte pas en elle-méme une illusion
nécessaire, un aveuglement primordial, et cela du fait qu’elle n’im-
pligue pas I'identité fonctionnelle du moi qui choisit: la finitude de

157



’étre prend son sens vrai aussitét que celui qui choisit découvre la fin
de son choix, non comme une perte et une récupération de I'identité
mais comme un mouvement fini de I’étre ol celui qui choisit retrouve
son étre, dont la perte — dans ’absence de choix — est la pseudo-infinité
d’un pur ego.

Heidegger aboutit bien 4 une telle notion du choix comme origine
de l'identité et de la différence, mais il ne dégage pas vraiment la
réalité du choix a partir de ces conclusions formelles.

Dégager cette réalité, ce serait revenir a Sein und eit, ou le Dasein
est I'étre-fini «en nous», et montrer que ce «en nous» n’est rien
d’autre que le champ réel de I’expérience du choix. Ce champ n’est
plus I’étre-dans-le-monde, mais I’étre de la fin du choix, c’est-a-dire
le sens fini de I’étre.

Ici seulement pourrait commencer une fondation de la connais-
sance et de I’action, fondation telle qu’entre connaitre et agir ne soit
pas supposée une syntaxe imaginaire incarnant ’absence de choix,
syntaxe ni finie, ni infinie, suspendue comme un réseau subtil de
schémes analogiques entre penser et agir. L’esprit, et I’étre méme,
n’échappent-ils pas, comme le disait Hegel, au début de la Phéno-
ménologie, a la glu disposée pour les capter?

158



	Le moment du choix chez Heidegger

