
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Le moment du choix chez Heidegger

Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le moment du choix chez Heidegger

par Jean-Pierre Leyvraz

Les notions de choix, de décision, apparaissent centrales chez Heidegger

dès le moment de sa thèse sur Duns Scot. Dans la perspective
encore hégélienne de ce premier ouvrage, l'accent est mis d'emblée
sur le fait que le monde n'est pas une ordonnance disposée par un Dieu
créateur et telle qu'il suffise d'écarter le préjugé pour la contempler
dans ce qu'elle est. L'on sent déjà dans ce livre que, pour Heidegger,
qui défend, à cette époque, une philosophie des valeurs, du
dynamisme, de l'esprit incarné dans l'histoire, les catégories de la pensée
sont des pouvoirs de choix, d'ordonnation, de valorisation, dans la
diversité inépuisable du monde: déjà la pensée est décision fondatrice,
disposition impérieuse des régions de sens, délinéation des limites où

pouvoir se tenir fermement, dans un horizon où la pure diversité

- bien qu'étant un concept-limite nécessaire - demeure, en soi,
insaisissable et exige donc, d'emblée, un choix, un acte de détermination

du sens. Cependant, la thèse sur Duns Scot révèle aussi l'ambi-
guité de cette exigence d'ordre et de stabilité. Aux questions : qui est-

ce qui décide? qui est-ce qui choisit? qui est-ce qui pense? Duns Scot
eût répondu sans hésiter : c'est la créature. S'il y a choix libre et limité
pour l'homme, c'est que le champ du choix et de la décision, c'est la
diversité positive du créé qui, pour un Duns Scot, n'est pas un concept-
limite, mais l'actualité hic et nunc de la création, en l'homme et hors
de l'homme à la fois. En ce sens, pour Duns Scot, comme pour
Descartes plus tard, le dynamisme de la pensée et de la volonté humaines
dans la radicalité de la recherche du vrai, demeure un acte de la
créature: choisir sans préjugé, choisir librement, c'est ne pas avoir

peur de la surabondance chaotique du créé, c'est ne pas réduire la
Création à une demeure bâtie une fois pour toutes sur plan et indigne
de la souveraine liberté de l'acte créateur, acte dont le Cogito est en
quelque sorte la reprise libre dans l'expérience de la créature. Le
début de la philosophie et des sciences modernes est là: ce n'est pas
aller contre Dieu que de tracer, impérieusement, des voies dans une

139



création qui se révèle dépasser de tous côtés la rationalité médiévale1.
Mais l'homme qui choisit n'ose rompre cette rationalité médiévale

que parce qu'il retrouve à travers le verbalisme des distinctions purement

formelles et l'indéfini des débats scolastiques l'impact de la
Création réelle, son «haecceitas», son momentum de vérité, dans sa

limitation concrète. A l'audace de la découverte répond une humilité

nouvelle : celle qui prendra sa forme la plus claire dans l'exigence
kantienne de demeurer dans les limites de l'expérience.

Cependant, Heidegger, dans sa thèse, paraît ne pas reprendre à

son compte cette humilité, corrélative de l'audace, puisque, pour lui,
celui qui choisit, décide et pense, n'est pas une créature. Le refus de la
notion d'un Dieu créateur restera, sous une forme massive, une
constante de la pensée de Heidegger. Et pourtant, on trouve, dès ce

premier ouvrage, et sans attendre la période dite du 2e Heidegger,
l'analogue d'une humilité devant le monde créé: c'est le souci de la
vérité. Dès le début, la critique de l'inauthenticité prend, chez

Heidegger, la forme d'une lutte contre une orgueilleuse rationalité. Il y a

tout de suite dans le momentum du choix, de la pensée comme acte
décisif de saisie (Vernehmen), un pôle d'humilité: ce n'est pas, à vrai
dire, l'homme qui choisit, qui ouvre les voies, c'est le Dasein lui-même
qui se dévoile comme choix dans une finitude indépassable. En ce

sens, la facticité, dans Sein und Zeit, rappelle, face à l'idéalisme critique,
ce que fut la soumission à l'expérience face au rationalisme médiéval.

Quelle forme prend alors dans Sein und Zeit cette polarité assurance-
humilité dans la question du choix? Sein und Zeit semble s'ouvrir sur
un refus total de quelque humilité que ce soit. L'analyse délimite
impérieusement les types de structures, les existentiaux qui commandent

ce qui est du domaine du Dasein. Ici prédomine le tracé des voies,

qui paraissent être posées une fois pour toutes. Pourtant - comme
Heidegger le soulignera lui-même plus tard à propos de la Kehre - une
lecture attentive de Sein und Zeit révèle aussitôt que la rigueur de

l'analyse est corrélative d'une soumission à l'expérience, ce qui, du
reste, est le principe même de la phénoménologie. Comment se

marque cette soumission? En ceci que Sein und Zeit ne prétend qu'ouvrir

la voie à la question première du sens de l'être. Le tracé impérieux
ne fonde rien encore: il ouvre la voie à une fondation. Lorsqu'il
s'agira de la fondation, il faudra, dit Heidegger, reprendre toutes les

1 Cf. les pages de Whitehead sur ce sujet dans «Science and the modem
world».

140



analyses de Sein und £eit dès l'origine. «Die Herausstellung der
Seinsverfassung des Daseins bleibt aber gleichwohl nur ein Weg. Das Ziel
ist die Ausarbeitung der Seinsfrage überhaupt» (Sein und Zeit, p. 436).
Ainsi, Sein und Zeit est une œuvre critique, dans laquelle Heidegger
déblaie le terrain et cela sur deux fronts: il s'agit d'une part de
discréditer la pure intériorité d'un sujet qui choisirait, qui déciderait du
sens de l'être dans une pure réflexion. Heidegger, de ce côté, radicalise

la critique : il s'agit de boucher toutes les portes de sortie dérobées
de la réflexion. Le Dasein n'est pas tel qu'il se récupère, fût-ce au
terme d'une dialectique. Depuis le Dans Scot, Heidegger s'est voulu
aussi strict que Husserl dans le retour aux choses. Tout ce qui pourrait

laisser croire que le choix peut être opéré sans d'emblée sortir
d'une pure intériorité, exister, c'est-à-dire se comporter dans un
champ d'existence dont l'être nous est déjà familier, est écarté. Le
Dasein est jeté dans le monde, il est cet être-jeté, et l'on ne peut fonder
l'acte de choix hors de cette finitude radicale. «Der Mensch ist ein
Seiendes, das inmitten von Seiendem ist, so zwar, daß ihm dabei das

Seiende, das er nicht ist, und das Seiende, das er selbst ist, zumal
immer schon offenbar geworden ist. » (Kant und das Problem der

Metaphysik, p. 205). C'est d'emblée que le Dasein, que l'existence - comme
manière d'être de l'homme - est une saisie de l'être. C'est dans le

même acte qu'est opérée la saisie de soi et la saisie du monde, la
première n'étant pas une réflexion pure et la seconde n'étant pas une
inférence à partir d'une diversité universelle d'abord étrangère au
Dasein. A cet égard, le début de Sein und Zeit dépasse d'un coup en
radicalité la dialectique marxiste et le positivisme logique : la finitude
fait justice de toute philosophie du processus: l'existence n'a pas de

fins ; elle est finie. Reste à savoir qui est le Dasein. Mais cette question
renvoie à celle du sens de l'être.

Sur un second front, Sein und Zeit discrédite toutes les formes du
choix qui se réduiraient à un pur empirisme. L'essence du choix est

irréductible à une opération mettant en jeu des éléments donnés.

L'étude de l'ustensilité est décisive à cet égard: c'est dans l'échec de

l'opération habituelle que surgit la véritable décision. L'épreuve et
comme la preuve du Dasein, c'est la dysharmonie du choix. Ce thème

critique oriente la lutte constante de Heidegger contre la facilité, la

superficielle harmonie, le bavardage, la curiosité et, plus essentiellement,

contre la réduction de la pensée à la planification, qui se

présente comme oubli de la dysharmonie et de l'épreuve.

141



La démarche critique de Sein und Zeit, cependant, ne nous dit pas et

ne prétend pas révéler le moment du choix, l'acte même du choix.
Sein und £eit se termine sur la question : « Offenbart sich die i^eit selbst
als Horizont des Seins?» Ce qu'il s'agit en effet de montrer, après
Sein und £eit, dans une optique de soumission à l'expérience, c'est

comment il se fait que le choix est ce qu'il s'est révélé être: fini, c'est-
à-dire hors du double infini de l'intériorité et du mécanisme universel,
mental ou physique.

C'est ici que certains critiques, dont Löwith, proclament l'échec de

Heidegger. Selon Löwith2, l'effort critique de Sein und £eit tourne
court. Au lieu du sens de l'être, l'œuvre tardive de Heidegger ne nous
livrerait que des aperçus discontinus et dépourvus de méthode,
marquant ainsi l'échec. En outre, la radicalité se perdrait dans la suite de

l'œuvre, et le choix, ancré d'abord dans le Dasein, ne serait plus
ensuite qu'une écoute de l'être: au lieu d'habiter le monde, le Dasein
serait habité par l'être.

La question se pose alors, en ce qui concerne la notion de choix dans
Sein und Zeit et, plus généralement, ensuite, l'appréciation de ce qu'
apporte Heidegger, sur ce point essentiel, dans son œuvre tardive, de

savoir quelle est réellement l'intention de Sein und £eit. L'erreur de

nombreux détracteurs et de nombreux admirateurs de Heidegger
semble être de présupposer, plus ou moins consciemment, que
l'analytique du Dasein, en opérant une critique radicale de l'humanisme,
s'appuie sur une idée de l'homme plus profonde, idée que les détracteurs

et les disciples ne doutent pas de posséder eux-mêmes. On se

retrouve ou on se refuse dans Sein und Zeit, parce qu'il semble que la
critique sur deux fronts qui y est menée, c'est la nôtre, ou, si on la
refuse, c'est l'échec de la critique qu'il faudrait opérer.

Cette intention que l'on prête à Sein und Zeit, c'est celle de renouve-

2 Cf. Karl Löwith: Heidegger, Denker in dürftiger Zeit (Fischer Verlag, Frankfurt

am Main, 1953).
«Die in Sein und Zeit programmatisch vorgetragene Idee der wissenschaftlichen

Philosophie als einer «universalen phänomenologischen Ontologie»
ist nicht mehr leitend. Die Sache, um die es geht, wird nicht mehr
phänomenologisch entwickelt, sondern aus- und hingesagt. Das immer ausschließlichere

Erwarten und Denken des Seins, von dem gesagt wird, daß «es auf
uns warte» und dessen «Ankunft» Heidegger als die «einzige Sache»
des Denkens bezeichnet, erklärt diesen Verzicht auf phänomenologischen
Ausweis (p. 9-10).

142



1er, dans une soumission à l'expérience concrète, une métaphysique de

la créature, à travers une «destruction» de la métaphysique, c'est-à-
dire de l'idée de l'homme telle qu'elle s'est affirmée depuis Platon.
Avant l'homme, en l'homme, comme son origine, le Dasein est un
analogue de la créature, dans un sens à la fois judéo-chrétien et antique,

un être-là qui pose la question du monde et de Dieu dans sa

situation finie, familier de l'être, mais obscurément, et recherchant le

sens de cet être comme une direction à trouver dans les ruines de

l'idée de l'homme.
Selon que l'on pense, alors, que Heidegger, dans son œuvre, a

trouvé cette direction, ou qu'on affirme qu'il a échoué à la montrer,
on jugera de l'ensemble de l'œuvre.

Cependant, on se rend mal compte, dans une telle optique, que,
même si l'on n'a jamais pensé explicitement à la notion de créature,
on assimile implicitement la réaction de Heidegger, dans Sein und J^eit,

contre l'idéalisme transcendantal et la philosophie de la conscience,
à un retour à une idée pré-kantienne de l'homme. Mais on ne clarifie

pas cette idée, qui semble se comprendre de soi-même dans la définition

du Dasein, et l'on ne voit pas:
1. Que le Dasein est un analogue de la créature et que c'est là la raison

pour laquelle nous comprenons facilement ses structures.
2. Que le Dasein n'est pas la créature, et que c'est pour cela qu'on

manque l'intention de Heidegger.

Sur le premier point, remarquons d'abord que le Dasein ne signifie
ni le sujet transcendantal ni le sujet empirique d'une anthropologie.
En ce sens, le Dasein ne signifie pas l'homme3 ni tel qu'il se réfléchit
dans la conscience, ni tel qu'il est observé du dehors. La notion de

Dasein n'est donc, dans Sein und Zeit, qu'apparemment une notion

parente de la philosophie transcendantale ou du positivisme scientifique.

Envisagée du point de vue du choix, la notion de Dasein ne
renvoie pas à une «vie de la conscience» telle que la concevait Husserl

dans la perspective d'une genèse indéfinie des choix soutenue par

3 « Ursprünglicher als der Mensch ist die Endlichkeit des Daseins in ihm» (Kant
und das Problem der Metaphysik, p. 207).

Une telle formulation, dès 1929, montre clairement ce que Heidegger vise
derrière une critique de la culture et du relativisme néo-kantien. Il ne critique
pas le culturalisme pour le «dépasser», mais pour mettre en question à la fois
l'idée (le Was-sein) et la réalité (le Daß-sein) de l'homme.

143



une mise au point et une correction continuelles. Plus profondément,
le Dasein ne renvoie pas vraiment à la «vie profonde de l'âme» dont
nous parle le schématisme kantien, et cela parce que, d'emblée, les

catégories dans lesquelles le Dasein exprime le choix ne sont pas les

structures d'un esprit. Le Dasein n'est plus la conscience.

D'autre part, rien ne permet de réduire le Dasein à une structure
empirique renouvelée par la science moderne: par exemple à des

entités événementielles du genre des «actual occasions» de Whitehead

ou à un ensemble de «faits» à la limite du mental et du physique.
Même les derniers textes de Heidegger sur le langage interdisent une
réduction du Dasein à une structure linguistique au sens anglo-saxon
du terme4.

Le Dasein se rapproche donc bien davantage de notions et de termes

pré-kantiens, et cela dans la mesure où la finitude du choix dans le

Dasein est analogue à la contingence du créé dans ce qui n'est plus,
dès lors, l'homme de la conscience ni l'homme de l'observation, ni les

deux ensemble.

Il n'est pas sûr que le Dasein soit l'homme, et même il apparaît que
l'être-dans-le-monde, la différence entre les étants et l'être, dans

l'acte de dé-cision, signalent un choix que l'homme ne saurait opérer,
fût-ce dans le projet de se dépasser lui-même. Dans l'acte de
transcendance qu'est le Dasein, «was überstiegen wird, ist gerade einzig
das Seiende selbst mithin auch und gerade das Seiende als welches

«es selbst» existiert» (Vom Wesen des Grundes, p. 48). Cet acte de

transcendance ne laisse donc pas intact un sol ou un tremplin à

partir duquel l'homme opérerait un dépassement de l'homme, puisque

le Dasein est déjà acte de transcendance. Les cours sur Nietzsche

montrent clairement que, pour Heidegger, les valeurs de vie chez

Nietzsche sont encore une expression de la «métaphysique» ou, si l'on
ose dire, de l'illusion nécessaire de l'infini du choix en l'homme.

Si nous revenons à l'analogie avec la notion de créature, nous

voyons que l'ek-stasis de la créature, dans l'exigence et le choix de

Dieu, n'est le choix du transcendant et du tout-autre que parce
qu'elle est à la fois la constitution véritable de l'âme dans son mouvement

actuel etfini. En ce sens, la créature - comme le Dasein - n'est pas
sûre d'être un esprit dans une ordonnance idéelle, dans une hiérarchie

4 Personne, cependant, n'est plus proche de Heidegger, dans la pensée
anglo-saxonne, que le Wittgenstein des Investigations. Wittgenstein en effet
redécouvre dans la logique même la question du choix.

144



des êtres, c'est une existence singulière dont la nature, la physis, la
genèse réelle sont l'œuvre de Dieu. Mais il ne faut pas entendre cette

œuvre comme une production: l'œuvre de Dieu, ce n'est rien d'autre

que les traits authentiques de l'âme créée, c'est-à-dire le momentum

actuel du choix de la créature, dans la continuité de la création. C'est

ce momentum de la création dont l'analogue se découvre dans les deux
notions complémentaires de transcendance et definitude qui caractérisent
le Dasein. De même que la créature ne peut choisir Dieu sans être
choisie par Dieu dans sa liberté même, de même le Dasein ne peut
choisir l'être. «Das Sein des Seienden ist aber nur überhaupt verstehbar

- und darin liegt die tiefste Endlichkeit der Transzendenz - wenn
das Dasein im Grunde seines Wesens sich in das Nichts hineinhält»
(Kant und das Problem der Metaphysik, p. 214). Choisir l'être, ce

serait sortir de la finitude, tandis que Yessence du Dasein est de se jeter
dans un non-être où se maintient un choix vrai: comment ne pas
voir ici l'analogie avec l'anéantissement de l'âme devant Dieu?
Comment ne pas reconnaître l'analogie avec les motifs centraux de

finitude et de la transcendance dans la notion de grâce, qui elle-
même inclut - dans la synthèse médiévale - les éléments antiques et

judéo-chrétiens? Un choix unilatéral de l'être serait précisément ce

que Heidegger ne cesse de dénoncer sous deux formes antithétiques:
d'une part le choix de s'assurer dans la conscience comme dans l'être
même (le Cogito tel que Heidegger le comprend), dans l'immanence
des représentations au sujet, c'est-à-dire de quitter d'emblée jusqu'à la
possibilité de faire face au tout-autre. Cette fausse assurance
«métaphysique» que Heidegger nomme la «subjectité» se fonde sur une
ordonnance nécessaire imaginaire qui ne résiste pas au tout-autre
lorsque, par exemple, il se dévoile et se présente (anwesen) dans la
dysharmonie foncière des situations réelles. On n'a pas choisi l'être;
on s'aperçoit plutôt qu'on s'est dérobé au choix en élisant fictivement
la totalité de la conscience de soi. La critique de Hegel rejoint ici celle

que lui adressait Marx: la totalité de l'esprit en acte n'est qu'une
image du choix réel.

D'autre part, le choix fictif est celui de la pure extériorité. Ici, au
lieu de s'assurer dans une fausse continuité, c'est dans une fausse

discontinuité qu'on «choisit» l'être. On se souviendra ici de la critique
du désir de nouveauté (Neugier), du bavardage (Gerede). Cette

critique, et la notion du «on», Heidegger rappelle dans la Lettre sur
l'humanisme qu'elle a une portée ontologique et non éthique. En effet,

145



le choix inauthentique n'est pas un mauvais choix de la personne,
c'est l'analogue de la perte de la créature dans la chair.

Que fais-je en «choisissant» d'être celui dont on parle, c'est-à-dire
en situant mon choix dans une classe qui doit bien être aussi une

propriété ou un attribut des êtres qui la composent? Je m'identifie à

l'être en me fondant sur la généralité formelle. Je «suis» parce que
«tout» choisit pour moi. Je ne suis pas ici (Da-sein), mais enfin je
suis tout de même, dans une fuite de l'être et une substitution
constante de mon être à un autre. Mon choix est partout, comme
l'ensemble vide est contenu dans tout ensemble, mais il est aussi bien ce

qu'on voudra, c'est-à-dire ce que toute situation voudra bien faire
de lui. Mais si je «suis» ainsi dans la pure habitude, c'est précisément

parce qu'en réalité je suis ici (ich bin da) dans le sens de : je suis créé,

je ne puis m'égaler à zéro. Dès lors, mon assurance est une forme vide :

elle n'est pas mon choix réel, mais un mimétisme idéal du choix. La
critique du monde de la technique a ici une portée ontologique: en

croyant que le choix peut être formalisé dans une structure opérationnelle

qui fournit le modèle théorique et en quelque sorte la clé
universelle de ce qui est, je ne commets pas une erreur, je puis même, en un
certain sens pragmatique, avoir raison; mais je ne comprends pas, je ne
saisis pas ce qui est en question dans l'existence; je demeure dans un
univers de jeu, dans un monde de pure extension où la signification,
le «meaning» paraît être réglé, mais de fait, est toujours l'effet d'un
hasard imaginaire et souverain. En effet, dans ce monde, on joue à ce

jeu, mais demain on jouera à un autre jeu: ce qui lie ces jeux, c'est une
chance à la petite semaine qui se donne le sérieux de la détermination.
La «réussite» consacre le hasard car la théorie n'est jamais en défaut.
Ce que j'oublie en cours de route est, selon l'expression de Quine,
des «don't care»: ce sont les trouble-fête, les grains de sable dans la
machine. Que fait-on? On construit une théorie c[i\i fait Vaffaire aussi

bien que l'ancienne, mais où l'on peut se passer des éléments obscurs

et gênants. Tout est donc pour le mieux, mais de quelle affaire, au
monde, s'agit-il?

Supposons que je veuille montrer comment le choix n'est jamais,
en fin de compte, pour la connaissance, qu'un ensemble d'opérations

que la théorie explique, je n'ai pas tort en ce sens que j'identifie maîtrise

théorique et connaissance. Mais je suis aveugle à l'actualité du
choix. En effet, c'est l'explication même, dans la mesure où elle me

permet de maîtriser les principes du choix dans l'esprit et où je crois

146



que l'explication tient lieu du choix parce qu'elle en représente un, qui
me détourne du choix actuel lui-même, et de l'acte de sa genèse
concrète. Je suis alors semblable au maître d'école de La Fontaine, qui
ne voit pas la décision, le choix, parce qu'il ne comprend pas que la
situation exige un acte, qu'elle l'exige au cœur de son être-là.

Cette double démarche de Heidegger nous conduit alors à

reprendre à l'origine la notion de choix dans Sein und Zeil comme
analogue de l'acte de la créature.

Nous verrons alors, dans le Dasein, d'abord et fondamentalement,
l'indécision, analogue de l'épreuve de la créature. Il s'agit de

l'indécision ou de l'hésitation du Dasein quant à la nature, la genèse, la
source actuelle de son choix, comparable à l'épreuve de la créature
dans la crainte de Dieu.

Si la «métaphysique» est si sûre d'elle-même, c'est qu'elle pose
l'homme à une certaine place déterminée dans le monde et que, d'une
certaine façon, elle sait toujours qui est l'homme et ce qu'est l'homme5.
Sans doute y a-t-il des difficultés dans la philosophie sur les questions
de l'essence et de l'existence, de la pensée et de l'être, de l'esprit et du

corps, mais, que ces difficultés puissent être éclaircies ou qu'elles
soient de pseudo-problèmes, il reste qu'elles se proposent à nous dans

la mesure où déjà un certain ordre de ce qui apparaît est présupposé, et

par conséquent une certaine assurance de la continuité de notre
expérience.

Or, précisément dans Sein und Zeit, et même dans la thèse sur Duns

Scot, ce que Heidegger veut montrer, mettre au jour, c'est que cette

assurance et cette continuité doivent être fondées. Cependant, - et
c'est là qu'est l'impact de Sein und Zeit - Heidegger montre qu'il n'y a

aucune garantie d'une ordonnance du monde, ni dans la conscience

et sa référence constante au monde, ni dans le déroulement des

événements. Or, quelle expérience lui permet-elle de dire que rien n'est fondé,

ou que rien encore n'est fondé?

N'est-ce pas justement l'expérience de l'hésitation devant le tout-
autre? l'oscillation et le tremblement dans le moment du choix? Dès

lors, le Dasein n'est pas la réflexion, mais la question à la source de la
réflexion. Cette question n'est pas celle de l'homme, esprit et corps,

5 «Im Nu sehen wir uns von den Fragen bedrängt: Was heißt Sein? Wer
oder was ist der Mensch?» (Identität und Differenz, p. 21).

147



mais - dans la Befindlichkeit, la Stimmung - la question que pose le
Dasein analogue à la créature dans sa chair. Et en effet, le Dasein est

cet entre-deux, cette scission frémissante8 entre l'intérieur et l'extérieur,

ce «pli» dont parle Merleau-Ponty. Etre au monde, c'est ne
savoir ni qui ni ce qu'on est. Mais cela n'est pas un état, c'est un acte,
mouvement pour retrouver le sol, le fondement ferme.

Ces analogies marquées, nous voyons que nous n'avons pas avancé
le moins du monde dans l'éclairement des fondements de Sein und £'eit

et de ses intentions.
Si ces analogies devaient déterminer ces intentions, nous tomberions

dans un piège. Nous exigerions de Heidegger qu'il éclaircisse ce

que nous croyons être ses présupposés, qu'il «parle clair» - parce que
nous avons supposé qu'il parle «par couverture». Quand on pense que
quelqu'un parle par énigmes et analogies, on le presse - violemment
ou doucement - de révéler ce qu'il veut dire. Mais si ce qu'il veut dire,
le penseur cherche à l'éclairer lui-même, et ne veut pas se laisser

prendre à ses propres énigmes, on ne comprend plus ce qu'il veut dire
si, complice de ses énigmes, on pense se trouver avec lui dans l'énig-
matique ou, si au contraire, on juge d'emblée qu'il se meut dans des

énigmes stériles. L'analogie de Dasein, finitude et transcendance, avec
la créature, est en elle-même obscure et l'on peut en tirer des conclusions

opposées.

D'un côté, l'article suggestif d'A. Dondeyne7 présente la pensée de

Heidegger comme une philosophie de la rencontre. Le RP. Richard-
son, dans son étude monumentale8, ne va pas si loin. Il termine son
étude sur un point d'interrogation concernant le «Ur-Heidegger», le

dynamisme même qui pousse Heidegger et un éventuel dépassement
de la finitude. «But these are questions, questions, questions. Are
there no answers to be had? What must we do to find them?»9. Et
il cite le Heidegger de Gelassenheit: «Wir sollen nichts tun, sondern

warten».

6 «Die Endlichkeit im Dasein als das ständige, obzwar meist
verborgene Erzittern alles Existierenden» (Kant und das Problem der
Metaphysik, p. 215).

' La différence ontologique chez M. Heidegger (Revue philosophique de
Louvain, LVI, 1958).

8 Heidegger. Through phenomenology to thought. (M. Nijhoff, The
Hague, 1963).

9 p. 641, op. cit.

148



Seulement, le RP. Richardson prend soin de nous dire dans sa

préface: «There is one problem, however, that we resolutely avoid:
the problem of God. This is not because there is nothing to say about
God in Heidegger's thinking. On the contrary, it is because there is

too much to be said merely by indirection (nous soulignons) >>19. L'auteur

se réserve ce problème pour le futur, satisfait pour l'instant de la
«modeste tâche» qu'il entreprend.

L'attente, ici, n'est pas oisive. Nul ne dira que le RP. Richardson
n'a pas fait œuvre objective et critique; son livre en témoigne.
Cependant, dans quel sens y a-t-il un problème de Dieu chez Heidegger?
Cela reste obscur.

Pour d'autres, comme R. Gilead11, la question de la rencontre du
tout-autre est, sinon évitée, du moins négligée par Heidegger. La
philosophie de la rencontre ne se trouve pas vraiment chez Heidegger.
Mais qu'est-ce que la rencontre? Peut-on dire que Heidegger demeure

en deçà du vrai problème de la rencontre d'autrui et donc de la
liberté si l'on ne montre aucunement en quoi se fondent cette
rencontre et cette liberté?

Ne peut-on pas alors, du point de vue du choix où nous nous plaçons,
soutenir, dans ces conditions, que le choix empirique du Dasein, de

vous ou de moi, est enveloppé dans des ténèbres profondes, qu'il n'y a

aucune chance de jamais éclairer, car on leur tourne le dos. Mais
aussi n'est-ce pas dans une certaine idée implicite de la créature que
ces contradictions ont leur siège? Mais s'il n'y a qu'une analogie
formelle et non une identité entre Dasein et créature, alors cette analogie
n'est peut-être pas, en elle-même, éclairante pour la pensée. Peut-

être alors qu'en promettant £eit und Sein, la 2e tâche de la lère partie
de Sein und Zeil, Heidegger se tenait, dans l'analyse du Dasein, sur un
terrain solide, que seule l'analogie avec la créature obscurcit.

Envisageons donc notre 2e point. Si l'œuvre critique qu'est Sein

und Zeit nous montre la parenté entre la notion de Dasein et une notion

reprise en profondeur de la créature finie, cela ne fait qu'augmenter
la difficulté du problème du choix dans l'œuvre entière de Heidegger.

Si la lère partie de Sein und Zeit avait été terminée, si Heidegger
avait écrit la dernière section de cette lère partie: und Sein, nous

10 Op. cit. p. XXVIII.
11 Etre et liberté-, une étude sur le dernier Heidegger (Louvain: Ed. Nauwe-

laerts, 1965).

149



nous trouverions en possession d'une métaphysique de la temporalité
dans laquelle le sens de l'être serait dévoilé comme le temps.

Si Heidegger n'a pas publié &it und Sein, ce n'est pas à cause d'un
échec de l'analytique du Dasein dans Sein und Zeit, c'est plutôt à cause
de sa réussite et des questions que posait cette réussite.

L'horizon de la temporalité une fois dégagé par Sein und c'est

alors, et alors seulement que, dans la reprise de la question du sens de

l'être, Heidegger se heurte à ce qui est impliqué dans l'analytique du
Dasein. Cette analytique a gagné un terrain, celui de l'historicité du
Dasein, et nous avons montré que ce terrain est analogue à ce qu'on
peut appeler la créature. Mais la créature implique un créateur, et il
ne pourra être question, dans Ze^ un,t et dans la «destruction» de

la métaphysique qui doit constituer la 2e partie de Sein und ,£«f, de

réintroduire l'incréé et le créateur dans la métaphysique.
Or, sous quelle forme se présente l'incréé pour Heidegger? Sous la

forme de Y infinité formelle et matérielle: d'un monde suprasensible.
Mais plus profondément, l'incréé se présente à Heidegger comme la
puissance de l'infini, et cette puissance n'est rien d'autre que la nécessité

et Yuniversalité du fondement du savoir et de l'action humaines.
C'est ici que nous rencontrons le vrai problème.
Heidegger, avec la notion de Dasein, ne répétait pas, ne reprenait

pas simplement la notion de créature sous sa forme pré-kantienne,
mais il se situait sur un terrain qui n'était plus celui de Kant ni celui
de Husserl, ni même, et plus profondément encore, celui de Hegel,
qui est la vraie tentation de Heidegger.

La raison en est que, sur le terrain du Dasein, il était devenu
impossible entièrement de découvrir dans le sens de l'être la nécessité et
Yuniversalité.

1. La nécessité comme fondement de la connaissance, n'est pas
réductible à l'a priori d'une phénoménologie de la finitude. La nécessité

implique la loi dans le choix même, et la loi elle-même implique,
même dans la limitation de la raison, chez Kant, la puissance infinie
de compréhension. Les structures existentiales du Dasein, d'emblée, ne
sont pas une puissance des règles. L'ego cartésien, la conscience trans-
cendantale chez Kant, sont une puissance infinie qui s'applique dans

un champ limité. La loi garde, dans son origine divine inaccessible,
la puissance infinie, qui fait que, lorsque la loi est exemplifiée dans le
réel, elle porte, dans sa nécessité, la marque de cette puissance. La loi
a un sens dans la mesure où elle échappe au hasard pur et elle y échappe

150



d'abord dans la non-contradiction formelle. Quelle que soit l'insistance

sur le devenir, le temps, la contradiction dialectique, la pensée

philosophique chez Kant et après lui demeure ancrée dans la nécessité

formelle, et celle-ci témoigne toujours d'une infinité logique. Husserl

encore rappelle, dans les Ideen, la possibilité logique d'autres mondes.

Si peu importante qu'elle soit pour la connaissance du seul monde

que nous puissions connaître, la possibilité logique demeure un jeu
infini du sens dans son principe.
2. L'universalité, d'emblée, n'est pas la «mondanéité» (Weltlichkeit).
Pour Kant et pour Hegel, tout système s'arrête devant le hasard, la
diversité infinie des cas particuliers. Le cas particulier, le de facto, en
lui-même, n'est pas l'affaire du philosophe et ne peut l'être. Il est

préempirique, préontique, et comme une matière première. Cette
matière première ne préoccupe pas essentiellement le penseur, car
elle n'est, peut-on dire, qu'une altérité de ce qui est. Cependant, la
puissance de l'infini s'y trouve, dans l'extension indéfinie de l'actualité.

L'impression sensible fournit continûment cette diversité dans

laquelle se manifeste le caractère inépuisable de l'être. N'en serait-il pas
ainsi que la loi perdrait sa nécessité, car elle se heurterait à une
discontinuité universelle et au vrai chaos du songe.

Situé sur le terrain de la finitude, Heidegger découvre que le sol

conquis est menacé beaucoup plus dangereusement qu'il ne l'avait
cru lorsqu'il disait, au début de Sein und feit, que le privilège
ontologique de la question de l'être était de fonder toutes les ontologies et
les méthodes scientifiques. L'analogie du Dasein avec la créature, la
conquête de ce sol repris et renouvelé, ne mène pas directement au
sens de l'être. Il s'agit en effet de décider si feit und Sein doit conclure
à la finitude de Yêtre même, si, ce faisant, Heidegger n'est pas amené à

mettre en question l'universalité et la nécessité de la pensée, et quelles
sont les conséquences de cette mise en question.

Heidegger n'écrit pas feit und Sein, ne répond pas à la question de la
finitude de l'être. Dans l'épilogue de Was ist Metaphysik?, édition 1943,

Heidegger dit que, sans doute, l'être est présent (west) sans l'étant,
(mais jamais un étant sans l'être). En disant cela, il semblait ouvrir la

porte à une infinité de l'être, qui cesse d'être, toujours, l'être d'un
étant. Mais, dans la 5e édition, en 1949, Heidegger remplace simplement

la phrase citée par celle-ci: «l'être n'est (west) jamais sans

l'étant».

151



Cette volte-face signale au moins une hésitation profonde sur la

question de la temporalité de l'être même. Comment Heidegger
a-t-il répondu, finalement, à la question du sens de l'être, et cette

réponse s'accorde-t-elle ou non avec l'analogie entre le Dasein et la
créature?

La question revient à savoir comment Heidegger, dans l'hésitation,
affronte le problème de la nécessité et de l'universalité comme fondement

nécessaire des sciences. Dans la mesure où nous pouvons
répondre à cette question, nous pourrons comprendre comment Heidegger

envisage ce qui est le choix dans Sein und Zeit, la décision comme
ouverture originelle à l'être.

Les textes contenus dans Identité et Différence12 constituent un aspect
essentiel de la réponse de Heidegger. Entre Sein und Zeit et ces textes,

Heidegger a procédé - sans avoir encore rempli la 2e tâche de la
lere partie de Sein und Zeit - à la «destruction» de la métaphysique,
non pas systématiquement - en remontant dans le temps - comme il
avait annoncé qu'il ferait, mais en publiant Kant und das Problem der

Metaphysik, la critique de Hegel dans Holzwege, les cours sur Nietzsche,
et divers textes sur Platon et les Présocratiques. (Il n'y a ici aucune
reprise de la philosophie médiévale).

C'est à la suite de cette «destruction» que Heidegger désigne la

métaphysique, dans sa constitution onto-théo-logique, comme le

langage de la «mittence» (Geschick) de l'être où nous sommes
actuellement et dont l'ultime manifestation est la technique, la maîtrise de

l'univers par l'homme.
Y a-t-il enfin, dans cette réponse, un retour pur et simple à Hegel,

voilé par l'étrangeté des concepts employés?
Face à la question de la nécessité et de l'universalité, Heidegger fait

«un pas en arrière» (ein Schritt zurück). Que signifie cette fois la
reprise? Heidegger caractérise la nécessité et l'universalité comme les

deux pôles de la métaphysique, c'est-à-dire de la philosophie et des

sciences, telles qu'elles viennent au jour en Grèce. D'un côté la
nécessité comme «le plus étant des étants», c'est-à-dire Dieu comme
puissance de l'infini dans la théo-logie; de l'autre l'essence univer-

12 Identität und Differenz, publié en 1957 chez Neske contient:
1. Der Satz der Identität
2. Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik.

152



selle comme la pure généralité de l'être, c'est-à-dire la théorie de

l'étant universel dans toute son extension.
C'est donc bien enfin au problème que Heidegger répond ici.

L'identité c'est, dans la métaphysique, le pôle de Dieu, et la
différence, le pôle de l'univers.

Faire un pas en arrière, c'est saisir que la métaphysique est d'une

part oubli de l'être, car entre ces deux pôles, l'homme pense qu'il n'y
a rien, et en vient à oublier jusqu'à la notion même d'un choix fini :

Nietzsche représente le comble de cet oubli, car, oubliant qu'il oublie
l'être, il veut constituer ce rien en volonté de puissance. D'autre part,
la métaphysique est oubli, de la part de l'être, car si la métaphysique
existe comme danger dans le temps, si elle est pensée, et non songe, c'est

que cet oubli de l'oubli vient au Dasein à partir de l'être.
Cette constatation semble nous laisser dans une impasse totale quant

à la question du sens de l'être, en donnant à l'être un mouvement
inconnaissable absolument, dont il ne reste au Dasein qu'à attendre

l'avènement, selon le texte de Gelassenheit, cité par le RP. Richardson.
Si tel était le sens de la réponse, nous aurions rejoint une certaine

notion de la créature finie proche de celle de Kierkegaard, et le sens

de l'être serait dans l'éclair de l'instant. Il faudrait penser que la
reprise de Sein und £eit se conclut sur l'impossibilité de fonder la
connaissance rationnelle, car l'instant, ici, ne donne pas la présence de

Dieu, mais fait seulement saisir, dans l'éclair du face à face avec
l'é-vénement comme vision (Eräugnis), la proximité de l'être dans sa

différence d'avec l'étant.

Pourtant, le pas en arrière signifie autre chose qu'une mystique de

l'instant liée à une pensée de la remémoration et de l'action de grâces

voisine du panthéisme. Le choix serait alors celui d'une créature qui
aurait perdu à la fois son Créateur et la négation de son Créateur et
dont le choix se mouvrait dans l'absolue contradiction. L'infinité de

l'être serait alors suspendue dans l'é-vénement, et la réponse à la
question de Sein und feit n'aurait plus aucune dimension de

rationalité.

Le pas en arrière est d'abord une formulation de la nature essentielle

de la métaphysique, qui est dite onto-théo-logie. Cette formulation est

elle-même, dans son langage, un choix fini du Dasein dans la question
du sens de l'être.

Quel est donc ce choix?

11 Studia Philosophica XXVI 153



Si la métaphysique n'est pas un songe - et Heidegger insiste sur le

fait que la métaphysique n'en est pas un et que la technique, dans son
universalité et sa nécessité, est un témoignage de la pensée

métaphysique dans l'acte de son déploiement réel - alors, la formulation
de ce qu'est la métaphysique contient la vérité de la métaphysique.
Nous sommes très loin alors des formules de Sein und £eit où l'analytique

du Dasein était le prélude à une ontologie de la finitude. Quelle
est la vérité de la métaphysique?

Dans la dernière pensée de Heidegger, la reprise, la Wiederholung,

le cercle herméneutique, débouche sur une pensée (Denken) fondée non

pas sur la polarité de deux infinis, mais sur la récurrence, sur une
véritable logique de la finitude et des systèmes finis. La signification
réelle de la métaphysique, c'est la récurrence du choix. Dès lors, une
«mittence», un Geschick, est un système fini ou encore un langage dans

lequel est le choix.
Mais des systèmes finis ne se totalisent pas car ils ne contiennent

pas l'universalité logique ni la modalité. En tant que systèmes

logiques, ils constituent un langage et une syntaxe. Mais ils demeurent
formels et constituent des circuits logiques.

Or le choix du Dasein dans Sein und £eit est un circuit logique fini et
la facticité réside dans le caractère «finitaire» du choix comme

comportement qui est ses possibilités, par opposition au choix de la
conscience transcendantale qui a la puissance de l'infini.

Cependant, il s'agissait dans Sein und Zeit de montrer que le Dasein

était le lieu où poser la question du sens de l'être, et non pas un pur
système formel, une pure syntaxe. La formulation de la vérité de la
métaphysique a donc un contenu. Ce contenu ne peut être saisi que s'il
est montré que les systèmes finis ne requièrent pas à leur tour une
métaphysique pour leur donner un contenu, ne requièrent pas que
l'on s'appuie sur la nécessité et l'universalité pour représenter ce
contenu dans le schème: sujet-objet.

Heidegger ne peut donc saisir ce contenu que dans une matière dont
la forme vraie est un système fini, dans lequel le choix est un circuit.

Ce qui correspond à cette matière, chez Heidegger, c'est le langage

poétique dans sa matérialité. La parole y est parlante dans un circuit
fini d'aller et retour.

Mais qu'est-ce que ce langage, matière du choix fini?
Si nous avons dans le langage poétique la structure, la forme con-

154



crête du choix, nous ne voyons pas, en revanche, le mouvement actuel
du choix, l'essence de l'exigence du choix.

La créature était conçue dans son mouvement d'exigence de Dieu
comme un acte de choix et l'itinéraire de l'âme comme une épreuve
finie de cet acte. La nécessité et l'universalité s'inscrivaient dans la
Création comme une syntaxe finie dans laquelle était présent le

mouvement actuel du Créateur.

Heidegger, en «détruisant» la métaphysique, nous montre la
structure concrète du choix, c'est-à-dire la situation où nous sommes,
dévoilant ainsi que l'aveuglement de la volonté de puissance existe et

que le leurre d'une puissance infinie de choix fait partie du circuit fini
que nous sommes. Mais cela même que Heidegger montre, ne dévoile

pas le fondement actuel de ce savoir de la situation, c'est-à-dire le

mouvement et la finalité actuelle du choix.
Sans doute, pour Heidegger, raisonner ainsi, c'est être, précisément,

dans le langage de la métaphysique, dans notre «mittence», et c'est

penser selon le schème des causes aristotéliciennes: on réclame une
cause efficiente et une cause finale du choix, et Heidegger montre que
cela, justement, constitue la «mittence» de l'onto-théo-logie où nous

sommes, puisqu'il s'agit de l'aspect théo-logique de cette «mittence».
Il semble donc que nous sommes dans le cercle et qu'il n'y a pas à en
sortir. Le sens de l'être est alors la finitude, non pas dans la temporalité

telle que la concevait Sein und feit, mais dans le langage comme
structure «finitaire» de la différence ontologique: en nommant
l'étant qua étant, le langage constitue un dévoilement d'ordre fini.
Ce dévoilement contient la référence à un être infini actuel et à un être

infini potentiel des étants, mais cette référence n'est en vérité que le
mode dans lequel se dévoile un être fini. C'est ainsi qu'il faut
interpréter des formules telles que: «Seltsamer Sprung, der uns vermutlich
den Einblick erbringt, daß wir uns noch nicht genügend dort
aufhalten, wo wir eigentlich schon sind» (Identität und Differenz, p. 25).

N'avons-nous pas affaire ici, en fin de compte, à une vision de ce que
nous avons appelé la créature, à une structure formelle de l'acte de

choix dans son «haecceitas»? Dans cette vision de la «créature», le

mouvement et la finalité du choix actuel s'irréalisent13.

13 II suffit pour s'en rendre compte d'observer le glissement qui se produit
chaque fois que Heidegger, parlant de Nietzsche, en vient à décrire une situation

politique (sans parler ici des choix politiques de Heidegger). Il est saisissant

alors de voir se rétrécir brusquement l'horizon de pensée, qui s'irréalise.

155



C'est que le mouvement originel d'où naissent la connaissance et
l'action ne pouvait être décrit comme onto-théo-logie. En «détruisant»

la métaphysique, Heidegger a laissé derrière lui la 2e étape de

la lire partie de Sein und Zeit : un^ Sein. La «destruction» ne

remplace pas cette étape. Il s'agissait d'y conquérir le sens de l'être, et
donc de pouvoir exprimer l'origine et la fin de la décision actuelle du
Dasein. A partir de là, une «destruction» réelle de la métaphysique

peut être entreprise. Celle-ci ne se révélera pas comme l'onto-théo-
logie, mais comme un obstacle réel et pernicieux à la clarté du choix
empirique.

Cet obstacle, Heidegger le distingue, car, dans l'irréalisation du

choix, il maintient un mouvement vers le simple, le séjour substantiel
où nous appartenons14. Cet obstacle, n'est-ce pas précisément le

caractère purement formel-matériel de la structure finie?
Cet obstacle à l'expression du choix actuel, n'est-ce pas une

métaphysique de la créature, vidée de tout sens et de tout mouvement
réel? N'est-ce pas là ce que, profondément, Heidegger refuse? N'est-
ce pas dans une telle métaphysique que le choix est toujours joué,
mimé entre l'extérieur et l'intérieur, dans une structure où la finalité
actuelle du choix est déjà incluse comme un leurre? Dans une telle fausse

reprise de la notion de créature, la source du choix actuel est captée,
non par l'être lui-même, mais par une structure hybride formelle-matérielle

qui, sous le nom de logique, se donne pour l'analyse universelle

et nécessaire de ce qui est. La matière qu'analyse cette logique, nul ne
sait ce qu'elle est, et c'est pourtant là, dans le mouvement récurrent
qui conduit d'une origine à une fin, qu'est la direction actuelle d'un
système fini. N'est-ce pas là la signification du sens actif que donne

Heidegger au verbe être comme wesen, anwesen? L'é-vénement, la
«mittence» ne sont-ils pas des termes indiquant le mouvement du

Tout à coup, on s'aperçoit que les déterminations du choix actuel empirique
sont, chez Heidegger, embryonnaires. Le monde actuel, reflété dans la pensée
de Heidegger, est d'une pauvreté puérile et demeure dans une navrante
abstraction. Parle-t-il avec Jünger dans la Seinsfrage de «pensée planétaire»,
aussitôt l'événement cesse de répondre à l'é-vénement. Ce qui pourrait
orienter la connaissance et l'action tourne court, car l'é-vénement ne livre
aucune règle devant la puissance réelle.

11 «Aber steht der Baum ,im Bewußtsein', oder steht er auf der Wiese?

Liegt die Wiese als Erlebnis in der Seele oder ausgebreitet auf der Erde? Ist
die Erde in unserem Kopf? Oder stehen wir auf der Erde?» (Was heißt
Denken, p. 17).

156



choix qui traverse la structure finie, donne être et fondement à ce qui
n'est autrement qu'un circuit d'élaboration, à partir des matériaux
bruts de l'environnement, d'une pragmatique où le sens et la raison,
aussi bien que les faits, s'obscurcissent? Et quand ce pragmatisme
serait «religieux», en vaudrait-il mieux?

C'est la finalité du choix empirique dont il s'agit. C'est d'elle qu'il
s'agissait dans Sein und. £eit lorsqu'on y parlait de «Bewandtnisganzheit»

ou d'ensemble concret finalisé.
C'est ce choix empirique dont la finalité aurait dû occuper Zjeit und

Sein. Cette tâche est à faire: il s'agit de la «destruction» de la
métaphysique de la créature. Un premier pas serait peut-être de «détruire»
Whitehead et Husserl. Mais le second serait certainement de
«détruire» Kant.

Il n'entre pas dans le cadre de cet article d'entreprendre une telle
«destruction».

Pourtant, l'on peut en indiquer un point essentiel.

Si, comme le soutient Heidegger, le choix n'est pas fondé sur la
représentation - en cela d'accord avec la pensée pratique de Kant -
en quoi le choix empirique est-il réglé?

Si la notion de Dasein a un sens, elle exige une finalité réelle du
choix empirique, et donc une expérience du choix qui n'est pas dans le
cadre de la représentation, de la Vorstellung au sens le plus général que
donne Kant à ce terme. Si les derniers avatars d'une métaphysique de

la créature aboutissent à laisser l'expérience du choix dans l'obscurité,
c'est donc que cette expérience, que Heidegger appelle Er-eignis, doit
pouvoir être éclairée, mise au jour, communiquée, sans recourir à

l'ombre de la notion de créature. Mais pour cela, ne faut-il pas que le

Dasein, lieu concret du choix, ne soit pas «nous-mêmes» dans le sens

ambigu qu'a ce terme dans Sein und £eit, mais soit le mouvement d'un
êtrefini, de Yêtre, qui apparaît, dans l'expérience continue et récurrente
du choix empirique, comme la fin actuelle du choix? L'expérience de

cet apparaître n'est pas alors une expérience de la conscience, même

transcendantale, ni même du Dasein dans son expérience du tous-les-

jours, car elle enveloppe toute représentation dans l'actualité d'une
fin singulière. Cette fin ne comporte pas en elle-même une illusion
nécessaire, un aveuglement primordial, et cela du fait qu'elle
n'implique pas l'identité fonctionnelle du moi qui choisit: la finitude de

157



l'être prend son sens vrai aussitôt que celui qui choisit découvre la fin
de son choix, non comme une perte et une récupération de l'identité
mais comme un mouvement fini de l'être où celui qui choisit retrouve

son être, dont la perte - dans l'absence de choix - est la pseudo-infinité
d'un pur ego.

Heidegger aboutit bien à une telle notion du choix comme origine
de l'identité et de la différence, mais il ne dégage pas vraiment la
réalité du choix à partir de ces conclusions formelles.

Dégager cette réalité, ce serait revenir à Sein und Zeil, où le Dasein

est l'être-fini «en nous», et montrer que ce «en nous» n'est rien
d'autre que le champ réel de l'expérience du choix. Ce champ n'est

plus l'être-dans-le-monde, mais l'être de la fin du choix, c'est-à-dire
le sens fini de l'être.

Ici seulement pourrait commencer une fondation de la connaissance

et de l'action, fondation telle qu'entre connaître et agir ne soit

pas supposée une syntaxe imaginaire incarnant l'absence de choix,
syntaxe ni finie, ni infinie, suspendue comme un réseau subtil de

schèmes analogiques entre penser et agir. L'esprit, et l'être même,

n'échappent-ils pas, comme le disait Hegel, au début de la
Phénoménologie, à la glu disposée pour les capter?

158


	Le moment du choix chez Heidegger

