
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Anmerkungen zur politischen Philosophie von Karl Jaspers

Autor: Kränzle, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anmerkungen zur politischen Philosophie von
Karl Jaspers

Von Karl Kränzle

I. Einleitung

Sachbücher pflegen nicht selten so rezensiert zu werden, daß der
Rezensent sich an einzelne inhaltliche Aussagen klammert, diesen

beipflichtet oder sie ablehnt. Diese Art von Beurteilung hat auch das

neueste Buch «Wohin treibt die Bundesrepublik?» in starkem Maß
erfahren. Auf der einen Seite gibt es die Leute, die sich in ihren
Affekten gegen Deutschland bestätigt fühlten und mit ihrem Lob
geradezu verschwenderisch umgingen. Auf der andern Seite haben
direkt Betroffene konkrete Äußerungen zum Nennwert genommen
und auf Behauptungen mit Gegenbehauptungen reagiert, ohne

Jaspers' Werk auf die philosophischen und erkenntniskritischen

Voraussetzungen hin zu prüfen. Solche Kritik ist nicht immanent; es

werden fremde Denk-Elemente in die Auseinandersetzung hereingetragen,

die zum Teil in andern Prämissen gründen. Bevor wir nun
hier den Versuch unternehmen, im analytischen Teil Jaspers'
Beurteilung der bundesdeutschen Gegenwart aus dessen eigenen
Voraussetzungen heraus zu verstehen, müssen wir zunächst noch eine
grundsätzliche Wandlung im Begriff der Politik klären.

II. Wandlungen im Begriff der Politik

Wenn man sagt, Politik sei «die Kunst des Möglichen», so ist
damit gemeint, ihr Wesen liege im Werten und Abwägen des Tragbaren
und im Realisieren eines noch Unentschiedenen. Wir werden zeigen,
wie fragwürdig diese Bestimmung in neuerer Zeit geworden ist.

Pragmatische Bedürfnisse des Augenblicks diktieren oft das politische
Handeln, und zwar ein Handeln, das sein Kriterium meistens in der
«sachlichen» Richtigkeit eines Entscheids hat. Die Fälle häufen sich,

in denen Volk oder Parlament nur noch vor die auswegslose Alter-

120



native gestellt werden, zwischen dem technisch Zweckmäßigen und
seinem Gegenteil zu wählen.

Diese Art von politischem Handeln unterscheidet sich von dem,
was als aristotelische Tradition bis an die Schwelle des 19. Jahrhunderts

richtungsweisend blieb1. Politik bildete während Jahrhunderten
einen Teil der «praktischen» Philosophie. Wir können hier den
Begriff der Praxis nicht im einzelnen, sondern nur so weit erörtern, wie
er für unsere Betrachtung in Frage kommt. Es sei in diesem

Zusammenhang auf die gründlichen Analysen von Jürgen Habermas in
«Theorie und Praxis» und auf den Aufsatz «Verwissenschaftlichte
Politik und öffentliche Meinung» in der Festschrift für Hans Barth
verwiesen. - Praxis bezog sich - im Unterschied zur Techne - grob
gerechnet bis Vico und Kant auf das Mögliche, nie ganz Gewisse.

Sie orientierte sich nicht primär an Sachen, sondern an Werten. Als
Fortsetzung der Ethik appellierte sie an Freiheit und Verantwortung,
nicht an zwingende Einsicht sogenannt exakten Erfahrungswissens.

Von diesem traditionellen Begriff unterscheidet sich unsere
neuzeitliche Politik durch ihre zunehmende «Verwissenschaftlichung».
Sie reduziert sich immer mehr auf die Bereitstellung jener technischen
Mittel und Bedingungen, die den politischen Entscheid einengen oder

gar präjudizieren. Unter politischem Entscheid verstehe ich hier jenen
Akt, der nicht ausschließlich von rationaler Zweckmäßigkeit diktiert,
sondern auch von verschieden strukturierten Bedürfnissen, Wertungen

und Interessenlagen bedingt wird. Die Konsequenzen liegen auf
der Hand : Individuum und Gesellschaft werden zu manipulierbaren
Objekten. An die Stelle der Kommunikation, die der staatlichen

Willensbildung und dem Konsensus vorausgehen sollte, treten politische

Meinungsforschung und eine sogenannte «science of human
relations», die den notwendigen Prozeß der Anpassung und Harmonisierung

von Bedürfnissen und Interessen besorgen. Was diese moderne

Politologie will und kann, ist weniger die Klärung des Situationsverständnisses

und der daraus fließenden Maximen politischen Handelns ;

die Frage, was in einer gegebenen Lage politisch getan werden soll,
ist suspendiert worden. Untersucht werden Regelhaftigkeiten in den
sozialen Lebenszusammenhängen, und zwar vorwiegend nach den
dem naturwissenschaftlichen Denken entlehnten Gesetzen der Kau-

1 Das Verhältnis zwischen der klassischen Lehre von der Politik und der
modernen Politologie hat Jürgen Habermas in « Theorie und Praxis», Neuwied

1963, in historischer und systematischer Sicht untersucht.

9 Studia Philosophica XXVI 121



salität. Damit ist eine Problematik angedeutet, auf die wir noch
zurückkommen werden. Hier mag zunächst der Hinweis genügen, daß

politologische Hilfswissenschaften wie Oekonomie, Soziologie oder

Psychologie ihr Objekt vorwiegend unter dem Gesichtspunkt seiner

Quantifizierbarkeit betrachten. Gegenstand der Erforschung ist das

empirisch Verifizierbare und rational Kalkulierbare. Das Subjekt als

ein final handelndes Wesen, das sich Ziele setzt, Werte realisiert und
für die Praxis einer verbindlichen Orientierung bedarf, geht als

statistisch erfaßbare Größe ein in den Apparat und unterliegt hier
den Gesetzen der kybernetischen Bewältigung sozialer und politischer

Probleme. Praxis, verstanden als Aktualisierung der Freiheit,
hat sich weitgehend in blosse Verfügung verwandelt.

Damit zusammen hängt das verbreitete Empfinden, der Politiker
sei nur noch «Vollzugsorgan einer wissenschaftlichen Intelligenz»
(Jürgen Habermas). Die sogenannte «Logik der Tatsachen»,
erarbeitet von einem Stab von Experten, ersetzt angeblich in wachsendem
Maße die politische Dezision. Fragen, die ehemals den Kategorien
der geistigen Auseinandersetzung unterstanden und deren Lösung
immer auch ein Moment subjektiver Interessen und Wertungen
enthielten, rücken zusehends stärker in den Horizont technokratischer

Strategien.
Diese bisher nur formal-äußerliche Betrachtung bringt uns zu dem

Prinzip der Problematik. Aus der kurz skizzierten Entwicklung ist
schon der Schluß gezogen worden, die eigentlich politischen Entscheidungen

rückten allmählich in den Bereich des nur mehr Fiktiven. In
dieser Schlußfolgerung wirkt die Vorstellung mit, es sei grundsätzlich
nur eine Frage der Zeit, bis auch der enge Spielraum, der heute noch
für die dezisionistische Vertretung politischer Interessen bleibt, mit
den Mitteln erfahrungswissenschaftlich gewonnener Techniken
geschlossen werden kann. Das Ende wäre in diesem Fall die reine
technokratische Herrschaft. Eine Herrschaft, in der Progression in
Repression umschlägt und auf die Habermas' Bild einer «offenen
Gesellschaft der Anstaltsinsassen» paßt, weil ein solches System nur
funktionieren könnte, wenn Disziplinierung und Kalkulierbarkeit
aller Lebensabläufe einen möglichst störungsfreien Automatismus
garantieren.

122



III. Die Verflechtung von Moral und Politik

In der Tat hat Karl Jaspers bereits in seiner Schrift «Die geistige
Situation der Zeit» ein solches Bild entwickelt. Grundproblematik
ist, formelhaft gesprochen, die wachsende Macht des Anorganischen
über das Organische und das Seelisch-Geistige. Der Mensch, jetzt
beliebig austauschbar, ist zum Ding und zur Ware geworden. In dem

gleichen Zusammenhang lesen wir in der 1958 gehaltenen Rede bei
der Entgegennahme des Friedenspreises des deutschen Buchhandels:
«Die Analysen der entartenden Demokratie und des Wirtschaftsprozesses

in der freien Welt werden von einsichtigen Schriftstellern
heute vollzogen, um an unsere Wahrhaftigkeit zu appellieren und die

Gegenkräfte in unserer Freiheit wachzurufen2.» In diesem Zitat ist
Karl Jaspers' politisches Denken in nuce enthalten. Ein Denken, das

appellativen Charakter hat und das sich im Medium der Ethik
mitteilt. Politische Entscheide werden an sittlichen Forderungen
gemessen und nicht am technisch Zweckmäßigen. Mögen noch so

raffinierte Strategien das Zusammenleben in Gesellschaft und Staat
regeln; letztlich bleiben solche Strategien Mittel zum Zweck. Mit
andern Worten: erfahrungswissenschaftlich gewonnene Erkenntnisse
und die aus ihnen entwickelte politische Technik haben sich der von
«außen» kommenden Zielsetzung unterzuordnen. Das ist der tiefere
Sinn der radikalen Unterscheidung zwischen allgemeinverbindlichem,
wertfreiem Erkennen und der Heterogenität nur subjektiv zwingender
Wertsetzungen. Karl Jaspers hält damit - in der Tradition Max
Webers stehend - an der strengen Arbeitsteilung zwischen
politischem Beamten- und Führertum fest. Mögen Experten fachwissenschaftliche

Gutachten erstellen und mögen Beamte solche technischen

Empfehlungen in die Tat umsetzen; das Resultat bleibt stets

mitbeeinflußt von der politischen Problemstellung, von Bedürfnissen,
Interessen und Werten also, die aus den Prämissen empirisch
erforschter Daten nicht eliminiert werden können.

Diese Betrachtungsweise gründet in der erkenntnistheoretischen

Voraussetzung einer Trennung von Sein und Sollen, von Wirklichkeit

und Norm. In seinem ganzen politisch-philosophischen Denken

geht es Jaspers letztlich immer wieder darum, diesen Dualismus zur
Geltung zu bringen. Was in einer gegebenen Situation politisch getan

2 Hoffnung und Sorge, S. 179

123



werden soll, das läßt sich aus keinem faktischen Wissen deduzieren.
Die Anwendung empirischen Wissens wird umgekehrt Zwecksetzungen

unterstellt, die aus rational nicht mehr erhellbaren Willensakten
resultieren. Das Rationale beschwört somit konsequenterweise ein

Irrationales, wenn an dieser radikalen Trennung zwischen «sachlich

Richtigem» und «sittlich Richtigem» festgehalten wird.
Diese ganzen Erörterungen bleiben unverständlich, wenn wir nicht

noch einen kurzen Blick aufJaspers' Freiheits-Begriff werfen, in dem
die angedeutete Problematik wurzelt. Solange ich mich nur an Maximen

und Vorstellungen orientiere, die ich aus der Einsicht in
psychologische, soziologische oder historische Sachverhalte gewonnen habe,
handle ich nicht frei, sondern bleibe immer noch den Bedingungen
und Gesetzen unterworfen, die in diesen Disziplinen gelten. Freiheit
erlangen wir erst im Unbedingten. Solche Freiheit setzt voraus, daß

wir uns über alles empirische Erkennen erheben, daß sich die
theoretische Vernunft erweitert zur praktischen Vernunft und - um mit
Kant zu sprechen - das eingeschränkte Wissen dem Glauben Platz
macht.

Es sei hier nun zunächst nach den Konsequenzen dieses Freiheits-

Begriffs gefragt. Wo Sein und Sollen, Wirklichkeit und Norm so weit
auseinandergerückt sind und einer Vermittlung entbehren, kann nur
schwerlich Erkenntnis die Praxis, in unserem Fall das politische
Handeln berichtigen oder umgekehrt die Praxis dem Erkennen zu
einem neuen Selbstverständnis verhelfen. Alles hängt jetzt von
moralischen Energien ab, an die Jaspers immer wieder appelliert und die
in der Politik als Korrektiv wirksam werden sollen. So steht denn der
Einzelne im Labyrinth der Welt, in dem er sich immer wieder verirrt.

Darüber wölbt sich das Reich des sittlichen Willens, in dem es

keine konkreten Zwecke mehr gibt, an denen er sich halten könnte.
Er ist mit sich allein gelassen, durch nichts in der Welt und durch
nichts über der Welt gesichert. Folgerichtig trägt daher das Individuum

auch die absolute Verantwortung für sein Handeln, mögen die

Bedingungen, unter denen es gestanden hat, noch so ungünstig
gewesen sein.

Nun gibt freilich diese Ethik noch keine Anleitung, wie ich in einer
bestimmten Situation handeln soll. Wäre dies der Fall, dann ließe
sich der Dualismus zwischen Sein und Sollen nicht in dieser Absolutheit

aufrecht erhalten; im sittlichen Handeln müßte dann ebenfalls

ein rational erhellbares Zweckmoment enthalten sein. Eine solche

124



Auffassung geriete nun aber mit dem oben skizzierten Freiheits-Be-

griff in Konflikt. Nun heißt es zwar im Vorwort von «Wohin treibt
die Bundesrepublik?»: «Ich urteile sittlich-politisch, das heißt nicht
nur nach gesinnungsethischen, sondern nach verantwortungsethischen
Gesichtspunkten, die selber in einer Gesinnungsethik gegründet
sind3.» - Das verantwortungsethische Moment ist aus der Politik
nicht wegzudenken. Der Politiker muß die (voraussehbaren) Folgen
seines Handelns in Rechnung stellen. Wo er nur gesinnungsethisch,
das heißt nach Maximen handeln würde, die keine Rücksicht nehmen

auf die möglichen Konsequenzen, liefe er Gefahr, von faktischen
Mächten und Interessen überspielt zu werden. Wo er sich dagegen nur
an verantwortungsethischen Leitbildern orientiert, kann er leicht
einer opportunistischen Haltung verfallen. Nun legt Karl Jaspers den
Akzent deutlich auf das gesinnungsethische Moment. Erst im sechsten

Teil des Deutschlandbuches, der die Außenpolitik betrifft, weichen
die absolut sittlichen Maßstäbe «realpolitischen» Gesichtspunkten.
Das heißt, der Zweck - die Erhaltung des Friedens - rechtfertigt die

Mittel, nämlich den Gewaltakt gegen China. Hier weicht der
kategorische Imperativ der konkreten Zielsetzung, die ein bestimmtes
Verhalten erzwingt.

Zunächst geht es Jaspers aber nicht um einen solchen bestimmten
Zweck, sondern um die Frage der politischen Denkungsart. So, wie
diese sich heute manifestiert, darin sieht er den Grund, warum die

Bundesrepublik Deutschland mit der nationalsozialistischen
Vergangenheit immer noch nicht radikal genug gebrochen hat. Die neue

Ordnung «ist bisher eine äußerliche der Institution, nichteine innere
des Denkens der Bürger4 ».Das ist ein Kernsatz, denJaspers in ständig
neuen Variationen wiederholt. Die im Argen liegenden politischen
Zustände sollen über eine Revolutionierung des Bewußtseins genesen.
Nun ist die Umkehr überhaupt der Punkt, zu dem alle
politischphilosophischen Gedanken hinauslaufen und in dem sie konvergieren.

Umkehr ist eine innere Haltung, die des äußeren Anlasses bedarf.

In der 1930 geschriebenen «Geistigen Situation der Zeit» waren es

Veräußerlichung und Vermassung, die Jaspers veranlassten, an die
innere Umkehr zu appellieren. Im Buch über die Atombombe ver-

3 Wohin treibt die Bundesrepublik?, S. 6
4 Ibid. S. 128

125



sprach er sich einen Gesinnungswandel aus der apokalyptischen
Vision einer möglichen Menschheitsvernichtung: «Daß jene
Katastrophe als Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit vor Augen steht, ist

heute die einzige Chance für die Selbstbesinnung und für die politische

Erneuerung und für die Abwehr der Katastrophe5.» Und in
«Hoffnung und Sorge» sowie im neuesten Werk steht die Frage der
Schuld im Mittelpunkt, deren Bewußtmachung die sittlich-politische
Erneuerung herbeiführen soll. Immer dient solche Erhellung der

geistigen Krise als Anlaß für moralische Appelle. Dabei ist Jaspers

angesichts des Dunkels, in dem wir uns zu verlieren drohen, stets

voller Sorge, aber nie entmutigt. Daß wir im Hinblick auf die mögliche

Katastrophe als sittlich-handelnde Individuen aktiv unser Wesen

erfüllen, ist seine politische Schicksalsfrage. Wie das aber geschehen

soll, bleibt unbestimmt offen. «Wo etwas nicht als Zweck verständigen

Willens realisiert werden kann», heißt es in 'Hoffnung und Sorge',
«sondern durch inneres Handeln als Verwandlung geschieht, da
kann man nur die unbestimmten umgreifenden Wendungen wiederholen:

Erhellung und Durchsichtigwerden im Aufschwung - Liebe

zum Menschen6.» Darin schwingt die unerbittliche Forderung des

Kategorischen Imperativs mit. Wir müssen gut handeln, kennen aber
das, was gut ist, nicht als inhaltlich bestimmten Wert. Übertragen
wir diesen hohen Maßstab auf das Politische, dann droht er hier freilich

unverbindlich zu werden. Wo mir das objektive Zweckmoment
fehlt, an dem ich mich aufrichten kann, wo es keinen Fixstern gibt,
der - wenn die Welt schon so dunkel sein muß - wenigstens einen
schwachen Glanz in diese Nacht wirft, werde ich mich zwar nie mit
dem Erreichten und Etablierten versöhnen, und die Spannung
bleibt erhalten. Aber ich laufe dafür ständig Gefahr, in der puren
Innerlichkeit stehen zu bleiben, radikal im Protest gegen die «Welt»,
aber im Grunde ohne möglichen Anschluß an diese Welt.

IV. Dialektik von Rationalität und Irrationalität

Damit stehen wir vor der Frage: Bezieht hier vielleicht Karl
Jaspers nicht eine Position, die den Dialog mit der Politik zum vorneherein

auszuschließen droht?7 Genügt jene Dichotomie von Inner-

6 Atombombe
6 Hoffnung und Sorge, S. 142

' Vgl. die Rezension von Kurt Sontheimer im «Monat», Juli 1966

126



lichkeit und Veräußerlichung, Selbstverwirklichung und Unheil,
sittlicher Umkehr und Totalitarismus, in deren Spannungsfeld alle

politisch-philosophischen Werke von Karl Jaspers stehen, um unsere

geistig-politische Daseinsproblematik zu bewältigen? Gibt es wirklich
nur die Alternative: Erneuerung der Politik durch eine Verwandlung
der Denkungsart oder aber Katastrophe?

In der Schrift «Die geistige Situation der Zeit» heißt es: «Ich
verrate die eigene Möglichkeit, sobald ich aus dem Anderswerden der
Zustände erst erwarte, was ich aus mir sein kann. Ich weiche aus,

wenn ich auf ein Anderes lege, was an mir liegen könnte; während
dieses Andere nur gedeiht, wenn ich selbst werde, wie ich sein soll8. »

- Der Satz soll kurz veranschaulicht werden. Die Zustände, also die
Gesamtheit aller Bedingungen in Wirtschaft, Staat, Kultur usw. sind
Produkt unseres Denkens und Handelns. Nun stimmt aber dieses

Produkt nicht mehr durchwegs mit unseren Erwartungen, Bedürfnissen

und Wünschen überein. Die ganze Wirtschafts- und
Staatsmaschinerie steht in Gefahr, unserer Kontrolle zu entgleiten. Als ein

Wesen, das sich im Daseinsapparat beliebig auswechseln läßt,
erscheint der Mensch heute mehr passives Produkt als Schöpfer der

Ordnung. Die Macht ökonomisch und technologisch bedingter
Herrschaft läßt ihn seine Ohnmacht fühlen. Angesichts solcher Erniedrigung

und Verdinglichung appelliert Jaspers an Kräfte im Menschen,
deren Mobilisierung zunächst auf eine Verinnerlichung von Freiheit,
Unabhängigkeit und Glück hinauslaufen mag. Das Licht in uns soll
die Nacht außer uns verbrennen

Wie haben wir uns das konkret vorzustellen? Karl Jaspers schließt
sich im wesentlichen Max Webers These an, daß die spezifische
Form unserer abendländischen Technik und die durch sie bedingte
Wirtschafts- und Staatsverfassung in jener rechenhaften Rationalität
wurzelt, die Weber folgendermaßen charakterisiert: «Das aber, was
dem modernen Kapitalismus im Gegensatz zu jenen uralten Formen
kapitalistischen Erwerbs spezifisch ist; die streng rationale Organisation

der Arbeit aufdem Boden rationaler Technik, ist nirgends innerhalb
irrational konstruierter Staatswesen entstanden und konnte dort
auch nicht entstehen. Denn dazu sind diese modernen Betriebsformen
mit ihrem stehenden Kapital und ihrer exakten Kalkulation gegen
Irrationalitäten des Rechts und der Verwaltung viel zu empfindlich9».

8 Die geistige Situation der Zeit, S. 181
9 Max Weber: Gesammelte politische Schriften, S. 311

127



Kein Sozialist hat das Unmenschliche, das sich in diesem System mit
dem Fortschritt verbindet, krasser formuliert als der klassische
AntiSozialist Weber. In «Wirtschaft und Gesellschaft» lesen wir im
gleichen Zusammenhang: «Die Kapitalrechnung in ihrer formal
rationalsten Gestalt setzt daher den Kampf des Menschen mit dem Menschen

voraus10.» Diese abstrakte Rationalität (dank der es gelingen mag,
das materielle Elend abzuschaffen) findet also dort ihre Grenze, wo
das Wolfsprinzip, die Konkurrenz aller gegen alle mit
unmißverständlicher Schärfe zum Ausdruck kommt. Wir werden in anderem

Zusammenhang noch sehen, wie sich letztlich diese Rationalität
selbst negiert und ihren eigenen Widerspruch — das irrationale
Charisma — aus sich hervortreibt11. Zur Dialektik von Rationalität und
Irrationalität hier zunächst nur so viel : Zweck des Systems ist nicht
primär die Bedarfsdeckung, sondern diese ist, wie Weber selber sagt,
ein dem Profit untergeordnetes Beiprodukt. Wo nun aber fortschreitende

Produktivität und Effektivität - um hier das wertgeladene Wort
Profit einmal beiseite zu lassen - zum Selbstzweck erhoben worden
sind und in alle zwischenmenschlichen Beziehungen hieneinwirken,
bedarf dieses System eines notwendigen Korrektivs, das selber nicht
mehr im Rationalen gründet. Man mag dieses Korrektiv mit den

Termini des «philosophischen Glaubens», der «Selbstwerdung», der
«Moral» usw. umschreiben. Wichtiger als solche Begriffe ist für
unsere Betrachtung das Prinzip: von ihm aus gewinnen letztlich Karl
Jaspers' Appelle zur «Umkehr» und zur «Selbstbesinnung» ihren
tieferen Sinn. Je offenkundiger zutage tritt, daß sich (abgesehen von
der materiellen Güterversorgung) bei den gegenwärtig herrschenden

Prinzipien im Wirtschafts- und öffentlichen Leben fundamentale
Werte nicht verwirklichen lassen, desto stärker die Trennung von
Innerlichkeit und Äußerlichkeit. Eine Trennung, die nicht selten mit
der Tendenz verbunden ist, vor den Widersprüchen des Systems die
Fahne zu streichen und die Werte von Frieden, Glück, Geborgenheit,
Harmonie in dem Reservat des Seelischen anzusiedeln. Es liegt in der

Konsequenz dieses Gedankengangs, wenn Karl Jaspers die meisten

politischen Probleme mit den Kategorien des moralischen Handelns

zu begreifen versucht.

10 Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, S. 49
11 Vgl. den Aufsatz von Herbert Marcuse : «Industrialisierung und Kapitalismus

im Werk Max Webers». In «Kultur und Gesellschaft», Bd. 2.

128



V. Hinwendung zum Konkreten

Nun unterscheidet sich das Werk «Wohin treibt die Bundesrepublik?»

von früheren Werken in einem Punkt: Karl Jaspers deutet
darin politische Phänomene nicht mehr so ausschließlich aus der
moralischen Verfassung der Bürger. Das einfache Bezugssystem von
stets partikulärem Erkennen und unbedingtem sittlichem Handeln
wird überholt durch ein dynamischeres Denken. Ausgangspunkt
bildet freilich auch hier wieder jene moralische Grundhaltung, die

Jaspers symptomatisch erscheint für den nicht vollzogenen Bruch
mit der national-sozialistischen Vergangenheit. Eine Grundhaltung,
die deutlich auch in den von Jaspers analysierten Bundestagsdebatten
über die Verjährungsfrage zum Ausdruck gekommen ist. Karl
Jaspers nennt das Resultat dieser Debatten einen «billigen Trick», weil
die Parteien sich auf einen Kompromiß geeinigt haben in einer Frage,
in der es in seinem Verständnis der Sache keinen Kompromiß geben
kann.

Die Bundestagsabgeordneten waren dem Problem vornehmlich
mit juristisch-politischen Überlegungen begegnet (wenn diese

Überlegungen gelegentlich auch in moralisch-weltanschauliche Bekenntnisse

verkleidet worden sind). Im Unterschied dazu hat Jaspers die

Verjährungsfrage auf ein sittliches Prinzip zurückgeführt und dieses

Prinzip damit begründet, es sei zwischen Verbrechen gegen die
Menschlichkeit und Verbrechen gegen die Menschheit zu
unterscheiden. Der Nazi-Staat hatte planmäßige Ausrottung ganzer
Völkergruppen betrieben, sich also des Verbrechens gegen die Menschheit

schuldig gemacht. Jaspers spricht in diesem Zusammenhang von
einem «historischen Ausnahmezustand» und begründet damit auch
seine These: «Für Völkermord gibt es keine Verjährung».

Es wäre nun eine höchst spannende, wenn auch den Rahmen dieses

Referats bei weitem sprengende Arbeit, auf die Problematik des

historischen Ausnahmezustands näher einzutreten. Wenn ich Karl
Jaspers richtig verstehe, so meint er damit vor allem den Bruch in der
Kontinuität mit dem Rechtsstaat schlechthin. Das führt uns aber nur
zu einem weiteren Begriff, der hier nicht erschöpfend erörtert werden
kann. Da jedoch diese Fragen nur indirekt mit unseren weiteren

Ausführungen in Zusammenhang stehen, mag der Hinweis auf diese

hier nicht im einzelnen erhellte Problematik genügen.
Wesentlich sind die Schlüsse, die Karl Jaspers aus den Verjährungs-

129



Debatten gezogen hat. Die mangelnde Radikalität, mit der Parlament

und Öffentlichkeit der Frage begegnet sind, bestärkten ihn
einmal mehr in der Vermutung, daß die Abkehr von der Vergangenheit
nicht ernst genug vollzogen worden war. Denn trotz der Verschiebung

des Termins um vierJahre hatte ja der Bundestag die Verjährung

im Prinzip anerkannt. Jaspers wertet diesen Sachverhalt als

symptomatisch für den Geist und die Tendenzen, welche die
Bundesrepublik als demokratischen Staat auch heute wieder in Frage stellen.

Nun kommt in der Analyse der bundesdeutschen Gegenwart, mit
der Karl Jaspers an die Verjährungsfrage anknüpft, noch ein weiteres
Moment zum Ausdruck, das dieses Werk von den frühern
politischphilosophischen Schriften wenn nicht prinzipiell, so doch graduell
unterscheidet: das heißt, die politischen Phänomene werden in ihrer
prozeßhaften Entwicklung zu verstehen versucht12. Zwei Fragen
stehen im Zentrum der daran anschließenden Untersuchung: Worin
manifestiert sich der analysierte Entdemokratisierungs-Prozeß
konkret? Und worin sieht Karl Jaspers die Gründe dieser Entwicklung?

Die Teilnahme des Volkes bei der staatlichen Willensbildung ist

gering. «... man reduzierte seine Wirkung auf die alle vier Jahre
stattfindenden Wahlen13.» Ein aktives Eingreifen durch das Referendum

ist nicht möglich. Das «konstruktive Mißtrauensvotum» garantiert

Stabilität, fördert aber zugleich die politische Spannungslosig-
keit. Die Grundrechte, die wirklich demokratische Freiheit gewährleisten,

bleiben auf ein Minimum beschränkt. Die eigentliche
Herrschaft liegt bei den Parteien. Diese Parteien haben sich aber immer
mehr aus Organen des Volkes zu Organen des Staates entwickelt. Das

Volk hat nur die Wahl, ihre Programme gutzuheißen oder passiv zu
bleiben. Die Parteientscheide, so meint Jaspers, bleiben dem Einfluß
der breiten Schichten entzogen. Es fehlt die offene Kommunikation
zwischen diesen «Staatsorganen» und der Öffentlichkeit. Die Folge
davon ist auch, daß die Erziehung des Volkes zu Freiheit und

Mitverantwortung weitgehend ausgeblieben ist.

Statt dem Staat zu dienen, usurpieren heute die Parteien den Staat.
Eine echte Opposition gibt es nicht. Jaspers schreibt: «Entweder
blieb die Opposition außerhalb, nur ,gegen'. Oder sie suchte Anpassung,

ein Gleichwerden mit der andern herrschenden Partei, um da-

12 Vgl. «Betrachtungen eines Unpolitischen» von M. v. Brentano im «Monat»,
Juli 1966.

13 Wohin treibt die Bundesrepublik?, S. 133

130



durch Stimmen zu gewinnen und zur Macht zu kommen14.» Und
etwas später heißt es: «Ein parlamentarischer Staat, der noch keinen

gesetzlich geregelten Machtwechsel durch die Opposition vollzogen
hat, ist als demokratischer Staat fragwürdig15.» - Karl Jaspers
befürchtet von der Tendenz zu einer Allparteien-Regierung das schlimmste.

Die Kontrolle des Parlaments über die Regierung, die heute
schon offenkundige Mängel zeigt, würde in diesem Fall dem gemeinsamen

Interesse einer Parteien-Oligarchie weichen. Als Konsequenz
der Großen Koalition sieht dann Jaspers die Abschaffung der heutigen

Schein-Demokratie zugunsten einer autoritären Diktatur. Die
Parteien-Oligarchie bewahrt zwar zunächst «eine Vielheit der
Parteien sowohl gegen das Einparteiensystem der Diktatur wie gegen die
freie Parteienbildung einer lebendigen Demokratie. Sie schafft die
autoritäre Regierung durch eine Minderheit der Staatsbürger, die
sich selbst zu Politikern, einem aussichtsreichen Job, ernannt haben.
Diese in sich jeweils geschlossene Minderheit beherrscht die
überwältigende Mehrheit des Volkes16.»

Nun kann man ein Übel nur bekämpfen, wo man seine Ursachen
kennt. Es wurde weiter oben gesagt, daß Karl Jaspers in seinem neuesten

Werk konkreter wird und ein politisches Phänomen nicht mehr
ausschließlich aus der moralischen Verfassung der Bürger erklärt.
Als bestimmenden Zug, der die Struktur der Bundesrepublik prägt,
sieht er die Konsequenzen, die man aus den Erfahrungen mit dem
Weimarer Staat gezogen hat. Sicherheit und Stabilität galten von
Anfang an als oberste Maximen in der Bundesrepublik; Maximen,
die sich nicht zuletzt im Grundgesetz und in den Institutionen
niedergeschlagen haben. Diese Maximen fördern das Restaurative und
hemmen das experimentierende Handeln. Die populären Wahlkampf-
Schlager «sicher ist sicher» und «keine Experimente» kommen der
Reaktion mehr zu gute als der Aktion. In dieser außergewöhnlich
starken Bewertung von Sicherheit und Stabilität spiegelt sich nun die
verbreitete Meinung, institutionelle Mängel hätten zur Machtergreifung

Hitlers geführt. Institutionen und Gesetze, so ist die Konsequenz,
sollen daher heute die Wiederholung ähnlicher politischer Abenteuer
verhindern.

11 Ibid., S. 137
16 Ibid., S. 138
» Ibid., S. 139

131



Diese Haltung ist symptomatisch für die mangelnde Bewältigung
der national-sozialistischen Vergangenheit. Jaspers kritisiert diese

Haltung zu Recht. Nun bleibt aber auch er bei dieser nur negativen
Kritik stehen: «Die Analyse dessen, wie es zu 1933 kam, führt, wie die

jedes historischen Ereignisses, ins Unendliche. Welche Zustände

vorausgingen, die Vorgeschichte eines Jahrhunderts, die besonderen

Umstände, unter denen es dann wirklich vor sich ging, die Menschen,
welche sich vorübergehend in die Schlüsselstellungen drängen konnten,

bis sie selber wiederum alle beseitigt wurden, - das alles ist ein

unerschöpfliches Thema17. » Damit wird der Sprung erneut vollzogen,
nämlich der Sprung in den rigorosen Dualismus von moralischem und
erkennendem Handeln, von Freiheit und Determinierung. Historische,

soziale, ökonomische Faktoren und Bedingungen, die den
Faschismus mitermöglicht haben, werden zwar nicht negiert, aber
doch so unendlich relativiert, daß der Grund des Unheils im «Versagen

der Menschen in ihrer Freiheit18» gesehen wird. Die Bewältigung

von Vergangenheit und Gegenwart reduziert sich damit neuerdings

auf ein sittliches Problem.
Karl Jaspers unterstreicht die Gefahr einer Denkweise, die ein

historisches Phänomen wie den National-Sozialismus auf eine Kette
von Ursachen und Bedingungen zurückführt, aber er unterschätzt
meines Erachtens die kaum weniger gefährlichen Konsequenzen
einer Auffassung, die ein solches Phänomen aus dem geschichtlichen
Zusammenhang herauslöst, isoliert und einseitig als Versagen der
Freiheit beurteilt. Wäre die Geschichte nur rational, das heißt im
Einzelnen wie im Ganzen als Folge objektiver Momente durchschaubar,

dann gäbe es keine Schuldigen, sondern nur Opfer, die nicht
genügend Einblick in die Geheimnisse der Ordnung hatten und
deshalb auf die falsche Karte setzten. Der Sieger dagegen hätte in jedem
Fall ein Alibi. Wo nun aber auf der andern Seite geschichtlich
erkennbare Tendenzen und eine Dialektik von Freiheit und Notwendigkeit

überhaupt negiert werden, da muß die Interpretation beim
«historischen Ausnahmezustand» Zuflucht nehmen. Die offizielle
Geschichte wird dann — vielleicht ungewollt — rehabilitiert und das

gesellschaftlich-ökonomische System, das dem Faschismus zur Macht
verholfen hat, außer Frage gestellt. Wo 1933 als «Dammbruch»
dargestellt wird, als ein Ereignis, bei dem, wie Jaspers sagt, alles «auf des

" Ibid., S. 141 f.
18 Ibid., S. 142

132



Messers Schneide» stand19, da rücken sich Dämonisierung und
Verharmlosung in unmittelbare Nähe. Das politische Unheil
verwandelt sich jetzt in den historischen Verkehrsunfall, dessen Folgen
zur Be- und Verurteilung stärker ins Gewicht fallen als die Ursachen.

Mit andern Worten: Solange die Kritik am Faschismus nicht
einmündet in eine Kritik seiner geistig-politisch-sozialen Herkunft,
bleibt seine Bewältigung selbst dann problematisch, wenn der
Einzelne seine moralische und metaphysische Mitschuld anerkennt und
aus solchem Reuebekenntnis heraus die Umkehr vollzieht.

Das bringt uns zurück zu Jaspers' Analyse der jüngsten politischen
Entwicklung in der Bundesrepublik Deutschland. In der Tat werden
auch hier öfters Symptome registriert und kritisiert als politisch wirksame

Motive. Es ist sicher unbestritten, daß eine einseitige Bewältigung

der Vergangenheit, die sich in verfassungsrechtlichen Konzeptionen

und im institutionellen Aufbau niedergeschlagen hat, auf die

Demokratisierung hemmend wirken mußte. Ähnliches gilt von der
Politik Adenauers, die Jaspers heute als innenpolitisches «Verhängnis»

kennzeichnet. Aber diese Besonderheiten haben alle jene Tendenzen,

die von Karl Jaspers zu Recht kritisiert werden, nur verstärkt,
nicht eigentlich ausgelöst. Mangelnde Kontrolle der Regierung
durch das Parlament; der Verlust demokratischer Freiheiten, der
sich unter anderem darin manifestiert, daß politische Schicksalsfragen
nicht vor das Volk kommen; die Verketzerung von unbequemen
Intellektuellen durch offizielle Politiker; die fehlende parlamentarische

Opposition ; die Entfremdung der Parteien von der Gesellschaft —

auf alle diese negativen Erscheinungen hat die Bundesrepublik
Deutschland heute kein Monopol. Die restaurativen Tendenzen

mögen hier aufgrund der erwähnten Bedingungen krasser zur
Geltung kommen als anderswo; aber die Probleme sind im großen und

ganzen jene, die sich heute in jedem industriell fortgeschrittenen
Wohlfahrtsstaat stellen.

Es wäre nun freilich falsch, aus diesen Gründen Karl Jaspers'
vehemente Kritik zu verharmlosen. Gezeigt werden soll nur, daß seine

im Grunde unpolitischen, philosophisch-moralischen Kategorien die

objektiven Faktoren eines Problems oft zu wenig in Rechnung stellen.

Ein konkretes Beispiel möge dieses Urteil erhärten: Wenn es weiter
oben hieß, ein Staat, der noch keinen gesetzlich geregelten Macht-

19 Ibid., S. 142

133



Wechsel durch die Opposition vollzogen habe, sei als demokratischer
Staat fragwürdig, so orientiert sich Jaspers hier offenkundig am
angelsächsischen Vorbild. Er fragt aber nicht nach den geschichtlichen und
gesellschaftlichen Voraussetzungen, die diese Form von Demokratie
hervorgebracht haben. An anderer Stelle lobt Jaspers die schweizerischen

Verhältnisse, ohne meines Wissens zu bedenken, daß hier ja
gerade das verwirklicht worden ist, was er an den bundesdeutschen

Vorgängen so vehement kritisiert: just in der Eidgenossenschaft gibt
es, wenn wir so sagen wollen, die «große Koalition» und die

Allparteien-Regierung. Die proportionale Aufteilung von Regierungsund

Verwaltungs-Ämtern ist hier geradezu zur Perfektion getrieben.
Damit sei lediglich knapp angedeutet, daß das Problem nicht

einfach auf den Gegensatz reduziert werden kann : Gesetzlich geregelter
Machtwechsel durch die Opposition oder Integration der Opposition
in einem durchproportionalisierten Ordnungsgefüge. Das ist keine

Alternative, zwischen der zu wählen ist als zwischen Gut und Böse.

Beide Systeme gründen in spezifischen Voraussetzungen; beide sind

geschichtlich geworden; und beide orientieren sich an Maximen, die

nur unter den jeweils wirksamen Bedingungen gelten, unter denen
sie hervorgebracht worden sind.

VI. Volk und Führung

Das Werk «Wohin treibt die Bundesrepublik?» wendet sich in
erster Linie an das Volk. Das kommt allein schon in dem einfachen

sprachlichen Ausdruck zur Geltung. Die bedingungslose Solidarisierung

Jaspers' mit den breiten Schichten gegen die herrschende

Parteien-Oligarchie ist in keiner seiner politisch-philosophischen
Schriften so radikal ausgesprochen. Im Zusammenhang mit den

Notstandsgesetzen wird für den Ernstfall sogar die Revolte gegen die
etablierte Ordnung als Möglichkeit in Erwägung gezogen: «Wenn
das Volk nicht Krieg führen will - in dieser Situation unserer Zeit -,
muß es das Recht und die Möglichkeit haben, zu revoltieren: durch
Streiks, durch Gehorsamsverweigerung, durch den Widerstand

gegen alle Mächte, die doch nicht helfen, sondern Freiheit und Leben

zugleich nehmen20.» Und an anderer Stelle heißt es: «Da das Volk
durch das Grundgesetz bisher in seiner unmittelbaren Mitwirkung an

20 Ibid., S. 163

134



politischen Entscheidungen und an Kontrolle auf das äußerste

eingeschränkt ist, so bedarf es ganz besonders der ihm verbliebenen
Rechte, vor allem des Streikrechts, das ihm das Grundgesetz nicht
versagt, sondern garantiert21.» Die Reihe der Beispiele, wie radikal
Jaspers sein Anliegen formuliert, ließe sich fortsetzen. Im ersten Augenblick

meint man, den Verfasser der «geistigen Situation der Zeit»
kaum wiedererkennen zu können. 1930 nämlich zeigte sich Jaspers

skeptisch gegenüber der Möglichkeit einer Demokratisierung der
«Durchschnittsnatur24». Sein Urteil, es sei die «politische Grundfrage

unserer Zeit», ob die Massen eine «Mitverantwortung als

Staatsbürger durch Mitwissen und Mitentscheiden» tragen können,
war damals voll zweifelnder Bedenken23.

Eine gründliche Analyse von Jaspers' Schriften zeigt nun aber doch
wieder die Kontinuität und den inneren Zusammenhang aller seiner

philosophisch-politischen Äußerungen. Wenn er heute sagt: «Man
muß das Volk nur frei lassen, es nicht in Parteien an Ketten legen24»,
unterscheidet sich diese Auffassung nur in Nuancen von entsprechenden

Äußerungen in den 30er Jahren. Die Kritik an den heutigen
politischen Parteien reflektiert zum Teil den gleichen Geist, der in
der Weimarer Republik zum Begräbnis dieser Parteien beigetragen
hat. Bei aller stichhaltigen Begründung, mit der Jaspers seine Kritik
motiviert, bleibt doch ein Rest von Mißtrauen und affekthaftem
Ressentiment.

In diesem Zusammenhang fügt sich die Idee des großen
Staatsmannes, der Führerpersönlichkeit. Ein Beispiel mag den Gedanken
erläutern: Was sich unter andern politischen Perspektiven von selbst

verstand, nämlich, daß die Regierung anläßlich der Debatten über
die Verjährungsfrage keine Stellung bezogen hat, ist von Jaspers'
Voraussetzungen her gesehen ein schwerwiegender Mangel. Was

andere als Beeinflussung des Parlaments aufgefaßt hätten, das qualifiziert

er als Abdankung der Regierung gegenüber dem Parlament25.

In einer solchen Auffassung äußert sich wieder das selbe politische
Selbstverständnis wie in der «geistigen Situation der Zeit». Jaspers'
Gedanken kreisen um jenen Menschentypus, der sich kraft seiner

21 Ibid., S. 164
22 Die geistige Situation der Zeit, S. 97
23 Ibid., S. 97
24 Wohin treibt die Bundesrepublik?, S. 140
25 Ibid., S. 57

135



moralischen Energien Autorität über die Massen verschafft. Dieser

Typus soll über allen Parteiungen und Weltanschauungen stehen,
nicht nach links und nicht nach rechts sehen und nur sich selbst

werden. «Demokratie ist ihrem Sinn nach zugleich aristokratisch»,
heißt es in der neuesten Schrift. «Von dieser sich ständig erneuernden
Aristokratie geht der Einfluß auf die Umgebung, beginnend in den
kleinsten Kreisen, schließlich auf die gesamte Bevölkerung26. »

In dem Appell an das Volk einerseits und in der prononcierten
Betonung eines elitären Geistesadels anderseits liegt eine seltsame
Ambivalenz. Kurt Sontheimer bemerkt in einer Rezension im «Monat»
treffend: «Max Webers charismatischer Führerbegriff... schillert
im Hintergrund dieses Denkens27.» Damit begibt sich nun aber
Jaspers, objektiv gesehen, selbst wieder in die Nähe einer geistigen

Grundhaltung, die er bekämpft und die er, subjektiv, keineswegs

billigen würde. Er greift zwar möglichen Mißverständnissen vor,
wenn er schreibt : «Weil Adel nur in dem Aufschwung ist, in welchem
sich das Sein erringt, kann er sich nicht selbst das Prädikat geben. Er ist
nicht die Gattung, unter die einer fällt oder nicht fällt, sondern der
Mensch überhaupt in der Möglichkeit seines Aufschwungs28.»
Gültige Kriterien zur Auslese einer geistes-aristokratischen Elite fehlen

also. Aber indem Jaspers - dem Prinzip nach - in sittlich
hervorragenden Führer-Persönlichkeiten einen besseren Garanten für die
politische Freiheit sieht als in dem heute zugegebenermaßen
fragwürdig gewordenen Interessenstreit der Parteien, stärkt das indirekt
alle jene latenten Kräfte, die mit dem Niedergang der Parteien auch
den Parlamentarismus liquidieren.

VII. Abschließende Bemerkungen

Nicht dem Buchstaben, aber dem Sinne nach richtet sich Karl
Jaspers' Kritik freilich weniger gegen die Existenz von politischen
Parteien als gegen ihre Bürokratisierung. Diese Interpretation würde
mit der weiter oben angedeuteten, von Max Weber entwickelten
Trennung von bürokratischem Beamtenapparat und politischer
Führung übereinstimmen. Mit einer Trennung also, die wiederum
dem erkenntnistheoretischen Dualismus von Sein und Sollen ent-

26 Ibid., S. 139 f.
27 Kurt Sontheimer im «Monat», Juli 1966
28 Die geistige Situation der Zeit, S. 197

136



spricht. Die nach formal-rationalen Prinzipien funktionierende
Bürokratie ist das Schicksal des modernen Staates. In ihrer Struktur
gleicht sie weitgehend der kapitalistischen Betriebsform. Nun stößt
die Bürokratie allerdings dort an eine Grenze, wo die Politik nicht
ausschließlich auf Verwaltung reduziert werden kann, sondern der
konkreten Zielsetzung bedarf. Max Weber schreibt in diesem

Zusammenhang: «Leicht ist. festzustellen, daß ihre Leistungsfähigkeit
auf dem Gebiet des öffentlichen, staatlich-politischen Betriebes ganz
ebenso wie innerhalb der Privatwirtschaft feste innere Grenzen hat.
Der leitende Geist: der ,Unternehmer' hier, der ,Politiker' dort, ist
etwas ganz anderes als ein ,Beamter'29.» In diesem Zitat ist die
Problematik des modernen Staats in ihrem Kern getroffen. Dieser Staat
bedarf zwar einer alles ordnenden und alles disziplinierenden
Bürokratie. Aber die Bürokratie, in der eine zweckfreie Rationalität
verkörpert ist, hat noch nirgends einen Orientierungspunkt, ist ziellos,

reproduziert nur das Leben in seinem täglichen Einerlei. Je mehr
Lebensbereiche sie erfaßt und je mehr sie dadurch an Terrain gewinnt,
desto stärker manifestieren sich jene Tendenzen, die nach einer außer-
und überbürokratischen Herrschaft drängen. Diese Erfahrung können

wir auch bei uns jeden Tag machen. Die Klagen, es werde nur
noch verwaltet, nicht mehr regiert, sind ein Indiz für den latenten
Antagonismus. Bei Max Weber und bei Karl Jaspers terminiert dieser

Antagonismus in einer Art charismatischer Führerpersönlichkeit,
die sich zunächst nicht über fachliche Qualifikationen auszuweisen

hat, sondern nach a-rationalen Erwägungen primär die Normen
politischen Handelns festsetzt.

Diese Dialektik von Bürokratie und Führung, von technischem

Apparat und normsetzender Herrschaft, von Rationalität und
Irrationalität enthüllt letztlich die antagonistische Grundstruktur der

bürgerlichen Gesellschaft. Prinzipiell betrachtet führt uns die
Problematik zurück zu deren erkenntnistheoretischem Ursprung. Die

Trennung von wertfreier Erkenntnis, die von Qualität und Norm
abstrahiert, hat erst die Etablierung unserer modernen Bürokratien

ermöglicht. Was diese Bürokratien von anderen historischen
Organisationsformen unterscheidet, ist, daß sie einer über und außer ihr
stehenden, nicht mehr rationalen Herrschaftsspitze bedürfen. Erst
die eingangs erörterte Trennung von Wissenschaft und Politik, an der

28 Max Weber: Gesammelte politische Schriften, S. 322

10 Studia Philosophica XXVI 137



Karl Jaspers mit Max Weber festhält, hat das Erkennen frei gemacht
für die Akzeptierung von Normen, die selber nicht mehr rationalem
Denken unterworfen sind. Damit sind wir auf die wahrscheinlich
quälendste Frage gestoßen, mit der ich schließen möchte: Wohin
treibt eine Zivilisation, die nicht mehr «im Wissen und Gewissen

ihrer Bürger festgemacht» ist30 und in der die von einer wertenden

Stellungnahme dispensierte Erkenntnis gefügig geworden ist gegenüber

Mächten, von denen sie sich äußersten Falls auch als Dienerin
und Opfer beliebiger Zwecke mißbrauchen läßt?

30 Jürgen Habermas: Theorie und Praxis, S. 233

138


	Anmerkungen zur politischen Philosophie von Karl Jaspers

