
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Marcus Aurelius

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marcus Aurelius

von Erich Brock

Von dem umfangreichen Schrifttum der Stoiker besitzen wir nur
etliche Werke des Seneca vollständig, und das ganze Werk eines

Verfassers, so daß wir auf ihn einen runden Schluß ziehen können, nur
bei Marc Aurel. Er ist der letzte bedeutende Stoiker. In ihm gipfeln
und enden Größe und Elend des Stoizismus. Die Bruchstücke
aus der Gründungszeit der Stoa zeigen den rasanten Enthusiasmus
des Neubeginns. In seiner unbedenklichen Gläubigkeit an die Absolutheit

und Selbstgenügsamkeit der Vernunft, die den Weg zur Auszehrung

aller theoretisch oder praktisch von daher nicht steuerbaren
Inhalte («Vertierung» nannten die Gegner diese Auszehrung) mit
Zuversicht beschritt, darf man wohl einen Miteinfluß von der
semitischen Herkunft der meisten Schulgründer am Werke sehen. Die
Absolutheit des alttestamentlichen Gottes, welche aus ihrem dunklen
Abgrund heraus alle inhaltlichen Werte, Ziele, Lebensbefestigungen
als relativ aushöhlt und verschlingt, hat von Anfang an eine mehr als

formale Verwandtschaft zu der Absolutheit des Logos, des Geistes bei
den Stoikern, vor dem auch alle konkreten Lebensinhalte entwurzelt
werden. Der Unterschied, daß der jüdische Gott vorwiegend irrational

blieb, während bei den Stoikern Träger der Absolutheit die Ratio
selbst sein sollte, tritt zurück gegenüber der analogen Dialektik,
welche der Absolutheitsidee selbst beiderseits innewohnt. Die bald
und nicht ohne Mitwirkung der gegnerischen Schulen aufdämmernde
Einsicht, daß die spannungs- und widerstandslos einbahnig
durchgeführte Absolutheitsidee zur völligen Leere führt, brachte dann die
mittlere Stoa zu einer Öffnung gegen Natur, Leben, Kultur, bedingt
dadurch, daß ihre Vertreter, besonders Panaitios und Poseidonios in
anderem Maße aus höherem Bildungsleben herkamen als ihre
Vorgänger. Dabei wollten sie die Absolutheit der Grundposition unge-
mindert festhalten. Im dritten Zeiträume der Stoa trat eine Wieder-
zusammenziehung dieser Grundposition in ihre Nacktheit ein, wie
vor einer Gefährdung durch den breiten Einlaß, welcher der «Welt»

61



gewährt worden war. Diese Stoiker, Epiktet, Seneca, Marc Aurel
lebten in zugespitzten gefährdeten Situationen: der eine lange Zeit
als vielleicht mißhandelter Sklave, der andere den Launen eines

Despoten preisgegeben und schließlich erliegend, der dritte mit
Verantwortung für ein Weltreich beladen, das auf seinem schmalen

Gipfel angelangt war. Sie stießen infolgedessen die stark und in
hälftiger Zugewandtheit zu dem Unbeherrschbaren ausgebildeten
Außenwerke der Logos-Absolutheit in Kosmologie, Naturphilosophie,
Logik weitgehend ab, um sich ganz in der zum Äußersten abgesicherten

Ethik zu verschanzen.
Bei Seneca und Epiktet gelingt das ohne große Schwierigkeit.

Epiktet ist bei aller Achtbarkeit seiner Prinzipien und seiner Haltung
ein kleiner Mann, eher ein wenig trocken und bürokratisch. Seine

Kasuistik ist entsprechend kleinbürgerlich primitiv, ähnlich wie bei

Kant, wo sie in fast groteskem Gegensatz zur Größe der prinzipiellen
Ideen steht und wenig über das abgeleugnete Depositum u. dgl.
hinausgeht. Poseidonios war demgegenüber ein Herr; entsprechend
begegnete er beim ersten Schritt ins breitere Leben hinaus der in der
Schule überraschenden Tatsache, daß der Pflichtenkonflikt sozusagen
die normale Situation des komplizierteren, bewußter lebenden
Menschen ist - und schrieb darüber. Bei Epiktet blitzt nirgends etwas auf,
als habe ihn das «Leben» tiefer versucht. Mit Seneca treten wir in
eine ganz andere gesellschaftliche Atmosphäre; aber er scheint sich

nicht mit tieferen Bindungen durch diese Stellung auseinandersetzen

zu müssen. Seine Schriften enthalten viele recht schöne und auch
förderliche Formulierungen, aber alles geht ein wenig zu glatt auf:
es ist zu schön, um wahr zu sein. Marc Aurel hat die Absolutheit von
Epiktet und die (allerdings keineswegs einfach bejahte) Lebensoffen-
heit Senecas. Daraus ergibt sich ein Energiefeld, das den stoischen

Formeln erstmals ihre ganze mögliche Spannung verleiht. Marc Aurel
ist Kaiser. Aus der Sprengung aller bürgerlichen Problem-Enge, aus
der Ernstnahme der vielfältigen Pflichten dieser Würde ergibt sich

von selbst eine Entrollung der von Philosophie und Lebenskunst zu
bestreichenden Lebensfläche, welche zu einer doppelten Intensivierung

der zusammenraffenden Kräfte nötigt. So konnte sich allererst
Kraft und Brüchigkeit der stoischen Ideale wirklich zeigen, und hinter
ihrem polierten Metall erscheint ein Mensch, der ihre Unerfüllbar-
keit sich selbst zur Schuld macht und sich damit bis zu seinem Ende
aufs ernstlichste quält. Dabei muß man sich eins ruhig klar machen:

62



daß alle tiefer veranlagten Stoiker, besonders der mittleren Periode,

zugegeben oder nicht, umgetrieben waren von dem Konflikt zwischen
der Unerschütterlichkeit der errungenen Grundstellung, der Unbe-
dingtheit von Vernunft und gutem Willen - und andrerseits den

Anforderungen von Natur und Leben, deren Nichtbeachtung zum
Absurden führt. Immerhin ist das weitgehend die Normalsituation eines

tiefer angefochtenen Menschen, und für einen solchen ist ja doch
wohl die stoische Lehre vorwiegend bestimmt. Er weiß, daß er nur
existieren kann, wenn er rückhaltlos an etwas Absolutes des Geistes

glaubt, fühlt aber auch, daß er vom Glauben allein nicht leben kann,
sondern ein Mindestmaß von Gegenwärtigem, unmittelbar Erfüllendem

braucht, welches als solches nicht von ihm abhängt. Die Gegner
warfen den Stoikern vor, daß sie die Menschen allein mit nie
anlangendem Streben abspeisen wollten. Daß das eigentlich nicht geht,
empfanden die meisten Stoiker wohl doch. Was man ihnen aber

wirklich vorwerfen kann, ist, daß sie nie ganz ernstlich der allerdings
unlösbaren Aufgabe nähertraten, einen philosophisch konstruierenden

Ausgleich zwischen den beiden Urforderungen an den Menschen, der
nach Glauben und der nach Gegenwart, zu versuchen.

Ihre ehrliche Bemühung sprach sich aber doch darin aus, daß sie

das Verdrängte, Verneinte, nämlich die Eigenständigkeit des Natürlichen,

doch immer wieder an unvermuteter Stelle sich durchdrücken
ließen. Es seien dafür ein paar Beispiele gegeben, mit Absicht nicht
aus irgendeinem gefühlsbeladenen Problemgebiet des Lebens, sondern

von einer unscheinbaren rein formalen Herkunft. Wenn sich die
stoische Logik und Erkenntnistheorie auf die kahle, flache, rechnerische

Alternative von Wahr und Falsch beschränkte, leuchtet dann

plötzlich inmitten dieser mechanischen Betrachtungsweise die
Einsicht auf, daß der Geist, der Wahr und Falsch scheidet, dazu selbst in
Ordnung sein muß. Damit wird das ganze Problem eine Instanz
zurückgeschoben, aber zugleich über die immanent intellektuali-
stische Ebene hinausgedrängt. Denn ob der Geist selbst in Ordnung ist
oder nicht, entscheidet sich natürlich nicht aufeine rein rationalistische
Weise, wie ob sein Gegenstand wahr oder falsch ist. Woher auch für jene
«Ordnung» abermals einen rationalen Maßstab nehmen? Bei

Protagoras ist das Kriterium für das In-Ordnung-Sein des Geistes
die soziale Nützlichkeit; aber auch er kennt schon die Bedeutung der
Kraft, auch der körperlichen, für tugendgerechtes Handeln. Jenes

In-Ordnung-Sein des Geistes ist im Grunde eine dynamische Frage:

63



ob er stark, spannkräftig, präsent, wirklichkeitsmächtig ist. Das aber
sind vorwiegend und zunächst typische jVafartatsachen, die zunächst
nicht zu dem von uns Abhängigen gehören. Die Natur tritt damit der
Ratio selbständig an die Seite. Das zeigt sich dann auch alsbald in
der stoischen Rhetorik, wo zur Richtigkeit des Redens seine Über-

zeugungs- und Durchschlagskraft gehört, welche eben aus jenem
In-Ordnung-Sein kommt, sowie aus kräftigerem Durchdrungensein
vom Sachverhalt und instinktreicher Wortwahl. Das alles sind also

dynamische und eher naturhafte als rationale Kategorien.
Auch Marc Aurel widerfährt ein solcher Abfall vom fundamentalen

Rationalismus nicht selten; je größer der Druck ist, den er auf seine

Geisteswelt zwecks Konformität mit dem Grunddogma vom
allbeherrschenden Geiste ausübt - und desto unbemerkter, je geringer
sein philosophisch-systematisches Interesse geworden ist. Er war kein
Dialektiker. Aber er rang wenigstens praktisch mit unermüdlicher
Tapferkeit zwischen Druck und Zug jener Daseinspole, Geist und
Leben. Auch er stellt seine Ideale undialektisch und blitzblank hin,
aber er stellt sie vor allem für sich selber hin, immer von neuem sich

zu ihnen hin beschwörend, mit einer verzweifelten Eindringlichkeit,
welche uns verrät, daß der Widerstand nie ganz besiegt wurde -
vielleicht glücklicherweise. So wenig, daß ihn Mitmenschen für ein
wildes Tier und einen Affen hielten (IV 16). Das Du seiner Appelle
ist nicht der Leser, sondern der Verfasser selbst, wie sich schon aus
dem Titel seines Buches ergibt: «Ecç aeauzôv» (so daß dieser statt
wie gewöhnlich mit «Selbstbetrachtungen» wohl besser zu übersetzen

wäre: «Sendschreiben -» oder «Mahnschreiben an sich selbst», ja
es scheint gelegentlich mitzuschwingen: «gegen sich selbst»).

Bald wirst du tot sein, und bist noch immer nicht lauter,
leidenschaftslos, frei vom Wahn, Außendinge könnten dich unglücklich
machen (IV 37). Genug des elenden Lebens, des Murrens und
lächerlichen Benehmens! Warum bist du so unruhig, was findest du
hier so unerhört, was bringt dich aus der Fassung? (IX 37). Wirst du
nicht endlich einmal bedürfnislose Befriedigung finden, wo du nichts
mehr begehrst und verlangst, um Freuden zu genießen? (X 1).

Immer noch so zu bleiben, wie du es bis jetzt gewesen bist, und in
einem solchen Leben dich herumzerren und verunglimpfen zu lassen

(X 8). Fang endlich einmal an, Mensch zu sein, so lang du noch zu
leben hast! (XI 18). Du bleibst freiwillig hinter den möglichen
Vollkommenheiten zurück? Oder zwingt dich deine fehlerhafte Natur-

64



anlage, zu murren, träge zu sein, zu schmeicheln, groß zu tun? Nein,
du hättest von diesen Mängeln schon längst frei sein können (V 5).
Du willst nicht tun, was dir als Mensch obliegt, sondern dich auf
deinem Lager pflegen, weil das so süß sei? (V 1). Du willst ermüden,
obwohl du zu den Bösen gehörst, welche von den Göttern eine Ewigkeit

lang ertragen, ja versorgt werden? (VII 70). Du willst nicht
aufhören, so viele andere Dinge (als die Auswirkung deiner Natur)
hochzuschätzen? Dann mußt du ja neidisch, eifersüchtig, argwöhnisch
werden gegen die, welche dir jene Dinge nehmen können, und denen

nachstellen, die das von dir Hochgeschätzte besitzen (VI 16). Fühle
doch endlich, daß etwas Besseres in dir lebt als das, was die
Leidenschaften erweckt und dich hin- und herzerrt wie der Draht die

Gliederpuppen (XII 19). Was ist dein Zweck? Etwa das Leben für
sinnliche Genüsse? (VIII 19). Fange doch nur einmal an, um Dinge,
die in unserer Macht stehen, zu beten, und du wirst sehen, wie die
Götter uns in solchen Dingen beistehen (IX 40). Laß deine Vernunft
nicht länger Sklavin, nicht mehr durch wilde Triebe hin- und her-

gezerrt sein (II 2). Laß dich nicht weiter wie ein Wind umhertreiben

(II 7). Du hast keine Achtung vor dir selbst. Du suchst dein Glück in
den Seelen Anderer (II 6). Verschwende nicht den Rest deines Lebens

mit Gedanken an Andere (III 4) ; hilf dir selbst, solange du noch
kannst (III 14). Warum gebrauchst du die Vernunft nicht? (IV 13).

Du mußt doch endlich einmal merken, welcher Welt du ein Teil bist

(II 4). - Genug und übergenug, um zu beweisen, daß dies Töne sind,
die wir sonst nicht von den Stoikern kennen. Der Gedanke muß
vielleicht bis zu Geistern wie Vauvenargues und Amiel schweifen,

um diese Geisteslage wieder zu finden : diese Aufstellung geschliffener
Normen und makelloser Idealtypen, und dieses bohrende bodenlose

Bewußtsein der hoffnungslosen eigenen Unzulänglichkeit davor.

(Renan sagt: «Er hatte das Nirwana erreicht, den Frieden Christi»!)
Es ist ein Bewußtsein, das bei Marc Aurel wirklich bodenlos genug

ist, um sich immer wieder der von der Schule erlaubten Idee des

Selbstmordes zu bedienen, damit er sich darüber beruhigen könne -
darüber, daß die Allgenugsamkeit der Vernunft und der Gutwilligkeit

trotz allem nicht die ersehnte restlose Sicherheit hergibt. Allein
schon diese erstaunliche Erlaubnis in ihrer anscheinenden Unlogik
war Zeichen genug, daß die Grundmeinung der Lehre eben doch

praktisch nicht vorbehaltlos stach. Erst auf der Möglichkeit des

Selbstmordes beruht die Möglichkeit der bedingungslosen Freiheit und

65



Selbstbestimmung. Wir wissen nicht, an welchem Punkt des Systems
der Selbstmord zuerst positiv in Betracht gezogen wurde. Daß diese

Idee aber schnell existentiell wurde, ist durch ihre mehrfache

Verwirklichung unter den Schulgründern zu belegen. Vermutlich rächte
sich die allzu leichtherzige Nichtigerklärung des Schmerzes bald an
ihnen.

In die Innenwelt Marc Aurels tritt der Gedanke des letzten

Ausweges auf positivere Weise ein. Nochmals, er ist Kaiser. Er hat ein
Werk zu tun - ein ungeheures Werk. Niemand kann es ihm abnehmen,

auch Gott nicht; er hat sich selbst seinen Posten angewiesen

(III 5). Das Leben ist für mich wertlos, wenn dies nicht getan werden
kann. - Nun, so verlaß das Leben (VIII 47). Das widerspricht also

krass dem stoischen Moralismus, wonach alles nur an der Absicht
hängt, nichts am Erfolg (welcher Ansicht Marc Aurel allerdings
ausdrücklich widerspricht, VII 4). Es gibt demnach eine eigenständige
Absolutheit dessen, was nicht von uns abhängt. Wo Marc Aurel dem
älteren Stoizismus folgt, meldet sie sich vorwiegend negativ, in der
tiefen konstitutionellen, nicht zufälligen Unfähigkeit, das stoische

Vernunftideal zu erfüllen. Hier tritt sie mit unmißverständlich
gleicher Würde neben die Absolutheit der Tugend, die in unserer
Macht ist. Jenem Absoluten auszuweichen, schützt noch nicht vor
dem Selbstmord. Tiefer betrachtet hat derselbe eben doch eine Logik
innerhalb des stoischen Systems. Der gewollt hemmungslose Ablauf
zur völligen Entleerung hin führt ja bereits zu einer Art geistigen
Selbstmords (IX 21).

Das ist ein Zeichen dafür, daß die Gegenwehr gegen alle Versuche
des von uns Unabhängigen, zur Wesenhaftigkeit vorzudringen,
zunächst auf allzu billige und formale Weise vorgenommen wird. Die
bedingungslose Hingabe an die Weltvernunft wird dadurch möglich,
daß wir unser menschliches Schicksal als vernünftig begreifen. Solches

Begreifen geht eben zunächst nur auf irgendwie formale Weise, durch
die Beweisgründe, welche seither so weithin üblich geworden sind:
Was im einzelnen und für den einzelnen sinnlos und sinnwidrig scheint,
die schweren Schicksale, das ist für das Ganze nützlich. Nicht nur
geht Gemeinnutz vor Eigennutz, sondern was dem Ganzen nützt,
kann nicht anders als dem einzelnen gleichfalls nützen. Was dieses

Ganze ist, wie ihm genützt wird und wieso dieses Nützen auch dem
einzelnen nützt, das erfahren wir zunächst so wenig konkret wie sonst
in solchen Litaneien. Wenn wir diesen Nutzen aber nicht begreifen,

66



so hat es trotzdem keinen Sinn, gegen die Notwendigkeit aufzubegehren.

Die Notwendigkeit ergibt, daß das einzelne nicht beständig ist.

Begnüge dich mit der Vergänglichkeit der aus den Grundstoffen
bestehenden Körper (II 3).

Damit sollte die Sache abgeschlossen sein. Wer aber ein Ohr für
Untertöne hat, hört heraus, daß sie es nicht ist. Bleibt nicht ein
Unbehagen auf dem Grund, ein Unbehagen vor der Dürftigkeit dieser

Abspeisung des vom Schicksal Getroffenen? Müßte nicht vielleicht
inmitten der begriffenen oder unbegriffenen Vernunft sich etwas wie

Gütigkeit auftun, die geliebt werden könnte? Auch diese Liebe zum
Schicksal verlangt sich der Mensch ab (III 16). Aber lieben kann

man schließlich nur das von uns Unabhängige; und damit zuckt hier
alsbald der Fuß zurück, als sei er auf eine Natter getreten. Denn hier,
dem Unabhängigen gegenüber, darf es keine Zweideutigkeit, keine

Nachgiebigkeit geben; sonst ist die Sache des Stoikers zu Ende, ehe

sie begonnen. Und doch ist eben jenes unbefriedigte Gefühl zur
Stelle. Vielsagend wird gesetzt, es könne etwa etwas Besseres als die
Vernunft gefunden werden, das wie ein höchstes Gut das ganze Herz
an sich zöge (III 6). Wenn die Dinge, die uns als Menschen nichts

anzugehen haben, uns doch angingen, so wäre es schlecht, sie zu
verachten und zu bekämpfen ; und wer sich so stellt, als brauche er sie

nicht, wäre nicht zu loben ; und selbst, wer sich eines derselben

versagte, wäre kein guter Mensch (V 15). Aber hast du dich einmal
hinreißen lassen, so steht es nicht mehr in deinei Macht, jenem einzigen

Gut, welches in Wahrheit dein eigen ist (der Vernunft), den Vorrang
einzuräumen! (III 6). Ist nicht doch die Vernunft anziehender

(TrpoorjveOTepov) als das andere? (V 9). Laß dir also an der natürlichen

vernünftigen) Tätigkeit genügen (III 12) - welche auch
z. T. in der «Einräumung des Vorrangs» besteht. Aber wie soll nun
diese Verfügung des Vernunftwillens gegenüber dem Irrationalen der

Unbefriedigung ganz durchdringen? An sich ist Marc Aurel der
positiven Rolle des rein Irrationalen im Weltplan bis herab zu den Rissen
im durchgebackenen Brot gefühlsmäßig nicht verschlossen (III 2).

Die Idee dieser «Einräumung des Vorrangs» kam zuerst von
Sokrates, und seine Autorität war in der Stoa ungeheuer. Sein großer
Tod paßte zu gut in ihre Idealbildung, um nicht seine oft eitle
Geschwätzigkeit, seine illoyale Rechthaberei, sein geistig aufgeputztes
Getändel mit schönen Knaben und seinen allzu dünnen Intellektualismus

vergessen zu machen. Marc Aurel beweist hier seine Unab-

67



hängigkeit durch einschneidende Vorbehalte (VII 66). Sokrates hatte
gelehrt, daß nur Einsicht in das zur Glückseligkeit Zweckmäßige
erforderlich sei - weil der Mensch unmöglich seinem Glück zuwiderhandeln

könne. Und was für diese Glückseligkeit zweckmäßig ist, sei

eben die Tugend. Inhalt der Tugend ist das Nützliche, und darum
auch das Angenehme - jedoch solches ohne Reue. Eudämonie ist
für Sokrates mit intensiven Annehmlichkeitsgefühlen verknüpft. Diese

letztere Idee bedeutet nun den kleinen Finger, dessen ganze Hand
dann Protagoras nahm, um solche Lehren ungemein zu vertiefen.

Beleg dafür? Daß die Lehre des großen Protagoras von Piaton im
wesentlichen treu wiedergegeben wird, ist schon dadurch
wahrscheinlich gemacht, daß Piaton sie gar nicht verstanden, sondern sie

als frivolen Relativismus mißdeutet hat. Relativismus im Bezug auf
das einzelne Sein könnte eher mit Piatons Intuitionismus zusammen
gedeihen! In Wahrheit hat Protagoras nur die durch die Vor-
sokratiker geschehene volle Zersetzung des naiven Seinsobjektivismus
ratifiziert, welcher Piaton durch den Kopfsprung in mystische Schau

zu entgehen hoffte. Protagoras dagegen war auf neue Befestigung
bedacht - und fand sie im Gesunden und Sittlichguten. Er macht sich
die «Einräumung des Vorrangs» an dieses zu eigen, aber sie könne
nicht einfach durch die Einsicht in die Tugend, durch den Verstand
geschehen. Es ist nicht so, daß die Menschen der einen Raktion auf die

Dinge Wissende, die der entgegengesetzten Reaktion Unwissende sind —

nicht so, daß die eine Beantwortung der Außenreize «wahrer» sei als

die andere. Sondern die einen Menschen sind gesund, die andern
krank. Da wir nicht wissen, welches das Wesen der Dinge an sich ist,
so muß uns in jenem Dilemma, welche Reaktion die richtige sei, ob
die des Menschen, dem der Wein süß schmeckt oder dem bitter, der

Begriff der Gesundheit weiterhelfen. Im höheren Sinne ist die Tugend
gesund, nämlich als die Einstellung, welche das gesellschaftliche
Zusammenleben der Menschen ermöglicht. Das Wissen hilft nicht
allzu viel dazu, der Tugend den Vorrang einzuräumen, sondern es

muß eine Umstimmung der unmittelbaren Empfindung
hervorgebracht werden in dem Sinne, daß nachher die Tugend süß schmeckt
und das Laster bitter. Protagoras weiß offenbar, daß ein unablässiges
Anleben gegen das Gefühl den Menschen verkrampft und zerstört.
Die Empfindung ist im Gegensatz zum Verstandeswissen und Glauben
unmittelbar und gegenwärtig (npocpazog xal napibv). Es ist dabei zu
berücksichtigen, daß im Begriff der «Gegenwärtigkeit» hier auch

68



immer der Gegensatz zur Vorstellung eines Zukünftigen mitläuft, das

erhofft oder gefürchtet wird, sowie eines zukünftigen Stimmungsumschlages

ins Gegenteil (z. B. Überdruß oder Reue) ; aber das sind

ja doch nur Umwege zu dem moderneren Begriff der Gegenwärtigkeit,

welche in diesem Sinne also für die Befriedigung durch das

Unabhängige zugegeben wird, nur nach der Stoa nicht ausschlaggebend

sein dürfte.
«Unmittelbar» und «gegenwärtig» sind bereits stoische

Ausdrücke. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß die Stoa hier von
Protagoras beeinflußt ist - noch wohl auch, daß Marc Aurel Schriften

von ihm gekannt hat, obwohl sie damals bereits selten wurden. Er
bringt den Grundgedanken des Protagoras fast wörtlich, wobei er
nur den Wein durch Honig ersetzt (VI 57). Es wird also der Gedanke
der physiologischen Umerziehung übernommen, und damit gewonnen,

daß der Stoizismus nicht in einen blanken Asketismus ausarten
muß, welcher einfach das Unangenehme zu tun befiehlt. Dein
Seufzen endigt erst, wenn du fühlst {nddris\), daß, was für den

Wollüstling die Schwelgerei, für dich Tätigkeit im Einklang mit der
Natur ist; alles solche muß man als einen Genuß auffassen (X 33).
Unermüdliche Tätigkeit bringt notwendig Lebensgenuß hervor (XII
29). Der Mensch muß sich selbst beeinflussen, daß ihm die Tugend
als das Natürliche und Wohltuende (V 10) erscheint - wie ja auch im
tieferen für die Stoa das Natürliche einfach das Vernünftige ist, und
umgekehrt. Aber darin liegt schon, daß die Verselbständigung des

Natürlichen und der Empfindung sofort schreckensbleich wieder
größtenteils zurückgenommen wird. Schon ist die fundamentale
Reaktion des Stoikers wieder da. Dem Gefühl Selbständigkeit
einzuräumen, heißt Verselbständigung des nicht von uns Abhängigen,
und das ist unabsehbar. So wird alsbald wieder gesagt, das scheinbare
Gut des Unabhängigen ist nicht gegenwärtig, sondern nur unsere

Meinung (ôoÇdÇeiv) geht dahin, es sei gegenwärtig. Hand in Hand
damit läuft das Streben, die Annehmlichkeit der Empfindung des

«Natürlichen», und damit besonders die «Glückseligkeit», nach wie
vor möglichst von der Angleichung an « Lust » {ßöovrj) zurückzureißen,
wennschon Sokrates diese Annehmlichkeit mit dem etymologisch
verwandten -rjöö, der Süße des protagoräischen Weines bezeichnet hatte.
So siegt der Rationalismus und die reine absolutistische Herrschaftsgesinnung

dem Leben gegenüber schließlich nahezu auf der ganzen
Linie. Ja, die Stoiker gehen dann gelegentlich so weit, die «Freude»

69



(xapd) als absoluten, unvereinbaren Gegensatz zur Lust zu bezeichnen.

Nachdem immerhin dem natürlichen Empfinden ein Knochen
hingeworfen worden war, daran zu nagen, geht nun die Fahrt mit doppelt
gutem Gewissen in den ethischen Absolutismus hinein, der einen

Augenblick in Frage gestellt schien; das soll aber nicht wieder
passieren. Die Axe der stoischen Lehre ist, und bleibt auch bei Marc
Aurel, die Möglichkeit, weil Notwendigkeit, den Verstand durch
seinen eigenen Willen zu ordnen (VII 37). Unter «Verstand» wird
aber im griechischen Rationalismus das Gefühl mitbegriffen, ja sogar
Begehren und Trieb, welche ja nur Verstandesurteile über Begehrensoder

Fliehenswertes seien. Alles ist Meinung, und diese hängt von dir
ab (XII 22). Wenn wir nur die von uns abhängigen Dinge für Güter
oder Übel erklären, bleibt also auch kein Grund, die Gottheit
anzuklagen (VI 41). In diesem Akt des «Erklärens» liegt nun der Rest

jener Vorstellung des Umgestimmtwerdens darin - oder vielmehr:
dasselbe wird nicht mehr bedurft, denn «Erklären» ist eine feierliche
absolute Souveränitäts-Aneignung durch Verstand und Tugendwillen.
Es handelt sich nur darum, unablässig aktiv, angreiferisch zu sein

gegenüber der Welt des Nichtabhängigen, damit keine Lücke
entsteht, durch welche die zurückgedrängten Selbstbewertungen der

Dinge auf uns eindringen (XII 29), den Menschen in eine passive,

nur ratifizierende Rolle verweisen und ihm damit falsche Urteile
aufdrängen könnten. Pflege der Urteilskraft verhindert Entstehung
«unvernünftiger, unbegreiflicher» (VII 54) Anschauungen (III 9).
Allerdings können wir solche, wenn sie sich trotzdem einschleichen,

sofort wieder austilgen (XI 16), unser Urteil über die Außenwelt,

das allein Leid bringt, verändern (VIII 47). Es handelt sich

da nur um die Intensität dieses Handelns, welches als schwaches

durch die Masse des anfallenden, trügerisch selbständigen Stoffes

erstickt würde - wie eine schwache Flamme, während eine helle
Flamme das Zugeführte sich schnell aneignet und verzehrt und
dadurch nur umso höher emporschlägt (IV 1). Ein starker Magen
verdaut alles (X 31). Dem Tätigen gegenüber dringt kein Ding von
selbst zu, zwingt ihm seine Bewertung auf, nötigt sie ihm ab ; es bleibt
einfach ruhig und unbeweglich stehen (VI 52; XI 11.16) und
erwartet die Verfügung seitens der Tathandlung. Dieser Ausdruck
rechtfertigt sich, insofern hier das Prinzip der Freiheit ergriffen ist.
Die vernünftige Seele bildet sich selbst nach eigenem Gefallen (XI 1).

70



Selbstgestaltung der Seele und ihrer Gestaltung des Stoffes sind
ineinander geknüpft. Das leitende Prinzip im Menschen ist es, das sich
selber weckt und lenkt und zu dem macht, was es ist und sein will,
und jedes Erlebnis zu dem macht, was es in seinen Augen sein soll

(VI 8). Halte ich etwas nicht für ein Übel, so leide ich nicht darunter
(VII 14). Ich kann die Dinge beurteilen, wie ich soll (VII 2). Was die
Natur gleichgültig und wahllos Allen und nicht nur je den Guten oder
Bösen austeilt, das müssen wir auch für gleichgültig halten (II 1 ; IX 1

Damit und nicht vorher, ist die Furcht überwunden (IX 1), Ignorierung

des nicht Umzudenkenden gefunden (VII 2), vollkommene
Sicherheit (VIII 40), welche die Stoiker um jeden Preis anstreben.
Es kann uns nichts Böses mehr widerfahren (VIII 28).

Solche Glaubenssätze sind durch die Jahrhunderte von vielen
primitiveren Moralisten vergöttert worden. Wie konnte es aber kommen,

wenn Abweisung jeder verwirrenden oder unpassenden
Vorstellung und sofortiges Wiedererreichen des Gleichgewichts so leicht
ist (V 2) - wie kommt es dann, daß der Urheber dieser Formeln so

gar nicht das von ihm und allen Stoikern gewährleistete Glück fand,
sondern sich bis an sein Ende in fruchtlosen Kämpfen verzehrte? War
er einfach zu schwach? Das ist die alte Klage der Theologen angesichts
der Wirkung ihrer unsachgemäßen Forderungen an den Menschen.
Doch kein Leser vermag von Marc Aurels Buch den Eindruck eines

schwachmütigen Menschen davonzutragen. Vielleicht war er zu -
menschlich? Sollten jene Glaubenssätze einfach nicht zutreffen? Dies

zu bejahen, ginge auch zu weit. Die Sachlage ist verwickelt. Sofort
ist klar, daß der Mensch, auch wenn er dem Wahn entsagt, daß

unmittelbare Gefühlsreaktionen nur falsche Verstandesurteile seien

über das, was grundsätzlich den Menschen glücklich oder unglücklich
machen kann - daß er trotzdem diese Reaktion mit dem Verstände
beeinflussen kann und soll. So sehr sie anfangs gar nicht von ihm
abzuhängen scheint, vermag er sie doch mit Geduld und Zähigkeit
allmählich in gewissem Maße zu kritisieren, analysieren, korrigieren,
umzubauen - sowohl indem er (darin besteht das neue Leben) die

Dinge möglichst von einer freundlichen Seite betrachtet (VII 2), die
meistens nicht ganz fehlt, oder aus allgemeinsten Glaubenssätzen
heraus ihnen ihr böses Angesicht, das uns in Verzweiflung stürzt,
einfach nicht abnimmt. Lächelt uns aber das Angesicht, so versetzt
es uns in Hörigkeit, die spätestens dann unerträglich wird, wenn sich
dieses lächelnde Angesicht wieder von uns abwendet. Also auch dieses

71



darf nicht ernstgenommen werden. Das ist ein Verfahren, das Marc
Aurel immer wieder anzuwenden trachtet. (Allerdings seien in dieser

Zeit Menschen und Dinge besonders unerträglich -V10). Der Mensch
muß sich also eine rein allgemeine, gläubig ergriffene Richtung auf
das Bejahende, Positive, Günstige, Erfreuende geben und von da aus
seine Reaktionen von der Wurzel her umfärben. Ganz allerdings kann
das nicht gelingen - soll es auch nicht. Es ist unmöglich, daß er sich

jedes Vertrauen zur Aussage des von ihm Unabhängigen untersagt -
unmöglich, daß er sich jede Spontaneität abbindet. Gelingt es aber

doch, so wird es meistens eine bestehende Schwäche nur bestätigen.
Oder aber es tötet mit Leid und Trauer auch Freude und Glück ab,
sowie auch die Fähigkeit dazu, soweit sie echt, quellend und nicht nur
deduziert ist. Wir sehen das auch heute an allen jenen couéhaften
Menschen typen, welche glauben, durch Hervorkehrung des «Positiven»

in allen Dingen das Leiden absolut vermeiden zu können, in
Wirklichkeit aber nur farbloser, schwächlicher, eingeengter, ängstlicher

werden. Nur der Tote ist leidlos. Marc Aurel sieht es mitunter
ein. Ein gesunder Mensch muß alles sehen können, nicht nur etwa
Grünes, alles hören und riechen (X 35), nicht nur «Positives». Aber
diese Einsicht herrscht nicht vor.

Wenn auch Verminderung des Leidens für den Menschen

notwendiges Ziel bleibt, so ist doch offenbar die Illusion, sie zum Absoluten

treiben zu können, in Wahrheit nicht eine positive, sondern eine

negative Einstellung. Es gibt kein positives Glück einfach auf Grund

von Nichtbedürfen, wie Marc Aurel wähnt (VI 16; X 1). Mit der
Stoa sucht auch er den Ausweg aus den Verstrickungen des Daseins

grundsätzlich in der Richtung auf Rückzug daraus, auf Abtötung,
Absterben, Lebensverneinung, Verdünnung, Herabsetzung aller
Angriffsflächen. Die von ihm gesuchte Sicherheit ist die Sicherheit, die

im Tod liegt, die Stabilität, welche den energieärmsten Zuständen

innewohnt, die Unschwierigkeit des immer weiter Vereinfachten, wie
es für Descartes das Ideal war. Was passiv und spannungslos
zuunterst daliegt, kann nicht mehr fallen. Die Negativität des Zieles

schließt aber nicht die gespannteste Willenskraft des Hinstrebens aus.

Dieses Prinzip des Abbaus, des Zurückstrebens hinter alle Setzungen
des Lebens wird an vielen Techniken und Einzelwegen der stoischen

Daseinsbemeisterung klar. Darum bleibt auch die Hingabe ans «All»
blaß, mehr Ermattung und Abbau als Liebe. Im selben Schritt tritt
dann natürlich das Handeln einseitig hervor - und muß durch diese

72



Einseitigkeit, dieses ungenügende Getragensein alsbald etwas Hektisches

gewinnen. Nicht umsonst stellt Marc Aurel die Spinnen, Bienen
und Ameisen als Muster hin - Tiere, die wie Galeerensträflinge
arbeiten (wie allerdings kommen die lumpenhaft vergnügten Spatzen
auf diese Galeere? VI). Aber er wird dann gleich wieder erschreckt
durch die «mühsame Lastträgerei der Ameisen» und empfiehlt
dem gegenüber Gelassenheit (VII 3). Im übrigen ist doch fast ruheloses

(V 1) Tätigsein sein unaufhörlicher Kehrreim. Eine wirkliche
positive, aktive, liebende Hingabe an das Schicksal kann nicht
gelingen, wenn überhaupt gar kein Vertrauen zur anwesenden Gestalt
der Welt und des Weltgeschehens vorhanden ist - dazu, daß der
Aktivität der Vernunft von selbst etwas aus dem Gegenüber antworten
werde. Bis auf den Grund muß hier die Welt jeden Augenblick durch
die Tathandlung des Ich umgeschaffen werden. Das ist das innere,
innerste Wesen der empfohlenen Tätigkeit. Sie bleibt im Gang, weil
sie in jedem Akt über sich selbst zu einem 2jel hingerissen wird, sei

dieses auch nur der undämpfbare Wille selbst (VI 50) - während die
Natur und sogar die Geschichte (VII 1) immer und schließlich
geistlos im Kreise laufen (VI 17).

Klar, daß aus solcher Betrachtung keine Naturphilosophie
erwachsen kann - wie sie die Stoa früher besessen hatte, allerdings
ohne allzu tiefe Wurzeln in ihrer eigentlichen Lehre, sondern mehr als

übernommene. Doch immer, wenn nach natürlichem Rückstoß die

Dinge wieder mehr zu sich selbst gelangen, wieder in sich selbst
sinnvoller erscheinen, so recken sich doch unausgesprochene Keime
früherer Naturphilosophie in die Gedankenwelt Marc Aurels -
wenngleich natürlich jenes «In-sich-selbst» doch wiederum bald von
der apriorischen Vernunft vergewaltigt wird. Was da so zwischen der

vorurteilsfrei betrachteten Natur und der als Vernunft aufgefaßten
Natur schwebt, ist das bereits andeutungsweise bekanntgemachte
«Ganze». Damit ergibt sich eine Art, die Dinge auf die von Marc
Aurel empfohlene Weise von einer andern Seite als der sich unmittelbar

darbietenden zu betrachten. Sie bedeuten eben, den Positionen
des individuellen Lebens in ein «Ganzes» auszuweichen; und was
dieses Ganze ist, wird hier nun klarer. Züge des Weltbaus, die uns
häßlich und unzweckmäßig dünken, sind «im Ganzen gesehen»
schön und sinnvoll - nämlich unter dem Gesichtswinkel der Harmonie
untereinander und mit dem All (III 2, VI 36). Das Ganze wird den

Teilen, aus denen es besteht, nicht schaden wollen (II 3, X 6,7).

6 Studia Philosophica XXVI 73



Mannigfach umkreist die stoische Lehre das Naturprinzip, daß, wo
sich Einzelnes zu organischen Ganzheiten zusammenschließt, es

dadurch Kraft anzieht und gewinnt, sich und sein Wesen besser zu
behaupten und zu entfalten (X 6). Ganzheit ist natürlich
weitgehend ein moderner Begriff, doch aber kommt er ja bereits, wenn auch
nicht formal zu Ende gedacht, in der griechischen Philosophie vor.
Auf jeden Fall ist es die Verrichtung des Logos, des Geistes, die

widersprechenden, gegenläufigen Grundprinzipien zur Ganzheit zu
fügen und zusammenzuhalten, indem er sie aufeinander einspielt.
In diesem Sinne ist jedes Ding, jede Wesenheit ein Kräftespiel von
polar entgegengesetzten Mächten. Ein stoisches Beispiel dafür: Der
in der Luft schwebende Vogel bewegt sich in Wahrheit mit der
gleich großen Kraft nach oben wie die Schwere ihn nach unten zieht.
Jedes Teilchen in Festkörpern ist in unablässiger Bewegung. Die
Zusammenhaltung geschieht vom Mittelpunkt der Welt wie des

Einzeldinges aus durch Feuer, Äther, Pneuma; diese Mächte
durchdringen, erwärmen und beleben alles. Gegenpol zum Mittelpunkt ist
der Umfang, denn zwischen ihm und der Mitte findet ein schöpferisches,

gestalterisches Hin- und Herströmen statt. Das gilt besonders,

wenngleich nicht ausschließlich, von den beseelten Wesenheiten, bei
denen die Idee des Mittelpunkts keine Schwierigkeit bietet. Die Seele

hält den Körper zusammen. Es ist eine Spannkraft, welche den
Zusammenhalt trägt, und so ist auch der Logos eine Spannkraft, ein

Dynamismus. Die individuellen Dinge (iôlœç noid) werden qualifiziert
durch die verschiedene Mischung der zusammenhaltenden Grundkräfte.

Damit ist das Qualitative der Natur auf das Quantitative des

Geistes zurückgeführt, womit die Natur einerseits abgewertet, andrerseits

doch wieder aufgewertet ist. Letzteres kommt in der Lehre zum
Ausdruck, daß der Geist unlöslich mit dem Stoff verbunden ist, wie
Rechts und Links untereinander polar verbunden sind.

Es ist kein Grund, anzunehmen, daß Marc Aurel diese
gemeinstoischen Lehren verworfen haben sollte - wenngleich sie als theoretische

ihm minder interessant waren. Wenn auch die Transzendenz
des Geistes bei ihm stärker betont wird, so ist doch jeder hinlängliche
philosophische Transzendenzgedanke nicht nur Gegensatz zur
Immanenz, sondern mit dieser dialektisch verbunden. Dies aber
auszudenken, dazu gelangten nur die Pythagoräer, durch welche die
obige Lehre vom Zusammenhalt zur Ganzheit offenbar stark beeinflußt

ist. Die mutige, wagemutige Einfügung der Stoiker ins Ganze

74



und seinen Aufbau wird aber gleich kompromittiert durch das

entgegengesetzte, das AWaaprinzip, das nach der risikofreien Sicherheit

und Unverstricktheit des Zustandes strebt, welcher sich aus aller
aktiven Rolle innerhalb einer Beitrag heischenden Ganzheit gelöst
hat. Immer wieder wird der Rat ans Herz gelegt, der Bestrickung
durch die Dinge und Widerfahrnisse zu begegnen, indem man sie

«entgänzt», zerlegt, analysiert, atomisiert, bis nichts Bestrickendes

mehr davon übrig bleibt. Zu dieser Operation soll man immer seine

Grundsätze bereit haben wie Ärzte ihre Operationsmesser (III 13).

Gegenüber den Lustverheißungen des Essens und Trinkens, des

Geschlechtes soll man sich einfach das geistlos Materielle klarmachen,
was dahintersteht. Man soll die Dinge entlarven und ihnen ihr
schimmerndes Gewand abreißen (VI 13). Jedes Sinnenwesen, das

du betrachtest, stelle dir schon in Auflösung, Verwandlung, gleichsam
Verwesung oder Zerstreuung vor (X 18). Auch die schönen Gestalten
der Kunst soll man in ihre kleinsten Bestandteile zerlegen, und fragen,
ob sie so noch hinreißen können, und sie daraufhin geringschätzen
(XI 2). Dahin gehört auch in weiterem Sinne die Vorschrift, alles so

zu denken und zu tun, als sollte man diesen Augenblick aus dem
Leben gehen (II 11) - statt so, als sollte man im Leben bleiben.

Bedeutet diese scheußliche Desillusionierung des Schönen durch
Zerlegung etwas anderes als eben den Sinn, die Schönheit und die
Stärke, die durch eine Ganzheit verliehen wird, auf eigentlich
teuflische Weise Zerstören? Nur die Tugend, und was dazu gehört,
soll man von diesem Vivisektionsprinzip ausnehmen (XI 2). Aber wie
sie da ausklammern? Nun, so, daß der stoische Weise auf den Trümmern

einer ganzen abgebauten Welt allein aufrecht und Sinn
verkörpernd bleibt. Dieser Endzustand bestätigt und bekräftigt sich noch
dadurch, daß die Natur in einer Weise beschimpft wird, welche einem
mittelalterlichen Mönch Ehre gemacht hätte. Auch der eigene Körper
muß in der oben beschriebenen Weise zerlegt werden (II 2). Alles
Menschliche gleicht einem Schlauch voll Unrat und Modergeruch
(VIII 37). Solche Gedanken kehren häufig wieder. Aber die

Überanstrengung, welche in dieser einsamen Aktivität des Weisen
unausweichlich liegt, führt sofort zu einem Umschlag in die völlige
Passivität. Er muß aus jeder Verpflichtung zum Reagieren entlassen
werden. Die organischen, aufbauenden Ganzheiten, die, wie etwa
das Schöne, den Menschen mit Beschlag belegen, müssen ihn, der
angstvoll auf der Flucht begriffen ist, ausdrücklich ihrer Verpflichtung

75



ledig erklären. Alles Schöne, welcher Art auch immer, ist an und
für sich schön und in sich selbst vollendet. Es braucht unser Lob und
unseren Tadel nicht (IV 20). Dann sind wir tatsächlich entlassen,
brauchen uns nicht zu ihm aufzurecken, aufzublicken und können

uns ungestört platt zu Boden legen. Trifft nun die Voraussetzung
jener Selbstgenügsamkeit zu? Mörike hat recht, wenn er sagt: «Das
Schöne, selig ist's in sich selbst.» Es gibt unzählige Schönheiten der

unorganischen und der organischen Natur, die schön waren und selig
in sich selbst, ehe sie eines Menschen Blick traf - oder schön, obwohl
sie nie eines Menschen Auge erblicken wird. Schönheit ist also nicht
nur eine willkürliche, assoziative, letztlich überflüssige psychologische
Reaktion des Menschen, sondern, wie gerade auch der weiß, welcher
Schönes wirklich erlebt hat, etwas Objektives. Wozu hat die Natur
Tiere und Pflanzen verschwenderisch mit Schönheit ausgestattet?
Ganz vergeblich ziehen die materialistischen Zoologen die
sinnwidrigsten Gesichtspunkte herbei, um das konkret Naturschöne als

zweckmäßig für Wiedererkennung, Selbstbehauptung, Fortpflanzung
der Individuen usw. zu erweisen. Demgegenüber genügt es aber

nicht, hervorzuheben, daß schöne Tiere (ob auch Pflanzen?) zweifellos

ein dumpfes Wissen und Genießen ihrer Schönheit besitzen.

Sondern es ist die innerste Dialektik des Objektiven, daß es doch
wiederum der eben abgewiesenen Beziehung auf ein Subjekt bedarf.
Gerade um die Schönheit als etwas Objektives, Gültiges zu bestätigen
und ihr damit einen Spiegel vorzuhalten, sie im Menschen zum
immer klareren Bewußtsein und tieferen Genuß ihrer selbst zu bringen,

gerade dazu ist des Menschen Rolle unentbehrlich und wird er
nicht in den Abbau hinein entlassen. Die Sinnenwelt steht einsam
draußen vor unserer Tür; weiß nichts von sich selbst, wird sich selbst

nicht klar. Wer sonst weiß? Unsere Vernunft (IX 15). Und sie ist
hier nicht einfach die rationalistisch umschaffende, sondern in
erstaunlichem Maße kommt sie dem Irrationalen, ja Antirationalen der
Natur entgegen, um darin ein Sinnbild schöner Ganzheit zu
ergreifen (III 2; VI 36). Epiktet weist dem Menschen zu, Zuschauer
und Erklärer der göttlichen Werke zu sein. Daher, wenn wir vor der
Natur oder großer Kunst uns sagen müssen, daß unser Sinn tot,
unser Herz zu ist, empfinden wir deutlich, unsere Menschenpflicht
zu vernachlässigen; und ebenso ist es mit dem Wahren und Guten

(IV 20) und allen höheren Ganzheiten. Die Annahme des eigenen
Schicksals ist auf diese Weise auch eine Vollendung der Sinngebung

76



dafür und kann wohl so erst zur Liebe werden, zum amor fati (VII 57 ;

X 21 Aber auch des Kritikers, der dem Geschehen entgegenzutreten
wagt, bedarf die Welt. Jeder arbeitet auf andre Weise mit (VI 42 -
dagegen IV 29). Die gemeinstoische Lehre dagegen warnt hier
besonders vor der Idee, als seien wir irgendeinem äußeren Anlaß eine

Wichtignahme, oder gar eine Erregung förmlich schuldig.
Nachdem also früher die Rolle des Menschen gegenüber der selbst-

genugsamen, rein objektiv in sich geschlossenen Welt auf die mehr
oder minder negative, bloß enthaltsame, das Weltgesetz des Raubens

(X 10) nicht mitmachende Tugend beschränkt wurde (Marc Aurel
wirft sich selbst Feigheit als Ursache negativer Tugend vor, XI 18,

bezeugt sich aber auch, nie jemandem absichtlich wehe getan zu
haben, VIII 42) - so heißt es nun wieder ganz im Gegenteil, daß der
Einzelmensch die höchste, unentbehrlichste, positivste Rolle habe

und ausfüllen solle. Vom äußersten Rationalismus gelangt Marc
Aurel mit einem Schritt zu der bekannten Formel der Mystik (welche
dem heutigen Gebildeten hauptsächlich von Angelus Silesius her

vertraut ist), daß Gott den Menschen braucht, ja ohne ihn keinen

Augenblick selig sein kann. Das individuelle Schicksal ist durch
Allverkettung für den weltdurchwaltenden Geist Bedingung seines

freien Schaffens, seiner Vollkommenheit und seiner Fortdauer. Aber
eigentlich ist es nicht das objektive Geschick, sondern es ist das Ja
des Menschen dazu, dessen einsichtiges Zustimmen und Annehmen,

sogar Ans-Herz-Nehmen und Lieben. Ohne das wird von der Einheit
der Ursachenverkettung und des Dingzusammenhaltes etwas noch

so Geringes losgetrennt und darum das Weltganze verstümmelt. Die
Weltendurchwaltung wird auf demselben Fuße vorgestellt wie die

durchgehende Waltung des Pneuma im Menschen, welche Gesundheit

hervorbringt (V 8) ; während der, welcher sich von der
Weltvernunft lossagt und trennt, indem er mit den Ereignissen
unzufrieden ist, eine Geschwulst am Körper der Welt (eine tote, negativ
selbständige Wucherung, die den Kreislauf der Säfte blockiert) ist,

oder, mit anderem Bild, ein Hochverräter am Weltstaat, der seine

Seele von der allen Vernünftigen gemeinsamen einen Allseele
losreißt (IV 29). Er ist aufrührerisch wie ein Mensch, der in einer
Volksversammlung durch seine einzelne (bloß eigensinnige) Person die

Einstimmigkeit verhindert, und er zerreißt die Einheit seines eigenen
Lebens damit (IX 23). Wer seine Antwort auf die Welt über das

Geschrei und Umsichschlagen eines Schweines auf der Schlachtbank

77



erheben will, wisse, daß es den vernünftigen Wesen allein gegeben ist,

freiwillig allen Schickungen zu folgen (X 28). Und es ist dem
Menschen im besonderen der wundervolle Weg offen, sich nach erfolgter
Trennung doch immer wieder mit dem Ganzen zu vereinigen (VIII
34).

Hier rührt Marc Aurel an eine letzte wesentliche Vereinigung der
äußersten Gegensätze des Welt- und Seelenbaues. Die Vereinigung
mit dem Ganzen ist die letzte Hingabe an ein selbstgenugsames Sein
durch Selbstaufhebung des sich abspaltenden Individuums. Zugleich
aber ist diese Selbstaufhebung die abgespaltenste, kühnste, freieste,
schwerste Tat, die nur dieses Individuum vollbringen kann. Das

objektive Sein ist zugleich des Subjektes bedürftig, damit dieses die

Selbstgenügsamkeit des Seins herstelle, indem es sich von ihm
verschlingen läßt. Die absolute Wichtigkeit und die absolute Unwichtig-
keit des Menschen fallen zusammen. Aber nach dieser tangentialen
Berührung fliehen die Entgegengesetzten wieder auseinander - weil
bei Marc Aurel der lebendige, in sich verbreiterte Gottesgedanke
fehlt, der eine solche Vereinigung wenigstens eine Weile tragen könnte.

In jeder wärmeren Religion kann die Bejahung des Schicksals an
sich aus Gottesliebe, aus Anschauung des als gültig und vernünftig
angenommenen Wesens Gottes geschehen, aber nur dann aus vollem
Herzen, wenn Gott wenigstens zeitweilig in Fülle und Gegenwärtigkeit

unmittelbar gefühlt wird und dadurch nicht nur alle Bedenken

zum Schweigen bringt, sondern den Menschen auch glücklich macht —

was eben Glücklich wirklich heißt, womit also nicht die Eudämonie
der Stoiker gemeint ist, die in Wahrheit bestenfalls Frieden ist. Allerdings

sank das Christentum von diesem hohen Punkt der Schicksalsbejahung

auch seinerseits bald weithin ab. Denn die Gegenwart
Gottes ist nicht nur überhaupt selten zu fühlen, besonders wenn die

Weltperioden des großen Ausbruchs wieder vorbeigehen, sondern
auch die heilsgeschichtliche Nähe Gottes verblaßte bald. So schlug das

Christentum, um wenigstens Ruhe des Gemütes zu verschaffen, einen

ähnlichen Weg wie die Stoa ein, den des Abbaus, der Lebenstötung,
der Selbstverdünnung - ja noch radikaler, weil die nichterreichte
Gottesseligkeit nach der negativen Seite statt der stoischen Indifferenz
auch etwas Absoultes abscheiden mußte, nämlich die volle Dämoni-
sierung der Natur. Geschichtlich ist diese gänzliche Verwerfung der
Natur auch darauf zurückzuführen, daß in die Leere, die entstanden

war durch die Gleichgültigkeit Jesu gegen die Natur (aus jüdischer

78



Überlieferung und aus unmittelbarer Enderwartung geboren),
alsbald der Gnostizismus sich einnistete, und dies mit unabsehbaren

Folgen. Marc Aurel gelangt wie die anderen Stoiker selten so weit.
Einmal sagt er: Man ist umso besser, je mehr man sich viele der
natürlichen Dinge versagt (V 15). Aber im allgemeinen ist ihm das

Natürliche etwas Gleichgültiges. Versuche nicht, gegen eine natürliche
Empfindung zu kämpfen (V 26). Gib acht, was deine Natur verlangt;
gönne ihr das, laß sie gewähren (X 2). Wähle dir unter den
vorhandenen Gütern die annehmbarsten aus (VII 27). Dies alles unter
Vorbehalt des Vorranges und Sichdraußenhaltens der Vernunft.
Entsprechend gibt es Stellen, wo von einer Übersteigerung der
Vernunft Abstand genommen wird.

Marc Aurel zeigt im Vergleich zu den anderen Stoikern eine deutliche

Zurückhaltung in der Abgabe von Versprechungen
ausgesprochenen Glücks. Einmal spricht er, wir hörten es schon, doch halb
zweifelnd von «wirklichem Lebensgenuß», welcher die Folge von
pausenloser Tätigkeit sein müsse (XII 29) - Tätigkeit vor allem an
der unermüdlichen Umbewertung des dem Menschen Entgegentretenden.

Aber in seinem Herzen weiß er gut, daß auf diesem Wege
beflissener Umstimmung und Zustimmung gerade eben Ruhe,
Beruhigung, Begnügung, Sichgenügenlassen erreichbar sind. Diese
Ausdrücke kehren unablässig in den Vordergrund zurück. Immer wieder

beklagt er sich, wie unruhig, sorgenvoll er sei (XII 8), fragt sich sehr

bitter, wozu eigentlich diese Ruhelosigkeit, da doch theoretisch alles

stimme (V 18.35; VI 10.11; VII 2; X 12.31), und sucht nach
beruhigenden Gedanken (V 10). So scheint die Vernunft meistens nicht
einmal dieses Ziel der Ruhe zu erreichen (sondern erst der Tod,
V 4; VI 28), und jedenfalls nur, wie dazwischen zugegeben wird (in
Übereinstimmung mit anderen Stoikern), wenn aus dem nicht von
uns Abhängigen ein Existenzminimum gegeben ist. Marc Aurel war
ein schlechter Beweis für die Stoa. Er war in ihre Weisheit theoretisch
und praktisch tief eingedrungen und war dabei ein unglücklicher
Mensch - er hatte unendlich gelitten, weil er sich nicht mit der

Auswirkung seiner Vernunft begnügte (IX 26) - aber wohl nicht
nur darum — ähnlich wie es sich dem Christentum gegenüber mit
Fénelon verhielt, einem der innerlichsten, gottergebensten Christen
der Jahrhunderte, welcher Vielen Trost gab, und dabei einmal brieflich

äußerte, er sei so steinunglücklich, daß er oft kaum atmen könne.
Dazu trägt auch bei, daß jene stoische Zustimmung der Vernunft,

79



die zufrieden machen soll, doch fast immer gegen einen dumpfen
Widerstand des Gefühls geschieht, welches weiß, daß die Zustimmung
mit einer großen gefährlichen Unehrlichkeit erkauft wird. Und gar,
wenn das Schicksal ganz ernst macht, so bleibt es nicht bei dem

dumpfen Widerstand, sondern es ist dann in jedem konkreten Sinne
unmöglich, zu einer Uberzeugung von Vernunft und Güte des

Geschehens zu gelangen. Vor der nackten Gegenwart der letzten
Schrecknisse verhilft nichts unmittelbar dazu.

Die Inständigkeit der christlichen Gottesidee, die dagegen eingesetzt

wird, wird von derjenigen Marc Aurels wie überhaupt der
stoischen nirgends erreicht - wie schon angedeutet wurde. Zwar ist
die stoische Gottesidee gedanklich wesentlich besser durchgearbeitet.
Mindestens wissen die Stoiker, daß eine geistig zulängliche Religion
nicht einseitig theistisch noch einseitig pantheistisch sein kann,
sondern diese beiden Seiten enthalten muß. So ist das Schillern des

stoischen Gottes zwischen den beiden nicht eine Schwäche, sondern -
könnte eine Stärke sein, wenn der Versuch gemacht wäre, dieses

Verhältnis dialektisch durchzugestalten (vielleicht lag eine Ahnung
davon in der stoischen Lehre, daß die Volksgötter konkrete
Einzelblickseiten Gottes seien) - wozu sich Ansätze schon bei Xenophanes
gezeigt hatten (Arist. De MXG 977 b). Und diese dialektische
Durcharbeitung hätte dann ihre Auswirkung und Bestätigung in der
entsprechenden Formung der praktischen Frömmigkeit des Herzens und
des Geistes finden müssen. Die Stoa geht darin nicht so weit, wie sie

als Natur- und Vernunft-Religion, als ausgesprochene Religion für
Gebildete gehen könnte und müßte. So blieb sie unterlegen gegenüber
dem Christentum mit seinem Mythos, seiner Anerkennung und

Unterbringung des Dämonischen. Für Marc Aurel gibt es keine
Dämonie in der Welt, weil die Weltvernunft gut und der Weltstoff
fügsam ist (VI 1), und weil alles Wesenhafte eins ist, ohne «Zweiung»
in einen Sündenfall (VII 9; XII 30). Jene Momente christlicher
Überlegenheit sind allerdings nur auf Grund einer Einseitigkeit der
Gottesidee möglich, welche die Stoa nicht mitmachen konnte. Alle
sehr intensiven Religionen sind darin einseitig, nach der einen,
theistischen Seite das Judentum, in geringerem Maße Islam und
Christentum; nach der anderen, pan theistischen Seite die Religionen
Indiens und Chinas. Marc Aurel findet nicht Kraft, sich im (wenn
etwa auch pantheistischen) Gottesgedanken wenigstens glaubend

unbedingt zu binden, sondern er bietet sich selbst eine Auswahl aller

80



Möglichkeiten und sucht für jede einen Weg zum persönlichen Frieden
offenzuhalten.

Zwar daß Marc Aurel mindestens immer wieder an dem Sinn der
Welt irre wird, kann ihn uns in gewisser Weise eher näher bringen.
Auch wir, kaum aus einem Zeitalter des krassen theoretischen
Materialismus emporgetaucht, welches mit kindlicher, keinen Widerspruch

duldender Befriedigung das Weltgeschehen auf einen
gleichgültigen Wirbel der Atome zurückführte - haben den Wunsch,
wieder zu höheren Anschauungen zu gelangen, seither durch
Miterleben von jahrzehntelangen Ereignissen erkaufen müssen, vor denen

jede Sinndeutung zum Gelächter wurde. Trotz allen romantischen

theologischen und ähnlichen Repristinationen ist uns in Wahrheit
aller unangefochtene Dogmatismus ferngerückt. Und doch ist uns
nicht wohl bei der Art, wie Marc Aurel immer wieder auf einen

Standpunkt zurückfällt, auf welchem er die völlige Sinnlosigkeit der
Welt als möglich setzt. Doch es handelt sich da nicht allein um
Augenblicke der Entmutigung, wie sie bei so überspannten Zielen
wie denen der Stoiker erlaubt sind, und des bis nahe an die Null
absinkenden Lebensgefühls, sondern auch wieder von da aus um eine
fast triumphale Gegenoffensive : Seht, mein Lebensideal, meine

Daseinsbemeisterung ist für jede Möglichkeit bereit, kann sich unter
allen Umständen halten und bewähren - ob nun der Mensch mit
seiner Selbstbehauptung allein stehe in einer götter-, vorsehungs- und
sinnlosen Welt - oder ob er getragen und gebettet sei in einer geordneten

Ganzheit und vernünftigen Einheit von Gott, Vorsehung und
Weltsinn (IV 3; IX 28.39; X 6; XI 18). Im zweiten Fall ist ja sowieso

alles in Ordnung. Im ersten bleibt die sich selbst genügende
Selbstbesinnung des stoischen Wesen aufrecht, dessen Vernunft durch
nichts, unbedingt nichts von außen ernährt zu werden braucht, noch
auch getroffen oder verletzt werden kann (XII 14) - der allem überlegen

ist, was nicht von ihm abhängt - der es in der Macht hat, allein
über sich selbst zu beschließen (VI 44) - oder aber, wenn er sich trotz
allem bedroht fühlt und es für richtig hält, aussteigen kann aus
diesem «chaotischen Gewirre», welches ihm unmöglich Lust zu
längerem Verweilen machen kann (VI 10). Beschwerde dagegen ist
weder dem Zufall noch der Vorsehung, weder den Atomen noch den

Göttern gegenüber sinnvoll (VIII 17). Aber wie Marc Aurel den
«Atomen» gegenüber an der Ganzheitsidee festhalten will, bleibt
allerdings rätselhaft (X 6).

81



Man kann sich ernstlich fragen, ob es nicht irgendwie abscheulich

sei, hier vor dieser letzten Alternative Sinn-Unsinn unter allen
Umständen für beide Fälle gerüstet sein zu wollen - und gar noch mit
fast dem selben Verhalten. Aber jedenfalls ist es menschlich. Natürlich
scheint es, als könne der Mensch nur fest stehen vor dem Unglück
und das Glück genießen, wenn er sich ganz und gläubig und ohne

Rückzugsstraße einsetzt für den Fall des Sinns. Aber nicht nur ist es

zweifelhaft, ob er praktisch diese Einstellung durchhalten kann vor
den Höchststeigerungen des Schicksals, sondern dieselbe ist
überhaupt übermenschlich. Wenn der Mensch glaubt, so übernimmt er
die Verantwortung für seinen Glauben, für die ganze Welt, an deren
Sinn er glaubt; und das führt zu schrecklicher Sklaverei unter der

Forderung des Glaubens angesichts von Lagen, in denen dieser mehr
oder minder absurd ist. Menschlicher ist es, im äußersten Falle
innerlich etwas nachzugeben und zu warten, bis die Lage sich ein

wenig entspannt. Selbstverständlich muß man dann so lange einen
Ersatz des Glaubens haben, um den untersten Punkt auszuhalten.
Das wäre dann die Haltung Marc Aurels, so weit von der eindeutigen
Grundsätzlichkeit entblößt, wie es bei ihm der Fall ist. Jener Ersatz
des Glaubens für den Fall, daß der Geist die Welt nicht mehr auszuhalten

vermag und das Chaos aufbricht, ist dann entweder jene steile
Einsamkeit des Vernünftigen und Tugendhaften inmitten des

Unsinns - man denke etwa an Camus in seiner absurden Welt. Aber
indem ihm jede tragende Substanz fehlt, bricht die Absurdität in ihn
selber ein. So läßt sich diese Einstellung, die des einzig überlebenden

Spatzen, wenn der Himmel einstürzt, nicht lange durchführen.
Allerdings handelt es sich ja nicht um Uber leben, nur um Uberdauern

der Subjektsrolle des Rechtes und der Vernunft, wie bei Hiob,
dessen von Gott vergossenes Blut noch Einspruch schreit (16,18).
Aber auch dieses Überdauern bedarf einer gewissen Sinn-Substanz.

Und da bleibt dann noch die Möglichkeit, den Zufall als eine

formale Notwendigkeit zu deuten und sich an der Gesetzlichkeit von
Ursache-Wirkung als einem Sinnfaktor zu halten (XII 14). Sowieso

lehrte die Stoa, es gebe keinen Zufall, keine «Möglichkeit», sondern
alles geschehe nach strenger, eindeutiger Gesetzlichkeit, so gewiß wie
in der Erkenntnis alles strengstens entweder wahr oder falsch sei.

Schließlich bleibt auch die Frage, was aus der Seele nach dem
Tode wird, in der Schwebe, obwohl offensichtlich der Nachdruck
bei weitem auf der Vergänglichkeit ruht (IV 21). Der stärkste

82



Gegengrund der Stoa gegen die Unsterblichkeit ist die kaum ableugbare

Entstandenheit der Seele. Und in der Zukunft wird ihre Sub-

stantialität durch eine andere Möglichkeit in Frage gestellt. Die
Absolutheit der Vernunft, ja die Vernunft überhaupt, ja der Mensch
selbst kann sich so gänzlich entwunden werden, daß die Quelle der

Bemeisterung endgültig verschüttet ist. Es handelt sich um die

mögliche Altersverblödung - welche sogar verhindert, den unter
Umständen einzig der Menschenvernunft würdigen Entschluß der
Euthanasie zu fassen. Dieser furchtbarsten Infragestellung des

stoischen Daseinssinnes wird nur ungenügend begegnet, wenn ihr gegenüber

zur Eile gemahnt wird (III 1). Das mag für das Werk gelten,
aber was heißt Eile gegenüber dem Sein des Menschen, das er als nun
vernünftig gewordenes für dauernd errungen haben sollte? Anderwärts:

Wie sollte in dir Wahrheit, Gerechtigkeit, Besonnenheit
verlöschen (XII 15)?

Wie gegenüber der Daseinsvernunft im engeren Sinn, dem höheren
Weltsinn und der Existenz Gottes, so bleibt gegenüber der Unsterblichkeit

der Weise für beide Möglichkeiten gerüstet (III 3) - ja für
alle (VII 32). Auch mit dieser Stellungnahme ist uns Marc Aurel
nicht sehr fern. Denn wir erkannten die Müdigkeit des hundertfach
Enttäuschten, für welchen die Unsterblichkeitshoffnung nicht nur zu
anstrengend ist, sondern auch nach erfolgten Faustschlägen des

Schicksals in gewissem Sinne entwürdigend, als wesenhaft und erlaubt.
Diese Müdigkeit der Seele (Marc Aurel wirft sie sich als schändlich

vor, VI 29), welche nicht nur aus der ekelhaften Verbrauchtheit aller
Lebensdinge (VIII 24), nicht nur aus der Anspannung und Manö-
vriertheit seitens der Triebe (ôp/urjzcxrj veupoonacr&ela) stammt,
sondern auch aus der fortwährenden Arbeit des Denkens, d. h. eben (womit
wieder das Hektische der entspannungslosen Vernunft-Tätigkeit
zugegeben ist) der Mühsal des Glaubens und Umarbeitens alles

Nichtabhängigen - die daraus entstehende Müdigkeit läßt den Tod, und
wohl den endgültigen, als erwünschtes Ausruhen erscheinen (VI 28).
Jedoch erhebt sich Marc Aurel darüber zu einem inneren Abstand,
der aus eigenem Urteil (dies der höchste Triumph des Geistes) zum
Fortleben wie zum Erlöschen gleich bereit ist, bereit also aus
Vernunft, mit der auch Andere überzeugt werden können (XI 3). Diese

Stelle bedarf aber noch einer breiteren, paraphrasierenden
Ausführung.

Die Vernunft, in sich selbst vertieft, führt vor die letzte unlösbare

83



Alternative Sinn oder Nichtsinn, Unsterblichkeit oder Auflösung.
Doch auch die letztere Möglichkeit ist für den Menschen nicht ganz
sinnlos; sondern was hier wesentlich, ist, daß er sich den Verfügungen
der Vernunft hingibt, in der Überzeugung, daß sie das Beste und
Sinnvollste sind. So kann der Mensch auch im «ewig Weglosen»
(Hofmannsthal) noch den Weg eines letzten Triumphes finden, eines

äußersten Sieges über die hier negativen Eigenwerte der Dinge,
welche uns lehren wollen, daß der eine Ausgang des Lebens, der in
die Unsterblichkeit, sinnvoll sei, der andere, besonders wenn das

Leben vorzeitig abgebrochen wird und nicht zu seinem Werk gelangt,
sinnlos. Diese Alternative wird dadurch, daß sie in voller Gelassenheit,

ohne tragisches Getue (àzpaycpôœç) anzunehmen ist (XI 3), von
hinten entleert. Damit ist ein Motiv angeschlagen, das in derjenigen
Form des Christentums, welche dem Stoizismus formal nahe steht,
der Mystik, seine höchste, bis an den Rand führende Ausführung
fand, der victorinischen Lehre vom amor purus, der uninteressierten
Liebe zu dem prädestinatianischen Willensentschluß Gottes, selbst

wenn er auf ewige Höllenqual für den Menschen lautet. Auch die
Christen zu Marc Aurels Zeit klammerten sich vertrauenslos und
eigensinnig an die Unsterblichkeitsidee. Und da die Vernunft diese

nicht zur Uberzeugung bringen kann, weil sie vor dem letzten
Entweder-Oder zwischen konkretem Sinn und unendlicher Ungreif-
barkeit des göttlichen Beschlusses, in die der Mensch hineingestellt
ist, Halt macht - so versuchen die Christen über die tragizistische
Verneinung der Vernunft, über das «Paradox» (wie Paulus darin
schwelgt) zu jenem konkreten Sinne, zu der Unsterblichkeit zu
gelangen. Über die anscheinende Bejahung der Sinnlosigkeit, die

paulinische «Torheit», zielen sie haarscharf auf ihren Umschlag und
wollen dort landen. Das aber bedeutet eine tpiXirj Ttapardfiç, Sich-

außerhalb-der-Ordnung-Stellen, die nackte Eigenmächtigkeit, Hybris
und Überhebung. Der Mensch darf sich nichts Konkretes zueignen,
auch nicht die im Persönlichen gipfelnde Sinnfülle der Welt. Und
daß die Vernunft zuletzt in unentschiedener Schwebe verharrt, in
der Bereitschaft, deren beide Möglichkeiten anzunehmen, wird später
vom Christentum, das nicht von der Absolutsetzung des Ich weichen
kann, nicht den Griff des Menschen auf ihn selbst lösen kann, zu der
Liebe auch zur etwa gottverhängten ewigen Verdammnis entwickelt,
die schließlich doch noch ein persönliches Schicksal ist.

Marc Aurel will also gerade die untragische Gelassenheit der Ver-

84



nunft gegenüber der gleichmäßigen Annahme ihrer dialektischen

Möglichkeiten voll erprobt sehen. Der für den, wie wir sagten,
hundertfach Enttäuschten verführerische Gefühlston des Erlöschens -
«Ich möchte hingehn wie das Abendrot», sagt Herwegh - wird
dadurch überwunden, daß das Abendrot zugleich das Morgenrot ist.

Vergehen ist Vorbedingung der Verjüngung in der Natur. Und
Verjüngung über erloschenes Bewußtsein hinweg ist für den Menschen
der Spätzeit erlösender als Stetigkeit des ausgehöhlten Bewußtseins.

Dem unaufhörlichen Wandel der Welt soll sich also auch der Mensch

nicht weigern (XII 23) ; dabei ist es wohl besser, ohne Ungeduld die
natürliche Auflösung abzuwarten (V 10). Sieh heiter, auch ohne Trotz
und Übermut (wie bei den Christen) deinem Erlöschen entgegen
(V 33; IX 2; XI 3); scheide heiteren Sinnes, wie die reife Olive,
welche noch im Fallen den Baum segnet, der sie hervorgebracht hat

(IV 48). Doch auch der Selbstmord wird so zu einem ruhigen
Fortgehen, wenn es irgendwo raucht (V 29).

Besonders soll der Mensch nicht jenseitigen Dank für seine Guttaten
verlangen - sondern gar nicht wissen, was er geleistet hat; er gleiche
auf diese Weise dem Weinstock, der Trauben trägt und dann weiter
nichts will (V 6). Gibt es keine Unsterblichkeit, so muß die Tugend
ihren Lohn in sich selbst tragen; und da sie das tut, braucht es keine
Unsterblichkeit zu geben. Das Gegenteil wäre, als ob das Auge dafür,
daß es sieht, einen Lohn fordern wollte. Der Mensch erfüllt durch
seine erzeigte Wohltat den Zweck seiner natürlichen Anlage und
erhält schon darin seinen Lohn (IX 42). Hier erreicht die Gelassenheit,

welche die besondere Sinnfrage für Welt und Leben sehr

weitgehend unentschieden lassen kann, ihre schönste Form, am wenigsten
im Sinne des Abbaus, und erhebt sich weit über die Lohnsucht, welche
im Christentum schon von der ersten Quelle her das meiste Edle
trübt.

Dies ist die positive Erfülltheit angenommener Allvergänglichkeit.
Daneben gibt es auch die bloß negative Unterwerfung, die nicht zur
inneren Freiheit findet. Wozu denn dieser ganzen Komödie noch

unbedingt länger zuschauen wollen? Es ist immer dasselbe, immer
dasselbe, widerwärtig langweilig und abgebraucht. Es ist daher
durchaus gleichgültig, ob man lange oder kurz lebt; lieber noch
letzteres (II 14; VI 46). Vor dieser Betrachtung wird auch das

Individuum nichtig und von ihr verschlungen, wie alles Konkrete,
alles Hier und Jetzt von der Ewigkeit verschlungen wird, die aber

85



weithin nur eine negative, eine solche der größeren Erstreckung über
alles Jetzt hinaus ist. Das löst uns kräftig los. Wer wollte sich in einen

vorüberfliegenden Vogel verlieben (VI 15)? Das Einzelne, Individuelle,

Gegenwärtige wird so mit seinem Eigengewicht zwischen der
Skylla der Unendlichkeit von Zeit und Raum und der Charybdis
der unendlichen Teilbarkeit ins immer Kleinere zunichte, so wie das

Einzelne und Konkrete der Lebensreize von der Unendlichkeit und
Ewigkeit der Vernunft in sich ertränkt wird.

Plötzlich aber setzt sich wieder das andere Extrem der Betrachtung
durch. Uberhaupt sind gerade diese Ideen betreffs Augenblick und
Ewigkeit, Selbstliebe und Vergänglichkeit, Sinn und Unsinn der Welt
ein Musterbeispiel dafür, wie sich bei einem klugen und denkwilligen,
nicht sturen und nicht fanatischen Geist wie Marc Aurel die im
Augenblick zurückgedrängten Pole einer vollständigen Betrachtung
sozusagen selbst wieder empordrängen. Dieser Tatbestand der
Sichtwilligkeit ohne Fanatismus ist überhaupt bei der Stoa gegeben. Was
sich hier nun wieder in den Vordergrund spielt, ist genauer dies, daß

es nur den Augenblick gibt, er das einzig Wirkliche ist (II 14) und
allein beachtet werden soll (VIII 22.36; XII 3.26). Und das
ungeachtet dessen, daß solche Anschauung in der vorherrschenden
stoischen Lehre keinen rechten Platz hat, so wenig wie der doch
weithin darin herrschende Nominalismus. Ist der Augenblick das

einzig Reale, so folgt daraus: Fürchte dich nicht, denn alles Leiden
ist nur Angst. Das ist so sicherlich falsch. Aber durch die Teilwahrheit
darin erfährt nun mit dem Augenblick auch wieder das Individuum
eine Aufwertung, die aus der Grundlosigkeit des Augenblicks kommt
und nicht sich aus irgend einer Zeit- oder Raumerstreckung nährt.
Also Selbstbeziehung, nicht weil das Selbst und seine Natur wie seine

Forderung die Vernunft ist, sondern das Selbst ist zuerst da. In dich
selbst ziehe dich zurück (VII 28). Stehe aufrecht, ohne von andern
aufrecht gehalten zu werden (III 5). Liebe dich selbst tiefer, so wirst
du auch deine Natur und was sie verlangt, tiefer lieben (VI). Diese
Liebe darf aber nicht gefühlig sein, nicht das im tiefen Naturgefühl
sehnsüchtig gesuchte einsame Beisichselbstsein der Seele, sondern
dieses darf nur in edler Sittlichkeit aufgesucht werden, nur dann
wirkt es verjüngend (IV 3). Es ist verständlich, wenn sich von da aus
doch wieder, wenngleich gänzlich ohne Zuversicht, aus der Selbstliebe

des Individuums sein tiefer Drang zur Unsterblichkeit erhebt.
Wie sinnlos, daß auch die frommen und gottverbundenen Menschen

86



für alle Ewigkeit verschwinden (XII 5) So bleibt nur der Trost, daß
dem höheren Menschen sein Leben nicht unvollendet entrissen wird,
als sei er ein Schauspieler, der abtrete, ohne seine Rolle ausgespielt

zu haben (XI 1 ; XII 36). Aber worauf gründet sich diese Zuversicht?
Daß der Stoa überall die letzte Folgerichtigkeit fehlt, ist auch eine

Folge ihrer Ehrlichkeit, Wesentlichkeit und ihres Willens, von den
rationalistischen Formeln sich immer wieder ins Existentielle
zurückzuwenden. Der Glaube an die Weltvernunft, welcher zur Vernichti-
gung oder wenigstens Vergleichgültigung der einzelnen, nicht von
uns abhängigen Lebensgüter führt, bringt es natürlich mit sich, daß

im Unterschied zur christlichen Religion, die in Gott und der
Gottesübergabe gesammelt und eingefaltet alles zu besitzen glauben kann,
die Vernunft in ganz anderem Maß sich in einzelne Werte und Güter
auseinanderlegt, die naiv genossen und betreut werden, als ob sie mit
dem Tugendwillen völlig und sicher gegeben wären. Natürlich wird
dadurch die Tätigkeit der Lebensbemeisterung immer wieder ins

Ungewisse des Unabhängigen zurückgeschlungen, gewinnt dadurch
aber Spannung und Reichtum gegenüber den eintönigen und fast

punktuellen Formeln der Vernunftgläubigkeit.
Bei Marc Aurel handelt es sich in dieser Problematik weniger um

den Genuß der Lebensgüter als um die Auswirkung der einzelnen
zielgerichteten und insofern auch von uns nicht abhängigen Tätigkeiten —

obwohl die Stoa überhaupt nie gänzlich auf Rückzug des Weisen von
der Welt bedacht war. Dieser tiefernste Mann nahm sein Staatsamt
auf eine Weise ernst, die durch keine philosophischen Allgemeinheiten

gemildert oder in Frage gestellt wurde. Er war so lückenlos

tätig, daß ihm nicht einmal diejenige Ruhe blieb, welche zur
Abstandsgewinnung zwecks stärkerer philosophischer Systematisierung
(VII 67) unerläßlich ist, sowie auch zu der inneren Tätigkeit der

Christen, dem Glauben. Nach dem Inneren des Staates zu erlegte
ihm die stoische Lehre, wie sie von den Großen der mittleren Stoa

überliefert war, ein angespanntes Wirken für soziale, humanitäre,
rechtsstaatliche Ziele auf; nach außen, nicht nur den Bestand des

Reiches hartnäckig mit kriegerischen Mitteln zu verteidigen, sondern

geradezu sein Mehrer zu sein. Er weigerte sich den Folgerungen aus
dieser stoischen Forderung nicht und gelangte dadurch an den Punkt,
wo diejenigen Pflichten und Güter in die innerste Frage der
Lebensanschauung übertreten, von welchen dieser imperiale Mensch sich

unter keinen Umständen lösen wollte oder konnte. Der innere Bruch

87



aber, welcher sich unter diesem harten Willensstreben verbarg,
führte zu einem Bruch im äußeren politisch-staatlichen Streben, der
einem Bankrott nahezu gleichkam.

Marc Aurel hatte mit seiner sehr geliebten Gattin Faustina
dreizehn Kinder, ungefähr zur Hälfte Töchter. Mit drei Ausnahmen

(eine Tochter wurde von Caracalla zum Selbstmord gezwungen, von
einem Sohn wissen wir nichts Näheres) starben alle im Kindes- oder

halbwüchsigen Alter. Da es den kaiserlichen Prinzen kaum an Pflege

gefehlt haben kann - war etwa die «Totenfarbe» des Stoizismus auf
sie vererbt worden? Jedenfalls sehnte Marc Aurel sich, vermutlich
mit Grund, noch nach einem andern Kinde, ohne es aber noch

erlangen zu können. Vielleicht mußte er diesen Wunsch auch noch
aufdemAltar derAbtötung darbringen (XI33). Er fand sich, so scheint

es, vor der Frage seiner Nachfolge wie in einem gottverlassenen
Nichts. Er sagte mit einem Zitat: Wäre ich samt Kindern von den
Göttern verlassen, so hätte auch das seinen Grund und muß ertragen
sein (XI 6).

Auch sein Werk mußte er unvollendet, mindestens ungesichert,
zurücklassen. Zwar erreichte das römische Reich unter ihm seine

größte Ausdehnung; aber die hin- und hergezerrte Mühsal seiner

Aufrechterhaltung, die des Kaisers Leben verzehrt hatte, wies schon

auf das Überhöhte und irgendwie Hektische der erreichten Gestalt
hin. Er brachte sich nicht um in der Idee, sein Werthalten nicht ganz
verwirklicht zu haben in dem, was er geschaffen (VIII 47). Es scheint,
daß er an der Pest starb, die unter seiner wohltätigen Regierung das

Reich verwüstete und der er sich wohl mehr als einmal ausgesetzt
hatte. Nach andern Quellen wurde er von seinem Thronerben
vergiftet. Das klingt etwas hintertreppenhaft ; und noch mehr die Theorie,
dieser sei nicht der Sohn des Marc Aurel gewesen, sondern aus einem

Umgang entstanden, den seine Frau mit einem Gladiator gehabt
habe (heute würde dem entsprechen: einem Berufsboxer). Auch habe
sie bei einer Erkrankung Marc Aurels Hand und Thron vorsorglich
einem brutalen General angetragen. Der Gründer der Stoa, Zenon

von Kithion, empfing an der Schwelle des Entschlusses, sich dem

Philosophieren zu weihen, auf seine Frage, wie das anzufangen sei,

das Orakel: Du mußt die Farbe der Toten annehmen.
Er bemühte sich redlich, das zu tun. Es ist naheliegend, zu denken,

daß jene Frau das eintönige Grau der inneren stoischen Lebenshaltung
an ihrem Gatten Marc Aurel ungenügend fand für ihren Lebenstrieb ;

88



er habe sich aus einem athletischen Typ durch Askese physisch in
einen Schwächling gewandelt, der nur durch ungeheure Willenskraft
sich und seine unablässige Tätigkeit aufrecht erhielt. Der Sohn,
Commodus, zeigte, trotz hingebender erzieherischer Mühewaltung
des Kaisers, die unverbesserliche Entartung, die vielleicht mit seinem
wahren väterlichen Erbteil gegeben war. Mit diesem Thronerben
begann dann der unaufhaltsame Niedergang des römischen Reiches.

Vielleicht muß sich, wer sich in großem Stil aufs Feld verpflichteten
Handelns hinauswagt, auch auf andern Gebieten ernstlich mit dem
Leben einlassen und dies denen darbieten, mit denen er sein Schicksal

verhängt hat.
Schauen wir auf die Gedankenwelt des Kaisers zurück, sowohl

soweit er sie aus dem überlieferten Stoizismus entnahm wie nach seine

eigenen Ausprägungen, so ist eine gewisse Lebensangst darin
unverkennbar und gibt uns den Schlüssel zu vielen Akzenten, die uns

unbefriedigt lassen. Etwas, was die Stoiker nicht sehen wollten oder
konnten in ihrem ewig unbefriedigten Streben nach Sicherung, ist,
daß das Leben keineswegs einfach und allein ein Ding von halt- und
zügelloser Dämonie ist. Vor allem ist es vielmehr etwas, dessen

Schönheit, Fruchtbarkeit, aber auch Gefahr durchaus daran geknüpft
ist, daß es eine Schwebe ist, eine nie endgültig auszugleichende und
zu lösende Spannung zwischen Gegensätzen. Sein Gelingen ist davon

abhängig, daß diese Spannung ins Auge gefaßt und ausgehalten wird.
Am ehesten glückt das denen, die zwar nicht mit günstigen Umständen

überhäuft sind, aber doch unter mäßigem Beschuß des Schicksals

ihr Dasein verbringen können. Sie fühlen sich nicht gedrungen, alles

grundsätzlich zu machen, aber sie ahnen meistens doch, daß im
Hintergrunde etwas Absolutes ruht. Es ist die eigentliche und menschliche

Situation, um dieses zu wissen, es aber nicht ausdrücklich in
seine Grundsätzlichkeit hinein aufzurufen. Denn es ist zweischneidig,
dies zu tun. Jedoch wenn es ernst wird, so gibt es keinen andern Weg.
Dann geht es wohl doch nicht unter dem Umgang mit der Idee eines

Gottes, dem man das Äußerste glauben kann, auch wenn das vom
Leben tausendfach Lügen gestraft wird und seine Gefährlichkeit an
der Stirn trägt. Diese Gefahr ist so groß, daß wenige die Kraft hatten,
mit solchem Glauben bis ans Ende zu gehen, auf die Möglichkeit hin,
dafür mit dem Leben zu bezahlen.

Am weitesten sind da doch einige Christen gegangen. Wenn die
Idee, jegliche Verflechtung in autonome Werte und Unwerte des

7 Studia Philosophica XXVI 89



Lebens zu verwerfen, wohl schon allen beschaulichen Orden
zugrunde lag, so war es doch erst der Quietismus, der da die Grenzen
anrührte. Sein Schöpfer, Michael de Molinos, schob mit einer
derartigen letzten Gleichgültigkeit selbst die Güter des Gottesgefühls

beiseite, daß er nun alles Ähnliche wie jenen stoischen Umarbeitungsversuch

unterlassen konnte. Er hütete sich, von einer neuen Gefühlig-
keit zu träumen. Er setzte den Glauben an unbedingte, pausenlose
und gänzliche Gottesgegenwart in der gänzlich sinnentleerten Welt
und im gänzlich sinngetrennten Menschen an die so freigemachte
Stelle. Hier war die Totenfarbe vollständig geworden, und die

Spannung zwischen der völligen, höllischen Gottesabwesenheit in
allem Aufweisbaren und der völligen, himmlischen Gottesanwesenheit

in der reinen, ausgezehrtesten, akzeptierten Abstraktion erreichte eine

Zerreißkraft, der nur an diesem äußersten Punkt widerstanden werden

konnte. Molinos erwies, daß er ihn erreicht hatte, indem er ohne
ein Wort der Gegenwehr oder der Verteidigung in das einsame ewige
Gefängnis schritt, das die Kirche über ihn verhängt hat.

Was bleibt sonst? Nur dies, die Wesenhaftigkeit der Anforderungen,
welche das Unabhängige an uns stellt, anzuerkennen, und damit seine

Eigenwesenheit und Unentbehrlichkeit selbst, zugleich aber auch eine

Absolutheit des Abhängigen, irgendwie Erreichbaren anzuerkennen.
Der krasse Widerspruch darin bleibt stehen, und beide Seiten tun
einander Eintrag. So ist nur ein alternierendes Zufallen nach beiden
Seiten möglich, ein ewiger Wellengang von Ergreifen und Loslassen,
der schmerzhaft und anstrengend ist. Sicherheit und Glück erblühen
auf diesem Wege kaum, sondern fast nur der Kampf, der Kampf nach
beiden Seiten, und die Bereitschaft dazu. Aber es ist ein Weg. Es sollte
ein existentiell dialektisches Bewußtsein davon bestehen. Ohne das

ergibt sich weithin nur ein im Kreise Drehen, wie es bei den Stoikern
oft ermüdend dargeboten wird : Enttäuschung vom Sinnlichen,
Absolutsetzung des Vernünftigen, Einsehen, daß es nicht ausreicht,
halbe Rückwendung zur Natur, erneute Flucht zum Absoluten.
Marc Aurel klammerte sich aus Not an dieses, und von da entsprangen
die rasanten Formeln, die das primitive Entzücken der Moralisten
durch die Jahrhunderte ausgemacht haben, bei denen es nie hart auf
hart gegangen war. Aber darunter verbarg sich ein vielschichtiger
Mensch voller Gegenläufigkeiten, der nicht nur unsere Achtung,
sondern auch unsere Liebe erringt.

90



Nachbemerkung. Wir zitierten aus dem Buch des Marc Aurel nach
der Ubersetzung von Otto Kiefer (Jena 1920). Die älteren stoischen
Lehren glaubten wir aus Raumgründen nicht im einzelnen
nachweisen zu sollen - umsomehr als ihre Auffindung in Hans von Arnims
schöner Fragmentsammlung durch den Registerband derselben

hinlänglich erleichtert wird.

91


	Marcus Aurelius

