Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Marcus Aurelius

Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marcus Aurelius
von Erich Brock

Von dem umfangreichen Schrifttum der Stoiker besitzen wir nur
etliche Werke des Seneca vollstindig, und das ganze Werk eines Ver-
fassers, so dafl wir auf ihn einen runden SchluB3 ziehen kénnen, nur
bei Marc Aurel. Er ist der letzte bedeutende Stoiker. In ihm gipfeln
und enden GréBe und Elend des Stoizismus. Die Bruchstiicke
aus der Griindungszeit der Stoa zeigen den rasanten Enthusiasmus
des Neubeginns. In seiner unbedenklichen Glaubigkeit an die Absolut-
heit und Selbstgenugsamkeit der Vernunft, die den Weg zur Auszeh-
rung aller theoretisch oder praktisch von daher nicht steuerbaren
Inhalte («Vertierung» nannten die Gegner diese Auszehrung) mit
Zuversicht beschritt, darf man wohl einen MiteinfluB von der
semitischen Herkunft der meisten Schulgriinder am Werke sehen. Die
Absolutheit des alttestamentlichen Gottes, welche aus ihrem dunklen
Abgrund heraus alle inhaltlichen Werte, Ziele, Lebensbefestigungen
als relativ aushéhlt und verschlingt, hat von Anfang an eine mehr als
formale Verwandtschaft zu der Absolutheit des Logos, des Geistes bei
den Stoikern, vor dem auch alle konkreten Lebensinhalte entwurzelt
werden. Der Unterschied, daB3 der jiidische Gott vorwiegend irratio-
nal blieb, wihrend bei den Stoikern Triger der Absolutheit die Ratio
selbst sein sollte, tritt zuriick gegeniiber der analogen Dialektik,
welche der Absolutheitsidee selbst beiderseits innewohnt. Die bald
und nicht ohne Mitwirkung der gegnerischen Schulen aufdimmernde
Einsicht, daB die spannungs- und widerstandslos einbahnig durch-
gefithrte Absolutheitsidee zur vélligen Leere fiihrt, brachte dann die
mittlere Stoa zu einer Offnung gegen Natur, Leben, Kultur, bedingt
dadurch, daB ihre Vertreter, besonders Panaitios und Poseidonios in
anderem MaBe aus héherem Bildungsleben herkamen als ihre Vor-
ganger. Dabei wollten sie die Absolutheit der Grundposition unge-
mindert festhalten, Im dritten Zeitraume der Stoa trat eine Wieder-
zusammenziehung dieser Grundposition in ihre Nacktheit ein, wie
vor einer Gefihrdung durch den breiten EinlaB, welcher der « Welt»

61



gewidhrt worden war. Diese Stoiker, Epiktet, Seneca, Marc Aurel
lebten in zugespitzten gefihrdeten Situationen: der eine lange Zeit
als vielleicht miBhandelter Sklave, der andere den Launen eines
Despoten preisgegeben und schlieBlich erliegend, der dritte mit Ver-
antwortung fiir ein Weltreich beladen, das auf seinem schmalen
Gipfel angelangt war. Sie stieBen infolgedessen die stark und in
halftiger Zugewandtheit zu dem Unbeherrschbaren ausgebildeten
AuBenwerke der Logos-Absolutheit in Kosmologie, Naturphilosophie,
Logik weitgehend ab, um sich ganz in der zum AuBersten abgesicher-
ten Ethik zu verschanzen.

Bei Seneca und Epiktet gelingt das ohne groBe Schwierigkeit.
Epiktet ist bei aller Achtbarkeit seiner Prinzipien und seiner Haltung
ein kleiner Mann, eher ein wenig trocken und biirokratisch. Seine
Kasuistik ist entsprechend kleinbiirgerlich primitiv, Zhnlich wie bei
Kant, wo sie in fast groteskem Gegensatz zur GréBe der prinzipiellen
Ideen steht und wenig tber das abgeleugnete Depositum u. dgl.
hinausgeht. Poseidonios war demgegeniiber ein Herr; entsprechend
begegnete er beim ersten Schritt ins breitere Leben hinaus der in der
Schule iiberraschenden Tatsache, daf3 der Pflichtenkonflikt sozusagen
die normale Situation des komplizierteren, bewuBter lebenden Men-
schen ist — und schrieb dariiber. Bei Epiktet blitzt nirgends etwas auf,
als habe ihn das «Leben» tiefer versucht. Mit Seneca treten wir in
eine ganz andere gesellschaftliche Atmosphire; aber er scheint sich
nicht mit tieferen Bindungen durch diese Stellung auseinandersetzen
zu miissen. Seine Schriften enthalten viele recht schéne und auch
forderliche Formulierungen, aber alles geht ein wenig zu glatt auf:
es ist zu schén, um wahr zu sein. Marc Aurel hat die Absolutheit von
Epiktet und die (allerdings keineswegs einfach bejahte) Lebensoffen-
heit Senecas. Daraus ergibt sich ein Energiefeld, das den stoischen
Formeln erstmals ihre ganze mégliche Spannung verleiht. Marc Aurel
ist Kaiser. Aus der Sprengung aller biirgerlichen Problem-Enge, aus
der Ernstnahme der vielfiltigen Pflichten dieser Wiirde ergibt sich
von selbst eine Entrollung der von Philosophie und Lebenskunst zu
bestreichenden Lebensfliche, welche zu einer doppelten Intensivie-
rung der zusammenraffenden Krifte notigt. So konnte sich allererst
Kraft und Briichigkeit der stoischen Ideale wirklich zeigen, und hinter
ihrem polierten Metall erscheint ein Mensch, der ihre Unerfiillbar-
keit sich selbst zur Schuld macht und sich damit bis zu seinem Ende
aufs ernstlichste quélt. Dabei muB3 man sich eins ruhig klar machen:

62



daf alle tiefer veranlagten Stoiker, besonders der mittleren Periode,
zugegeben oder nicht, umgetrieben waren von dem Konflikt zwischen
der Unerschiitterlichkeit der errungenen Grundstellung, der Unbe-
dingtheit von Vernunft und gutem Willen — und andrerseits den An-
forderungen von Natur und Leben, deren Nichtbeachtung zum Ab-
surden fithrt. Immerhin ist das weitgehend die Normalsituation eines
tiefer angefochtenen Menschen, und fiir einen solchen ist ja doch
wohl die stoische Lehre vorwiegend bestimmt. Er wei3, daBB er nur
existieren kann, wenn er riickhaltlos an etwas Absolutes des Geistes
glaubt, fiihlt aber auch, daB er vom Glauben allein nicht leben kann,
sondern ein MindestmaB von Gegenwirtigem, unmittelbar Erfillen-
dem braucht, welches als solches nicht von ihm abhingt. Die Gegner
warfen den Stoikern vor, daB3 sie die Menschen allein mit nie an-
langendem Streben abspeisen wollten. Daf3 das eigentlich nicht geht,
empfanden die meisten Stoiker wohl doch. Was man ihnen aber
wirklich vorwerfen kann, ist, daB sie nie ganz ernstlich der allerdings
unlésbaren Aufgabe nihertraten, einen philosophisch konstruierenden
Ausgleich zwischen den beiden Urforderungen an den Menschen, der
nach Glauben und der nach Gegenwart, zu versuchen.

Ihre ehrliche Bemiithung sprach sich aber doch darin aus, daB sie
das Verdringte, Verneinte, nimlich die Eigenstandigkeit des Natiir-
lichen, doch immer wieder an unvermuteter Stelle sich durchdriicken
lieBen. Es seien dafiir ein paar Beispiele gegeben, mit Absicht nicht
aus irgendeinem gefiithlsbeladenen Problemgebiet des Lebens, sondern
von einer unscheinbaren rein formalen Herkunft. Wenn sich die
stoische Logik und Erkenntnistheorie auf die kahle, flache, rechne-
rische Alternative von Wahr und Falsch beschrinkte, leuchtet dann
plétzlich inmitten dieser mechanischen Betrachtungsweise die Ein-
sicht auf, daB der Geist, der Wahr und Falsch scheidet, dazu selbst in
Ordnung sein muB. Damit wird das ganze Problem eine Instanz
zuriickgeschoben, aber zugleich iiber die immanent intellektuali-
stische Ebene hinausgedringt. Denn ob der Geist selbst in Ordnung ist
oder nicht, entscheidet sich natiirlich nicht aufeine rein rationalistische
Weise, wie ob sein Gegenstand wahr oder falsch ist. Woher auch fiir jene
«Ordnung» abermals einen rationalen MaBstab nehmen? Bei
Protagoras ist das Kriterium fiir das In-Ordnung-Sein des Geistes
die soziale Niitzlichkeit; aber auch er kennt schon die Bedeutung der
Kraft, auch der korperlichen, fiir tugendgerechtes Handeln. Jenes
In-Ordnung-Sein des Geistes ist im Grunde eine dynamische Frage:

63



ob er stark, spannkriftig, priasent, wirklichkeitsméchtig ist. Das aber
sind vorwiegend und zunéchst typische Naturtatsachen, die zunichst
nicht zu dem von uns Abhéngigen gehéren. Die Natur tritt damit der
Ratio selbstindig an die Seite. Das zeigt sich dann auch alsbald in
der stoischen Rhetorik, wo zur Richtigkeit des Redens seine Uber-
zeugungs- und Durchschlagskraft gehort, welche eben aus jenem
In-Ordnung-Sein kommt, sowie aus kriftigerem Durchdrungensein
vom Sachverhalt und instinktreicher Wortwahl. Das alles sind also
dynamische und eher naturhafte als rationale Kategorien.

Auch Marc Aurel widerfihrt ein solcher Abfall vom fundamentalen
Rationalismus nicht selten; je groBer der Druck ist, den er auf seine
Geisteswelt zwecks Konformitit mit dem Grunddogma vom all-
beherrschenden Geiste ausiibt — und desto unbemerkter, je geringer
sein philosophisch-systematisches Interesse geworden ist. Er war kein
Dialektiker. Aber er rang wenigstens praktisch mit unermiidlicher
Tapferkeit zwischen Druck und Zug jener Daseinspole, Geist und
Leben. Auch er stellt seine Ideale undialektisch und blitzblank hin,
aber er stellt sie vor allem fiir sich selber hin, immer von neuem sich
zu ihnen hin beschworend, mit einer verzweifelten Eindringlichkeit,
welche uns verridt, da3 der Widerstand nie ganz besiegt wurde —
vielleicht gliicklicherweise. So wenig, daB ihn Mitmenschen fiir ein
wildes Tier und einen Affen hielten (IV 16). Das Du seiner Appelle
ist nicht der Leser, sondern der Verfasser selbst, wie sich schon aus
dem Titel seines Buches ergibt: « Eic ceavtov» (so daB dieser statt
wie gewohnlich mit « Selbstbetrachtungen» wohl besser zu iibersetzen
wire: «Sendschreiben —» oder « Mahnschreiben an sich selbst», ja
es scheint gelegentlich mitzuschwingen: «gegen sich selbst»).

Bald wirst du tot sein, und bist noch immer nicht lauter, leiden-
schaftslos, frei vom Wahn, AuBendinge konnten dich ungliicklich
machen (IV 37). Genug des elenden Lebens, des Murrens und
lacherlichen Benehmens! Warum bist du so unruhig, was findest du
hier so unerhoért, was bringt dich aus der Fassung? (IX 37). Wirst du
nicht endlich einmal bediirfnislose Befriedigung finden, wo du nichts
mehr begehrst und verlangst, um Freuden zu genieBen? (X 1).
Immer noch so zu bleiben, wie du es bis jetzt gewesen bist, und in
einem solchen Leben dich herumzerren und verunglimpfen zu lassen!
(X 8). Fang endlich einmal an, Mensch zu sein, so lang du noch zu
leben hast! (XI 18). Du bleibst freiwillig hinter den méglichen Voll-
kommenheiten zuriick? Oder zwingt dich deine fehlerhafte Natur-

64



anlage, zu murren, trige zu sein, zu schmeicheln, groB3 zu tun? Nein,
du hittest von diesen Méngeln schon langst frei sein konnen (V 5).
Du willst nicht tun, was dir als Mensch obliegt, sondern dich auf
deinem Lager pflegen, weil das so siiB sei? (V 1). Du willst ermiiden,
obwohl du zu den Bésen gehorst, welche von den Goéttern eine Ewig-
keit lang ertragen, ja versorgt werden? (VII 70). Du willst nicht auf-
héren, so viele andere Dinge (als die Auswirkung deiner Natur) hoch-
zuschatzen? Dann muft du ja neidisch, eifersiichtig, argwohnisch
werden gegen die, welche dir jene Dinge nehmen kénnen, und denen
nachstellen, die das von dir Hochgeschitzte besitzen (VI 16). Fiihle
doch endlich, daB3 etwas Besseres in dir lebt als das, was die Leiden-
schaften erweckt und dich hin- und herzerrt wie der Draht die
Gliederpuppen (XII 19). Was ist dein Zweck? Etwa das Leben fir
sinnliche Geniisse? (VIII 19). Fange doch nur einmal an, um Dinge,
die in unserer Macht stehen, zu beten, und du wirst sehen, wie die
Gotter uns in solchen Dingen beistehen (IX 40). LaBl deine Vernunft
nicht linger Sklavin, nicht mehr durch wilde Triebe hin- und her-
gezerrt sein (11 2). LaB dich nicht weiter wie ein Wind umbhertreiben
(IT 7). Du hast keine Achtung vor dir selbst. Du suchst dein Gliick in
den Seelen Anderer (II 6). Verschwende nicht den Rest deines Lebens
mit Gedanken an Andere (III 4); hilf dir selbst, solange du noch
kannst (III 14). Warum gebrauchst du die Vernunft nicht? (IV 13).
Du muB3t doch endlich einmal merken, welcher Welt du ein Teil bist
(I14). - Genug und iibergenug, um zu beweisen, daf3 dies T'éne sind,
die wir sonst nicht von den Stoikern kennen. Der Gedanke mufB
vielleicht bis zu Geistern wie Vauvenargues und Amiel schweifen,
um diese Geisteslage wieder zu finden: diese Aufstellung geschliffener
Normen und makelloser Idealtypen, und dieses bohrende bodenlose
BewuBtsein der hoffnungslosen eigenen Unzulianglichkeit davor.
(Renan sagt: « Er hatte das Nirwana erreicht, den Frieden Christi»!)

Es ist ein BewuBtsein, das bei Marc Aurel wirklich bodenlos genug
ist, um sich immer wieder der von der Schule erlaubten Idee des
Selbstmordes zu bedienen, damit er sich dariiber beruhigen kénne —
dariiber, daB die Allgenugsamkeit der Vernunft und der Gutwillig-
keit trotz allem nicht die ersehnte restlose Sicherheit hergibt. Allein
schon diese erstaunliche Erlaubnis in ihrer anscheinenden Unlogik
war Zeichen genug, daB die Grundmeinung der Lehre eben doch
praktisch nicht vorbehaltlos stach. Erst auf der Méglichkeit des Selbst-
mordes beruht die Moglichkeit der bedingungslosen Freiheit und

65



Selbstbestimmung. Wir wissen nicht, an welchem Punkt des Systems
der Selbstmord zuerst positiv in Betracht gezogen wurde. Dal} diese
Idee aber schnell existentiell wurde, ist durch ihre mehrfache Ver-
wirklichung unter den Schulgriindern zu belegen. Vermutlich rachte
sich die allzu leichtherzige Nichtigerklirung des Schmerzes bald an
ihnen.

In die Innenwelt Marc Aurels tritt der Gedanke des letzten Aus-
weges auf positivere Weise ein. Nochmals, er ist Kaiser. Er hat ein
Werk zu tun — ein ungeheures Werk. Niemand kann es ihm abneh-
men, auch Gott nicht; er hat sich selbst seinen Posten angewiesen
(I11 5). Das Leben ist fiir mich wertlos, wenn dies nicht getan werden
kann. — Nun, so verlaB das Leben (VIII 47). Das widerspricht also
krass dem stoischen Moralismus, wonach alles nur an der Absicht
hingt, nichts am Erfolg (welcher Ansicht Marc Aurel allerdings aus-
driicklich widerspricht, VII 4). Es gibt demnach eine eigenstindige
Absolutheit dessen, was nicht von uns abhéngt. Wo Marc Aurel dem
alteren Stoizismus folgt, meldet sie sich vorwiegend negativ, in der
tiefen konstitutionellen, nicht zufilligen Unfiahigkeit, das stoische
Vernunftideal zu erfiillen. Hier tritt sie mit unmiBverstindlich
gleicher Wiirde neben die Absolutheit der Tugend, die in unserer
Macht ist. Fenem Absoluten auszuweichen, schiitzt noch nicht vor
dem Selbstmord. Tiefer betrachtet hat derselbe eben doch eine Logik
innerhalb des stoischen Systems. Der gewollt hemmungslose Ablauf
zur voélligen Entleerung hin fithrt ja bereits zu einer Art geistigen
Selbstmords (IX 21).

Das ist ein Zeichen dafiir, daB die Gegenwehr gegen alle Versuche
des von uns Unabhiangigen, zur Wesenhaftigkeit vorzudringen, zu-
nachst auf allzu billige und formale Weise vorgenommen wird. Die
bedingungslose Hingabe an die Weltvernunft wird dadurch méglich,
daB wir unser menschliches Schicksal als verniinftig begreifen. Solches
Begreifen geht eben zunichst nur auf irgendwie formale Weise, durch
die Beweisgriinde, welche seither so weithin tblich geworden sind:
Was im einzelnen und fiir den einzelnen sinnlos und sinnwidrig scheint,
die schweren Schicksale, das ist fiir das Ganze niitzlich. Nicht nur
geht Gemeinnutz vor Eigennutz, sondern was dem Ganzen niitzt,
kann nicht anders als dem einzelnen gleichfalls niitzen. Was dieses
Ganze ist, wie ihm geniitzt wird und wieso dieses Niitzen auch dem
einzelnen niitzt, das erfahren wir zunichst so wenig konkret wie sonst
in solchen Litaneien. Wenn wir diesen Nutzen aber nicht begreifen,

66



so hat es trotzdem keinen Sinn, gegen die Notwendigkeit aufzube-
gehren. Die Notwendigkeit ergibt, daB das einzelne nicht bestandig ist.
Begniige dich mit der Verginglichkeit der aus den Grundstoffen be-
stehenden Kérper (IT 3).

Damit sollte die Sache abgeschlossen sein. Wer aber ein Ohr fiir
Untertone hat, hért heraus, daB sie es nichi ist. Bleibt nicht ein Un-
behagen auf dem Grund, ein Unbehagen vor der Diirftigkeit dieser
Abspeisung des vom Schicksal Getroffenen? Miillte nicht vielleicht
inmitten der begriffenen oder unbegriffenen Vernunft sich etwas wie
Giitigkeit auftun, die geliebt werden konnte? Auch diese Liebe zum
Schicksal verlangt sich der Mensch ab (IIT 16). Aber lieben kann
man schlieBlich nur das von uns Unabhingige; und damit zuckt hier
alsbald der FuB zuriick, als sei er auf eine Natter getreten. Denn hier,
dem Unabhingigen gegeniiber, darf es keine Zweideutigkeit, keine
Nachgiebigkeit geben; sonst ist die Sache des Stoikers zu Ende, che
sie begonnen. Und doch ist eben jenes unbefriedigte Gefiihl zur
Stelle. Vielsagend wird gesetzt, es kénne etwa etwas Besseres als die
Vernunft gefunden werden, das wie ein hichstes Gut das ganze Herz
an sich zége (III 6). Wenn die Dinge, die uns als Menschen nichts
anzugehen haben, uns dock angingen, so wire es schlecht, sie zu ver-
achten und zu bekimpfen; und wer sich so stellt, als brauche er sie
nicht, wire nicht zu loben; und selbst, wer sich eines derselben ver-
sagte, ware kein guter Mensch (V 15). Aber hast du dich einmal
hinreiBen lassen, so steht es nicht mehr in deiner Macht, jenem einzigen
Gut, welches in Wahrheit dein eigen ist (der Vernunft), den Vorrang
einzurdumen! (III 6). Ist nicht doch (!) die Vernunft anziehender
(mpoonvéoTepor) als das andere? (V 9). LaB dir also an der natiir-
lichen (= verniinftigen) Titigkeit geniigen (III 12) — welche auch
z. T. in der «Einrdumung des Vorrangs» besteht. Aber wie soll nun
diese Verfiigung des Vernunftwillens gegeniiber dem Irrationalen der
Unbefriedigung ganz durchdringen? An sich ist Marc Aurel der posi-
tiven Rolle des rein Irrationalen im Weltplan bis herab zu den Rissen
im durchgebackenen Brot gefithlsmaBig nicht verschlossen (III 2).

Die Idee dieser «Einrdumung des Vorrangs» kam zuerst von
Sokrates, und seine Autoritit war in der Stoa ungeheuer. Sein groBer
Tod paBte zu gut in ihre Idealbildung, um nicht seine oft eitle
Geschwitzigkeit, seine illoyale Rechthaberei, sein geistig aufgeputztes
Getédndel mit schénen Knaben und seinen allzu diinnen Intellektualis-
mus vergessen zu machen. Marc Aurel beweist hier seine Unab-

67



hingigkeit durch einschneidende Vorbehalte (VII 66). Sokrates hatte
gelehrt, daB nur Einsicht in das zur Gluckseligkeit ZweckmaBige
erforderlich sei — weil der Mensch unmoglich seinem Gliick zuwider-
handeln kénne. Und was fiir diese Glickseligkeit zweckmaBig ist, sei
eben die Tugend. Inhalt der Tugend ist das Niitzliche, und darum
auch das Angenehme — jedoch solches ohne Reue. Eudamonie ist
fiir Sokrates mit intensiven Annehmlichkeitsgefiihlen verkniipft. Diese
letztere Idee bedeutet nun den kleinen Finger, dessen ganze Hand
dann Protagoras nahm, um solche Lehren ungemein zu vertiefen.
Beleg dafiir? DaB3 die Lehre des groBen Protagoras von Platon im
wesentlichen treu wiedergegeben wird, ist schon dadurch wahr-
scheinlich gemacht, daf3 Platon sie gar nicht verstanden, sondern sie
als frivolen Relativismus miBBdeutet hat. Relativismus im Bezug auf
das einzelne Sein kénnte eher mit Platons Intuitionismus zusammen
gedeihen! In Wahrheit hat Protagoras nur die durch die Vor-
sokratiker geschehene volle Zersetzung des naiven Seinsobjektivismus
ratifiziert, welcher Platon durch den Kopfsprung in mystische Schau
zu entgehen hoffte. Protagoras dagegen war auf neue Befestigung
bedacht — und fand sie im Gesunden und Sittlichguten. Er macht sich
die « Einriumung des Vorrangs» an dieses zu eigen, aber sie kénne
nicht einfach durch die Einsicht in die Tugend, durch den Verstand
geschehen. Es ist nicht so, da3 die Menschen der einer Raktion auf die
Dinge Wissende, die der entgegengeseizten Reaktion Unwissende sind —
nicht so, daB3 die eine Beantwortung der AuBenreize «wahrer» sei als
die andere. Sondern die einen Menschen sind gesund, die andern
krank. Da wir nicht wissen, welches das Wesen der Dinge an sich ist,
so mul} uns in jenem Dilemma, welche Reaktion die richtige sei, ob
die des Menschen, dem der Wein siilfl schmeckt oder dem bitter, der
Begriff der Gesundheit weiterhelfen. Im héheren Sinne ist die Tugend
gesund, namlich als die Einstellung, welche das gesellschaftliche
Zusammenleben der Menschen ermdglicht. Das Wissen hilft nicht
allzu viel dazu, der Tugend den Vorrang einzuriumen, sondern es
muBl eine Umstimmung der unmittelbaren Empfindung hervor-
gebracht werden in dem Sinne, daB3 nachher die Tugend siil schmeckt
und das Laster bitter. Protagoras weil3 offenbar, daf3 ein unablissiges
Anleben gegen das Gefithl den Menschen verkrampft und zerstort.
Die Empfindung ist im Gegensatz zum Verstandeswissen und Glauben
unmittelbar und gegenwirtig (zpéparoc xa: mapwv). Es ist dabei zu
beriicksichtigen, daB im Begriff der «Gegenwirtigkeit» hier auch

68



immer der Gegensatz zur Vorstellung eines Zukiinftigen mitlauft, das
erhofft oder gefiirchtet wird, sowie eines zukiinftigen Stimmungs-
umschlages ins Gegenteil (z. B. UberdruB3 oder Reue) ; aber das sind
Jja doch nur Umwege zu dem moderneren Begriff der Gegenwirtig-
keit, welche in diesem Sinne also fiir die Befriedigung durch das
Unabhingige zugegeben wird, nur nach der Stoa nicht ausschlag-
gebend sein dirfte.

«Unmittelbar» und «gegenwirtig» sind bereits stoische Aus-
driicke. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daB die Stoa hier von
Protagoras beeinflu3t ist — noch wohl auch, daB Marc Aurel Schriften
von ihm gekannt hat, obwohl sie damals bereits selten wurden. Er
bringt den Grundgedanken des Protagoras fast wortlich, wobei er
nur den Wein durch Honig ersetzt (VI 57). Es wird also der Gedanke
der physiologischen Umerziehung iibernommen, und damit gewon-
nen, daB3 der Stoizismus nicht in einen blanken Asketismus ausarten
mufB}, welcher einfach das Unangenehme zu tun befiechlt. Dein
Seufzen endigt erst, wenn du fiihlst (wddns!), daB, was fiir den
Wolliistling die Schwelgerei, fiir dich Tétigkeit im Einklang mit der
Natur ist; alles solche muB man als einen Genuf auffassen (X 33).
Unermiidliche Tatigkeit bringt notwendig LebensgenuB hervor (XII
29). Der Mensch muB sich selbst beeinflussen, daB ihm die Tugend
als das Natiirliche und Wohltuende (V 10) erscheint — wie ja auch im
tieferen fur die Stoa das Natiirliche einfach das Verniinftige ist, und
umgekehrt. Aber darin liegt schon, daB die Verselbstindigung des
Natiirlichen und der Empfindung sofort schreckensbleich wieder
groBtenteils zuriickgenommen wird. Schon ist die fundamentale
Reaktion des Stoikers wieder da. Dem Gefiihl Selbstindigkeit ein-
zuraumen, heiBit Verselbstindigung des nicht von uns Abhéingigen,
und das ist unabsehbar. So wird alsbald wieder gesagt, das scheinbare
Gut des Unabhingigen ist nicht gegenwirtig, sondern nur unsere
Meinung (do&dlewv) geht dahin, es sei gegenwirtig. Hand in Hand
damit lduft das Streben, die Annehmlichkeit der Empfindung des
«Natiirlichen», und damit besonders die « Glickseligkeit», nach wie
vor méglichst von der Angleichung an « Lust» (1j0ov%) zuriickzureiBen,
wennschon Sokrates diese Annehmlichkeit mit dem etymologisch ver-
wandten 7d9, der SiiBe des protagorédischen Weines bezeichnet hatte.
So siegt der Rationalismus und die reine absolutistische Herrschafts-
gesinnung dem Leben gegeniiber schlieBlich nahezu auf der ganzen
Linie. Ja, die Stoiker gehen dann gelegentlich so weit, die « Freude»

69



(xapd) als absoluten, unvereinbaren Gegensatz zur Lust zu bezeich-
nen.

Nachdem immerhin dem natiirlichen Empfinden ein Knochen hin-
geworfen worden war, daran zu nagen, geht nun die Fahrt mit doppelt
gutem Gewissen in den ethischen Absolutismus hinein, der einen
Augenblick in Frage gestellt schien; das soll aber nicht wieder pas-
sieren. Die Axe der stoischen Lehre ist, und bleibt auch bei Marc
Aurel, die Moglichkeit, weil Notwendigkeit, den Verstand durch
seinen eigenen Willen zu ordnen (VII 37). Unter « Verstand» wird
aber im griechischen Rationalismus das Gefiihl mitbegriffen, ja sogar
Begehren und Trieb, welche ja nur Verstandesurteile iiber Begehrens-
oder Fliehenswertes seien. Alles ist Meinung, und diese hingt von dir
ab (XII 22). Wenn wir nur die von uns abhingigen Dinge fiir Giiter
oder Ubel erkliaren, bleibt also auch kein Grund, die Gottheit anzu-
klagen (VI 41). In diesem Akt des «Erklarens» liegt nun der Rest
jener Vorstellung des Umgestimmtwerdens darin — oder vielmehr:
dasselbe wird nicht mehr bedurft, denn «Erkliren » ist eine feierliche
absolute Souverinitits-Aneignung durch Verstand und Tugendwillen.
Es handelt sich nur darum, unablissig aktiv, angreiferisch zu sein
gegeniiber der Welt des Nichtabhingigen, damit keine Liicke ent-
steht, durch welche die zuriickgedringten Selbstbewertungen der
Dinge auf uns eindringen (XII 29), den Menschen in eine passive,
nur ratifizierende Rolle verweisen und ihm damit falsche Urteile
aufdrangen koénnten. Pflege der Urteilskraft verhindert Entstehung
«unverninftiger, unbegreiflicher» (VII 54) Anschauungen (III 9).
Allerdings koénnen wir solche, wenn sie sich trotzdem einschlei-
chen, sofort wieder austilgen (XI 16), unser Urteil tiber die AuBen-
welt, das allein Leid bringt, verindern (VIII 47). Es handelt sich
da nur um die Intensitit dieses Handelns, welches als schwaches
durch die Masse des anfallenden, triigerisch selbstindigen Stoffes
erstickt wiirde — wie eine schwache Flamme, wihrend eine helle
Flamme das Zugefithrte sich schnell aneignet und verzehrt und
dadurch nur umso héher emporschlagt (IV 1). Ein starker Magen
verdaut alles (X 31). Dem Titigen gegeniiber dringt kein Ding von
selbst zu, zwingt ihm seine Bewertung auf, nétigt sie ihm ab; es bleibt
einfach ruhig und unbeweglich stehen (VI 52; XI 11.16) und er-
wartet die Verfiigung seitens der Tathandlung. Dieser Ausdruck
rechtfertigt sich, insofern hier das Prinzip der Freiheit ergriffen ist.
Die verniinftige Seele bildet sich selbst nach eigenem Gefallen (XI 1).

70



Selbstgestaltung der Seele und ihrer Gestaltung des Stoffes sind in-
einander gekniipft. Das leitende Prinzip im Menschen ist es, das sich
selber weckt und lenkt und zu dem macht, was es ist und sein will,
und jedes Erlebnis zu dem macht, was es in seinen Augen sein soll
(VI 8). Halte ich etwas nicht fiir ein Ubel, so leide ich nicht darunter
(VII 14). Ich kann die Dinge beurteilen, wie ich soll (VII 2). Was die
Natur gleichgiiltig und wahllos Allen und nicht nur je den Guten oder
Bosen austeilt, das miissen wir auch fiir gleichgiiltig halten (I1 1; IX 1).
Damit und nicht vorher, ist die Furcht iiberwunden (IX 1), Ignorie-
rung des nicht Umzudenkenden gefunden (VII 2), vollkommene
Sicherheit (VIII 40), welche die Stoiker um jeden Preis anstreben.
Es kann uns nichts Boses mehr widerfahren (VIII 28).

Solche Glaubenssitze sind durch die Jahrhunderte von vielen
primitiveren Moralisten vergottert worden. Wie konnte es aber kom-
men, wenn Abweisung jeder verwirrenden oder unpassenden Vor-
stellung und sofortiges Wiedererreichen des Gleichgewichts so leicht
ist (V 2) — wie kommt es dann, daB3 der Urheber dieser Formeln so
gar nicht das von ihm und allen Stoikern gewihrleistete Glick fand,
sondern sich bis an sein Ende in fruchtlosen Kdmpfen verzehrte? War
er einfach zu schwach? Das ist die alte Klage der Theologen angesichts
der Wirkung ihrer unsachgemiBen Forderungen an den Menschen.
Doch kein Leser vermag von Marc Aurels Buch den Eindruck eines
schwachmiitigen Menschen davonzutragen. Vielleicht war er zu —
menschlich? Sollten jene Glaubenssitze einfach nicht zutreffen? Dies
zu bejahen, ginge auch zu weit. Die Sachlage ist verwickelt. Sofort
ist klar, daB der Mensch, auch wenn er dem Wahn entsagt, daB
unmittelbare Gefiihlsreaktionen nur falsche Verstandesurteile seien
iiber das, was grundsitzlich den Menschen gliicklich oder ungliicklich
machen kann — daf} er trotzdem diese Reaktion mit dem Verstande
beeinflussen kann und soll. So sehr sie anfangs gar nicht von ihm
abzuhingen scheint, vermag er sie doch mit Geduld und Zihigkeit
allméahlich in gewissem MaBe zu kritisieren, analysieren, korrigieren,
umzubauen — sowohl indem er (darin besteht das neue Leben) die
Dinge moglichst von einer freundlichen Seite betrachtet (VII 2), die
meistens nicht ganz fehlt, oder aus allgemeinsten Glaubenssitzen
heraus ihnen ihr béses Angesicht, das uns in Verzweiflung stiirzt,
einfach nicht abnimmt. Lachelt uns aber das Angesicht, so versetzt
es uns in Hérigkeit, die spitestens dann unertriaglich wird, wenn sich
dieses lichelnde Angesicht wieder von uns abwendet. Also auch dieses

71



darf nicht ernstgenommen werden. Das ist ein Verfahren, das Marc
Aurel immer wieder anzuwenden trachtet. (Allerdings seien in dieser
Zeit Menschen und Dinge besonders unertriaglich! -V 10). Der Mensch
muB sich also eine rein allgemeine, gliubig ergriffene Richtung auf
das Bejahende, Positive, Giinstige, Erfreuende geben und von da aus
seine Reaktionen von der Wurzel her umfiarben. Ganz allerdings kann
das nicht gelingen — soll es auch nicht. Es ist unmdoglich, daf3 er sich
jedes Vertrauen zur Aussage des von ihm Unabhingigen untersagt —
unmoglich, daB er sich jede Spontaneitit abbindet. Gelingt es aber
doch, so wird es meistens eine bestehende Schwiche nur bestitigen.
Oder aber es totet mit Leid und Trauer auch Freude und Gliick ab,
sowie auch die Fihigkeit dazu, soweit sie echt, quellend und nicht nur
deduziert ist. Wir sehen das auch heute an allen jenen couéhaften
Menschentypen, welche glauben, durch Hervorkehrung des «Positi-
ven» in allen Dingen das Leiden absolut vermeiden zu koénnen, in
Wirklichkeit aber nur farbloser, schwichlicher, eingeengter, dngst-
licher werden. Nur der Tote ist leidlos. Marc Aurel sieht es mitunter
ein. Ein gesunder Mensch muf} alles sehen kénnen, nicht nur etwa
Griines, alles horen und riechen (X 35), nicht nur «Positives». Aber
diese Einsicht herrscht nicht vor.

Wenn auch Verminderung des Leidens fiir den Menschen not-
wendiges Ziel bleibt, so ist doch offenbar die Illusion, sie zum Abso-
luten treiben zu kénnen, in Wahrheit nicht eine positive, sondern eine
negative Einstellung. Es gibt kein positives Gliick einfach auf Grund
von Nichtbediirfen, wie Marc Aurel wiahnt (VI 16; X 1). Mit der
Stoa sucht auch er den Ausweg aus den Verstrickungen des Daseins
grundsitzlich in der Richtung auf Riickzug daraus, auf Abtétung,
Absterben, Lebensverneinung, Verdiinnung, Herabsetzung aller An-
griffsflichen. Die von ihm gesuchte Sicherheit ist die Sicherheit, die
im Tod liegt, die Stabilitit, welche den energieirmsten Zustinden
innewohnt, die Unschwierigkeit des immer weiter Vereinfachten, wie
es fiir Descartes das Ideal war. Was passiv und spannungslos zu-
unterst daliegt, kann nicht mehr fallen. Die Negativitat des Zieles
schlieBt aber nicht die gespannteste Willenskraft des Hinstrebens aus.
Dieses Prinzip des Abbaus, des Zuriickstrebens hinter alle Setzungen
des Lebens wird an vielen Techniken und Einzelwegen der stoischen
Daseinsbemeisterung klar. Darum bleibt auch die Hingabe ans « All»
blaB, mehr Ermattung und Abbau als Liebe. Im selben Schritt tritt
dann natiirlich das Handeln einseitig hervor — und muf3 durch diese

72



Einseitigkeit, dieses ungeniigende Getragensein alsbald etwas Hekti-
sches gewinnen. Nicht umsonst stellt Marc Aurel die Spinnen, Bienen
und Ameisen als Muster hin — Tiere, die wie Galeerenstraflinge
arbeiten (wie allerdings kommen die lumpenhaft vergniigten Spatzen
auf diese Galeere? V 1). Aber er wird dann gleich wieder erschreckt
durch die «miithsame Lasttrigerei der Ameisen» und empfiehlt
dem gegeniiber Gelassenheit (VII 3). Im iibrigen ist doch fast ruhe-
loses (V 1) Titigsein sein unaufhérlicher Kehrreim. Eine wirkliche
positive, aktive, liecbende Hingabe an das Schicksal kann nicht ge-
lingen, wenn iiberhaupt gar kein Vertrauen zur anwesenden Gestalt
der Welt und des Weltgeschehens vorhanden ist — dazu, daBl der
Aktivitit der Vernunft von selbst etwas aus dem Gegeniiber antworten
werde. Bis auf den Grund muB hier die Welt jeden Augenblick durch
die Tathandlung des Ich umgeschaffen werden. Das ist das innere,
innerste Wesen der empfohlenen Tétigkeit. Sie bleibt im Gang, weil
sie in jedem Akt tiber sich selbst zu einem (el hingerissen wird, sei
dieses auch nur der undampfbare Wille selbst (VI 50) — wahrend die
Natur und sogar die Geschichte (VII 1) immer und schlieSlich
geistlos im Kreise laufen (VI 17).

Klar, daB aus solcher Betrachtung keine Naturphilosophie er-
wachsen kann — wie sie die Stoa frither besessen hatte, allerdings
ohne allzu tiefe Wurzeln in ihrer eigentlichen Lehre, sondern mehr als
tibernommene. Doch immer, wenn nach natiirlichem Riicksto die
Dinge wieder mehr zu sich selbst gelangen, wieder in sich selbst sinn-
voller erscheinen, so recken sich doch unausgesprochene Keime
fritherer Naturphilosophie in die Gedankenwelt Marc Aurels —
wenngleich natiirlich jenes «In-sich-selbst» doch wiederum bald von
der apriorischen Vernunft vergewaltigt wird. Was da so zwischen der
vorurteilsfrei betrachteten Natur und der als Vernunft aufgefaten
Natur schwebt, ist das bereits andeutungsweise bekanntgemachte
«Ganze». Damit ergibt sich eine Art, die Dinge auf die von Marc
Aurel empfohlene Weise von einer andern Seite als der sich unmittel-
bar darbietenden zu betrachten. Sie bedeuten eben, den Positionen
des individuellen Lebens in ein «Ganzes» auszuweichen; und was
dieses Ganze ist, wird hier nun klarer. Ziige des Weltbaus, die uns
hiaBlich und unzweckmiBig diinken, sind «im Ganzen gesehen»
schon und sinnvoll — niamlich unter dem Gesichtswinkel der Harmonie
untereinander und mit dem All (III 2, VI 36). Das Ganze wird den
Teilen, aus denen es besteht, nicht schaden wollen (II 3, X 6,7).

6 Studia Philosophica XXVI 73



Mannigfach umkreist die stoische Lehre das Naturprinzip, daB3, wo
sich Einzelnes zu organischen Ganzheiten zusammenschlieBt, es
dadurch Kraft anzieht und gewinnt, sich und sein Wesen besser zu
behaupten und zu entfalten (X 6). Ganzheit ist natiirlich weit-
gehend ein moderner Begriff, doch aber kommt er ja bereits, wenn auch
nicht formal zu Ende gedacht, in der griechischen Philosophie vor.
Auf jeden Fall ist es die Verrichtung des Logos, des Geistes, die
widersprechenden, gegenldufigen Grundprinzipien zur Ganzheit zu
fiigen und zusammenzuhalten, indem er sie aufeinander einspielt.
In diesem Sinne ist jedes Ding, jede Wesenheit ein Kriftespiel von
polar entgegengesetzten Michten. Ein stoisches Beispiel dafiir: Der
in der Luft schwebende Vogel bewegt sich in Wahrheit mit der
gleich groBen Kraft nach oben wie die Schwere ihn nach unten zieht.
Jedes Teilchen in Festkérpern ist in unablissiger Bewegung. Die
Zusammenhaltung geschieht vom Mittelpunkt der Welt wie des
Einzeldinges aus durch Feuer, Ather, Pneuma; diese Michte durch-
dringen, erwdrmen und beleben alles. Gegenpol zum Mittelpunkt ist
der Umfang, denn zwischen ihm und der Mitte findet ein schépferi-
sches, gestalterisches Hin- und Herstromen statt. Das gilt besonders,
wenngleich nicht ausschlieBlich, von den beseelten Wesenheiten, bei
denen die Idee des Mittelpunkts keine Schwierigkeit bietet. Die Seele
hilt den Korper zusammen. Es ist eine Spannkraft, welche den
Zusammenbhalt trigt, und so ist auch der Logos eine Spannkraft, ein
Dynamismus. Die individuellen Dinge (id{w¢ motd) werden qualifiziert
durch die verschiedene Mischung der zusammenhaltenden Grund-
krifte. Damit ist das Qualitative der Natur auf das Quantitative des
Geistes zuriickgefiihrt, womit die Natur einerseits abgewertet, andrer-
seits doch wieder aufgewertet ist. Letzteres kommt in der Lehre zum
Ausdruck, daB3 der Geist unléslich mit dem Stoff verbunden ist, wie
Rechts und Links untereinander polar verbunden sind.

Es ist kein Grund, anzunehmen, daB Marc Aurel diese gemein-
stoischen Lehren verworfen haben sollte — wenngleich sie als theore-
tische ihm minder interessant waren. Wenn auch die Transzendenz
des Geistes bei ihm stirker betont wird, so ist doch jeder hinlingliche
philosophische Transzendenzgedanke nicht nur Gegensatz zur Im-
manenz, sondern mit dieser dialektisch verbunden. Dies aber aus-
zudenken, dazu gelangten nur die Pythagorier, durch welche die
obige Lehre vom Zusammenhalt zur Ganzheit offenbar stark beein-
fluBt ist. Die mutige, wagemutige Einfiigung der Stoiker ins Ganze

74



und seinen Aufbau wird aber gleich kompromittiert durch das
entgegengesetzte, das Abbauprinzip, das nach der risikofreien Sicher-
heit und Unverstricktheit des Zustandes strebt, welcher sich aus aller
aktiven Rolle innerhalb einer Beitrag heischenden Ganzheit geldst
hat. Immer wieder wird der Rat ans Herz gelegt, der Bestrickung
durch die Dinge und Widerfahrnisse zu begegnen, indem man sie
«entganzty», zerlegt, analysiert, atomisiert, bis nichts Bestrickendes
mehr davon iibrig bleibt. Zu dieser Operation soll man immer seine
Grundsitze bereit haben wie Arzte ihre Operationsmesser (II1 13).
Gegeniiber den LustverheiBungen des Essens und Trinkens, des
Geschlechtes soll man sich einfach das geistlos Materielle klarmachen,
was dahintersteht. Man soll die Dinge entlarven und ihnen ihr
schimmerndes Gewand abreiBen (VI 13). Jedes Sinnenwesen, das
du betrachtest, stelle dir schon in Auflésung, Verwandlung, gleichsam
Verwesung oder Zerstreuung vor (X 18). Auch die schénen Gestalten
der Kunst soll man in ihre kleinsten Bestandteile zerlegen, und fragen,
ob sie so noch hinreien kénnen, und sie daraufhin geringschitzen
(XI 2). Dahin gehort auch in weiterem Sinne die Vorschrift, alles so
zu denken und zu tun, als sollte man diesen Augenblick aus dem
Leben gehen (II 11) ~ statt so, als sollte man im Leben bleiben.
Bedeutet diese scheuBlliche Desillusionierung des Schénen durch
Zerlegung etwas anderes als eben den Sinn, die Schénheit und die
Stirke, die durch eine Ganzheit verlichen wird, auf eigentlich
teuflische Weise Zerstéren? Nur die Tugend, und was dazu gehoért,
soll man von diesem Vivisektionsprinzip ausnehmen (XI 2). Aber wie
sie da ausklammern? Nun, so, da der stoische Weise auf den Triim-
mern einer ganzen abgebauten Welt allein aufrecht und Sinn ver-
kérpernd bleibt. Dieser Endzustand bestitigt und bekriftigt sich noch
dadurch, daB die Natur in einer Weise beschimpft wird, welche einem
mittelalterlichen Ménch Ehre gemacht hitte. Auch der eigene Kérper
muB in der oben beschriebenen Weise zerlegt werden (IT 2). Alles
Menschliche gleicht einem Schlauch voll Unrat und Modergeruch
(VIII 37). Solche Gedanken kehren hiufig wieder. Aber die Uber-
anstrengung, welche in dieser einsamen Aktivitit des Weisen un-
ausweichlich liegt, fithrt sofort zu einem Umschlag in die véllige
Passivitit. Er muB aus jeder Verpflichtung zum Reagieren entlassen
werden. Die organischen, aufbauenden Ganzheiten, die, wie etwa
das Schone, den Menschen mit Beschlag belegen, miissen ihn, der
angstvoll auf der Flucht begriffen ist, ausdriicklich ihrer Verpflichtung

75



ledig erklaren. Alles Schone, welcher Art auch immer, ist an und
fiir sich schén und in sich selbst vollendet. Es braucht unser Lob und
unseren Tadel nicht (IV 20). Dann sind wir tatsichlich entlassen,
brauchen uns nicht zu ihm aufzurecken, aufzublicken und kénnen
uns ungestort platt zu Boden legen. Trifft nun die Voraussetzung
jener Selbstgenugsamkeit zu? Morike hat recht, wenn er sagt: «Das
Schone, selig ist’s in sich selbst.» Es gibt unzahlige Schonheiten der
unorganischen und der organischen Natur, die schén waren und selig
in sich selbst, ehe sie eines Menschen Blick traf — oder schén, obwohl
sie nie eines Menschen Auge erblicken wird. Schénheit ist also nicht
nur eine willkiirliche, assoziative, letztlich uiberfliissige psychologische
Reaktion des Menschen, sondern, wie gerade auch der weil3, welcher
Schones wirklich erlebt hat, etwas Objektives. Wozu hat die Natur
Tiere und Pflanzen verschwenderisch mit Schonheit ausgestattet?
Ganz vergeblich ziehen die materialistischen Zoologen die sinn-
widrigsten Gesichtspunkte herbei, um das konkret Naturschéne als
zweckmaBig fiir Wiedererkennung, Selbstbehauptung, Fortpflanzung
der Individuen usw. zu erweisen. Demgegeniiber geniigt es aber
nicht, hervorzuheben, dal3 schone Tiere (ob auch Pflanzen?) zweifel-
los ein dumpfes Wissen und GenieBen ihrer Schénheit besitzen.
Sondern es ist die innerste Dialektik des Objektiven, daB es doch
wiederum der eben abgewiesenen Beziehung auf ein Subjekt bedarf.
Gerade um die Schonheit als etwas Objektives, Giltiges zu bestatigen
und ihr damit einen Spiegel vorzuhalten, sie im Menschen zum
immer klareren BewuBtsein und tieferen GenuB ihrer selbst zu brin-
gen, gerade dazu ist des Menschen Rolle unentbehrlich und wird er
nicht in den Abbau hinein entlassen. Die Sinnenwelt steht einsam
draufBlen vor unserer Tiir; weill nichts von sich selbst, wird sich selbst
nicht klar. Wer sonst wei3? Unsere Vernunft (IX 15). Und sie ist
hier nicht einfach die rationalistisch umschaffende, sondern in er-
staunlichem MaBe kommt sie dem Irrationalen, ja Antirationalen der
Natur entgegen, um darin ein Sinnbild schoéner Ganzheit zu er-
greifen (IIT 2; VI 36). Epiktet weist dem Menschen zu, Zuschauer
und Erklarer der gottlichen Werke zu sein. Daher, wenn wir vor der
Natur oder groBer Kunst uns sagen miissen, daB unser Sinn tot,
unser Herz zu ist, empfinden wir deutlich, unsere Menschenpflicht
zu vernachlissigen; und ebenso ist es mit dem Wahren und Guten
(IV 20) und allen héheren Ganzheiten. Die Annahme des eigenen
Schicksals ist auf diese Weise auch eine Vollendung der Sinngebung

76



dafiir und kann wohl so erst zur Liebe werden, zum amor fati (VII 57;
X 21). Aber auch des Kritikers, der dem Geschehen entgegenzutreten
wagt, bedarf die Welt. Jeder arbeitet auf andre Weise mit (VI 42 —
dagegen IV 29). Die gemeinstoische Lehre dagegen warnt hier
besonders vor der Idee, als seien wir irgendeinem duferen Anlaf3 eine
Wichtignahme, oder gar eine Erregung férmlich schuldig.

Nachdem also frither die Rolle des Menschen gegeniiber der selbst-
genugsamen, rein objektiv in sich geschlossenen Welt auf die mehr
oder minder negative, bloB enthaltsame, das Weltgesetz des Raubens
(X 10) nicht mitmachende Tugend beschrinkt wurde (Marc Aurel
wirft sich selbst Feigheit als Ursache negativer Tugend vor, XI 18,
bezeugt sich aber auch, nie jemandem absichtlich wehe getan zu
haben, VIII 42) - so heiBt es nun wieder ganz im Gegenteil, daB der
Einzelmensch die héchste, unentbehrlichste, positivste Rolle habe
und ausfiillen solle. Vom &#uBersten Rationalismus gelangt Marc
Aurel mit einem Schritt zu der bekannten Formel der Mystik (welche
dem heutigen Gebildeten hauptsidchlich von Angelus Silesius her
vertraut ist), da Gott den Menschen braucht, ja ohne ihn keinen
Augenblick selig sein kann. Das individuelle Schicksal ist durch
Allverkettung fiir den weltdurchwaltenden Geist Bedingung seines
freien Schaffens, seiner Vollkommenheit und seiner Fortdauer. Aber
eigentlich ist es nicht das objektive Geschick, sondern es ist das Ja
des Menschen dazu, dessen einsichtiges Zustimmen und Annehmen,
sogar Ans-Herz-Nehmen und Lieben. Ohne das wird von der Einheit
der Ursachenverkettung und des Dingzusammenhaltes etwas noch
so Geringes losgetrennt und darum das Weltganze verstimmelt. Die
Weltendurchwaltung wird auf demselben FuBe vorgestellt wie die
durchgehende Waltung des Pneuma im Menschen, welche Gesund-
heit hervorbringt (V 8); wihrend der, welcher sich von der Welt-
vernunft lossagt und trennt, indem er mit den Ereignissen unzu-
frieden ist, eine Geschwulst am Korper der Welt (eine tote, negativ
selbstindige Wucherung, die den Kreislauf der Sifte blockiert) ist,
oder, mit anderem Bild, ein Hochverriter am Weltstaat, der seine
Seele von der allen Verniinftigen gemeinsamen einen Allseele los-
rei3t (IV 29). Er ist aufrithrerisch wie ein Mensch, der in einer Volks-
versammlung durch seine einzelne (bloB eigensinnige) Person die
Einstimmigkeit verhindert, und er zerreiBt die Einheit seines eigenen
Lebens damit (IX 23). Wer seine Antwort auf die Welt uber das
Geschrei und Umsichschlagen eines Schweines auf der Schlachtbank

77



erheben will, wisse, daB es den verniinftigen Wesen allein gegeben ist,
freiwillig allen Schickungen zu folgen (X 28). Und es ist dem Men-
schen im besonderen der wundervolle Weg offen, sich nach erfolgter
Trennung doch immer wieder mit dem Ganzen zu vereinigen (VIII
34).

Hier rithrt Marc Aurel an eine letzte wesentliche Vereinigung der
auBersten Gegensitze des Welt- und Seelenbaues. Die Vereinigung
mit dem Ganzen ist die letzte Hingabe an ein selbstgenugsames Sein
durch Selbstaufhebung des sich abspaltenden Individuums. Zugleich
aber ist diese Selbstaufhebung die abgespaltenste, kiihnste, freieste,
schwerste Tat, die nur dieses Individuum vollbringen kann. Das
objektive Sein ist zugleich des Subjektes bediirftig, damit dieses die
Selbstgenugsamkeit des Seins herstelle, indem es sich von ihm ver-
schlingen 148t. Die absolute Wichtigkeit und die absolute Unwichtig-
keit des Menschen fallen zusammen. Aber nach dieser tangentialen
Beriithrung fliechen die Entgegengesetzten wieder auseinander — weil
bei Marc Aurel der lebendige, in sich verbreiterte Gottesgedanke
fehlt, der eine solche Vereinigung wenigstens eine Weile tragen kénnte.

In jeder wiarmeren Religion kann die Bejahung des Schicksals an
sich aus Gottesliebe, aus Anschauung des als giiltig und verniinftig
angenommenen Wesens Gottes geschehen, aber nur dann aus vollem
Herzen, wenn Gott wenigstens zeitweilig in Fiille und Gegenwirtig-
keit unmittelbar gefiihlt wird und dadurch nicht nur alle Bedenken
zum Schweigen bringt, sondern den Menschen auch gliicklich macht —
was eben Gliicklich wirklich heiBt, womit also nicht die Eudidmonie
der Stoiker gemeint ist, die in Wahrheit bestenfalls Frieden ist. Aller-
dings sank das Christentum von diesem hohen Punkt der Schicksals-
bejahung auch seinerseits bald weithin ab. Denn die Gegenwart
Gottes ist nicht nur iiberhaupt selten zu fithlen, besonders wenn die
Weltperioden des groBen Ausbruchs wieder vorbeigehen, sondern
auch die heilsgeschichiliche Nihe Gottes verblaBte bald. So schlug das
Christentum, um wenigstens Ruke des Gemiites zu verschaffen, einen
ahnlichen Weg wie die Stoa ein, den des Abbaus, der Lebenstétung,
der Selbstverdiinnung — ja noch radikaler, weil die nichterreichte
Gottesseligkeit nach der negativen Seite statt der stoischen Indifferenz
auch etwas Absoultes abscheiden mufBte, nimlich die volle Didmoni-
sierung der Natur. Geschichtlich ist diese ginzliche Verwerfung der
Natur auch darauf zuriickzufiithren, daB in die Leere, die entstanden
war durch die Gleichgiiltigkeit Jesu gegen die Natur (aus judischer

78



Uberlieferung und aus unmittelbarer Enderwartung geboren), als-
bald der Gnostizismus sich einnistete, und dies mit unabsehbaren
Folgen. Marc Aurel gelangt wie die anderen Stoiker selten so weit.
Einmal sagt er: Man ist umso besser, je mehr man sich viele der
natiirlichen Dinge versagt (V 15). Aber im allgemeinen ist ihm das
Natiirliche etwas Gleichgiiltiges. Versuche nicht, gegen eine natiirliche
Empfindung zu kdmpfen (V 26). Gib acht, was deine Natur verlangt;
gonne ihr das, laB sie gewdhren (X 2). Waihle dir unter den vor-
handenen Giitern die annehmbarsten aus (VII 27). Dies alles unter
Vorbehalt des Vorranges und SichdrauBenhaltens der Vernunft.
Entsprechend gibt es Stellen, wo von einer Ubersteigerung der Ver-
nunft Abstand genommen wird.

Marc Aurel zeigt im Vergleich zu den anderen Stoikern eine deut-
liche Zuriickhaltung in der Abgabe von Versprechungen ausge-
sprochenen Gliicks. Einmal spricht er, wir horten es schon, doch halb
zweifelnd von «wirklichem LebensgenuB», welcher die Folge von
pausenloser Tétigkeit sein miisse (XII 29) — Tatigkeit vor allem an
der unermidlichen Umbewertung des dem Menschen Entgegen-
tretenden. Aber in seinem Herzen weil} er gut, daBl auf diesem Wege
beflissener Umstimmung und Zustimmung gerade eben Ruhe, Be-
ruhigung, Begniigung, Sichgeniigenlassen erreichbar sind. Diese Aus-
driicke kehren unablissig in den Vordergrund zuriick. Immer wieder
beklagt er sich, wie unruhig, sorgenvoll er sei (XII 8), fragt sich sehr
bitter, wozu eigentlich diese Ruhelosigkeit, da doch theoretisch alles
stimme (V 18.35; VI 10.11; VII 2; X 12.31), und sucht nach be-
ruhigenden Gedanken (V 10). So scheint die Vernunft meistens nicht
einmal dieses Ziel der Ruhe zu erreichen (sondern erst der Tod,
V 4; VI 28), und jedenfalls nur, wie dazwischen zugegeben wird (in
Ubereinstimmung mit anderen Stoikern), wenn aus dem nicht von
uns Abhingigen ein Existenzminimum gegeben ist. Marc Aurel war
ein schlechter Beweis fiir die Stoa. Er war in ihre Weisheit theoretisch
und praktisch tief eingedrungen und war dabei ein ungliicklicher
Mensch — er hatte unendlich gelitten, weil er sich nicht mit der
Auswirkung seiner Vernunft begniigte (IX 26) — aber wohl nicht
nur darum — #hnlich wie es sich dem Christentum gegeniiber mit
Fénelon verhielt, einem der innerlichsten, gottergebensten Christen
der Jahrhunderte, welcher Vielen Trost gab, und dabei einmal brief-
lich duBerte, er sei so steinungliicklich, daB er oft kaum atmen kénne.
Dazu tragt auch bei, daB jene stoische Zustimmung der Vernunft,

79



die zufrieden machen soll, doch fast immer gegen einen dumpfen
Widerstand des Gefiihls geschieht, welches weil3, daf3 die Zustimmung
mit einer groBen gefahrlichen Unehrlichkeit erkauft wird. Und gar,
wenn das Schicksal ganz ernst macht, so bleibt es nicht bei dem
dumpfen Widerstand, sondern es ist dann in jedem konkrefen Sinne un-
moglich, zu einer Uberzeugung von Vernunft und Giite des Ge-
schehens zu gelangen. Vor der nackten Gegenwart der letzten
Schrecknisse verhilft nichts unmittelbar dazu.

Die Instindigkeit der christlichen Gottesidee, die dagegen einge-
setzt wird, wird von derjenigen Marc Aurels wie iiberhaupt der
stoischen nirgends erreicht — wie schon angedeutet wurde. Zwar ist
die stoische Gottesidee gedanklich wesentlich besser durchgearbeitet.
Mindestens wissen die Stoiker, daf3 eine geistig zuldngliche Religion
nicht einseitig theistisch noch einseitig pantheistisch sein kann, son-
dern diese beiden Seiten enthalten muB. So ist das Schillern des
stoischen Gottes zwischen den beiden nicht eine Schwiche, sondern —
kénnte eine Stiarke sein, wenn der Versuch gemacht wire, dieses
Verhaltnis dialektisch durchzugestalten (vielleicht lag eine Ahnung
davon in der stoischen Lehre, daB3 die Volksgétter konkrete Einzel-
blickseiten Gottes seien) — wozu sich Ansitze schon bei Xenophanes
gezeigt hatten (Arist. De MXG 977b). Und diese dialektische Durch-
arbeitung hitte dann ihre Auswirkung und Bestitigung in der ent-
sprechenden Formung der praktischen Frommigkeit des Herzens und
des Geistes finden miissen. Die Stoa geht darin nicht so weit, wie sie
als Natur- und Vernunft-Religion, als ausgesprochene Religion fiir
Gebildete gehen kénnte und miilte. So blieb sie unterlegen gegeniiber
dem Christentum mit seinem Mythos, seiner Anerkennung und
Unterbringung des Dzmonischen. Fir Marc Aurel gibt es keine
Damonie in der Welt, weil die Weltvernunft gut und der Weltstoff
fiigsam ist (VI 1), und weil alles Wesenhafte eins ist, ohne « Zweiung»
in einen Sindenfall (VII 9; XII 30). Jene Momente christlicher
Uberlegenheit sind allerdings nur auf Grund einer Einseitigkeit der
Gottesidee moglich, welche die Stoa nicht mitmachen konnte. Alle
sehr intensiven Religionen sind darin einseitig, nach der einen,
theistischen Seite das Judentum, in geringerem MafBe Islam und
Christentum ; nach der anderen, pantheistischen Seite die Religionen
Indiens und Chinas. Marc Aurel findet nicht Kraft, sich im (wenn
etwa auch pantheistischen) Gottesgedanken wenigstens glaubend un-
bedingt zu binden, sondern er bietet sich selbst eine Auswahl aller

80



Moglichkeiten und sucht fiir jede einen Weg zum personlichen Frieden
offenzuhalten.

Zwar daBB Marc Aurel mindestens immer wieder an dem Sinn der
Welt irre wird, kann ihn uns in gewisser Weise eher naher bringen.
Auch wir, kaum aus einem Zeitalter des krassen theoretischen
Materialismus emporgetaucht, welches mit kindlicher, keinen Wider-
spruch duldender Befriedigung das Weltgeschehen auf einen gleich-
giltigen Wirbel der Atome zuriickfithrte — haben den Wunsch,
wieder zu hoheren Anschauungen zu gelangen, seither durch Mit-
erleben von jahrzehntelangen Ereignissen erkaufen miissen, vor denen
jede Sinndeutung zum Gelidchter wurde. Trotz allen romantischen
theologischen und #Zhnlichen Repristinationen ist uns in Wahrheit
aller unangefochtene Dogmatismus ferngeriickt. Und doch ist uns
nicht wohl bei der Art, wie Marc Aurel immer wieder auf einen
Standpunkt zuriickfillt, auf welchem er die véllige Sinnlosigkeit der
Welt als moglich setzt. Doch es handelt sich da nicht allein um
Augenblicke der Entmutigung, wie sie bei so iiberspannten Zielen
wie denen der Stoiker erlaubt sind, und des bis nahe an die Null
absinkenden Lebensgefiihls, sondern auch wieder von da aus um eine
fast triumphale Gegenoffensive: Seht, mein Lebensideal, meine
Daseinsbemeisterung ist fir jede Moglichkeit bereit, kann sich unter
allen Umstinden halten und bewzhren — ob nun der Mensch mit
seiner Selbstbehauptung allein stehe in einer gotter-, vorsehungs- und
sinnlosen Welt — oder ob er getragen und gebettet sei in einer geord-
neten Ganzheit und verniinftigen Einheit von Gott, Vorsehung und
Weltsinn (IV 3; 1X 28.39; X 6; XI 18). Im zweiten Fall ist ja sowieso
alles in Ordnung. Im ersten bleibt die sich selbst geniigende Selbst-
besinnung des stoischen Wesen aufrecht, dessen Vernunft durch
nichts, unbedingt nichts von auflen ernzhrt zu werden braucht, noch
auch getroffen oder verletzt werden kann (XII 14) — der allem uber-
legen ist, was nicht von ihm abhingt — der es in der Macht hat, allein
uiber sich selbst zu beschlieBen (VI 44) — oder aber, wenn er sich trotz
allem bedroht fithlt und es fur richtig hialt, aussteigen kann aus
diesem «chaotischen Gewirre», welches ihm unméglich Lust zu
langerem Verweilen machen kann (VI 10). Beschwerde dagegen ist
weder dem Zufall noch der Vorsehung, weder den Atomen noch den
Gottern gegeniiber sinnvoll (VIII 17). Aber wie Marc Aurel den
«Atomen» gegeniiber an der Ganzheitsidee festhalten will, bleibt
allerdings ratselhaft (X 6).

81



Man kann sich ernstlich fragen, ob es nicht irgendwie abscheulich
sei, hier vor dieser letzten Alternative Sinn-Unsinn unter allen Um-
standen fiir beide Fille geriistet sein zu wollen — und gar noch mit
fast dem selben Verhalten. Aber jedenfalls ist es menschlich. Natiirlich
scheint es, als konne der Mensch nur fest stehen vor dem Ungliick
und das Gliick genieflen, wenn er sich ganz und glaubig und ohne
RickzugsstraBe einsetzt fiir den Fall des Sinns. Aber nicht nur ist es
zweifelhaft, ob er praktisch diese Einstellung durchhalten kann vor
den Hochststeigerungen des Schicksals, sondern dieselbe ist dber-
haupt ubermenschlich. Wenn der Mensch glaubt, so iibernimmt er
die Verantwortung fiir seinen Glauben, fiir die ganze Welt, an deren
Sinn er glaubt; und das fithrt zu schrecklicher Sklaverei unter der
Forderung des Glaubens angesichts von Lagen, in denen dieser mehr
oder minder absurd ist. Menschlicher ist es, im #uBersten Falle
innerlich etwas nachzugeben und zu warten, bis die Lage sich ein
wenig entspannt. Selbstverstindlich muB man dann so lange einen
Ersatz des Glaubens haben, um den untersten Punkt auszuhalten.
Das wire dann die Haltung Marc Aurels, so weit von der eindeutigen
Grundsitzlichkeit entbl68t, wie es bei ihm der Fall ist. Jener Ersatz
des Glaubens fiir den Fall, daB3 der Geist die Welt nicht mehr auszu-
halten vermag und das Chaos aufbricht, ist dann entweder jene steile
Einsamkeit des Verniinftigen und Tugendhaften inmitten des Un-
sinns — man denke etwa an Camus in seiner absurden Welt. Aber
indem ihm jede tragende Substanz fehlt, bricht die Absurditit in ihn
selber ein. So 148t sich diese Einstellung, die des einzig iiberlebenden
Spatzen, wenn der Himmel einstiirzt, nicht lange durchfiihren.
Allerdings handelt es sich ja nicht um Uberleben, nur um Uberdauern
der Subjektsrolle des Rechtes und der Vernunft, wie bei Hiob,
dessen von Gott vergossenes Blut noch Einspruch schreit (16,18).
Aber auch dieses Uberdauern bedarf einer gewissen Sinn-Substanz.
Und da bleibt dann noch die Moglichkeit, den Zufall als eine
formale Notwendigkeit zu deuten und sich an der Gesetzlichkeit von
Ursache-Wirkung als einem Sinnfaktor zu halten (XII 14). Sowieso
lehrte die Stoa, es gebe keinen Zufall, keine « Moglichkeit», sondern
alles geschehe nach strenger, eindeutiger Gesetzlichkeit, so gewiB3 wie
in der Erkenntnis alles strengstens entweder wahr oder falsch sei.

SchlieBlich bleibt auch die Frage, was aus der Seele nach dem
Tode wird, in der Schwebe, obwohl offensichtlich der Nachdruck
bei weitem auf der Verginglichkeit ruht (IV 21). Der stirkste

82



Gegengrund der Stoa gegen die Unsterblichkeit ist die kaum ableug-
bare Entstandenheit der Seele. Und in der Jukunft wird ihre Sub-
stantialitit durch eine andere Moglichkeit in Frage gestellt. Die
Absolutheit der Vernunft, ja die Vernunft iiberhaupt, ja der Mensch
selbst kann sich so ginzlich entwunden werden, dafl die Quelle der
Bemeisterung endgiiltig verschiittet ist. Es handelt sich um die
mogliche Altersverblédung — welche sogar verhindert, den unter
Umstanden einzig der Menschenvernunft wiirdigen Entschluf3 der
Euthanasie zu fassen. Dieser furchtbarsten Infragestellung des stoi-
schen Daseinssinnes wird nur ungeniigend begegnet, wenn ihr gegen-
iiber zur Eile gemahnt wird (III 1). Das mag fiir das Werk gelten,
aber was heiBt Eile gegeniiber dem Sein des Menschen, das er als nun
verniinftig gewordenes fiir dauernd errungen haben sollte? Ander-
warts: Wie sollte in dir Wahrheit, Gerechtigkeit, Besonnenheit ver-
loschen (XII 15)?

Wie gegeniiber der Daseinsvernunft im engeren Sinn, dem héheren
Weltsinn und der Existenz Gottes, so bleibt gegeniiber der Unsterb-
lichkeit der Weise fiir beide Moglichkeiten gertstet (III 3) — ja fir
alle (VII 32). Auch mit dieser Stellungnahme ist uns Marc Aurel
nicht sehr fern. Denn wir erkannten die Midigkeit des hundertfach
Enttauschten, fiir welchen die Unsterblichkeitshoffnung nicht nur zu
anstrengend ist, sondern auch nach erfolgten Faustschligen des
Schicksals in gewissem Sinne entwiirdigend, als wesenhaft und erlaubt.
Diese Miidigkeit der Seele (Marc Aurel wirft sie sich als schindlich
vor, VI 29), welche nicht nur aus der ekelhaften Verbrauchtheit aller
Lebensdinge (VIII 24), nicht nur aus der Anspannung und Mané-
vriertheit seitens der Triebe (6punrexy) vevpoomaodele) stammt, son-
dern auch aus der fortwahrenden Arbeit des Denkens, d. h. eben (womit
wieder das Hektische der entspannungslosen Vernunft-Téatigkeit zu-
gegeben ist) der Miihsal des Glaubens und Umarbeitens alles Nicht-
abhingigen — die daraus entstehende Miidigkeit 148t den Tod, und
wohl den endgiiltigen, als erwiinschtes Ausruhen erscheinen (VI 28).
Jedoch erhebt sich Marc Aurel daritber zu einem inneren Abstand,
der aus eigenem Urteil (dies der héchste Triumph des Geistes) zum
Fortleben wie zum Erléschen gleich bereit ist, bereit also aus Ver-
nunft, mit der auch Andere tiberzeugt werden kénnen (XI 3). Diese
Stelle bedarf aber noch einer breiteren, paraphrasierenden Aus-
fithrung.

Die Vernunft, in sich selbst vertieft, fithrt vor die letzte unlosbare

83



Alternative Sinn oder Nichtsinn, Unsterblichkeit oder Auflésung.
Doch auch die letztere Méglichkeit ist fiir den Menschen nicht ganz
sinnlos; sondern was hier wesentlich, ist, daB er sich den Verfigungen
der Vernunft hingibt, in der Uberzeugung, daB sie das Beste und
Sinnvollste sind. So kann der Mensch auch im «ewig Weglosen»
(Hofmannsthal) noch den Weg eines letzten Triumphes finden, eines
auBersten Sieges uber die hier negativen Eigenwerte der Dinge,
welche uns lehren wollen, daB der eine Ausgang des Lebens, der in
die Unsterblichkeit, sinnvoll sei, der andere, besonders wenn das
Leben vorzeitig abgebrochen wird und nicht zu seinem Werk gelangt,
sinnlos. Diese Alternative wird dadurch, daf} sie in voller Gelassen-
heit, ohne tragisches Getue (drpay@dws) anzunehmen ist (XI 3), von
hinten entleert. Damit ist ein Motiv angeschlagen, das in derjenigen
Form des Christentums, welche dem Stoizismus formal nahe steht,
der Mystik, seine héochste, bis an den Rand fithrende Ausfithrung
fand, der victorinischen Lehre vom amor purus, der uninteressierten
Liebe zu dem pridestinatianischen WillensentschluB3 Gottes, selbst
wenn er auf ewige Hoéllenqual fur den Menschen lautet. Auch die
Christen zu Marc Aurels Zeit klammerten sich vertrauenslos und
eigensinnig an die Unsterblichkeitsidee. Und da die Vernunft diese
nicht zur Uberzeugung bringen kann, weil sie vor dem letzten
Entweder-Oder zwischen konkretem Sinn und unendlicher Ungreif-
barkeit des gottlichen Beschlusses, in die der Mensch hineingestellt
ist, Halt macht — so versuchen die Christen iiber die tragizistische
Verneinung der Vernunft, iiber das «Paradox» (wie Paulus darin
schwelgt) zu jenem konkreten Sinne, zu der Unsterblichkeit zu ge-
langen. Uber die anscheinende Bejahung der Sinnlosigkeit, die
paulinische « Torheit», zielen sie haarscharf auf ihren Umschlag und
wollen dort landen. Das aber bedeutet eine yuly) mapardéis, Sich-
auBerhalb-der-Ordnung-Stellen, die nackte Eigenmichtigkeit, Hybris
und Uberhebung. Der Mensch darf sich nichts Konkretes zueignen,
auch nicht die im Personlichen gipfelnde Sinnfiille der Welt. Und
daB die Vernunft zuletzt in unentschiedener Schwebe verharrt, in
der Bereitschaft, deren beide Moglichkeiten anzunehmen, wird spiter
vom Christentum, das nicht von der Absolutsetzung des Ich weichen
kann, nicht den Griff des Menschen auf ihn selbst l6sen kann, zu der
Liebe auch zur etwa gottverhingten ewigen Verdammnis entwickelt,
die schlieBlich doch noch ein persinliches Schicksal ist.

Marc Aurel will also gerade die untragische Gelassenheit der Ver-

84



nunft gegeniiber der gleichmiaBigen Annahme ihrer dialektischen
Moglichkeiten voll erprobt sehen. Der fiir den, wie wir sagten,
hundertfach Enttauschten verfithrerische Gefiihlston des Erléschens —
«Ich mochte hingehn wie das Abendrot», sagt Herwegh — wird
dadurch iiberwunden, dal das Abendrot zugleich das Morgenrot ist.
Vergehen ist Vorbedingung der Verjiingung in der Natur. Und Ver-
jungung uber erloschenes BewuBtsein hinweg ist fiir den Menschen
der Spatzeit erlosender als Stetigkeit des ausgehohlten BewuBtseins.
Dem unaufhérlichen Wandel der Welt soll sich also auch der Mensch
nicht weigern (XII 23); dabei ist es wohl besser, ohne Ungeduld die
natiirliche Auflésung abzuwarten (V 10). Sieh heiter, auch ohne Trotz
und Ubermut (wie bei den Christen) deinem Erléschen entgegen
(V 33; IX 2; XI 3); scheide heiteren Sinnes, wie die reife Olive,
welche noch im Fallen den Baum segnet, der sie hervorgebracht hat
(IV 48). Doch auch der Selbstmord wird so zu einem ruhigen Fort-
gehen, wenn es irgendwo raucht (V 29).

Besonders soll der Mensch nicht jenseitigen Dank fiir seine Guttaten
verlangen — sondern gar nicht wissen, was er geleistet hat; er gleiche
auf diese Weise dem Weinstock, der Trauben tragt und dann weiter
nichts will (V 6). Gibt es keine Unsterblichkeit, so muB die Tugend
ihren Lohn in sich selbst tragen; und da sie das fut, braucht es keine
Unsterblichkeit zu geben. Das Gegenteil wire, als ob das Auge dafiir,
dafB es sieht, einen Lohn fordern wollte. Der Mensch erfiillt durch
seine erzeigte Wohltat den Zweck seiner natiirlichen Anlage und
erhilt schon darin seinen Lohn (IX 42). Hier erreicht die Gelassen-
heit, welche die besondere Sinnfrage fiir Welt und Leben sehr weit-
gehend unentschieden lassen kann, ihre schénste Form, am wenigsten
im Sinne des Abbaus, und erhebt sich weit tiber die Lohnsucht, welche
im Christentum schon von der ersten Quelle her das meiste Edle
triibt.

Dies ist die positive Erfulltheit angenommener Allvergianglichkeit.
Daneben gibt es auch die bloB negative Unterwerfung, die nicht zur
inneren Freiheit findet. Wozu denn dieser ganzen Komdédie noch
unbedingt linger zuschauen wollen? Es ist immer dasselbe, immer
dasselbe, widerwirtig langweilig und abgebraucht. Es ist daher
durchaus gleichgiiltig, ob man lange oder kurz lebt; lieber noch
letzteres (II 14; VI 46). Vor dieser Betrachtung wird auch das
Individuum nichtig und von ihr verschlungen, wie alles Konkrete,
alles Hier und Jetzt von der Ewigkeit verschlungen wird, die aber

85



weithin nur eine negative, eine solche der gréBeren Erstreckung iiber
alles Jetzt hinaus ist. Das l6st uns kraftig los. Wer wollte sich in einen
voriiberfliegenden Vogel verlieben (VI 15)? Das Einzelne, Indivi-
duelle, Gegenwirtige wird so mit seinem Eigengewicht zwischen der
Skylla der Unendlichkeit von Zeit und Raum und der Charybdis
der unendlichen Teilbarkeit ins immer Kleinere zunichte, so wie das
Einzelne und Konkrete der Lebensreize von der Unendlichkeit und
Ewigkeit der Vernunft in sich ertrankt wird.

Plotzlich aber setzt sich wieder das andere Extrem der Betrachtung
durch. Uberhaupt sind gerade diese Ideen betreffs Augenblick und
Ewigkeit, Selbstliebe und Verganglichkeit, Sinn und Unsinn der Welt
ein Musterbeispiel dafiir, wie sich bei einem klugen und denkwilligen,
nicht sturen und nicht fanatischen Geist wie Marc Aurel die im
Augenblick zuriickgedringten Pole einer vollstindigen Betrachtung
sozusagen selbst wieder empordringen. Dieser Tatbestand der Sicht-
willigkeit ohne Fanatismus ist {iberhaupt bei der Stoa gegeben. Was
sich kier nun wieder in den Vordergrund spielt, ist genauer dies, daB3
es nur den Augenblick gibt, er das einzig Wirkliche ist (II 14) und
allein beachtet werden soll (VIII 22.36; XII 3.26). Und das unge-
achtet dessen, daB solche Anschauung in der vorherrschenden
stoischen Lehre keinen rechten Platz hat, so wenig wie der doch
weithin darin herrschende Nominalismus. Ist der Augenblick das
einzig Reale, so folgt daraus: Fiirchte dich nicht, denn alles Leiden
ist nur Angst. Das ist so sicherlich falsch. Aber durch die Teilwahrheit
darin erfihrt nun mit dem Augenblick auch wieder das Individuum
eine Aufwertung, die aus der Grundlosigkeit des Augenblicks kommt
und nicht sich aus irgend einer Zeit- oder Raumerstreckung nihrt.
Also Selbstbeziehung, nicht weil das Selbst und seine Natur wie seine
Forderung die Vernunft ist, sondern das Selbst ist zuerst da. In dich
selbst ziehe dich zuriick (VII 28). Stehe aufrecht, ohne von andern
aufrecht gehalten zu werden (III 5). Liebe dich selbst tiefer, so wirst
du auch deine Natur und was sie verlangt, tiefer lieben (V 1). Diese
Liebe darf aber nicht gefiihlig sein, nicht das im tiefen Naturgefiihl
sehnsiichtig gesuchte einsame Beisichselbstsein der Seele, sondern
dieses darf nur in edler Sittlichkeit aufgesucht werden, nur dann
wirkt es verjiingend (IV 3). Es ist verstindlich, wenn sich von da aus
doch wieder, wenngleich ginzlich ohne Zuversicht, aus der Selbst-
liebe des Individuums sein tiefer Drang zur Unsterblichkeit erhebt.
Wie sinnlos, daB auch die frommen und gottverbundenen Menschen

86



fir alle Ewigkeit verschwinden (XII 5)! So bleibt nur der Trost, da3
dem hoheren Menschen sein Leben nicht unvollendet entrissen wird,
als sei er ein Schauspieler, der abtrete, ohne seine Rolle ausgespielt
zu haben (XI 1; XII 36). Aber worauf griindet sich diese Zuversicht?

DaB der Stoa iiberall die letzte Folgerichtigkeit fehlt, ist auch eine
Folge ihrer Ehrlichkeit, Wesentlichkeit und ihres Willens, von den
rationalistischen Formeln sich immer wieder ins Existentielle zuriick-
zuwenden. Der Glaube an die Weltvernunft, welcher zur Vernichti-
gung oder wenigstens Vergleichgiiltigung der einzelnen, nicht von
uns abhidngigen Lebensgiiter fithrt, bringt es natiirlich mit sich, daB
im Unterschied zur christlichen Religion, die in Gott und der Gottes-
iibergabe gesammelt und eingefaltet alles zu besitzen glauben kann,
die Vernunft in ganz anderem MaB sich in einzelne Werte und Giiter
auseinanderlegt, die naiv genossen und betreut werden, als ob sie mit
dem Tugendwillen vollig und sicher gegeben wiren. Natiirlich wird
dadurch die Tatigkeit der Lebensbemeisterung immer wieder ins
Ungewisse des Unabhingigen zuriickgeschlungen, gewinnt dadurch
aber Spannung und Reichtum gegenuber den eintdnigen und fast
punktuellen Formeln der Vernunftglaubigkeit.

Bei Marc Aurel handelt es sich in dieser Problematik weniger um
den Genuf der Lebensgiiter als um die Auswirkung der einzelnen ziel-
gerichteten und insofern auch von uns nicht abhéngigen Tdtigkeiten —
obwohl die Stoa iiberhaupt nie ginzlich auf Riickzug des Weisen von
der Welt bedacht war. Dieser tiefernste Mann nahm sein Staatsamt
auf eine Weise ernst, die durch keine philosophischen Allgemein-
heiten gemildert oder in Frage gestellt wurde. Er war so liickenlos
tatig, daB ihm nicht einmal diejenige Ruhe blieb, welche zur Ab-
standsgewinnung zwecks stiarkerer philosophischer Systematisierung
(VII 67) unerlaBlich ist, sowie auch zu der inneren Titigkeit der
Christen, dem Glauben. Nach dem Inneren des Staates zu erlegte
ihm die stoische Lehre, wie sie von den GroBen der mittleren Stoa
iiberliefert war, ein angespanntes Wirken fiir soziale, humanitéare,
rechtsstaatliche Ziele auf; nach auflen, nicht nur den Bestand des
Reiches hartnickig mit kriegerischen Mitteln zu verteidigen, sondern
geradezu sein Mehrer zu sein. Er weigerte sich den Folgerungen aus
dieser stoischen Forderung nicht und gelangte dadurch an den Punkt,
wo diejenigen Pflichten und Giiter in die innerste Frage der Lebens-
anschauung iibertreten, von welchen dieser imperiale Mensch sich
unter keinen Umstinden losen wollte oder konnte. Der innere Bruch

87



aber, welcher sich unter diesem harten Willensstreben verbarg,
fihrte zu einem Bruch im AduBeren politisch-staatlichen Streben, der
einem Bankrott nahezu gleichkam.

Marc Aurel hatte mit seiner sehr geliebten Gattin Faustina drei-
zehn Kinder, ungefihr zur Hailfte T6chter. Mit drei Ausnahmen
(eine Tochter wurde von Caracalla zum Selbstmord gezwungen, von
einem Sohn wissen wir nichts Niheres) starben alle im Kindes- oder
halbwiichsigen Alter. Da es den kaiserlichen Prinzen kaum an Pflege
gefehlt haben kann — war etwa die « Totenfarbe» des Stoizismus auf
sie vererbt worden? Jedenfalls sehnte Marc Aurel sich, vermutlich
mit Grund, noch nach einem andern Kinde, ohne es aber noch
erlangen zu kénnen. Vielleicht muBite er diesen Wunsch auch noch
aufdem Altar der Abtétung darbringen (X1 33). Er fand sich, so scheint
es, vor der Frage seiner Nachfolge wie in einem gottverlassenen
Nichts. Er sagte mit einem Zitat: Wire ich samt Kindern von den
Gottern verlassen, so hitte auch das seinen Grund und muB3 ertragen
sein (XI 6).

Auch sein Werk mufBte er unvollendet, mindestens ungesichert,
zuriicklassen. Zwar erreichte das romische Reich unter ihm seine
groBte Ausdehnung; aber die hin- und hergezerrte Miihsal seiner
Aufrechterhaltung, die des Kaisers Leben verzehrt hatte, wies schon
auf das Uberhohte und irgendwie Hektische der erreichten Gestalt
hin. Er brachte sich nicht um in der Idee, sein Werthalten nicht ganz
verwirklicht zu haben in dem, was er geschaffen (VIII 47). Es scheint,
daB er an der Pest starb, die unter seiner wohltitigen Regierung das
Reich verwiistete und der er sich wohl mehr als einmal ausgesetzt
hatte. Nach andern Quellen wurde er von seinem Thronerben ver-
giftet. Das klingt etwas hintertreppenhaft; und noch mehr die Theorie,
dieser sei nicht der Sohn des Marc Aurel gewesen, sondern aus einem
Umgang entstanden, den seine Frau mit einem Gladiator gehabt
habe (heute wiirde dem entsprechen: einem Berufsboxer). Auch habe
sie bei einer Erkrankung Marc Aurels Hand und Thron vorsorglich
einem brutalen General angetragen. Der Griinder der Stoa, Zenon
von Kithion, empfing an der Schwelle des Entschlusses, sich dem
Philosophieren zu weihen, auf seine Frage, wie das anzufangen sei,
das Orakel: Du muBt die Farbe der Toten annehmen.

Er bemiihte sich redlich, das zu tun. Es ist naheliegend, zu denken,
daB jene Frau das eintonige Grau der inneren stoischen Lebenshaltung
an ihrem Gatten Marc Aurel ungeniigend fand fiir ithren Lebenstrieb;

88



er habe sich aus einem athletischen Typ durch Askese physisch in
einen Schwichling gewandelt, der nur durch ungeheure Willenskraft
sich und seine unablissige Téitigkeit aufrecht erhielt. Der Sohn,
Commodus, zeigte, trotz hingebender erzieherischer Miihewaltung
des Kaisers, die unverbesserliche Entartung, die vielleicht mit seinem
wahren viterlichen Erbteil gegeben war. Mit diesem Thronerben
begann dann der unaufhaltsame Niedergang des romischen Reiches.
Vielleicht muB sich, wer sich in groBem Stil aufs Feld verpflichteten
Handelns hinauswagt, auch auf andern Gebieten ernstlich mit dem
Leben einlassen und dies denen darbieten, mit denen er sein Schicksal
verhéangt hat.

Schauen wir auf die Gedankenwelt des Kaisers zuriick, sowohl so-
weit er sie aus dem tiberlieferten Stoizismus entnahm wie nach seine
eigenen Auspridgungen, so ist eine gewisse Lebensangst darin un-
verkennbar und gibt uns den Schliissel zu vielen Akzenten, die uns
unbefriedigt lassen. Etwas, was die Stoiker nicht sehen wollten oder
konnten in ihrem ewig unbefriedigten Streben nach Sicherung, ist,
daB das Leben keineswegs einfach und allein ein Ding von halt- und
ziigelloser Damonie ist. Vor allem ist es vielmehr etwas, dessen
Schénheit, Fruchtbarkeit, aber auch Gefahr durchaus daran gekniipft
ist, daB3 es eine Schwebe ist, eine nie endgiiltig auszugleichende und
zu lésende Spannung zwischen Gegensitzen. Sein Gelingen ist davon
abhingig, daB diese Spannung ins Auge gefa8t und ausgehalten wird.
Am echesten glickt das denen, die zwar nicht mit giinstigen Umstin-
den iiberhauft sind, aber doch unter mdfigem BeschuB3 des Schicksals
ihr Dasein verbringen kénnen. Sie fiihlen sich nicht gedrungen, alles
grundsitzlich zu machen, aber sie ahnen meistens doch, daB im
Hintergrunde etwas Absolutes ruht. Es ist die eigentliche und mensch-
liche Situation, um dieses zu wissen, es aber nicht ausdriicklich in
seine Grundsitzlichkeit hinein aufzurufen. Denn es ist zweischneidig,
dies zu tun. Jedoch wenn es ernst wird, so gibt es keinen andern Weg.
Dann geht es wohl doch nicht unter dem Umgang mit der Idee eines
Gottes, dem man das AuBerste glauben kann, auch wenn das vom
Leben tausendfach Liigen gestraft wird und seine Gefahrlichkeit an
der Stirn triagt. Diese Gefahr ist so groB3, daB3 wenige die Kraft hatten,
mit solchem Glauben bis ans Ende zu gehen, auf die Moglichkeit hin,
dafiir mit dem Leben zu bezahlen.

Am weitesten sind da doch einige Christen gegangen. Wenn die
Idee, jegliche Verflechtung in autonome Werte und Unwerte des

7 Studia Philosophica XXVI 89



Lebens zu verwerfen, wohl schon allen beschaulichen Orden zu-
grunde lag, so war es doch erst der Quietismus, der da die Grenzen
anriihrte. Sein Schopfer, Michael de Molinos, schob mit einer der-
artigen letzten Gleichgiiltigkeit selbst die Giiter des Gotlesgefiihis bei-
seite, daB er nun alles Ahnliche wie jenen stoischen Umarbeitungs-
versuch unterlassen konnte. Er hiitete sich, von einer neuen Gefiihlig-
keit zu traumen. Er setzte den Glauben an unbedingte, pausenlose
und ginzliche Gottesgegenwart in der ganzlich sinnentleerten Welt
und im ginzlich sinngetrennten Menschen an die so freigemachte
Stelle. Hier war die Totenfarbe vollstindig geworden, und die
Spannung zwischen der vélligen, héllischen Gottesabwesenheit in
allem Aufweisbaren und der vélligen, himmlischen Gottesanwesenheit
in der reinen, ausgezehrtesten, akzeptierten Abstraktion erreichte eine
ZerreiBkraft, der nur an diesem duBersten Punkt widerstanden wer-
den konnte. Molinos erwies, daB3 er ihn erreicht hatte, indem er ohne
ein Wort der Gegenwehr oder der Verteidigung in das einsame ewige
Geféngnis schritt, das die Kirche iiber ihn verhingt hat.

Was bleibt sonst? Nur dies, die Wesenhaftigkeit der Anforderungen,
welche das Unabhingige an uns stellt, anzuerkennen, und damit seine
Eigenwesenheit und Unentbehrlichkeit selbst, zugleich aber auch eine
Absolutheit des Abhingigen, irgendwie Erreichbaren anzuerkennen.
Der krasse Widerspruch darin bleibt stehen, und beide Seiten tun
einander Eintrag. So ist nur ein alternierendes Zufallen nach beiden
Seiten moglich, ein ewiger Wellengang von Ergreifen und Loslassen,
der schmerzhaft und anstrengend ist. Sicherheit und Gliick erbliihen
auf diesem Wege kaum, sondern fast nur der Kampf, der Kampf nach
beiden Seiten, und die Bereitschaft dazu. Aber es ist ein Weg. Es sollte
ein existentiell dialektisches BewuBtsein davon bestehen. Ohne das
ergibt sich weithin nur ein im Kreise Drehen, wie es bei den Stoikern
oft ermidend dargeboten wird: Enttiuschung vom Sinnlichen,
Absolutsetzung des Verniinftigen, Einsehen, daB es nicht ausreicht,
halbe Riickwendung zur Natur, erneute Flucht zum Absoluten.
Marc Aurel klammerte sich aus Not an dieses, und von da entsprangen
die rasanten Formeln, die das primitive Entziicken der Moralisten
durch die Jahrhunderte ausgemacht haben, bei denen es nie hart auf
hart gegangen war. Aber darunter verbarg sich ein vielschichtiger
Mensch voller Gegenliufigkeiten, der nicht nur unsere Achtung,
sondern auch unsere Liebe erringt.

90



Nachbemerkung. Wir zitierten aus dem Buch des Marc Aurel nach
der Ubersetzung von Otto Kiefer (Jena 1920). Die dlteren stoischen
Lehren glaubten wir aus Raumgriinden nicht im einzelnen nach-
weisen zu sollen — umsomehr als ihre Auffindung in Hans von Arnims
schoner Fragmentsammlung durch den Registerband derselben hin-
langlich erleichtert wird.

91



	Marcus Aurelius

