Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 26 (1966)

Artikel: Le fondement da la morale

Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La morale, son fondement philosophique,
ses rapports avec le droit

Die Beziehungen zwischen Recht und Ethik

Symposium de la Société suisse de philosophie
a Berne, le 26 et 27 février 1966

Symposium der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft
in Bern am 26. und 27. Februar 1966

LE FONDEMENT DE LA MORALE

par Fernand Brunner

On peut dire que jusqu’au XVIIIe si¢cle la morale trouve son
fondement dans la religion. Reconnue comme rationnelle ou comme
émanant de la volonté divine, elle tient toujours de Dieu son auto-
rité. Barbeyrac, qui fut professeur 4 I’Académie de Lausanne, écrit
en 1712 dans sa préface a sa traduction du Droit de la nature et des gens
de Pufendorf: «Sans la divinité, le devoir, I’obligation, le droit ne sont,
a dire vrai, que de belles idées, qui pourront plaire & Pesprit, mais qui
f1e toucheront point le cceur, et qui par elles-mémes ne sauraient
Imposer une nécessité indispensable d’agir ou de ne pas agir d’une
certaine maniére.»

Quelques dizaines d’années plus tard, Diderot conteste et le fonde-
ment et le contenu de la morale: ’honnéteté traditionnelle est ba-
fouée et le «code de la nature», c’est-a-dire celui de I'instinct, est
proclamé avec audace. On peut bien dire quwau XVIIIe siécle, la
morale chrétienne non seulement tremble sur ses bases, mais s’effon-
dre, au moins pour un certain nombre de lettrés.

VT, I, Amsterdam, 1712, p. XXXVI.



La mise en question radicale de la morale ne cesse pas au XIXe
siecle. Il y a peu de critique du mariage, par exemple, aussi violente
que celle que I’on trouve dans la Théorie de Punité universelle de Charles
Fourier®. Dans un autre domaine, on a cité plus d’une fois le révolu-
tionnaire russe Serge Netchaiev (1847-1882) a qui on attribue ce
catéchisme: «Le révolutionnaire est un homme condamné d’avance.
I1 n’a ni intéréts personnels, ni affaires, ni sentiments, ni attachements,
ni propriété, ni méme de nom. Tout en lui est absorbé par un seul
intérét, une seule pensée, une seule passion — la révolution. Au fond
de lui-méme, non seulement en paroles mais en pratique, il a rompu
tout lien avec I’ordre public et avec le monde civilisé, avec toute loi,
toute convention, toute tradition, ainsi qu’avec toute moralité® »

Quant a notre siécle, il s’est illustré non seulement par des théories
et des catéchismes, mais encore par des applications terrifiantes: on a
tué en dehors du champ de bataille pour la révolution, pour la nation,
pour la race, pour la science.

Sans doute, malgré les tourmentes spéculatives et politiques,
I’Europe est-elle encore sous I'influence de la morale chrétienne. Sans
doute a-t-elle produit des institutions qui réalisent au moins partiel-
lement les exigences de justice, sinon de charité. Mais la morale est-
elle vécue dans son rapport avec son fondement? La force contrai-
gnante n’est-elle pas le plus souvent dans les lois et les usages? Ne faut-il
pas avouer que l'intérét devient le vrai moteur de notre comportement,
et que la morale est en passe de s’effacer devant les sciences qui con-
¢oivent I’homme comme ’effet de la machine physiologique ousociale?

Tout cela rend écrasante la tiche de parler des fondements de la
morale. Les réflexions qui suivent n’ont d’autre but que d’introduire
un entretien. Elles se divisent en quatre parties: dans la premiére, on
écarte un certain nombre d’illusions contemporaines; on s’éléve, dans
la deuxiéme, vers le principe de la morale; dans la troisi¢éme, on tente
d’énoncer ce principe; dans la quatri¢me, enfin, on en considére cer-
taines conséquences.

1. Les refus

1. La réduction physique. La premiére doctrine que nous refuserons
est ’'objectivisme qui réduit le comportement humain a sa figure exté-

2 T. IV, Paris, 1841.
3 Cf. Gustave Wetter, Le matérialisme dialectique, Paris, 1962, p. 78-79.



rieure. L’idéal d’une description purement objective de la conduite
humaine est fascinant. Se maintenir au niveau des seuls processus
physiques et physiologiques, n’est-ce pas obéir & la rigueur scienti-
fique? N’est-ce pas éviter les présupposés occultes? La psychologie
sans conscience est alors comme ’astronomie ou la chimie enfin puri-
fiées des illusions de 1’astrologie et de I’alchimie.

Le behaviorisme, radical ou non, selon lequel la conduite est une
série de réponses a des stimuli, est une tentative de réduction de
Phomme 4 son corps. Il ne faut pas le considérer comme une doctrine
sans importance, puisqu’il répond a une exigence de I’explication
scientifique: hypotheses non fingo. Mais il est si manifestement réducteur
qu’il a été critiqué méme en psychologie animale. Le singe évolué
qui cherche a atteindre la banane suspendue ne procéde pas mécani-
quement ni au hasard: il fait preuve d’une certaine réflexion et d’un
certain choix des moyens.

Aussi bien, P'interprétation behavioriste de ’action humaine est-
elle insoutenable. Notre conduite ne peut étre ni maintenant ni plus
tard réduite 4 un ensemble de réflexes automatiques et aveugles.

Mais, dira-t-on, ne sait-on pas que ’homme est une machine? La
Mettrie n’avait-il pas raison d’écrire: «Les aliments entretiennent ce
que la fievre excite. Sans eux ’Ame languit, entre en fureur et meurt
abattue. C’est une bougie dont la lumiére se ranime au moment de
s’éteindre. Mais nourrissez le corps, versez dans ses tuyaux des sucs
vigoureux, des liqueurs fortes: alors I’Ame, généreuse comme elles,
s’arme d’un fier courage, et le soldat que I’eau eiit fait fuir, devenu
féroce, court gaiement 4 la mort au bruit du tambour. C’est ainsi que
Peau chaude agite un sang que I’eau froide efit calmés.»

Combien d’arguments supplémentaires pouvons-nous avancer de-
puis le XVIII® siécle grace & la chimie biologique et 4 la chirurgie!
Mais que I’absence de telle vitamine puisse provoquer une forme de
maladie mentale et que la pression sur tel endroit du cerveau sup-
prime P’agressivité ou au contraire la produise, qu’est-ce que cela nous
apprend de plus du point de vue du moraliste? Nous savions déja
qu’en agissant sur le corps, on peut modifier le comportement moral.
Est-ce & dire que notre comportement est dii aux actions exercées sur
notre corps? Exercées par qui? Que ce soit par nous ou par autrui, la
question demeure de savoir pourquoi on exerce cette action sur notre

& L’homme machine. .., Paris, Bossard, 1921, p. 67.



corps. I1 y aura toujours, a la base, un comportement moral de nous-
méme ou d’autrui. Plus s’étendra la connaissance de I’action du corps
sur le comportement de I’homme, plus s’étendra la responsabilité de
I’homme. Les découvertes de la psycho-physiologie, loin de I’anéan-
tir, augmentent mon pouvoir sur moi-méme et sur autrui — et I'im-
portance de la morale.

La cybernétique fournit de nos jours une autre occasion de réduire
I’homme a sa figure extérieure. L’homme-machine est décrit cette fois
d’une maniére strictement physique et logique. Plus besoin des com-
plications de la physiologie, 1’électronique suffit. En effet, chacun
sait comment la machine imite les différents comportements humains:
les réflexes, les instincts, I’intelligence et la volonté. La machine sub-
ordonne ses opérations a certaines conditions. Elle est capable de ten-
dre vers un but en corrigeant son propre effort. Elle peut choisir entre
des buts différents en fonction d’un but supérieur, qui est son état
d’équilibre. L’homme apparait alors comme une machine 2 finalité
multiple, qui choisit la finalité satisfaisante. Il peut travailler ou pren-
dre des vacances, aller 4 la montagne ou a la mer, etc. On s’éleve ici
bien au-dessus de la considération des réflexes conditionnés et il sem-
ble que la machine rende compte de la liberté de I’homme. Reste a
savoir si le comportement libre de I’homme résulte d’un conflit de
forces. Prendre a la lettre le schéma cybernétique n’aurait aucun
sens: nous ne sommes pas un conflit de forces physiques. Une trans-
position s’impose donc: nous sommes peut-étre un conflit de forces
psychologiques. On tombe alors sur les théories dont nous allons par-
ler; Phomme obéit a son intérét le plus fort, et son action tend A ré-
tablir I’équilibre psychologique rompu.

On peut aussi, il est vrai, s’élever au-dessus des platitudes de I’in-
térét et admettre en nous I’existence de tendances dites supérieures,
capables de commander des actions dangereuses et méme le sacrifice
supréme. On soutiendra alors avec un James ou un Edouard Clapa-
rede, que la volonté est un processus qui résout un probléme de fins
par la victoire des tendances supérieures’. Mais quelle est ’origine et
la nature de ces tendances supérieures? Ou puisent-elles la force de
résister a la sensibilité? Ce n’est pas la cybernétique qui nous le dira.
De deux choses I'une: ou bien la cybernétique nous réduit d’une
maniére absolument inintelligible a4 I’objectivité pure; ou bien elle

8 Cf. L’éducation fonctionnelle, 2¢ éd., Neuchitel, Paris, 1946, p. 128-133.



nous fait tomber dans la vieille théorie de la conservation de I’équi-
libre psychique sans résoudre le moins du monde le probléme moral:
les tendances les plus fortes sont-elles les meilleures? Et si les ten-
dances les meilleures sont les plus fortes, en vertu de quoi sont-elles
les meilleures?

2. La réduction psychologique. 11 faut donc quitter résolument les
interprétations objectivistes de la conduite humaine, car elles ne
peuvent rendre compte ni de ’expérience ni de I’idée que nous avons
de nous-méme. Mais au moment de concevoir le comportement hu-
main subjectivement, le premier degré que 1’on rencontre est encore
une réduction: c’est la réduction psychologique dont la forme la plus
brutale est le freudisme. Cette doctrine, on le sait, réduit le sentiment
moral & Pinhibition héréditaire de la sexualité et a I'intériorisation du
dressage subi par I’enfant. Nous venons de passer en revue des théories
qui cherchent 2 faire de ’homme un corps ou une machine. En voila
une qui fait de lui un organisme psychique purement irrationnel.

Mais comme vient de le montrer Paul Ricceur, si méconnaitre
Panimalité dans ’homme est une erreur, c’en est une autre de mé-
connaitre ’humanité de I’homme. L’archéologie du sujet, c’est son
animalité; la téléologie, son humanité. Roland Dalbiez parlait dans
le méme sens du point de vue causal ou réductif d’une part, et du
point de vue finaliste ou prospectif d’autre part®. La vie mentale en
effet, la morale et toutes les ceuvres humaines, continue Ricceur, ne
sont pas seulement un déguisement des pulsions fondamentales, mais
encore un accomplissement de ’homme. Il y a en nous des projec-
tions de conflits, mais aussi des solutions de conflits. L’homme s’en-
racine dans son passé psychique, mais il s’efforce en méme temps de
le transposer dans des conceptions et des actions qui ne sont pas seule-
ment la traduction inconsciente de cette archéologie, mais encore
son dépassement dans une conscience qui cherche 2 se réaliser elle-
méme’. Notons au passage cette protestation contre la réduction pure
et simple du psychisme au jeu des pulsions primitives.

Sous une forme moins agressive, la réduction psychologique re-
monte a empirisme de Locke. La volonté pour cet auteur est en
effet déclenchée par un malaise et €lle a pour objet de ramener 1’équi-

¢ Cf. La méthode psychanalytique et la doctrine freudienne, t. I, Paris, 1936, p. 179,
" Cf. De Dinterprétation. Essai sur Freud, Paris, 1965.



libre perturbé par celui-ci. La liberté n’est donc jamais la liberté de
vouloir, mais la liberté de pouvoir ou de faire. Parce que je suis fatigué,
je désire faire une promenade — voila la volonté. Rien ne m’empéche
de mettre ce projet 4 exécution et de sortir de chez moi - voila la
liberté. |

Cette conception va de pair avec un certain déterminisme: «je
veux» signifie «je me rééquilibre». De 13, I’admiration d’un Clapa-
rede pour Locke, médecin et observateur de la nature humaine. Car
la psychologie est congue ici dans le prolongement immédiat de la
biologie: le schéme directeur est celui de I’adaptation; il s’agit d’une
psychologie des besoins, et la vie morale n’est rien d’autre que le
comportement de ’homme qui cherche 2 satisfaire ses besoins.

Tout le sensualisme et 'utilitarisme moral se situent dans cette pers-
pective. Sans doute s’agit-il de doctrines trés diverses allant du maté-
rialisme strict — recherche de la santé, du confort, de la richesse — a
I'utilitarisme capable de dépasser la considération du plaisir présent
et de lintérét de DPindividu. La quantité des plaisirs comme
critérium moral conduit Bentham a dépasser 1’égoisme: I’individu
a besoin en effet de I'aide et de la sympathie des autres; ainsi
se rejoignent I'intérét privé et I'intérét public.

Mais si raffiné qu’il puisse étre, l'utilitariste fait toujours, du plaisir
et de la peine, les seuls mobiles de la pensée, de la volonté et des ac-
tions de I’homme. Or — les néopositivistes et les analystes du langage
nous aident & en prendre conscience — les utilitaristes expriment les
jugements de valeur éthiques en jugements de fait empiriques. La
rectitude des actions est définie en termes de plaisir et de satisfaction.
Par conséquent les utilitaristes ne posent pas encore le probléme mo-
ral. Dire que la sympathie d’autrui nous procure du plaisir, ce n’est
pas dire que nous devons rechercher cette sympathie. C’est tout
simplement mentionner une relation de cause 4 effet comme dans
toutes les sciences naturelles.

Confondre le devoir et I’intérét, comme le fait Bentham, c’est donc
ignorer le devoir. Qu’on suive ordinairement l’utile ne signifie pas
qu’on doive le suivre et ce qui est digne d’étre recherché n’est pas
nécessairement ce qui est recherché en fait. Pourquoi faut-il vouloir
I'utile, demandait Charles Secrétan? «S’il me plait de négliger mon
profit, personne n’a rien a me dire®.»

® Philosophie de la liberté, t. 1, Paris 1849, p. 11.



Quand, de nos jours, un R. B. Braithwaite applique 2 la morale la
théorie des jeux, il ne fait illusion qu’a un scientiste tel que Piaget, que
la cybernétique éblouit aussi. On n’applique en effet le calcul a la
morale que si celle-ci se réduit au calcul de nos avantages. Mais la
question de savoir si I’avantageux est le meilleur ou de savoir quel
est le meilleur ne se résout point par le calcul.

3. La réduction sociologique. La réduction sociologique souffre du
méme défaut que la réduction psychologique et attire les mémes
esprits: la morale se fonde sur des faits établis empiriquement. Mais
comment peut-on passer de la constatation de ces faits & I'impératif
moral, autrement qu’en réduisant la conduite humaine au détermi-
nisme d’une nouvelle sorte de causalité? Le devoir qui se raméne 4 un
comportement social est supprimé comme devoir. Du reste, n’a-t-on
pas lancé la formule expressive: il n’y a pas de morale, il y a des
moeeurs? A quoi se rattache le théme de la relativité des idées morales,
théme présent depuis Montaigne jusqu’a Simmel. Cette diversité,
expliquée par des considérations de psychologie ou de sociologie, est
congue toujours comme un ensemble d’effets qui ne pouvaient man-
quer de se produire.

Telle est ’opinion d’un Lévy-Bruhl pour qui la science doit con-
quérir méthodiquement tout le réel, y compris les phénomeénes so-
ciaux. L’humanité se libérera ainsi des tyrannies vénérables qui empé-
chent son progrés.

A vrai dire, le projet de Lévy-Bruhl est équivoque. D’une part, il
s’agit de fonder une science des moeurs, non normative, située parmi
les sciences de la nature. D’autre part, il est question d’améliorer la
morale existante. Le lien entre les deux conceptions est fourni par la
notion d’«art des mceurs» ou de science appliquée des mceurs. Le
sociologue, selon Lévy-Bruhl, peut observer dans la réalité sociale
telle ou telle imperfection sans recourir & aucun principe indépendant
de I’expérience. Il lui suffit de constater, par exemple, que telle
croyance ou telle institution sont surannées et constituent de véritables
impedimenta pour la vie sociale. Mais ne faut-il pas répondre a Lévy-
Bruhl que cette constatation cache des jugements de valeur? Nous
sommes toujours en présence du paralogisme typique que constitue
le passage du fait au droit; parce que les phénomenes sociaux se pro-
duisent de telle maniere, il ne s’ensuit pas qu’ils doivent se produire
ainsi.



On justifie alors ce paralogisme par une philosophie de I'histoire
dont Hegel nous a donné un exemple qui conserve trop de prestige.
Si les lois qu’on découvre dans ’histoire ne sont pas congues comme
simplement relatives & Pexpérience, mais comme l'ordre nécessaire
et absolu du développement de ’humanité, alors il n’y a plus de norme
en dehors de ’histoire, et I’histoire est elle-méme la vérité et le bien,
et, pour parler comme Kierkegaard, elle est le jugement dernier.

On ne saurait trop souligner le danger d’une telle conception:
I'unification arbitraire et mythique de I’histoire, I’érection du fait
en droit, la justification de tout comme moment de I'esprit; assumé
par le philosophe de I’histoire, le relativisme moral qui guette le socio-
logue est fondé dans I’absolu. Dés lors, ’homme doit se plier a la
marche des événements: 1’obligation résulte de I’histoire elle-méme.
L’homme est un instrument dans la main des agents de I’histoire, un
moyen ou un obstacle que la réalisation de leurs plans utilise ou
écrase.

Ces dangers se retrouvent évidemment dans le marxisme. «Cela
arrive, cela arrivera», ne constituent plus des jugements empiriques,
mais des propositions reflétant le sens de I’histoire. Ils ont par consé-
quent une portée normative et signifient: «Il est bon que cela arrive,
il faut que cela arrive». Non pas, bien entendu, que le marxiste
contemple des événements qui se dérouleraient devant lui sans lui.
Au contraire il est faire, plutt que penser, et ’histoire progresse en lui
et par lui.

Voila qui justifie toutes les ruses morales, puisque la norme est la
fin de lhistoire plutét qu’une régle transcendant Phistoire. L’indi-
vidu n’a pas de pensée séparée et il n’y a pas pour lui de perfection pos-
sible: sa pensée est une partie du processus historique de connaissance,
et la perfection est la fin de I’histoire. Qu’est-ce d’ailleurs que la fin de
Ihistoire & nos yeux de générations sacrifiées? Peut-on concevoir la
fin de I’histoire sans que I’histoire finisse? Et si I’histoire ne finit pas,
a quoi bon ces sacrifices®? Enfin, que vaut la lutte comme condition
de perfectionnement? La lutte ne nous libére pas de nos imperfec-
tions morales, puisqu’elle nous lie & nos intéréts. Simone Weil écrit,
avec sa lucidité coutumiére: «Le socialisme consiste a mettre le bien
dans les vaincus; et le racisme a le mettre dans les vainqueurs. Mais

® Cf. Jean Lacroix, Marxisme, existentialisme, personnalisme. .., Paris,1949,
p- 42 sqq.

8



I’aile révolutionnaire du socialisme se sert de ceux qui, quoique nés
en bas, sont par nature et par vocation des vainqueurs; et ainsi elle
aboutit & la méme éthiquel®. »

4. L affirmation anarchique de la subjectivité. Nous n’acceptons donc de
ramener ’homme au déterminisme ni de son corps ni de son psychisme
ni de la société ou de I’histoire. Nous ne trouvons nulle part assez
d’oxygéne pour que la liberté et la vie morale puissent respirer. Tour-
nons-nous donc vers le pdle opposé, vers les défenseurs de la pure
subjectivité et les adversaires de ’objectivité scientifique. Trouverons-
nous chez eux une conception de la conduite humaine qui nous satis-
fasse davantage?

L’anarchie de la subjectivité est représentée d’abord pour nous par
Nietzsche qui, apres la parenthése séculaire du christianisme, retrouve
un monde sans but ni sens. Alors nait une morale de la grandeur et
de la liberté créatrice, qui n’a pas d’autre fondement que sa propre
fulguration: les tables de la loi se brisent, la volupté, la volonté de
puissance et I’égoisme, qui étaient des maux, deviennent des biens.
La sagesse geignarde et servile est en déroute. Tout est permis.

Que peut ’homme 4 la fine pointe de son exaltation, sinon vouloir
le retour éternel de cet instant sublime?

Mais alors & quoi bon tout détruire et éternellement tout détruire,
puisque tout doit revenir? S’agit-il d’une purification ou d’un refus
délirant? I est difficile de savoir qui fut Nietzsche, mais il est pro-
bable qu’il a lancé un appel plutét que donné une réponse et qu’il
n’est pas sorti de la prison du révolté.

Comme le nihilisme individualiste du premier Sartre est différent
du nihilisme cosmique de Nietzsche! Comme Sartre est plus sec!
Nietzsche au moins voulait étre Dieu, mais il n’y a plus de Dieu chez
Sartre ni méme de cosmos & qui s’unir dans un moment d’efferves-
cence. Plus de mirage antique et mystique! L’homme se crée lui-méme,
sans compagnon, sans animaux fideles, contre ’étre et contre autrui,
non pas maitre, mais condamné, doué d’une liberté dont le poids
d’absolu I’écrase. Passion inutile.

Simone de Beauvoir, heureusement, nous a expliqué qu’il ne s’agis-
sait pas d’une morale du désespoir, mais de la responsabilité. L’homme
se fait manque d’étre, afin qu’il y ait de P’étre. Sa passion ne lui est
pas infligée du dehors; il la choisit. Si elle est qualifiée d’inutile, c’est

10 Cahiers, 111, Paris, 1956, p. 212-213,

2 Studia Philosophica XXVI 9



qu’il n’y a pas de norme en dehors de ’homme qui permettrait de
juger de l'utilité de sa décision. « Mais cela ne veut pas dire, continue
Simone de Beauvoir, que la passion consentie par ’homme ne puisse
se justifier elle-méme, se donner les raisons d’étre qu’elle n’a pas... Par
son arrachement au monde, ’homme se rend présent au monde et se
rend le monde présent!.»

La pensée de Sartre serait donc ambigué: elle ne condamnerait pas
I’homme sans recours. L’homme sans doute ne peut devenir cet étre
qu’il n’est pas, mais il veut qu’il y ait de I’étre et en cela il réussit. C’est
un trait positif que d’étre «seul et souverain maitre de son destin».
C’est une «morale exigeante» que de soutenir qu’aucune nature ni
aucune loi toute faite ne peut nous accueillir et nous délivrer de notre
liberté. «Il faut minute aprés minute lutter et risquer.» Si c’est moi
qui, choisissant mes buts, en fonde la valeur, je n’ai plus d’alibi?2,

L’homme, qui était un objet au début de notre exposé, est donc bien
maintenant tout le contraire. Il a pris conscience de sa subjectivité et
de sa liberté qui viennent au jour par la négation de la chose. Mais
malgré ’effort fourni par Simone de Beauvoir pour montrer ’aspect
positif et exaltant de la pensée de Sartre, cette doctrine pou-
vait-elle se maintenir dans le vide qu’elle se creuse pour exister?
Sartre lui-méme a répondu en contractant une alliance avec la socio-
logie et le marxisme. L’homme est dans la nature, dans la société ou
dans I’étre; il ne peut pas en rester a I’anarchie de sa liberté. Nietzsche
dans ’exaltation mystique peut dire que tout est permis, mais non pas
Sartre qui a les pieds sur terre.

Il est vrai que ’accord de Sartre avec la sociologie n’est pas sans
condition. Le défenseur de la liberté ne la renie pas; il en fait le moteur
de la constitution de la société. Mais il est évident qu’il introduit
I’homme dans le carcan d’une dialectique sociologique et historique
ou il n’est pas nécessaire qu’il se sente a l'aise: il est incapable, par
exemple, dans cette perspective, d’accéder a une vérité transcendante.

Nous aboutissons ainsi a4 une aporie: d’une part, les déterminismes
corporels, psychiques ou sociaux, ne peuvent fonder la morale; et
d’autre part, I’anarchie de la liberté ne peut se maintenir. Il nous
faut donc découvrir une conception de la liberté réglée qui n’offense
pas notre autonomie.

11 Cf. Pour une morale de ’ambiguité, Paris, 1947, 1.
12 Cf. L’existentialisme et la sagesse des nations dans Les temps modernes, Paris,
1945, p. 385-404.

10



II. L’accés au fondement

1. Le devoir. Nous nous tournerons d’abord vers Kant, au mépris de
Pordre chronologique, car nous cherchons a nous élever systématique-
ment vers le fondement de la morale et non pas a faire I'histoire du
probléme moral. Jusqu’ici nous avons rencontré des doctrines du com-
portement de ’homme, des sciences physiologiques, psychologiques,
sociologiques, des philosophies de I’histoire, des doctrines du surhomme
et du pour soi, mais pas encore de morale. En effet, les sciences rédui-
saient les actions de ’homme a des processus déterminés, les philoso-
phies de I’histoire confondaient le fait et le droit, le surhomme s’instal-
lait d’une maniére discutable par-dela le bien et le mal, tandis que
le pour soi refusait toute autre regle que celle qu’il se donnait.

Au contraire, chez Kant la morale s’affirme dans sa spécificité.
Elle transcende le déterminisme scientifique et objectif et pose la
liberté, comme chez Sartre, mais une liberté réglée qui ne fait qu’un
avec la raison.

Pourquoi Sartre, dans I’Etre et le Néant ne professe-t-il pas cette
morale si avantageuse? Précisément parce qu’il ne se situe pas au
niveau de la morale. Il décrit le dévoilement de I’étre et I’apparition
du pour soi. Il se situe au niveau d’une ontologie et non pas d’une dé-
ontologie. Pour qu’il y ait morale, il faut qu’il y ait devoir et comman-
dement. Mais d’ot1 viendraient-ils dans une philosophie o1 il n’y a rien
d’autre que le pour soi se constituant lui-méme en niant I’étre? Si
vous dites que les régles sont intérieures au sujet lui-méme, au sens de
Kant, vous admettez que le sujet peut étre pris de deux manieres,
comme empirique et comme intelligible, et que c’est en tant qu’intelli-
gible qu’il se norme lui-méme et édicte une loi obligatoire et univer-
selle. Voila évidemment des théses qui paraissent coiiteuses et qu’on
ne peut déduire de la simple considération de I’étre et du néant, mais
qui font la grandeur de Kant. Avec lui, nous commengons I’ascension
qui doit nous mener jusqu’au fondement de la morale. Ce premier
élan qui nous éleéve, c’est 'affirmation qu’il y a en nous quelque
chose qui nous oblige moralement.

Pour la premiére fois — du moins dans 1’exposé que nous faisons —
nous entendons le langage de la morale se dissocier de celui de la
science: «tu dois» et non plus «c’est». D’ol cela vient-il? Evidem-
ment de la conviction de Kant, mais d’une conviction qui ne se pose
pas comme subjective, c’est-a-dire individuelle et privée, mais comme
universelle et nécessaire. Reprenant la tradition rationaliste occiden-

11



tale, Kant admet que la volonté dont ’homme est doué est détermi-
née par la raison, mais non pas en vertu du syllogisme pratique aris-
totélicien, dont on ne voit pas trés bien comment s’établit la mineure—
comment savoir ce qui est bon dans telles circonstances particulieéres?
— mais par un impératif catégorique. Tel est le formalisme kan-
tien, c’est-a-dire la considération de la loi morale indépendamment
de tous les objets possibles de la volonté.

Le kantisme n’est pas du tout la doctrine que nous professons nous-
méme, mais nous le considérons comme le commencement nécessaire
de la philosophie morale: le devoir existe, il ne dépend pas des intéréts
individuels et il est plus fort qu’eux; ce qui est se distingue de ce qui
doit étre.

Ne nous laissons pas impressionner par les néopositivistes qui nous
disent que les propositions morales, qui ne sont pas des propositions
empiriques ni des propositions logiques, n’ont par conséquent aucun
sens. Les néopositivistes sont dépassés aujourd’hui par les analystes du
langage qui enseignent que les propositions morales ont un autre sens
que les propositions de fait et les propositions logiques. Cette distinc-
tion exprime trés bien la spécificité de la morale, si elle ne signifie pas
que laffirmation du devoir appartient au domaine de I'invérifiable.
Car il y a des modes différents de vérification: les vérifications par les
sens et par la logique ne sont pas les seules possibles. Nous pouvons
vérifier, d’une maniére plus complexe, mais vérifier quand méme, que
la conduite humaine doit étre normée et qu’aussi longtemps que nous
pouvons faire n’importe quoi, comme a la fin de I’Etre et le Néant, il
nous manque quelque chose. Nous ne pouvons accepter ni I'incohé-
rence absolue, ni la malice constante. Nous savons bien qu’elles nous
détruiraient et que ’humanité en nous exige des regles et des régles
raisonnables. Il serait donc faux de soutenir que lorsque Kant nous
enseigne qu’avoir une volonté signifie avoir le pouvoir de déterminer
ses actes par la causalité de sa propre raison, il se livre & des considé-
rations fantaisistes et sans aucun fondement. Lorsque Kant dépasse
les calculs des empiristes et les conceptions des morales du sentiment
pour exiger une loi de I’action, universelle et nécessaire, il répond &
une exigence de raison et de moralité, dont un examen honnéte ne
peut manquer de vérifier la valeur.

2. L’ apriorisme matériel. C’est une vérification de ce genre qu’accom-
plit Scheler en se demandant quelles sont la portée et les limites de la

12



doctrine de Kant. Dans le Formalisme en éthique, on voit comment la
critique qu’un philosophe fait d’un autre peut étre non pas la destruc-
tion de la doctrine de ’autre, mais sa correction au nom d’une vérité
plus large a laquelle ’autre n’a pas rendu pleine justice. Scheler n’a
pas I’intention de revenir & une éthique de la satisfaction des tendances
égoistes de ’homme. Il ne s’agit nullement pour lui de proposer a
Phomme, par-dela le kantisme, de rechercher I’avantageux, a la
maniére des morales anglaises. L’exigence kantienne de moralité pure
est pour lui chose acquise, ce n’est pas a elle qu’il s’en prend, mais au
formalisme que Kant a li¢ a son moralisme. La vie morale ne réside
pas nécessairement dans I’acte de se conformer 2 la loi. Il faut méme
qu’il n’en soit pas ainsi, car 1’éthique du commandement néglige la
richesse qualitative de ’expérience morale et donne 4 la vie morale
une allure sombre, militaire et répressive qui trahit la joie.

Donc I’obligation existe, chez Scheler comme chez Kant, et elle n’a
rien a voir avec une causalité psychique quelconque. Mais alors que
pour Kant notre pouvoir ne devient conscient qu’autant que nous con-
sidérons notre devoir, Scheler admet que nous avons, de notre liberté
et de notre pouvoir, une conscience aussi immédiate que de ’obli-
gation. Ainsi s’évanouit déja la rigueur du commandement.

Ensuite, la conformité 4 Ia loi est remplacée par la saisie des valeurs.
Le bon ne dérive pas de la conformité 4 la loi, mais il demeure origi-
nairement en soi comme valeur. Les valeurs constituent donc une
matiére du vouloir, mais non pas une mati¢re empirique. Elles sont
données hors de toute tendance et de toute induction, indépendam-
ment de I’étre réel, et a priori. Elles sont I’'objet d’une saisie intuitive.
Dans cette perspective, agir moralement, ce n’est pas vouloir le bon
parce qu’il est prescrit, mais parce qu’on le voit.

Cette éthique va de pair avec une doctrine de I’agent moral congue
non pas comme le soldat du devoir, mais comme le témoin des valeurs.
Il y a dans la personne selon Scheler, une richesse affective et un
rayonnement qu’on n’observe pas dans I’agent kantien, tellement
plus sévére. Et quoique les valeurs aient un étre que le sujet ne crée
pas, le sujet n’est pas brimé par cette hétéronomie, parce qu’il ne
s’agit pas proprement d’une hétéronomie: notre action n’est pas
réglée par des principes qui nous seraient hétérogénes. Loin de 13,
nous sommes destinés a I’appréhension des valeurs et c’est notre vo-
cation. L’essence préceéde donc en nous l’existence, non pas pour
étouffer notre liberté, comme ce serait le cas chez Sartre, mais au

13



contraire pour la promouvoir. L’essence n’est pas un type précons-
titué, mais une source d’inspiration.

A cause de P’affinité de sa morale avec celle de Scheler et au nom de
P’amitié respectueuse qui me liait 4 lui, je citerai encore la doctrine de
René Le Senne, décédé a Paris en 195413, Chez Le Senne aussi le
moralisme du devoir se dépasse dans une doctrine de I’appréhension
des valeurs. Chez lui aussi les valeurs s’offrent & nous sans étre pro-
duites par nous. Le philosophe frangais congoit en effet les valeurs
comme les diffractions de la Valeur absolue ou Dieu, non pas hiérar-
chisées comme chez Scheler, mais situées sur le méme plan, parce
qu’elles expriment toutes, quoique différemment, la méme unité axio-
logique transcendante. Le Senne tenait a cette doctrine afin d’éviter
la guerre des valeurs. On comprend la guerre au niveau des instincts,
mais au niveau des valeurs, n’est-elle pas un pur scandale? Et pour-
tant, il y a des fanatismes de la vérité, de la beauté, du bien, de ’amour.
On surmontera ces erreurs en acceptant I’égale dignité des valeurs
cardinales et en observant qu’on ne peut cultiver une valeur A Pex-
clusion des autres sans offenser cette valeur elle-méme: la vérité sans
la beauté se désseche, de méme le bien sans amour. C’est qu’il y a une
contamination des valeurs, qui atteste leur origine commune.

Pas plus que chez Scheler, I’ojectivisme des valeurs ne porte atteinte
ici 4 la liberté de ’agent moral. Dés ses premiers travaux, Le Senne a
développé une doctrine de la contradiction, qui est une doctrine de
la liberté. Dans toutes les fonctions principales de la conscience
(science, art, morale et religion), I’esprit se révéle a tout moment
comme supérieur a ses productions, comme éprouvant encore une in-
satisfaction, un obstacle, qui lui lance un défi: il lui faut résoudre un
nouveau probléme, produire une nouvelle ceuvre. C’est en surmon-
tant ces contradictions toujours renouvelées que ’esprit entre en con-
tact avec la valeur: le probléme résolu, la valeur vérité nous éclaire;
P’ceuvre d’art produite, la valeur beauté rayonne sur nous, et ainsi de
suite. La valeur apparait ainsi comme la récompense de I’effort et
comme la fin et ’épanouissement de la vie spirituelle.

Cet épanouissement, qui se gagne par une multitude d’étapes et
qui passe par les phases du pressentiment et de la recherche, n’est pas

13 Cf. Le devoir, Paris, 1931; Obstacle et valeur, Paris, 1936; Introduction a la
philosophie, Paris, 1939; Traité de morale générale, Paris, 1942 ; La destinée person-
nelle, Paris, 1951.

14



de 'ordre de I’avoir, mais de I’étre, car le but est de valoir, etla valeur
n’est pas une détermination qu’on peut avoir ou ne pas avoir. La
valeur n’est pas une chose, un objet, une idée. Elle est ce qui rend
la chose, I’objet ou I'idée, dignes d’étre recherchés. Elle est toujours
derri¢re la détermination qui nous la fait obtenir pour un temps:
derriere la solution du probléme, derriere I’ceuvre d’art, derriére
P’acte moral, derrié¢re I’acte religieux. Participer a la valeur ou valoir
est existence et vie. La doctrine de I’objectivité des valeurs aboutit
donc a la recherche de I’épanouissement existentiel par la médiation
d’une activité indéfinie dans I’ordre des déterminations.

Cette doctrine, comme la précédente, est digne d’admiration, puis-
qu’elle nous propose un moralisme existentiel, liant I’idée du devoir
a la richesse émotionnelle pure de la vie morale. Rien de plus cons-
tant chez Le Senne que le théme du redressement et de I’effort contre
les puissances d’inertie en nous. Rien de plus apparent aussi que sa
these de la transfiguration de I’existence par la valeur. Comme chez
Scheler, la dure obéissance fait place 4 I’exaltant accomplissement
spirituel.

3. Cependant, malgré le jugement favorable que je porte sur ces doc-
trines, dont I’'une fut défendue par un homme que je considére comme
I'un de mes maitres, je m’en écarterai. En effet, I'appréhension de la
valeur ne se sépare pas des actes que nous accomplissons pour la
mériter. Le Senne nous décrit fort bien le caractére de ces actes: ils
consistent a surmonter une contradiction, de sorte que la valeur est
la récompense de cette victoire. Mais plus d’une fois j’ai interrogé
René Le Senne de la maniére suivante: « Vous soutenez, lui disais-je,
que nous entrons en contact avec la valeur vérité quand nous avons
résolu un probleme. Mais cette rencontre ne différe-t-elle pas de
nature suivant le genre du probléme? Ainsi vous dites que la science
nous donne acces a la valeur vérité, mais qu’est-ce qui prouve qu’elle
nous donne acces a la pureté et a la plénitude de cette valeur? Peut-
étre qu’une autre démarche de vérité satisferait plus purement et
plus totalement la conscience et nous donnerait un meilleur accés a la
valeur vérité.»

Il semble en effet que Pintuition est sujette a caution, car chacun a
Pintuition dont il est digne. L’intuition des valeurs nous perfectionne,
mais il est plus vrai encore que nous aurons 'intuition des valeurs
quand nous serons perfectionnés. C’est pourquoi je ne placerai pas

15



le fondement de la morale dans I’intuition des valeurs et j’opérerai
un certain retour au formalisme en portant I’attention sur le dépasse-
ment de soi qui fait ’essence de la vie morale. Certes, I’éthique de
Le Senne est loin d’ignorer ce moment de P’effort, car la valeur est une
exigence de recherche et d’action plus haute avant d’étre une récom-
pense et une satisfaction. Elle excite au combat avant de couronner le
vainqueur. Mais quand sommes-nous vraiment vainqueurs? C’est la
raison pour laquelle j’opposerai a une éthique de la participation une
éthique de Paspiration.

Nous la trouverons dans les Eléments pour une éthique'* de Jean Na-
bert, le disciple francais de Fichte. Le Senne et Nabert étaient du
reste liés d’amitié et leurs pensées, malgré leurs différences, ne lais-
sent pas d’étre proches.

Le fondement de la morale, chez Nabert, n’est pas I’ensemble des
valeurs actuelles qui seraient autant de faces divines rayonnant sur
nous. C’est le moi pur, qui est le principe de la régénération du moi
concret.

Les Eléments pour une éthiqgue comprennent trois livres, intitulés res-
pectivement: les données de la réflexion, P’affirmation originaire et
I’existence. Nabert présente d’abord le point de départ de sa réflexion:
il le trouve dans ’expérience de la faute, de I’échec et de la solitude;
ainsi se révéle le non-étre qui se glisse dans notre vie et nous empéche
de nous égaler a2 nous-mémes. Il insiste ensuite sur ’affirmation de
soi par laquelle le moi se régénere: c’est dans cette affirmation origi-
naire que le moi puise la force de ne pas sombrer sous le poids de la
faute, de I’échec et de la solitude; ces expériences négatives deviennent
au contraire l’occasion des redressements par lesquels la conscience
tente de se retrouver. Enfin, la derniére partie du livre expose com-
ment cette régénération s’opere dans notre existence quotidienne.

I1 ne saurait étre question de suivre Nabert dans le détail de son ex-
posé. Soulignons seulement quelques points relatifs aux trois parties
de son ouvrage.

1) L’expérience morale est pour Nabert celle de la perpétuelle in-
adéquation de notre étre a lui-méme. Le moi ne fait que déterminer et
faire sien le non-étre essentiel dont la présence se révele dans ses ac-
tions. Méme lorsque nous avons satisfait & ce que demandait de nous
le devoir, nous avons le sentiment que nous sommes demeurés en dega

14 Paris, 1943; 2e ¢&d., 1962.

16



de nous-mémes et que nous n’avons pas répondu a un secret appel
que nous entendons. De méme le sentiment de I’échec subsiste dansla
réussite méme: il se méle toujours une déception a la satisfaction, de
sorte que nous ne pouvons jamais nous arréter a une action détermi-
née, fiit-elle réussie. Il en va encore ainsi de la solitude que nous ne
pouvons jamais surmonter tout a fait. Mais la faute, I’échec et la soli-
tude sont I’occasion d’un perpétuel redressement par le retour de la
conscience au principe qui inspire et guide son effort.

2) Ce principe est ’autre pole de ’expérience morale. Le non-étre
auquel nous participons marque nécessairement toute notre vie, mais
une certitude constante nous anime: celle que nous ne sommes pas
tout entiers dans la faute, I’échec et la solitude. Le moi est donc empé-
ché de désespérer de soi. Il I’est par la présence en lui du moi pur qui
reléve le moi concret de toutes ses chutes. Le moi concret et le moi
pur ne se confondent ni ne s’excluent: Paffirmation originaire du moi
pur transcende le moi concret, puisqu’il est son étre véritable qui n’est
pas encore réalisé et qui ne le sera toujours qu’imparfaitement; mais
elle est aussi immanente au moi concret, puisque le moi concret I’as-
sume et la réalise par le moyen d’un effort sans fin.

Quant aux valeurs, elles n’existent pas par elles-mémes. Elles sont
inséparables des actes par lesquels nous tentons d’égaler notre étre a
lui-méme. Quand une ceuvre ou une action vaut, c’est qu’une «affir-
mation créatrice parvient a témoigner de soi dans le monde». Il ne
s’agit donc pas pour nous de participer 4 la Valeur absolue, mais
d’assumer autant qu’il est en nous I’affirmation originaire.

3) C’est en s’engageant dans le monde et dans I’histoire que la
conscience pure, encore irréelle, devient conscience réelle. Nabert
décrit le role bénéfique des fins offertes par le monde, c’est-a-dire le
travail et la culture, le réle purificateur du devoir et du désir d’unité.
Le devoir, pas plus que I’ascése par les fins de culture, n’est dirigé
contre la nature; il est destiné & la convertir plutét qu’a la réprimer.
Dr’ailleurs, il ne s’impose pas par lui-méme, mais parce qu’il sert notre
désir d’étre. Et, par-dela la loi universelle, mais sans ’annuler, les
consciences se rapprochent par ’amitié et I’amour. Le désir d’étre,
qui est aussi un désir d’unité, est porté alors a son plus haut degré. Puis-
que I’aspiration morale intégre les tendances et se nourrit de leur force,
le formalisme moral de Nabert n’est pas exclusif: la vie morale s’oriente
non seulement en fonction de la norme formelle du dépassement, mais
encore selon certaines qualités matérielles @ priori qui marquent

17



I’existence de leur rythme et qui sont une transposition des tendances,
comme la pureté, la noblesse, la générosité, etc.

Telle est, sommairement évoquée, cette remarquable philosophie
morale, qui est si proche de I’expérience que nous faisons tous, et si
exigeante. Les Eléments pour une éthique ont paru la méme année que
’Etre et le Néant. Les themes et les termes communs a ces deux ou-
vrages ne manquent pas: la primauté de la liberté, la subordination
des valeurs au projet de cette liberté, ’existence antérieure a I’essence,
etc. Mais nous avons d’un c6té un existentialisme anarchique et de
Pautre un existentialisme moral. Il y a une élévation chez Nabert qui
n’existe pas chez Sartre, une aspiration vers la perfection qui le dis-
tingue éminemment!®. Dira-t-on que cetidéal est une essence qui brime
la liberté? Non, parce que c’est la liberté elle-méme qui se conquiert
et se crée au nom de ’exigence morale qui ’anime.

La philosophie morale de Nabert me parait fondée sur les pré-
supposés les plus restreints possibles: ’existence en nous d’une certi-
tude, d’un je suis, qui nous assure sans cesse qu’aucune expérience
négative ne peut nous écraser, et ol nous puisons la force de nous
élever au-dessus de la nature et de la facilité vers plus d’étre et plus
d’unité. Cependant, la morale de Nabert demeure insatisfaisante 3
mes yeux. Cette réalisation de la liberté, cette adéquation a nous-
mémes, nous ne P’atteignons jamais. Nabert nous le répéte sans cesse:
le non-étre auquel nous participons est irréductible. Le propre de la
vie morale est le dépassement de soi: il n’y aurait plus de vie morale
si le dépassement ultime était accompli.

Cette conception de I'inachévement nécessaire se rencontre aussi
chez René Le Senne. La vie morale consistant dans I’effort pour sur-
monter les contradictions, le jour oui il n’y aurait plus de contradic-
tions, il n’y aurait plus de vie ni de morale. Le repos est synonyme de
mort et nous n’avons jamais & devenir un état, un étre dans lequel
nous serions pétrifiés.

Ces deux auteurs dépendent évidemment de Fichte et de sa doc-
trine de la réalisation infinie de devoir-étre. Mais n’y a-t-il pas un
paradoxe profond 4 exiger de 1’éthique qu’elle réalise I'impossible!6?

18 Cf. Paule Levert, La pensée existentielle de J. Nabert dans Les Etudes philo-
«ophiques, juillet-septembre 1962, p. 361—369.

16 Cf. Paul Naulin, L’itinéraire de la conscience. Etude de la philosophie de Fean
Nabert, Paris, 1963, p. 275.

18



On ne peut s’empécher d’étre géné par la vanité d’un effort moral qui
rencontrera toujours de nouveaux obstacles et qui n’obtiendra jamais
ce qu’il vise. Il faut réparer la faute; mais nous ferons toujours
I’expérience de la faute. Nous devons triompher de I’échec; mais
I’échec sera toujours inévitable. Nous avons a surmonter la solitude,
mais nous ne sortirons jamais de la solitude. D’un mot, 1’égalité a
nous-mémes est 1’idéal que nous visons sans cesse sans l’atteindre
jamais.

La difficulté de la doctrine de Nabert ne tient pas seulement au fait
qu’elle exige I'impossible. Elle tient encore a ceci que Nabert semble
sur ce point se contredire. Pour le commun des hommes, déclare-t-il,
Pégalité a soi-méme est irréalisable. Mais il y a des étres au cours des
Ages, des héros, des sages et des saints, chez lesquels la conscience pure
s’exprime purement. Chez eux, le moi concret n’est plus un obstacle
ou un voile comme chez nous: il a renoncé a lui-méme, il s’est sacrifié,
annulé. Ces hommes sont capables d’«actions absolues», c’est-a-dire
exprimant purement le moi pur. Nous sommes, nous, impuissants a
faire abstraction de notre étre concret, mais «cette victoire qui n’est
pour nous qu’une idée, c’est-a-dire une exigence infinie», est réali-
sable pour ces étres exceptionnels. Voila donc lirréalisable réalisé.

N’y a-t-il pas 1a deux difficultés qui doivent nous faire réfléchir?

I11. Le fondement

1. L’unite transcendante du moi pur et du moi concret. C’est de la double
critique que je viens de faire de la doctrine de Jean Nabert que je vais
partir pour me placer & mon propre point de vue. Je ne comprends
pas que Nabert nous impose une obligation d’égalité avec nous-
mémes qu’il dit au-dessus de notre condition. Je comprends encore
moins aprés cela que certains hommes soient pourtant capables de
cette égalité de soi a soi. Cette contradiction est le signe de I'insuffi-
sance du systtme de Nabert et de la nécessité ol est sa doctrine
d’éclater vers une conception toute différente.

Si en effet, des «actions absolues» sont possibles, on ne peut plus
décrire la vie morale comme un effort sans terme, ni poser I'inadé-
quation de nous-mémes a nous-mémes comme inéluctable. I.’homme
est un étre qui est destiné, non pas a lutter sans cesse contre I'inadé-
quation de lui-méme, mais & reconnaitre «I’identité de son étre le
plus intérieur et du principe supréme». Peu importe ici que I'expé-

19



rience dont il s’agit soit exceptionnelle. La question s’éleve de savoir
quelle est la norme ou I’homme véritable. Il faut répondre que
I’homme véritable est celui qui est capable d’actions absolues, parce
qu’il a réalisé le devoir-étre en lui ou I'adéquation de soi avec soi.

Dans ces conditions, pour savoir ce qu’est ’homme et le Principe
qui parle en lui, nous n’interrogerons pas le grand nombre des hommes,
mais ceux qui, tout en étant ’exception, sont cependant I’idéal qui
nous est proposé. Or celui en qui ne subsiste plus que le je suis qui
était a la source de son désir d’étre, ’éprouve non pas comme une
exigence qu’il vient de réaliser, mais comme une plénitude éternelle
dans laquelle il se réalise lui-méme. Ce n’est pas une supposition;
c’est la lecon des spirituels qui dans I’antiquité, au moyen age et sur
d’autres continents, ont parlé de I'union avec le Principe. Le Prin-
cipe existe pour eux dans sa perfection indépendamment du mouve-
ment qu’ils font pour s’approcher de lui.

Certes, le philosophe réflexif qu’est Nabert ne peut penser autre
chose que ce qu’il éprouve: il s’éprouve comme étre fini et temporel,
animé par une exigence infinie et intemporelle. Comment sortirait-il
de lui-méme pour décrire la plénitude d’un Principe qu’il n’est pas
encore? Et pourtant, d’une maniére remarquable, cette philosophie
réflexive admet I’existence au moins exceptionnelle d’une réflexion
ol la pensée ne ressent plus ’exigence infinie et intemporelle comme
sa limite, mais comme son étre. La perspective alors se renverse: I'idée
kantienne devient la réalité, et on retrouve la métaphysique tradition-
nelle. La réflexion ne se situe plus entre le moi concret et le moi pur,
mais a 'intérieur du moi pur.

La question se pose évidemment de savoir s’il convient de parler
de cet état de la réflexion sans y étre installé. Et de fait, on en parle
peu de nos jours, parce qu’on ne le connait plus guére. Mais si ’on
prend au sérieux ce que d’innombrables penseurs nous disent de cet
état, si I'on pense qu’il a été effectivement atteint et qu’il peut tou-
jours I’étre en principe, enfin si ’'on a de bonnes raisons de ne pas
étre satisfait des conceptions de ’homme et de la morale qui nous sont
proposées aujourd’hui, il est 1égitime, semble-t-il, de parler, avec la
réserve et le repect convenables, du fondement de la morale tel qu’il
se présente dans cette perspective.

Le fondement de ]a morale n’est pas ’affirmation originaire qui se
pose comme pure exigence d’étre au sein du moi concret. Il est cette
méme affirmation congue non pas comme exigence a réaliser, mais

20



comme réalité éternelle, dans laquelle le moi pur comme plénitude
d’étre et le moi concret saisi au-dela de sa concrétion empirique sub-
sistent dans 1'unité. Appelons Moi supréme ce fondement ultime de la
moralité. La tradition occidentale I’autorise, puisque chez elle Ego
est un des noms de Dieu et méme, selon certains, un nom qui ne con-
vient qu’a Dieu a cause de I’éminente singularité et de la pureté de sa
substance qui ne contient rien qui ne soit elle-méme, ni accident ni
qualité ni forme?l7.

2. Le Moi supréme comme Etre. L’étre du Moi supréme qui s’est subs-
titué maintenant au devoir-étre du moi pur n’est ni une chose de notre
expérience objective ni I’étant ni ’Etre heideggériens. Il est une vie
vécue intérieurement et spirituellement, qui ne se rapporte a rien
d’autre qu’elle-méme et qui ne peut étre appréhendée qu’en elle-méme.
En disant que le Moi supréme est I’Etre et non I’'Idéal, on veut dire
qu’il est considéré en lui-méme et dans sa perfection.

L’Etre du Moi supréme ou ce Moi supréme qui est, est a la fois le
principe de la morale et le sommet de la métaphysique. Il est le prin-
cipe de la morale, parce qu’il est I’Etre véritable de tout homme, au-
quel par conséquent tout homme doit s’égaler. Il est le sommet de la
métaphysique, parce que la métaphysique s’achéve ou commence en
lui suivant qu’elle monte au principe de ce qui est ou qu’elle en descend.

Donc le pratique et le théorique fusionnent. Pourtant n’avons-nous
pas noté plusieurs fois, en commengcant, que «cela doit étre» et «cela
est» sont des propositions irréductibles? Le cas ici n’est pas le méme:
la proposition de fait concerne I’absolu. Quand on pose la perfection
comme étre, on la pose en méme temps comme idéal, et si le Moi
supréme existe, il oblige ipso facto. Ou encore, si ’on considére la
structure rationnelle de la connaissance empirique du monde, on se
situe dans ’ordre du connaitre auquel ’ordre de I’Etre absolu est
hétérogene; dans ce cas, ne partant pas du devoir, on ne le rejoindra
jamais. Mais s’il s’agit de ’Etre transcendant, I'indicatif a le pouvoir
de I'impératif.

On peut dire tout aussi bien que fusionnent le formel et le maté-
riel. En effet, la juxtaposition du parfait et de I'imparfait institue pour
Pimparfait une régle pure de dépassement de soi. Mais aussi bien,
I'union avec le parfait offre I’a priori matériel le plus haut qui soit.

17 Cf. Eckhart, Expositio libri Exodi, cap. II1, v. 14, Die lateinischen Werke,
II, Stuttgart, 1954, p. 20.

21



3. Intériorité radicale et libération. L.e moi pur dont parlait Nabert
était encore vide et abstrait. Il avait besoin pour se réaliser des entre-
prises du moi concret. Il se donnait, dans ses actions et ses ceuvres,
les médiations qui lui permettaient de s’éprouver et de se faire. Rien
de tel pour le Moi supréme. Il n’a pas besoin de s’investir dans le
monde et de se réaliser. Sa vie est purement intérieure et celui qui
s’approche de lui ne s’introduit pas dans la nature et I’histoire, mais
s’en libére. Une morale dont le fondement est en méme temps le
terme de la connaissance est une morale de la libération.

Quand on veut que la morale soit autonome, on congoit la connais-
sance sous la forme du savoir scientifique moderne. Mais la connais-
sance métaphysique a été, dans ’antiquité et au moyen age, un exer-
cice spirituel de libération. Les anciens et les médiévaux professaient
souvent le vrai, le beau ou le bien plutot que I’obligatoire, parce que
ces objets constituaient un appel au dépassement de soi dans une
connaissance libératrice. La morale autonome a surgi quand il n’y
eut plus de science absolue. C’est 2 défaut de science absolue que
Kant fonde la morale sur le commandement pur.

Comme l’intellectualisme, le naturalisme moral peut avoir un sens
tout différent de celui qu’on lui préte d’ordinaire. Nabert observe
lui-méme que, dans le cas des saints ou des héros, la nature n’est plus
un obstacle & la liberté, mais son instrument docile: «Dans cette
conspiration de la liberté et de la nature, rien ne transparait qui pour-
rait faire penser A une victoire difficilement remportée par la premiére
sur la seconde 8, » Par conséquent les morales de I’effort s’évanouissent
et un naturalisme régénéré surgit devant nous: la liberté n’apparait
plus comme un combat, mais comme une victoire; elle régne sur la
nature qui se subordonne a4 elle pour former avec elle comme une
nature surnaturelle. Il y a un terme a I’effort, c’est de faire sans effort
ce qu’on faisait avec effort. On met fin 4 ’obligation en ne lui opposant
plus de résistance. Le sentiment de la conformité a I’ordre universel
se substitue alors a la conscience d’obligation.

A cette lumiére nouvelle, il faut revoir aussi la question de ’eudé-
monisme. La recherche du bonheur n’est pas nécessairement la pour-
suite d’une satisfaction intérieure ou venue du monde, mais la re-
cherche de notre étre lui-méme. Car la faute, ’échec et la solitude
sont des malheurs dus a I'inégalité de notre étre avec lui-méme. Si le

18 Eléments pour une éthique, p. 211.

22



rapport de la conscience empirique a la conscience pure est trans-
Parence absolue, la conscience qui a dépassé sa limitation par déta-
chement de soi, a dépassé ipso facto son malheur. Elle est chez elle.

1V. Conséquences

Formulons encore quelques corollaires des principes posés.

1. Le mot empirique et le Mot supréme. L’agent moral, disions-nous, n’a
pas a réaliser le Moi supréme, mais a se réaliser en lui. Admettrons-
nous, comme certains le voudraient, que le progres moral soit illu-
soire, puisque I’idéal est déja réel? Mais pourquoi le fait que nous ne
sommes pas encore celui que nous sommes vraiment devrait-il entrai-
ner la conséquence que I’idéal que nous visons soit irréel ? 11 faut penser
au contraire que notre effort ne peut étre suspendu au vide d’une exi-
gence encore irréalisée. Il semble insuffisant de constater comme un
fait I’exigence en nous sur laquelle repose toute la morale. Il faut
Pexpliquer, et on l’expliquera en y voyant ’appel d’une Actualité
permanente que certains hommes ont rejointe et que tout homme est
invité 4 rejoindre dans cette vie ou dans une autre. Cet Acte pur n’est
Pas un en s0i qui ne nous concerne pas, mais au contraire Celui en
qui nous avons I’étre et la vie.

On parlera peut-étre encore de I’affaiblissement du moi empirique
qui n’a plus a réaliser I’absolu, mais a se réaliser en lui. Mais ’agent
moral a autant de réalité si le moi pur est le Moi supréme que si le moi
pur est irréel. Dans les deux cas, il est imparfait et situé & un niveau
intermédiaire de réalité. Dira-t-on que change au moins la significa-
tion de son action, que réaliser ce qui n’est pas encore et s’unir 4 ce qui
est déja font deux, que dans un cas on se fait et que dans I’autre on se
défait? Mais qu’on veuille bien se souvenir de la vanité d’un progres
indéfini et de Pinintelligibilité d’un processus allant de la puissance a
Pacte! De plus, 'union avec le Moi supréme n’entraine pas d’autre
suppression que celle du malheur et de I'ignorance.

On peut élever encore une autre objection en soutenant inverse-
ment que le moi empirique défini par rapport au Moi supréme voit
son importance démesurément gonflée. Il faut répondre encore une
fois que le moi empirique demeure ce qu’il est et que lorsqu’il est uni
au Moi supréme, s’il le peut, il n’est plus le moi empirique, la cons-
cience ayant trouvé le chemin de son étre le plus intérieur.

23



2. L’intériorisation ne va pas sans I’action. Nous avons souligné I'intério-
rité radicale du Moi supréme: il n’a rien a chercher hors de soi. Mais
cela ne signifie pas que I’action soit condamnée. Celui dont I’étre est
égal 4 lui-méme est en un sens plus qu’humain, mais cela ne I’em-
péchera pas d’agir, non par lui-méme, mais par le Principe, comme
on le voit dans la Bhagavad-giti ou chez saint Paul.

A tous les stades du progres spirituel, ces propos de Suso sont vala-
bles: «Quand chez quelqu’un, I'intériorité passe dans 'extériorité,
I'intériorité lui est plus intérieure que si I'intériorité ne reste que dans
Pintériorité.»

Il y a donc aussi un mouvement de I’intérieur vers 'extérieur, mais
qui ne rompt pas avec l'intériorité. Le but de ’agent moral n’est pas
de disparaitre d’ici-bas, puisqu’il y a été placé, mais d’y agir confor-
mément au Bien auquel il reste uni.

L’intériorit¢ n’exclut pas l’activité, parce que I’honnéteté exige
qu’on éprouve ses convictions au contact du monde et qu’on harmo-
nise ses actions avec sa vie intérieure; et la bonté commande d’étre
attentif & autrui et de 'aider. Le recueillement est au service de
Paction: n’est-il pas la condition d’une activité mieux fondée? Etre
dans I’action seulement, c’est étre dans I’ignorance et dans ’obscurité.
C’est étre seulement a ’extérieur de soi et des autres.

Beaucoup d’esprits, de nos jours, sont trés opposés 4 une morale
fondée dans ’intériorité, parce qu’ils pensent ’homme et son com-
portement au niveau de la société. J’ai déja dit que je ne pouvais
accepter leur réduction de I’homme au social, la limitation et les
déterminismes qu’elle impliquait. Mais je leur dois encore une ré-
ponse, car leur crainte de voir I'individu se replier sur soi quand il
s’agit de ’humanité enti¢re est honorable. Je dirai alors que si je
refuse de voir dans les consciences des facettes de la conscience sociale,
je ne crois pas, d’autre part, que lintériorisation radicale dont je
parle sépare les consciences les unes des autres. Au contraire, plus les
consciences se situent & la périphérie d’elles-mémes, plus elles sont
opposées les unes aux autres par leurs intéréts inévitablement diver-
gents et par leur volonté de puissance. Mais plus elles s’intériorisent,
plus elles s’élevent vers I'unité, capables davantage de se détacher de
leurs intéréts propres et de comprendre les autres consciences. L’inté-
riorité n’isole pas, car il y a une unité des consciences en profondeur.
Seule cette unité est réelle et n’est pas tyrannique; c’est seulement au
fond de nous-mémes qu’est un Moi qui n’est pas exclusif.

i



3. Le Mot supréme comme fondement des régles morales générales. J’ai déja
dit que le Moi supréme comme Etre est en méme temps celui que
nous devons étre, et qu’en ce cas, le passage de I’étre au devoir ne
présente pas la difficulté que Hume ou Poincaré observait déja avant
la philosophie anglo-saxonne contemporaine!®. Je n’y reviens pas.

Je n’insisterai pas non plus sur la maniére dont le Moi supréme
exerce sa fonction de fondement pour les régles relatives au respect
de soi et au respect d’autrui. Dés le moment ol est constaté en nous
le pouvoir de redressement moral ou de régénération, le rapport de la
conscience au Moi supréme est découvert et par conséquent le fonde-
ment du respect de soi. Toute régénération de soi aprés une faute ou un
échec est identiquement un geste de respect de soi fondé dans le rap-
port de la conscience au Moi supréme. La transcendance du Moi
supréme par rapport a I’agent fonde donc les régles relatives au
respect de soi.

Quant au respect d’autrui, il révele le Moi supréme non seulement
comme transcendance, mais encore comme unité. Le Moi supréme
est unité en vertu de sa transcendance méme: je ne suis pas seul 2 me
rapporter a la transcendance du Moi supréme, mais encore toi, vous.
S’il est en moi plus que moi-méme, il est en vous plus que vous-méme
et plus que moi-méme. J’ai donc a vous respecter comme j’ai & me res-
pecter. Chacun de nous est suspendu au méme Etre et a la méme
obligation.

L’accomplissement du respect est ’amour.

Il faut lire le commentaire que Maitre Eckhart donne, par exemple
dans le douziéme sermon allemand, de la parole du Christ: «Tu
almeras ton prochain comme toi-méme.» « T aimes-tu réellement
toi-méme, écrit Eckhart, tu aimeras tous les hommes comme toi-
méme. Tant qu’il y a un seul homme que tu aimes moins que toi-méme,
tu ne t’es jamais vraiment aimé toi-méme. Ce n’est que lorsque tu
aimes tous les hommes comme toi-méme que, dans un seul homme,
tu aimes tous les hommes, et cet homme est Dieu et homme20,»
Ainsi 'unité de tous les hommes, qui fonde le respect d’autrui, est
identique a la transcendance qui fonde le respect de soi.

Cette doctrine est celle méme que Jean Nabert repousse sous le nom

19 Cf. Paul Gochet, Raison et morale dans la philosophie anglo-saxonne contempo-
raine dans Revue universitaire de science morale, 1965, fasc. 3.

20 Traités et sermons, trad. Aubier-Molitor, Paris, 142, p. 177. Deutsche Werke,
t. I, Stuttgart, 1958, p. 195.

3 Studia Philosophica XXVI 25



de réalisme de 'Un. Mais la transformation que nous avons pro-
posée de la doctrine de Nabert est valable ici comme ailleurs: I'Un,
qui se manifeste comme exigence d’unité, est en soi perfection de I'unité,
et la réflexion ne s’y perd pas, mais s’y trouve.

4. Les régles particuliéres. Mais une difficulté se dresse devant nous.
Le respect de soi et le respect d’autrui désignent les régles morales
d’une maniére générale. L’histoire et la géographie nous font connaitre
une diversité de morales qui enseignent toutes, quoique différemment,
le respect de soi et d’autrui.

En d’autres termes, on voit assez bien comment monter de la
diversité des régles au fondement supréme, mais on ne voit pas com-
ment descendre du fondement supréme a tel systtme de regles a
Pexclusion des autres.

Il est peu satisfaisant de distinguer les systtmes de régles en les
situant 4 des niveaux différents de civilisation. L’évaluation de ces
degrés de civilisation est délicate et il semble bien qu’a niveau égal,
une diversité morale soit possible.

Pour résoudre cette question, il faut se rappeler que la premiére
fonction d’une régle est d’étre une régle, c’est-a-dire de suppléer A
Iinstinct qui ne nous guide pas comme il guide les animaux, et 2 la
facilité qui nous avilit et nous détruit. La seconde fonction de la régle
est de servir P’aspiration morale, c’est-a-dire le dépassement de soi
vers I’Etre et I'Un. Car il y a des régles indifférentes ou immorales,
L’essentiel de la régle réside donc dans sa dimension morale formelle
et par conséquent peu importe en un sens la diversité des codes mo-
raux, pourvu qu’ils conduisent au méme dépassement de soi vers soi.

Mais cela ne résout pas notre probléeme: qu’est-ce qui fonde tel
code moral particulier, puisqu’aussi bien je ne puis leur obéir & tous
a la fois? Ce n’est pas la nature, car la nature est un aspect commun a
toutes les morales, plutét qu’un principe de distinction. Toutes les
morales s’inspirent de la nature en exigeant les soins & donner aux
enfants. En ce sens, il y a des a priort matériels communs, de méme
qu’il y a un a priori formel commun. Ce n’est pas non plus la loi civile,
puisqu’il s’agit justement de découvrir le fondement de la loi civile.
Ce n’est pas le fait que nous vivons dans telle société particuli¢re, car
nous retomberions au niveau du déterminisme ou de I'utilité, que nous
avons critiqué en commengant.

Ce qui autorise un code moral particulier, c’est a nos yeux une reli-

26



gion particulié¢re. C’est elle qui, venant de I’Etre et de I'Un, particula-
rise le culte que nous devons a I’Etre et a ’'Un par nos pensées et nos
actions. Quant a la question du choix de la religion, sauf dans le cas
d’une décadence ou d’une supériorité évidentes, elle ne se pose pas,
pas plus que ne se pose le choix de la nourriture quand nous avons
faim.

Dans ces conditions, si ce sont les religions qui donnent leur auto-
rité aux différents codes moraux, la recherche du fondement de la
morale passera par la religion. Je veux dire qu’on ne s’élévera au fon-
dement de la morale que si I'on comprend qu’il est au cceur de la
religion elle-méme. C’est elle qui, par un chemin particulier de pen-
sée et d’action, donne accés a4 I'universalité de I’Etre ou de I’Un,
dont elle vient et dont vient la morale.

BEMERKUNGEN ZU DEN BEZIEHUNGEN
ZWISCHEN RECHT UND ETHIK

von Hans Schultz

Wer sich tiber die Beziehungen zwischen Recht und Ethik dufert,
greift ein in eine Auseinandersetzung, welche die abendlindische
Philosophie seit thren Anfiangen in hochst intensiver Weise fithrt und
die gerade in den letzten Jahrzehnten mit gréBter Lebhaftigkeit
wieder aufgenommen wurdel.

1 Ohne Anspruch auf Vollstindigkeit seien genannt: Hans Barth, Pesta-
lozzis Philosophie der Politik, Erlenbach-Ziirich und Stuttgart 1954; ders.,
Die Idee der Ordnung. Beitrage zu einer politischen Philosophie, ebendort
1958; Emil Brunner, Gerechtigkeit, Ziirich 1943 ; Helmut Coing, Grundziige
der Rechtsphilosophie, Berlin 1950; Erich Fechner, Rechtsphilosophie,
Tibingen 1956; W. Friedmann, Legal Theory, 3. Aufl., London 1953; Carl
J. Friedrich, Die Philosophie des Rechts in historischer Perspektive, Berlin-
Gottingen-Heidelberg 1955; Heinrich Henkel, Einfithrung in die Rechts-
philosophie, Miinchen u. Berlin 1964 ; Ulrich Hommes, Die Existenzerhellung
und das Recht, Frankfurta. M. 1962; Kultur und Norm, Schriften zur
wissenschaftlichen Weltorientierung, Band II, Berlin 1957; Werner Maihofer,
Recht und Sein. Prolegomena zu einer Rechtsontologie, Frankfurt a. M.
1954; ders., Vom Sinn menschlicher Ordnung, ebendort 1956; Hans Welzel,
Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, 4. neubearbeitete und erweiterte
Auflage, Gottingen 1962; ders., An den Grenzen des Rechts, Die Frage nach

27



	Le fondement da la morale

