Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 25 (1965)

Buchbesprechung: L'interprétation selon M. Paul Ricceur
Autor: Secretan, Philibert

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Etudes critiques — Rezensionsabhandlungen

L’interprétation selon M. Paul Ricceur*

La parution d’un nouveau Peri Hermeneias est en sol un événement philo-
sophique. Non seulement parce qu’il place définitivement M. Ricceur 2 son
rang, c’est-a-dire parmi les maitres de la philosophie contemporaine, mais
encore parce qu’il ouvre sur la philosophie 4 faire des perspectives qu’il ne
sera plus possible d’éluder.

Le sous-titre: Essai sur Freud risque de retenir toute ’attention au détriment
de la thématique globale qu’annonce le titre De I’ Interprétation. La structure
du livre indique d’ailleurs bien la primauté de Pinterprétation comme
discipline philosophique, puisque ’analyse de l’ceuvre de Freud se trouve
intercalée entre une mise en place de ’herméneutique comme probléme
afférant a une philosophie du langage et du symbole, et une confrontation
de deux styles d’herméneutique: 1’analyse interprétative des réves et de la
culture, et celle suggérée a Paul Ricceur par I’étude des symboles du Mal?:
L’«Analytique» — ou lecture de Freud en tant qu’interprétateur — est
précédée d’une «Problématique» et suivie d’une «Dialectique» ou se
déploie un ample discours sur le conflit des herméneutiques.

Les trois livres de la Problématique, de I’Analytique et de la Dialectique
répondent a trois questions dont il est bon que le lecteur soit muni pour
entrer de plein pied dans le champ de travail du philosophe: Qu’est-ce
qu’interpréter en philosophie? De quoi Freud est-il Pinterpréte? Pourquoi
y a-t-il conflit des interprétations?

Mon propos n’est autre, ici, que de donner corps a ces trois interrogations
en lisant Paul Ricceur.

1. Qu’est-ce qu’interpréter en philosophie?

Cette question s’enracine dans une problématique plus large, celle du
langage, appelée par la constatation que ’homme moderne vit dans une
multiplicité de langages désaccordés: mathématique, physique, esthétique,
religieux, etc., et par le projet d’'un remembrement du langage humain. Or
la psychanalyse est un des langages dont nous disposons pour parler de
PPhomme. Mais quant 2 faire une philosophie qui raménerait a 'unité ces
multiples régions du parler, cette tache excéde, nous dit 'auteur, les forces

* PAuL RIC®UR, De I’ Interprétation, essai sur Freud.
Coll. L’ordre philosophique, Ed. du Seuil, Paris 1965, 534 p.
1 Cf. Finitude et Culpabilité, tome IT, La Symbolique du Mal.

182



d’un seul homme. 1l s’est donc fixé pour projet limité d’étudier la relation
entre le langage psychanalytique et le langage d’une éthique — le langage
de la culpabilité et de la purification —, 'un et ’autre se présentant comme
des discours dans lesquels s’organise I'interprétation de symboles.

On congoit deés lors Pintérét qu’il y a a préciser la notion de symbole,
Pinterprétation étant précisément Pintelligence du symbole qui donne 2
penser, qui donne a lire un sens.

La question: qu’est-ce qu’interpréter? et la question: qu’est-ce qu’un
symbole? ne font qu’un. En effet, aprés avoir récusé la théorie trop large de
Cassirer qui qualifie de symbole toute médiation entre le réel et I’esprit, et la
théorie trop courte du symbole (cosmique, onirique, poétique) comme
expression de ’analogie entre le monde concret et un arriére-monde «plato-
nicien» — donc aprés avoir refusé d’identifier le symbole au concept ou a
Pimage — Pauteur pose qu’«il y a symbole 1a ol ’expression linguistique se
préte par son double sens ou ses sens multiples a un travail d’interprétation»
(p. 26).

Dés lors, c’est bien Pinterprétation qui devient centre de réflexion. Le cadre
d’une herméneutique — c’est-a-dire d’une théorie de l'interprétation — est en
place.

L’herméneutique a ses ancétres: I’Aristote du Peri Hermeneias et ’'exégése
biblique. Si ’herméneutique aristotélicienne est encore un chapitre de la
Logique, c’est qu’elle vise & déterminer les conditions requises pour qu’une
proposition ait un sens. Quant a I’exégeése biblique, elle est Pinterprétation
d’un texte dont la lettre cache un autre sens qu’il s’agit de découvrir. L’her-
méneutique pose donc la question du sens, mais aussi celle du texte; or par
rapport a ’acception ancienne de la signification et de [’allégorie, I’herméneu-
tique moderne se voit contrainte d’élargir le champ d’application des termes.
Toute ceuvre de culture deviendra un texte, tout comportement devient
porteur d’un autre sens; ils prennent valeur de symbole. C’est pourquoi
M. Ricceur ne cesse de parler du «sens du sens», des rapports du «sens au
sens». Dans cette implication est installé le symbole; I’explicitation est la
tiche de ’herméneute.

Le traitement de la culture — donc de la conscience culturelle — comme
du lieu global d’un sens, donc aussi de la possibilité d’un faux sens, d’une
illusion, est essentiellement le fait de Marx, de Nietzsche et de Freud, que
Pauteur appelle les «maitres du soupcon». En montrant comment s’étaient
construits sur I’avoir, le vouloir et le désir humain des édifices mensongers,
ils ont détruit les idoles édifiées par les hommes pour s’y aliéner.

Or cette démystification du faux sens appelle une «recollection du sens»,
du sens vrai, qui par ailleurs présuppose cette destruction préalable des
1llusions. La question que va donc poser Paul Ricceur est en substance celle-ci:
les maitres du soupgon, de I’herméneutique destructrice, se sont-il donné
Poutil d’une reconstruction véritable? Mais encore, comment se donner cet
outil sinon en le récupérant dans le matériel de démolition des démystifica-
teurs. Comment contester en définitive ’ultime recours de Marx au Sens de
PHistoire, de Nietzsche a I’Eternel retour, de Freud a la Nécessité, sinon en
montrant que, pour n’avoir pas restitué un sens aprés la destruction de

183



I’illusion, les maitres du soupgon ont recouvert d’une nouvelle illusion le vide
qu’ils avaient creusé.

En sa qualité de philosophe, M. Ricceur s’interdit d’éluder une difficile
question: comment une philosophie de la réflexion peut-elle s’alimenter a la
source symbolique?, comment une philosophie réflexive se fait-elle elle-méme
herméneutique? La réponse tient en vingt pages magistralement composées.
Lachant I’évidence vide du e pense, comme premier contenu de la réflexion,
I’auteur ne pense pouvoir conserver I’Ego qu’en sa qualité de pole intention-
nel de tous les signes épars dans le monde que ’homme découvre comme lui
parlant de lui. La recollection du sens devient ici recollection du Je, jamais
achevée, toujours & reprendre. L’interprétation se trouve ainsi transportée
dans P’acte réflexif; ’herméneutique est par excellence méthode de I’acte
global de la conscience. Si le travail de destruction des idoles est la face
objective de la démystification de la conscience fausse, le travail de restaura-
tion du sens est en fait le travail de structuration d’un moi conscient.

Telles sont les articulations de la Problématique.

2. De quoi Freud est-il P’interpréte?

Paul Ricceur a découvert en Freud un maitre du soupgon; il s’en empare
comme auteur d’une ceuvre, non comme thérapeute, et analyse une ceuvre
écrite, achevée ol parle un herméneute.

Mais avant que celle-ci puisse étre comprise comme une herméneutique
il s’agit de la comprendre comme analyse, c’est-a-dire comme adéquation des
concepts a 1’objet d’une psychologie des profondeurs.

Cet objet, c’est, bien entendu, le psychisme humain et ses productions:
Pinvestissement des pulsions, le travail du réve, les euvres de la culture, le combat
entre la vie et la mort. A ces formes de la production psychique correspond
la structure thématique et chronologique de la doctrine de Freud: sous le
titre d’une épistémologie, M. Ricceur traverse une premiére couche du
freudisme: de I’ Esquisse d’une psychologie scientifique aux écrits de Métapsychologie;
sous celui d’'une herméneutique une seconde couche qui s’étend de Totem et
Tabou a Y Avenir d’une illusion; enfin, sous celui d’une spéculation, une troi-
siéme couche a laquelle se relient Malaise dans la civilisation et Au dela du
principe de plaisir.

Triple lecture, extrémement ardue ot ’auteur compose véritablement
une philosophie freudienne en marquant des plans d’évolution qui, de I'un
a 'autre, bouleversent I’organisation précédente des concepts.

Je n’en voudrais donner qu’un exemple, lorsqu’il nous est montré 4 quel
point le passage d’une économique des pulsions & une interprétation des
réves et de ses analogues culturels a forcé Freud a repenser totalement sa
topologie des «lieux» psychiques (Ics, Pcs, Cs) en une hierarchie d’instances
(Ga, Moi, Sur-Moi), puis comment I’introduction de la pulsion de mort le
conduit 4 formuler en termes de «principes» les forces avec lesquelles ’homme
se trouve aux prises.

Mais c’est aussi en montrant comment Freud devient herméneute, puis

184



recourt a une «mythique» spéculative, que I'auteur vient a discerner une
difficulté majeure qui peut se résumer en ceci: Pour Freud, c’est le méme
homme qui réve et qui parle, qui produit des fantasmes et qui crée des
poeémes, qui refoule son Oedipe et qui frémit a la tragédie de Sophocle.
Léonard et Moise sont toujours les mémes victimes que ’enfant en eux.

Toute I’argumentation va dés lors tendre a lever cette difficulté en dis-
tinguant au principe du désir ce qui n’est que force et ce qui cherche a étre
présent a la conscience comme latence et quéte de sens. «La psychanalyse ne
met jamais en face des forces nues, mais toujours des forces en quéte d’un
sens; c’est le lien de la force au sens qui fait de la pulsion elle-méme une
réalité psychique ou, plus exactement, le concept limite entre 'organique et
le psychique» (p. 153).

Cette latence de sens, M. Ricceur la décele dans la représentabilité de
Paffect, «qui se cherche un autre support représentatif (que la pure force du
désir) pour forcer P'accés de la conscience». Mais déja on voit poindre la
question de savoir comment la parole va venir a I’affect, ou plus exactement
ce qui, dans P’homme, va entrer en jeu pour que cette quéte de sens soit
remplie.

La réponse du philosophe va s’étager tout au long de la difficile analyse;
a chaque étape elle va se trouver reprise puisque jamais la réponse de Freud
ne sera jugée satisfaisante. Ni le langage conscient, ni le Sur-Moi moral et
culturel, ni Eros, en définitive, ne sont habilités a cette Sinngebung puisqu’a
chaque fois i1l ne s’y déclare rien d’autre que le visage d’un désir insatisfait
et insensé.

Cette déception tient a ceci que Freud n’a pas thématisé ce probléme et a
laissé parler le désir sans véritablement lui avoir «donné» la parole. Et si je
comprends bien la pensée de M. Ricceur — qui devient par moment d’une
redoutable subtilité — Freud aurait répondu, dans une sorte de fuite en avant,
avec la théorie de la sublimation a la question d’une Sinnerfiillung. La subli-
mation ne serait qu'une élévation formelle; le contenu est fixé une fois pour
toutes.

Par élévation formelle, je tente de traduire ce que I'auteur élabore, par-
tant de I’analyse du théme cedipien, au chapitre De Ponirique au sublime. Si
la légende d’Oedipe peut fournir un théme immortel a la tragédie, c’est
qu’elle désigne un théme tout a fait fondamental: & savoir le conflit «ar-
chaique» entre l’identification au peére et le désir de la meére. Or, cette
situation est proprement intenable: elle aboutit au meurtre du peére, et
devra se liquider par un changement d’orientation et de but de la libido,
par une sorte de désexualisation du désir et une réconciliation avec le pére
instauré comme autorité intérieure dans le Sur-Moi. Cette autorité morale
héritée du pere vient cohérer aux idéaux d’une société et d’une culture,
mais devient ainsi source de nouveaux conflits parce que source de nouveaux
interdits. Et, 2 nouveau, cette situation est sublimée dans un nouvel anta-
gonisme, de caractére quasi cosmique: celui qui oppose Eros et Thanatos.

Un méme conflit initial est donc transporté du réve cedipien dans I'idée
morale puis dans le sublime d’une vaste philosophie de I’amour et de la
haine. Mais aussi, dans ce processus de sublimation «se ferme le cycle du

13 Studia Philosophica XXV 185



fantasme: du réve a la séduction esthétique, de la séduction a I’idéalisation
éthique, du sublime a P’illusion, nous serons revenus a notre point de dé-
part, le remplissement quasi hallucinatoire du désir».

Un méme matériau libidinal est progressivement investi dans des archi-
tectures de plus en plus grandioses. Mais selon Freud, c’est toujours le méme
désir, le méme matériau, que cachent les différentes formes dans lesquelles
il prolifére.

Or, cette stagnation du matériau libidinal, contrastant avec ce développe-
ment «formel», est I'indice le plus global de ce qui sera mis en évidence plus
loin: le piétinement de Freud dans une archéologie mythique qui ne se donne
pas son fondement mais se récupére de proche en proche dans les «fantasmes»
d’une humanité en proie a une névrose la plus radicalement dénoncée dans
L’ Avenir d’une illusion — «’exemple le plus saisissant de ’action réciproque,
dans ’ccuvre de Freud, entre linterprétation du réve et de la névrose et
Pherméneutique de la culture».

Le mal humain est d’un seul tenant ainsi que les manceuvres du traves-
tissement qu’opérent les hommes pour y échapper. Il n’y a que déplacement
de sens mais non progression de sens entre la névrose de I'individu et le malaise
de la civilisation. Dés lors aussi, le discours de ’herméneute reste identique
a lui-méme. C’est un discours 2 sens unique parce que c’est toujours le méme
désir qui parle des langages différents.

La seule issue qui reste 2 Freud est la conquéte du principe de réalité sur le
principe de plaisir, c’est-a-dire un arrachement du Moi a la connivence du
couple plaisir-culpabilité qui fait du Sur-Moi une instance plus proche du
Ca que du Moi. — L’homme ne se sauve que dans une science, dans I’adap-
tation neutre, dans une éthique du renoncement.

Deux options fondamentales vont ici s’affronter. A Freud qui s’arrache,
Ricoeur oppose un homme qui se construit en laissant travailler en lui un
Sens dont ’affect est la premiére structure d’accueil et dont la Foi, dans
Pécoute de la Parole, sera 'accomplissement. S’il a besoin de Freud pour
démystifier le faux-discours du désir, il lui répond par une philosophie ol
Pexistence est pensée comme un Sens a incarner.

Tel est ’enjeu de la Dialectique.

3. Qu’est-ce que le conflit des interprétations?

L’adversaire que Paul Ricceur s’est donné — je dirai méme: s’est construit —
est un Freud philosophe. C’est parce qu’il peut lire Freud comme un hermé-
neute qu’il le provoque a un débat philosophique, dat-il d’abord relier la
philosophie du «combat des géants», Vie et Mort, Eros et Thanatos, et de
Pacceptation de la Nécessité, 2 I’épistémologie des concepts et a ’hermé-
neutique de la culture.

Ce n’est pourtant pas dans sa spéculation que Freud se déclare comme le
répondant d’une dialectique, mais en tant que la psychanalyse est une
archéologie du sujet, qui doit sa teneur philosophique 4 sa proximité d’une
archéologie de la connaissance, de «l’enracinement du connaitre dans
Pexistence, entendue comme désir et comme effort».

186



M. Ricceur découvre dans cette proximité le point de jonction entre une
psychologie et une réflexion. Mais pour ce faire, il a fallu passer par une
lecture de Leibnitz, et montrer comment la problématique leibnitzienne de
la perception et de ’appétition, dans la Monadologie, éclaire la problématique
freudienne du désir. A ce point se rejoignent Pindépassable du désir et
Pindépassable de l'effort, et c’est pourtant 14 que s’annonce une divergence
qui ne se déclarera qu’une fois mise en place un nouveau théme philosophique:
celui de la réciprocité d’une archéologie et d’une téléologie, qui recouvre
la réciprocité du désir et de I'effort.

«Seul a une arché un sujet qui a un télos.»

Cette percée vers une affirmation fondamentale fait rebondir la question
de la pro-gression, de la pro-motion chez Freud, qui déja faisait fond pour
une discussion sur la sublimation. Y a-t-il une téléologie freudienne? La
réponse tient en deux énoncés lourds: chez Freud il y a une archéologie
thématisée et une téléologie non thématisée; chez Hegel 1l y a une téléologie
thématisée et une archéologie non thématisée. On comprendra tout de suite
pourquoi cette référence a Hegel et la nécessité d’une lecture de Hegel — d’une
étonnante sareté. Pour M. Ricceur, il devient essentiel de montrer, en
prenant la téléologie hégélienne pour modele, qu’il y a aussi un télos freudien:
le Je arraché a la dialectique traumatisante du Ca et du Sur-Moi.

L’auteur a véritablement trainé Freud sur son terrain, pour le dévisager
de plus prés. Car a cette téléologie qui a pour terme la nécessité, le philosophe
va opposer une téléologie qui a pour terme un Etre qui se montre dans des
symboles et s’énonce comme Sens. A la nudité de la réalité, Ricceur oppose
la richesse du Sens, 2 une herméneutique qui force a la réalité une hermé-
neutique qui donne, qui construit un sens.

Mais cette lutte ne serait qu’une polémique si le symbole n’apparaissait,
pour une philosophie réflexive, comme 1'unité concréte des deux fonctions,
analytique et synthétique, régressive et progrédiante, de la pensée. Ricceur
assume Freud pour réintroduire dans sa propre philosophie le paradoxe du
symbole. Or avec la question de symbole est posé une derniére fois celle de
Pherméneutique: une herméneutique qui se donne pour corrélat le symbole
comme unité de arché et du télos est nécessairement une herméneutique qui
a la fois démystifie et restaure, qui restaure parce qu’elle démystifie. C’est
alors seulement qu’il y a une dialectique.

A la rupture entre une phénoménologie hégélienne qui, de figure en
figure, raconte le devenir de ’Esprit et une érotique freudienne qui défait
sans cesse les idoles renaissantes du désir, Paul Ricceur répond par la gageure
de faire se tenir une herméneutique qui ne renie rien du paradoxe humain.
Il la met en ceuvre dans une admirable analyse d’Oedipe-Roi, ou Oedipe
adulte reprend I’Oedipe infantile. Il la poursuit dans une ultime méditation
sur la valeur et la limite d’une psychanalyse de la religion.

I1 n’a toutefois pas suffi & I’auteur de se rendre ce que, au départ, il avait
mis en jeu: le symbole et son interprétation. Il se rend encore I’horizon global
de sa Problématique: le langage. C’est parce que Freud n’a pas de philosophie
du langage qu’il ne peut atteindre, au cceur de la croyance, a la parole qui
donne a croire; c’est parce qu’il n’a pas le sens du parler qu’il a substitué au

187



Sens dans lequel s’enracine tout langage, le principe de réalité dont Ananké
deviendra le mythe.

Paul Ricceur, en définitive, dans une superbe «disputatio», demande a
Freud: comment pouvez-vous interpréter ce qui est une arborescence du
désir et qui ne «parle» que parce que dans le réveur parle un homme qui a
recu d’ailleurs le don de parler?

La justification de la psychanalyse réside en ceci qu’elle libére I’lhomme de
la fatigue de se dire perpétuellement lui-méme. Sa limite est de libérer en
Phomme quelque chose qu’elle n’a pas le moyen de reconnaitre.

Philibert Secretan

188



	L'interprétation selon M. Paul Ricœur

