Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: L'unité de I'ame humaine dans l'ancien stoicisme
Autor: Voelke, André-Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’unité de I’Ame humaine dans ’ancien stoicisme

par André-Fean Voelke

Le stoicisme, qui considére ’homme comme un étre essentiellement
rationnel, défend-il en matiere de psychologie et de morale un strict
monisme rationaliste, ou bien admet-il la présence dans I’ame
humaine de facteurs irréductibles a la seule raison? — Les témoignages
anciens sont d’interprétation difficile, et la question souvent discutée.
C’est ainsi que pour Ed. Zeller le stoicisme ne regarde pas ’homme
comme un étre purement rationnell, tandis qu’E. Bréhier affirme
que dans cette doctrine «I’ame humaine est en tout cas pure raison» 2,

Plus récemment la question a rebondi, au cours d’un débat fort
intéressant opposant R. Philippson a M. Pohlenz3. Selon ce dernier
les vues des anciens stoiciens divergent sur ce point: contrairement a
Zénon, Chrysippe aurait développé une psychologie strictement
moniste, réduisant tous les facteurs psychiques au «pur logos» et
poussant ainsi jusqu’a ses derniéres conséquences l'intellectualisme
hérité de Socrate?. R. Philippson s’efforce au contraire de montrer
que les conceptions de Chrysippe s’accordent parfaitement avec celles

1 Ep. ZELLER, Die Philosophie der Griechen, 111, 14 (Leipzig, 1909), p. 229:
«Der Mensch (ist) nicht bloB8 Vernunftwesen, es sind daher in ihm neben den
verniinftigen auch vernunftlose Triebe. »

2 E. BREHIER, Histoire de la philosophie, I, 2 (Paris, 1927), p. 320.

3 Les deux piéces les plus importantes de ce débat sont I’article de R. Pui-
LIPPSON, Jur Psychologie der Stoa (Rheinisches Museum, 86, 1937, p. 140-179)
et ’étude de M. PonLENZ, enon und Chrysipp, présentée en 1938 devant la
«Gesellschaft der Wissenschaften» de Géttingen et publiée & nouveau dans
les Kleine Schriften de M. PonLEnz (Hildesheim, G. Olms, 1965), I, p. 1-38.
Les points fondamentaux de cette étude sont repris dans 'ouvrage capital de
M. Pourenz, Die Stoa (Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, I, 1948; I12,

1955).
4 Voici quelques déclarations typiques de M. PoHLENZ: «. .. Fiir Chrysipp
(war) das Hegemonikon der Seele seinem Wesen nach reiner Logos ... Er

fiihrte den Intellektualismus bis in seine duBlersten Konsequenzen durch.. ..
(Er deutete) alle Vorgange im Hegemonikon streng monistisch.» (Die Stoa,
I, p. 89, 92, 91.)

154



de Zénon et que tous deux ont reconnu, a la suite d’Aristote, I’exis-
tence d’un irrationnel dans I’ame humaine, si bien que la psychologie
de I’ancien stoicisme serait dualiste®.

Ce probléme revét une importance d’autant plus grande que ce
n’est pas seulement la question de la fidélité de Chrysippe a 'en-
seignement de Zénon, mais toute 'interprétation de la psychologie
et de la morale stoiciennes qui sont en jeu. Reprenons donc a notre
tour les témoignages anciens a ce sujet.

Pour les stoiciens I’Ame est une réalité matérielle, un «corps»,
comprenant huit «parties»: une partie maitresse ou hégémonikon,
localisée le plus souvent dans le coeur et jouant le réle de principe
directeur, et sept parties subordonnées ayant leurs organes respectifs
(les cing sens, la parole, la partie génératrice). Il serait faux de con-
sidérer ces «parties» comme des entités séparées. Selon Chrysippe,
I’ame est en effet un «souffle continu pénétrant tout le corps»$, et les
parties que 'on vient de mentionner sont elles-mémes des souflles
(pneumata). Comme tels, les parties subordonnées émanent sans
solution de continuité de ’hégémonikon?.

L’hégémonikon est notre moi véritable: «c’est de lui que nous
disons mot», déclare Chrysippe®. Malgré sa nature matérielle, Zénon
et Chrysippe 'assimilaient a la pensée (dianoia) et furent suivis sur ce
point par toute I’Ecole®. Au lieu du terme kégémonikon on trouve

% «Nennt man Dualismus in der Psychologie die allein richtige Ansicht,
daf nicht alle seelischen Vorginge aus der Vernunft entspringen, so war auch
die Altstoa dualistisch.» (R. PHILIPPSON, art. cit., p. 168.)

¢ GALIEN, De placitis Hippocratis et Platonis, 111, 1, p. 287 K. (SVF., II, 885).
Pour faciliter ’acces aux passages tirés de cet important traité, je reprends la
pagination de KUHN, qui permet de les retrouver également dans I’édition
plus récente de 1. MueLLER (Leipzig, Teubner, 1874). — L’abréviation SVF.
renvoie aux Stoicorum veterum fragmenta, éd. H. von ArRNmv (Leipzig, Teubner,
1903-1905).

7 AtTrus, Plac., IV, 21 (SVF., 11, 836). Cuarcmius, Ad Timaeum, cp.220
(SVF,, I1, 879).

8 GALIEN, ibid., 11, 2, p. 215 K. (SVF., I1,895): To éyd Aéyouev xaza vodro.
Avec Ep. ZELLER (op. cit., p. 203, n. 2), je pense que to@ito renvoie al’hégémoni-
kon, que Galien mentionne en introduisant la citation de Chrysippe.

® GALIEN, ibid., 11, 5, p. 241-3 K. (SVF,, 1, 148: Zénon. 11, 894: Chry-
sippe. III, Diogéne de Babylone, 29). Les compilateurs anciens confirment

a plusieurs reprises cette assimilation, cf. p. ex. StoBkg, II, p. 65 W. (SVF.,
I11, 306).

199



également logistikon ou faculté de raisonner!®, ainsi que son équi-
valent logismosl. Bien que les anciens stoiciens n’aient laissé aucun
texte identifiant formellement ’hégémonikon au logos, on peut donc
affirmer, avec de nombreux auteurs anciens!?, que ces philosophes
assimilaient la partie maitresse de I’ame a la raison.

Mais cela nous autorise-t-il & voir dans le stoicisme de Chrysippe
un «intellectualisme radical», comme le voudrait M. Pohlenz13? —
Je reprendrai la question a la fin de cette étude. Il faut au préalable
analyser la structure de I’hégémonikon et les modifications dont il
peut étre le théatre.

L’hégémonikon exerce diverses fonctions, au nombre de quatre
selon les témoignages les plus précis: la représentation (phantasia),
I’assentiment (synkatathésis), la tendance (hormé), le pouvoir d’intel-
lection (logos) %

Jamblique expose de la fagon suivante la nature de ces fonctions:

«Les disciples de Chrysippe et de Zénon et tous les philosophes qui
congoivent 1’Ame comme un corps considérent les fonctions comme
des qualités réunies dans un substrat (tag uev dvvdues @< Sv @
Omoxecuéup modtyTag) et 'ame comme une substance sous-jacente
aux fonctions (z5v 68 yoyyv ¢ odolay mpobmoxeusyny Tais duvdueot).»
Un peu plus loin, Jamblique précise comment les fonctions se distin-
guent les unes des autres chez les stoiciens: certaines d’entre elles sont
localisées dans différents organes qui leur servent de substrat, «mais
certaines se distinguent par leur qualité propre (iowdTynre TOLOTHTOG)
au sein du méme substrat: de méme que la douceur et le parfum de
la pomme sont contenus dans le méme corps, de méme ’hégémoni-
kon réunit dans le méme substrat la représentation, I’assentiment, la
tendance, la raison»!5. R. Philippson se fonde sur ce texte pour

10 Droc. Lakrce, VII, 157 (SVF., I1, 828).

11 Afitius, ibid.

12 CHALCIDIUS, thid.: Solus vero homo ex mortalibus principali mentis bono, hoc
est ratione, utitur, ut ait idem Chrysippus.

13 M. PoHLENZ, Die Stoa, I, p. 89.

14 Cf. p. ex. JAMBLIQUE, De Anima, ap. STOBEE, I, p. 369 W. (SVF., 11, 831).
Je reviendrai sur la traduction de dynamis par fonction et de logos, dans cet
emploi, par pouvoir d’intellection.

16 Jbid., p. 367-8 W. (SVF., II, 826). On remarquera que Jamblique assi-
mile les parties de I’Ame (localisées dans des organes différents) a des fonctions.
D’autres textes montrent que les stoiciens n’ont pas toujours maintenu une
distinction nette entre ces deux termes et les ont parfois employés I'un pour

156



affirmer 4 la fois 'unité substantielle de I’hégémonikon et la dis-
tinction réelle de ses fonctions1®.

Mais il faut encore faire état du témoignage de Sextus Empiricus.
D’apreés ce dernier les philosophes dogmatiques, c’est-a-dire les
stoiciens, considerent la pensée et la sensation comme une fonction
unique envisagée sous deux aspects différents () anr) ddvaues xar’
dAdo pév éote vods xat’ dAho 0¢ alodnois): c’est ainsi que la méme
coupe est concave ou convexe selon qu’on la regarde de I'intérieur ou
de 'extérieur, et que le méme chemin monte ou descend suivant le sens
de la marche. Plus loin, il est vrai, Sextus affirme que certains de ces
philosophes font de la pensée et de la sensation deux fonctions dont
PPune est rationnelle (logiké) et I'autre ne ’est pas (alogos), mais qui
restent néanmoins indissolublement liées et présentes I’'une et 'autre
dans I’Ame tout enti¢re, de la méme facon que la douceur et la
fluidité dans le miel?7.

On constate que Sextus ne suit pas ici la division en quatre fonc-
tions et que dans son apercu figure la sensation, que Jamblique ne
mentionne pas: d’autres témoignages font apparaitre certaines
variations quant au nombre et a la désignation des fonctions, sans
que cela touche directement au probléme du rapport de ces fonctions
les unes avec les autres et avec leur substrat?®,

La divergence importante entre ces auteurs réside ailleurs: ils
prétent aux stoiciens deux conceptions différentes de I'unité psycho-
logique. Si le dernier exemple de Sextus peut illustrer une doctrine
analogue a celle qu'expose Jamblique, puisqu’il fait état des pro-
priétés distinctes du miel, les deux autres exemples suggérent une

Pautre. Cf. K. SCHINDLER, Die stoische Lehre von den Seelenteilen und Seelenvermigen
insbesondere bei Panaitios und Poseidonios und ihre Verwendung bei Cicero (diss.,
Miinchen, 1934), p. 28.

16 «Diese (= Die Eigenschaften des Heg.) fallen substanziell zusammen,
sind aber qualitativ von ihm (= dem Heg.) und untereinander verschieden,
daher begrifflich unterscheidbar.» (R. PHILIPPSON, art. cit., p. 156.)

17 Sextus Emp., Adv. math., VII, 307 et 359 (SVF., II, 849). R. PHILIPPSON
(ibid.) utilise le témoignage de Sextus comme confirmation de son inter-
prétation de Jamblique, sans relever ce qui sépare ces deux auteurs.
— L’emploi de la premiére comparaison dans deux passages aporétiques de
la morale d’AristoteE (Eth. Eud., II, 1, 1219 b 32, Eth. Nic., 1, 13, 1102 a
29) ne signifie pas qu’elle soit une illustration correcte de sa propre con-
ception des rapports entre les fonctions de Pame.

18 Cf. p. ex. AETIUS, thid., qui mentionne la sensation parmi les fonctions.

157



unité beaucoup plus forte, dans la mesure ou1 ils présentent non pas
des propriétés distinctes, mais une seule et méme propriété envisagée
sous deux points de vue différents.

Cette divergence se précise si I’on considére les catégories mises en
ceuvre dans chaque cas. Jamblique voit dans les fonctions des qualités
(motoTnres) de ’hégémonikon, utilisant ainsi une catégorie stoicienne
d’origine aristotélicienne. Quant a Sextus, il ne caractérise pas la
pensée et la sensation en termes de catégorie, mais le passage ou il
les présente comme une fonction unique peut étre rapproché d’une
thése combattue par Alexandre d’Aphrodise: «Une est la fonction
de I’ame, de sorte que selon sa mani¢re d’étre momentanée c’est la
méme ame qui tantét pense, tantdt s’irrite, tantdt désirel®.» Ce
passage joue un role décisif dans 'interprétation de M. Pohlenz, qui
y voit une expression particuli¢rement nette du monisme psycho-
logique de Chrysippe?°. Il faut remarquer toutefois qu’Alexandre,
qui énonce cette thése pour la réfuter ensuite, ne l’attribue pas
explicitement & Chrysippe ou aux stoiciens. Mais la conception
psychologique exposée ici se fonde effectivement sur une catégorie
stoicienne, le ;s &yov ou mamiére d’éire, dont Chrysippe faisait un
usage abondant.

La différence entre la qualité et la manié¢re d’étre apparait assez
clairement: au sens strict du mot, la qualité est une propriété durable
et essentielle du substrat matériel, tandis que la maniére d’étre en est
une disposition momentanée?!. On peut donc, avec Plotin, considérer
que la qualité est «davantage une réalité» (OmooTaos pdidov) que la
maniere d’étre22, D’autre part, comme il ne peut y avoir de substrat
dépourvu de qualité, la maniére d’étre s’ajoute forcément a un

19 ALEX. APHR., D¢ amima libri mantissa, p. 118, 6 Bruns (SVF., II, 823):
Mia 1) wijg woxic ddvautg g thy adviy wag Exoveay moté wév dtavosiodat, woTe
0¢ doyileadat, moré & dmidvuely wapd pépog.

20 Cf. p. ex. Lenon und Chrysipp, p. 13; Die Stoa, I, p. 91.

21 D’aprés SmvpLICIUS, In Arist. categ., f. 57 E (SVF., 11, 378), la qualité est
pour les stoiciens une «différence de la substance» (dtapopc odalag): tel était
déja le sens fondamental chez AristoTE (Mét., V, 14, 1020 a 33 et b 15). Mais
cette similitude de définition ne doit pas faire oublier les différences de con-
ception résultant du fait que les catégories stoiciennes relévent de la physique
et non de la logique, comme les catégories aristotéliciennes.

22 ProtiN, Enn., VI, 1, 29 (SVF., II, 376). Le passage est difficile, car il
nomme maniére d’étre aussi bien la qualité que la maniére d’étre proprement
dite.

158



substrat déja qualifié, ce qui permet de dire que les «maniéres d’étre
proprement dites sont dans les qualités» 23,

Si nous retournons a la psychologie des stoiciens et a leur doctrine
de ’hégémonikon, le désaccord entre les sources citées précédemment
se ramene en définitive & une différence dans les catégories utilisées
pour rendre compte de ’existence de déterminations diverses au sein
de la partie maitresse de ’ame: tel témoignage assimile ces déter-
minations a des qualités, ce qui permet de poser une distinction
réelle entre plusieurs fonctions; tel autre les présente comme de sim-
ples maniéres d’étre d’une fonction unique. Dans les deux cas,
I’hégémonikon est un, mais cette unité se rapproche tantot de Punité
d’une substance capable de présenter plusieurs déterminations
essentielles, tantot de 'unité d’une substance susceptible de recevoir
momentanément des modes qui ne touchent pas son essence. Dans le
premier cas la psychologie stoicienne semble tributaire d’Aristote;
dans le second elle apparait comme une préfiguration du monisme
spinoziste, distinguant des manié¢res d’étre de ’hégémonikon de la
méme facon que Spinoza distingue des modes de la pensée.

Avant de poursuivre cette investigation, notons le caractere som-
maire des témoignages cités jusqu’ici: ces textes sont destinés a
alimenter les discussions philosophiques au sein des écoles opposées
au stoicisme, et il est légitime de considérer chacune des théses
exposées comme la réduction d’une conception complexe a une
affirmation simple et tranchée. Il reste a voir si d’autres sources
permettent de préciser cette conception.

Arrétons-nous tout d’abord au probléme que pose la mention du
logos parmi les fonctions de I’hégémonikon, a c6té de la représen-
tation, de l'assentiment et de la tendance. R. Philippson en tire
argument pour contester le caractére purement rationnel de ces
trois dernieres fonctions. La distinction de fonctions de ’hégémonikon
autres que le logos perdrait selon lui toute signification si la tendance,
Iassentiment et la représentation se confondaient avec le logos ou
n’en étaient que des formes particulieres: il faudrait donc admettre
que les trois fonctions mentionnées a cété du logos comportent un
¢lément irrationnel 24,

Ce point de vue parait tout d’abord solidement fondé. Mais il

23 Jbid., 30 (SVF., II, 400).
24 R. PHILIPPSON, art. cit., p. 155.

159



conviendrait, avant d’y souscrire, de s’interroger mieux que ne le
fait R. Philippson sur la conception stoicienne du logos. Ne peut-on
admettre qu’un terme de signification aussi riche soit pris dans des
acceptions diverses selon les textes et qu’a coté du logos au sens large,
assimilable a I’hégémonikon tout entier, il soit fait mention d’une
fonction spécialisée de cet hégémonikon portant aussi le nom de
logos?>? Cet usage du méme terme tantdt dans un sens large, tantot
dans un sens étroit n’aurait certes rien de trés surprenant et bien
d’autres doctrines philosophiques en montreraient des exemples.

Or Galien cite une définition du logos selon Chrysippe: «c’est un
complexe de notions et de prénotions» 26, Ainsi défini, le logos est un
pouvoir d’intellection: c’est la fonction présidant a ’élaboration et au
maniement des idées générales. On comprend sans peine qu’une
telle fonction soit mentionnée a c6té de la représentation, qui recoit les
perceptions sensibles, et que son caractére propre ne se retrouve pas
dans les trois autres fonctions de I’hégémonikon.

Mais tout lecteur des textes stoiciens sait que le logos revét bien
d’autres aspects. Il a été donné a ’homme pour le faire bénéficier
d’une «direction plus parfaite» que celle dont disposent les animaux,
livrés a leur seul instinct??. A ce titre-1a, il décide et interdit28. Cest
la reconnaissance de ces prérogatives qui fonde en définitive son
identification totale avec I’hégémonikon: dire que le logos est le
principe hégémonique, c’est précisément le définir par cette fonction
directrice qui assure sa prééminence.

2 Voir 4 ce propos les analyses fort pertinentes de M. VAN STRAATEN,
Panétius (Amsterdam, H. J. Paris, 1946), p. 112-114.

26 GALIEN, Hipp. et Plat., V, 3, p. 445 K. (SVF., I1, 841): éouwv évvorav
o€ Tivov xal meodippeny adootowa. La wedAnypig est une notion qui s’est formée
naturellement et spontanément & partir des représentations sensibles, tandis
que I’Zvvora désigne toute notion, en particulier celle qui résulte d’une activité
intellectuelle consciente et méthodique. Voir a ce sujet AETIus, Plac., IV,
11 (SVF., 11, 83).

7 Di1oc. LAERcE, VII, 86 (SVF., I11, 178) : zo®d d& Adyov toig Aoyixoic xarc
reAetotéoar mooaraciay dedouévov. On traduit généralement conformément a
une direction plus parfaite, mais je préfére la traduction d’O. Apelt zu vollkom-
mener Fiihrung. En effet, la providence veille au méme degré sur tous les étres
et ne gouverne pas les uns d’une facon plus parfaite que les autres. Mais
Phomme dispose, en vue de se gouverner, d’un principe directeur plus parfait que
celui des animaux.

28 Jbhid., VII, 108 (SVF., I1I, 495): logos est sujet des verbes aipsiv et
amayopedewy.

160



A Téchelle cosmique, en tant que principe divin immanent a
Punivers, le logos est aussi «directeur» (xadyyeumv) de toutes choses 2°.
Ce n’est pas le seul exemple de locution pouvant caractériser a la
fois la fonction anthropologique du logos et sa fonction cosmique:
qu’il ait pour tiche de modeler les tendances de I’homme ou de
procéder a la génération des étres, il apparait comme un «artisan» 3°,
Qu’il soit assimilé & la loi naturelle régissant 'univers ou identifié a
la tendance qui préside a Paction de lindividu, il a le pouvoir
d’ordonner ce qui doit étre fait®!.

Ces analogies n’ont rien de surprenant, puisque le logos présent
chez I'’homme n’est qu’une parcelle du logos immanent a 'univers.
Elles permettent de penser que la marque essentielle caractérisant
le logos dans la cosmologie des stoiciens doit également le caractériser
dans leur anthropologie. Cette marque est I’activité: par opposition
a la matiére passive, le logos est le principe actif 4 I’ceuvre dans
I'univers, ’«agent» partout présent 2. Il en va de méme chez ’homme.
Chez lui aussi le logos est essentiellement principe d’activité. Au lieu
de se limiter a 1’élaboration et au maniement des idées générales, il
préside a toute action humaine. Il est raison, certes, mais raison se
déployant en action, raison ordonnatrice, législatrice, directrice, et
pas seulement raison cognitive ou intellect. En faire ’essence de
I’étre humain, c’est inscrire en son cceur non seulement le pouvoir
d’intellection, mais le dynamisme propre a tout agent véritable.

Si Pon s’efforce de saisir dans toute son ampleur cette notion de
logos, de nombreux passages qui ont donné lieu a d’épineuses con-
troverses s’éclairent:

L’affirmation du caractere logique de la tendance chez I’étre humain
se comprend sans qu’il soit nécessaire de recourir a 'interprétation
de R. Philippson, pour qui il s’agit simplement d’une influence
exercée par le logos, mais n’excluant pas lintervention d’autres

2 Ibid., VII, 88 (SVF.,, I, 162).

30 Ibid., VII, 86 (SVF., III, 178): le logos de ’homme est teyvizng viic
oouig. Ibid., VII, 156 (SVF., I, 171): la nature, identique au logos, est sdp
TEZVLROD,

31 PLUTARQUE, Stoic. rep., 11, 1037 £ (SVF., III, 175): la tendance est définie
comme Adyog meootaxtixog 1od worelv. CHRYSIPPE, ap. MARcCIANUS, Instit., 1
(I, p. 11 Mommsen) (SVF., III, 314): en tant que loi commune a tous les
étres raisonnables, le logos est mpooraxtinog &v mwownréo.

32 Droc. LaErce, VII, 134 (SVF., I1, 300) : le logos est t0 mwotodv, opposé a
70 ;wdoyov. SENEQUE, Ep., 65, 11 (SVF., II, 346 a): il est ratio faciens.

161



facteurs, qui peuvent étre de nature irrationnelle33. Outre son carac-
tere bien laborieux, cette interprétation offre I'inconvénient majeur
de s’opposer a I'idée, attestée par certains fragments, que la tendance
est un «mouvement de la pensée»3?, et surtout a la formule de
Chrysippe définissant la tendance comme «la raison en tant qu’elle
ordonne d’agir» 33,

Mais si 'on tient compte du caractére dynamique du logos, que
des termes tels que rationnel ou logique ne peuvent suggérer, on com-
prendra que la tendance puisse étre une manifestation du logos.

C’est a une conclusion analogue que I’on aboutit dans le cas de la
représentation et de ’assentiment:

Pour Zénon, la représentation est une «empreinte» (t0mwozg) dans
I’ame, Chrysippe voulait qu’on entendit par 14 une «modification»
(dAdolwaots ou érepoiwaes) de I'ame3t. Mais c’est plus précisément
d’une modification de I’hégémonikon qu’il s’agit. En effet, la repré-
sentation n’apparait que lorsque la perception sensible a été conduite
jusqu’a I’'hégémonikon®?. Bien qu’elle nécessite la présence de 'objet
sensible et de ’organe sensoriel, la représentation ne peut se produire
sans la pensée®8, c’est-a-dire sans I’hégémonikon. Celui-ci apparait
ainsi comme le véritable sujet de la représentation. Envisagé sous
cet aspect, il est, selon l’expression de Sextus Empiricus, «I’hégé-
monikon se représentant»3®. Comment s’étonner des lors que chez

38 D’aprés SToBEE, p. 87 W. (SVF., III, 169), la tendance est Aoyu:x1j chez
I’étre humain. — Pour R. PraiLipPsoN (art. cit., p. 155, 156), cela signifie vom
Logos mitbestimmt, ou beeinflusst.

3¢ STOBEE, ibid., CLEMENT D’ ALEXANDRIE, Strom., 11, 13,59 (SVF., III, 377).
Dans ces deux textes la tendance est appelée goga diavolag.

35 PLUTARQUE, loc. ¢it. R. PHILIPPSON (art. cit., p. 155) en est réduit a déclarer
que si I’expression est vraiment de Chrysippe — ce que le contexte semble bien
indiquer — le philosophe doit avoir mentionné la cause (le logos) a la place de
Peffet (la tendance). Une telle interprétation n’arrange rien, car elle souléve
a son tour la question: comment le logos agissant comme cause peut-il avoir
un effet qui ne soit pas totalement rationnel?

3 DrocLEs DE MAGNESIE, ap. Dioc. Lagrce, VII, 50 (SVF.,II,55). SExTuUs
Ewmp., Adv. Math., VII, 230 (SVF., 11, 56).

37 Selon une étymologie d’origine probablement stoicienne, la perception
sensible (aisthésis) serait I’opération consistant a placer (eisthésis) dans Pesprit
ce qui apparait a P’extérieur (PHILON D’ALEXANDRIE, Quod Deus sit immut.,
§ 41, vol. II, p. 65 W. =SVF., II, 458).

3¢ Sextus Emp., ibid., 424 (SVF., 11, 68).

39 JIbid., 231 (SVF., 11, 56): o 1jy. pavractoduevon.

162



I’étre humain la représentation soit qualifiée de rationnelle%, a I'instar
de la tendance.

Quant a I’assentiment, nos sources ne nous donnent pas autant de
précisions a son propos, mais on peut relever qu’il est impliqué dans
tout jugement et dans toute connaissance®!, et que la connaissance,
la science, est elle-méme considérée comme une «mani¢re d’étre de
I’hégémonikon» 42, Cette double mention autorise a considérer 1’as-
sentiment lui-méme comme une manifestation du logos.

Reprenons maintenant la question soulevée plus haut: les fonctions
sont-elles des déterminations essentielles et durables ou des maniéres
d’étre passagéres? — D’aprés les analyses précédentes il s’agit mani-
festement de simples maniéres d’étre?3. Mais le recours a cette caté-
gorie ne suffit pas a faire pleinement saisir la conception soutenue par
les anciens stoiciens. Evitant le terme faculté, qui pourrait évoquer
Iidée d’un morcellement en entités séparées, j’ai rendu jusqu’a
présent le grec dynamis par fonction*t. Mais ici dynamis parait avoir
conservé son sens propre de puissance ou pouvoir®®. La théologie
stoicienne apporte quelques précisions intéressantes sur ce point. Elle
affirme que Dieu joue par rapport a la mati¢re prise dans sa totalité
le méme réle que ’ame par rapport au corps de I’étre vivant. Or

4 DiocLis DE MAGNESIE, af. Dioc. Lakrce, VII, 51 (SVF., 11, 61).

41 CLEMENT D’ALEXANDRIE, Strom., I, 12, 55 (SVF., 1I, 992). CicEronN,
Acad. Pr., 11, 12, 38 (SVF., II, 115).

42 Sextus Emp., ibid., 39 (SVF., 11, 132): wéaca ériotiun wag Exov éotiv 1yy.

43 C’est ce que M. Pohlenz souligne avec force, mais en attribuant d’une
fagon peut-étre trop étroite cette conception a Chrysippe exclusivement (cf.
Die Stoa, 1, p. 91).

44 Selon Ed. Claparéde, le mot fonction exprime entre autres 1’'idée d’opération,
de processus considéré dans son caractére dynamique (remarque a Particle fonction,
dans le Vocabulaire de la philosophie de LALANDE, 5¢ éd., 1947, p. 350). A ce
titre-la c’est un assez bon équivalent de la dynamis des stoiciens. M. Van
Straaten juge aussi que fonction s’accorde mieux avec la tendance générale du
stoicisme que faculté (op. cit., p. 121). En revanche K. ScHINDLER (0p. cit.,
p- 27-28) soutient qu’il faut traduire dynamis par Vermigen (= faculté) et non
par Kraft (= force), que 'on trouve p. ex. chez Ed. ZELLER (0. cit., p. 202).
I1 justifie cette traduction par le texte de Jamblique précédemment cité, qui
fait de la dynamis une qualité d’un substrat.

45 Aristote, aprés avoir critiqué la division platonicienne de I’Ame en
parties, ajoute que dans une telle conception il faudrait encore se demander
«quel pouvoir (dynamis) chacune de ces parties exerce dans le corps» (De
Anima, I, 5, 411 b 14). Dans ce passage la distinction entre partie et pouvoir
ou fonction est trés proche de celle que font les stoiciens.

163



Dieu est considéré comme une puissance unique a I’ceuvre dans la
matiere*$, mais en méme temps il est appelé de différents noms
«selon les pouvoirs (xara rag dvvduess) qu’il exerce»*?. On ne s’éton-
nera des lors pas que la psychologie stoicienne fasse de I’hégémonikon,
ou plus simplement de I’dme, une puissance unique et lui préte en
méme temps des pouvoirs divers?s,

Que le sujet ait une représentation, qu’il donne son assentiment,
qu’il tende vers un but, qu’il élabore des notions générales, c’est
toujours le méme principe directeur, le méme hégémonikon -identique
a la raison — qui est a ’ceuvre, manifestant sa puissance par la diver-
sité de ses pouvoirs et tour a tour mobilisé par I’exercice de chacun
d’entre eux. Ces divers pouvoirs n’étant pas des différences substan-
tielles, leur réalité réside dans cet exercice méme??, c’est-a-dire dans
une action accomplie non par une faculté séparée, mais par 1’hégé-
monikon lui-méme, qui se manifeste ainsi comme «ce qui fait (7o
zotovy) les représentations, les assentiments, les perceptions et les
tendances» %0,

Quant aux actes qui paraissent relever des parties subordonnées
de ’ame, le monisme psychologique des stoiciens tend a les considérer
aussi comme des actions de I’hégémonikon lui-méme. Ces parties
sont en effet des souffles émanant du principe directeur, et si la

4 ALEX. APHR., De Mixtione, p. 226 Bruns (SVF., II, 1047): % odvauts i
dAng éatl 6 Vedg.

17 DioG. LaERrcE, VII, 147 (SVF., II, 1021). Plus bas dynamis est remplacé
par oixetdtng ( = propriété).

48 Cf. les textes d’Alex. Aphr. et de Jamblique commentés au début de
cette étude.

4 Dans son De Anima, 14, TERTULLIEN expose que divers philosophes, pour
la plupart stoiciens, distinguent dans ’Ame des parties, en nombre variable
suivant les doctrines, puis il ajoute: «Hujusmodi autem non tam partes animae
habebuntur quam vires et efficaciae et operae.» Ce qui est affirmé ici des parties de
I’ame peut ’étre a plus forte raison des fonctions, et I'on peut douter, avec
M. VAN STRAATEN (op. cit., p. 122), que les stoiciens aient distingué la_faculté
de faire quelque chose de Iaction elle-méme.

50 AtTrus, Plac., IV, 21 (SVF., 11, 836). Un passage comme celui-ci donne
a penser que méme la représentation, qualifiée souvent de pathos, comporte
une certaine activité du sujet. Je ne peux donc me rallier 4 la thése de Bréhier,
pour qui la représentation est un état purement passif (Chrysippe, Paris,
Alcan, 1910, p. 86). A ce propos J. Brun déclare fort justement que le pathos
est «une modification qui implique un mouvement intérieur, sorte de ré-
ponse a un appel» (Le Stoicisme, Paris, P.U.F., 1958, p. 40).

164



diversité des organes corporels auxquels elles sont liées oblige a les
distinguer, chacune d’elles se présente néanmoins comme I’hégémoni-
kon exercant une activité déterminée.

Il ne faut donc pas s’étonner de la déclaration de Chrysippe: «La
promenade est I’hégémonikon lui-méme5l.» Malgré son aspect
paradoxal, cette thése est la conséquence logique d’une vision uni-
taire de la réalité psychologique: si I'ame est une et si ses seules
manifestations réelles sont des actes chaque fois singuliers, c’est elle
tout entiere, avec son dynamisme et sa rationalité, qui s’engage dans
la promenade?®2.

On peut rapprocher les vues des stoiciens sur ’Ame de leur nomina-
lisme. S’ils tendent a faire résider toute la réalité des «fonctions»
psychiques dans les actes singuliers du sujet, c’est vraisemblablement
parce qu’ils considérent I’ame du point de vue nominaliste qui
confére une marque si caractéristique a toute leur pensée. Soutenant
que les notions générales ne sont que des noms et que seul I'individu
existe, développant une logique qui ne connait que des propositions
singuliéres exprimant des faits individuels, ces philosophes devaient
tout naturellement voir dans la représentation, I’assentiment ou la
tendance, des actions singuliéres plutot que des «facultés» réellement
distinctes %3.

Il est superflu de montrer a quel point cette conception s’oppose
a la fameuse tripartition platonicienne de ’Ame. Mais il n’est pas
sans intérét de relever que Platon définit les facultés (Gvvdpeis) comme
«un certain genre de réalités (yévog T¢ T@v dvrwy), grace auxquelles nous

51 Ap. SENEQUE, Ep. 113, 23 (SVF., 11, 836): Cleanthes ait (ambulationem)
spiritum esse a principali usque in pedes permissum, Chrysippus ipsum principale. C’est
P’un des passages qui peuvent donner a penser que Chrysippe a poussé plus
loin que ses prédécesseurs le monisme psychologique.

52 Cette conception psychologique ressort bien d’un passage de SExTUS
Ewmpiricus (Adv. Math., IX, 102) qui ne figure pas dans les SVF., mais que
Ravaisson citait déja dans son Essai sur la métaphysique d’ Arisiote, 11, p. 177
(Paris, 1846): «Tous les pouvoirs délégués aux parties du tout émanent de
P’hégémonikon comme d’une source, de sorte que tout le pouvoir qui se
trouve dans la partie se trouve aussi dans le tout, puisqu’il a été donné par
I’hégémonikon présent en lui.»

% Sur le nominalisme stoicien voir en particulier La logique des Stoiciens
(Premiere étude), dans les Etudes de philosophie ancienne et de philosophie moderne
de V. BrocHARD (Paris, Alcan, 1912), p. 220-238. Voir aussi la thése de M™e
A.VIRIEUX-REYMOND, La logique et I’épistémologie des stoiciens (Lausanne, Librai-
rie de I’'Université, 1949), p. 129-138.

165



avons la capacité de faire tout ce dont nous sommes capables»?.
On ne manquera pas de noter que le réalisme dont témoigne cette
définition contraste avec le nominalisme stoicien.

Quant a Aristote, qui affirme 'unité substantielle de ’ame, il ne
s’oppose pas aussi nettement a Pancien stoicisme. Néanmoins les
fonctions de I’ame sont pour lui des propriétés réellement distinctes
et non de simples maniéres d’étre momentanées. Sans étudier ’emploi
fort divers que sa psychologie fait du terme dynamis, je me contenterai
de rapprocher ici deux passages du De Anima: dans I'un il définit
I’ame par deux fonctions fondamentales, celle qui préside au jugement
et celle qui préside au mouvement local; dans I'autre il donne la
méme définition, mais parle cette fois de deux différences (Geapopar),
affirmant ainsi une distinction réelle au sein de la substance?®.
L’opposition entre cette conception de I’ame et celle des anciens
stoiciens me parait suffisante pour rendre suspectes les interprétations
visant a faire dériver la psychologie stoicienne de la psychologie
aristotélicienne; les points de contact existent sans doute, mais ne
concernent pas ’essentiel.

On pourrait en revanche éclairer certains aspects essentiels de la
psychologie stoicienne en la rapprochant de la pensée spinoziste: la
distinction spinoziste des divers modes de la pensée (entendement,
désir, amour, etc.) rappelle singuliérement la distinction stoicienne
des diverses fonctions de I’hégémonikon, et cela d’autant plus que
Spinoza, nominaliste lui aussi, refuse de faire de ces modes des
«facultés absolues» de comprendre, de désirer, d’aimer, etc., qui
auraient plus de réalité que les actes singuliers servant a en former
I'idée 38,

* *
*

Apres avoir tenté de préciser en quel sens les anciens stoiciens ont
défendu une conception moniste de ’ame humaine, il conviendrait
d’aborder certains problémes psychologiques plus particuliers pour
montrer comment ces philosophes ont su leur donner une réponse
en accord avec cette conception. C’est ainsi que la question des
rapports liant la représentation d’une part a la perception de I’objet

54 PLATON, République, V, 477 c.

55 ARISTOTE, De Anima, 111, 9, 432 a 15; II1, 3, 427 a 16. Il va de soi que
la dynamis au sens psychologique n’est pas la puissance au sens métaphysique.

56 SpiNozA, Ethique, I1, prop. 48, scol.

166



sensible, d’autre part a I’assentiment et a la tendance mériterait
d’étre reprise. Mais je me limiterai ici au probléme le plus redoutable:
dans quelle mesure la doctrine des passions développée par I’ancien
stoicisme s’accorde-t-elle avec I'idée d’une ame essentiellement une
et rationnelle?

Si toutes les fonctions de ’hégémonikon sont des manieres d’étre
ou des pouvoirs du logos, on pourra dire que I’hégémonikon n’a
«rien d’irrationnel en lui»®7: toutes les modifications dont il est
susceptible, y compris les passions, seront des modifications du logos
lui-méme et devront s’expliquer sans 'intervention d’aucun facteur
irrationnel.

Nombreux sont les textes ol s’exprime cette conception. Selon
Thémistius, «les disciples de Zénon définissent les passions comme des
perversions du logos et des jugements erronés du logos»®8. Plutarque
rapporte de son coté que pour Zénon et Chrysippe «la passion est
un logos mauvais et indiscipliné, provenant d’un jugement défectueux
et erroné». «Quelques-uns disent, déclare-t-il plus loin en pensant
certainement aux stoiciens, que la passion n’est pas distincte du
logos . . . mais qu’il y a modification du seul logos... En effet le
désir, la colere, la crainte et tous les mouvements analogues seraient
des opinions, des jugements vicieux ne naissant pas dans une partie
limitée de I’Ame seulement, mais touchant [I’hégémonikon tout
entier . . .%*» De nombreux autres textes confirment ces témoignages
fort clairs: la passion est un jugement défectueux ou, plus briévement,
une opinion — la peur par exemple est ’opinion qu'un grand mal est
imminent 0. En tant que jugement, la passion est en méme temps une
modification du logos.

Mais d’autre part une définition fréquemment citée et qui remonte
a Zénon caractérise la passion comme «le mouvement de I’ame
irrationnel et contraire 4 la nature, ou tendance excessive»$l. En

57 PLUTARQUE, Virt. mor., 3, 441 ¢ (SVF., 111, 459): Mndév &xetv dloyov
év éavtd (scil. ©o 0y.).

58 Tugmistius, In Arist. de Anima, 111, 5, p. 197 Sp. (SVF., 111, 382): za
wddn ... 10D Adyov dtactpopag slvat . .. xal Adyov xoloelg Huagrnuévag.

5 PLUTARQUE, ibid., 3, 441 d; 7, 446 {: 7o wdDog eivar Adyov movneov xal
axndraorov, éx pading xal diuaotnuévng xolosws ... ody Ersgov slvar tod
AGyov 0 mdidog . .. dlAd évog Adyov Toomma.

8¢ CickroN, Tusc., I1I, 11, 25. (SVF., 111, 385).

¢t Dioc. LAErcE, VII, 110 (SVF., I, 205) : 9 @loyog zai wapea gpioww ypuxig
xlvnotg, 7 pun wieovdlovaoa.

167



face d’une telle affirmation est-il vraiment possible de soutenir que la
passion est une modification du seul logos, ne faisant intervenir aucun
facteur extérieur a celui-ci? Si 'on admet, selon la thése exposée plus
haut, que la tendance est elle-méme une maniére d’étre du logos, on
comprendra que vu son dynamisme la passion soit ici définie comme
une tendance plutét que comme un jugement: cette facon de la
concevoir ne porte pas atteinte au monisme psychologique. Mais ce
qui est plus grave, c’est qu’elle est qualifiée d’irrationnelle, d’alogos.
Quel sens convient-il de donner au mot? Cet irrationnel est-il un
«extra-rationnel» ou un «anti-rationnel»? — Nous trouvons chez
Cicéron une indication donnant a penser que dans l'antiquité déja
on hésitait sur la signification du terme: «Toute passion, lit-on dans
les Tusculanes, est un mouvement de I’ame dépourvu (expers) de
raison ou dédaignant la raison ou désobéissant a la raison®2.» La
discussion a repris de nos jours:

M. Pohlenz a cherché a montrer que Zénon ne défendait pas
encore un véritable monisme de la raison, comme Chrysippe, et
admettait P’existence dans ’dme humaine d’un élément extérieur a la
raison. Chrysippe aurait au contraire ni€ la présence de tout élément
de ce genre, mais, par souci de sauvegarder I'unité extérieure du
stoicisme et de masquer toute divergence entre le fondateur de I’'Ecole
et lui-méme, il aurait conservé et transmis a la postérité la formule
de Zénon, en lui donnant une signification qu’elle n’avait pas a
Porigine®®. Pour défendre cette thése, M. Pohlenz se fonde avant tout
sur certaines indications tirées d’un traité de Galien, le De placitis
Hippocratis et Platonis. Dans cette ceuvre, Galien critique violemment
la théorie de Chrysippe en utilisant pour cela un traité Des passions
du stoicien Posidonius qui s’était lui-méme dressé contre Chrysippe.
Or, d’apres Galien, c’est Chrysippe qui définissait les passions comme
des jugements émanant de la partie rationnelle de I’ame, tandis que
pour Zénon elles n’étaient pas les jugements eux-mémes, mais des
modifications du pneuma (contractions, effusions, etc.) accompagnant
ces jugements®®. De plus, selon Galien, Posidonius interprétait la
définition de la passion remontant a Zénon comme la preuve que
pour le fondateur du stoicisme la passion provient de tendances

82 Cictron, Tusc., 111, 11, 24 (SVF., I1I, 385).
3 Voir surtout <enon und Chrysipp, p. 15 ss., et Die Stoa, I, p. 142 ss.
¢ GALIEN, Hipp. et Plat., V, 1, p. 429 K. (SVF., III, 461).

168



extérieures a la raison®, et s’appuyait sur quelques vers de Cléanthe
qui nous font assister 2 un dialogue entre la colére et la raison pour
affirmer que le successeur immédiat de Zénon défendait lui aussi un
dualisme psychologique®®.

Il serait trop long de discuter ici en détail la thése de M. Pohlenz.
Je me bornerai a noter que les textes sur lesquels celui-ci s’appuie
sont contredits par d’autres sources, entre autres par Plutarque qui,
dans les lignes citées précédemment, attribue la méme doctrine des
passions a Zénon et a Chrysippe. En outre, le fait que Posidonius et
Galien se posent eux-mémes en adversaires de Chrysippe donne a
leur témoignage un caractére polémique et souleéve quelque doute
quant a leur objectivité. Il est certes possible que Chrysippe se soit
écarté de Zénon sur ce point comme sur d’autres, mais les con-
clusions de M. Pohlenz restent 2 mon avis conjecturales. Je ne m’y
arréteral pas davantage et j’aborde directement la doctrine de
Chrysippe, que la postérité a le plus souvent considérée comme celle
de ’ancien stoicisme en général®?.

Si les anciens ont pu hésiter entre diverses définitions de 1’élément
irrationnel propre a la passion, ces hésitations remontent vrai-
semblablement aux critiques des adversaires de Chrysippe, en
particulier de Posidonius. En tout état de cause, on sait que Chrysippe
entendait par irrationnel «désobéissant au logos et qui s’est détourné
du logos»®8, Les stoiciens nient la présence dans ’hégémonikon d’un
irrationnel considéré comme un élément extérieur au logos, nous dit
Plutarque, et appellent cet hégémonikon irrationnel «lorsqu’il est
entrainé par la démesure de la tendance . . . & quelque extravagance
contraire 4 la décision de la raison»®®.

Tournant le dos a4 la raison, qui le constitue essentiellement,

. Ibid,, IV, b; p. 395 K.

% Jbid., V, 6, p. 476 K. (SVF., I, 570). Mais Ed. Zeller fait remarquer
que Posidonius prend une tournure oratoire pour une affirmation philo-
sophique (op. cit., p. 203, n. 1).

7 La plupart des témoignages cités par la suite se rapportent au traité de
CHRYSIPPE Des passions, dont le dernier livre, consacré a la thérapeutique des
passions, est souvent cité sous le titre de 7hérapeutikos.

% Cité par GALEN, ibid., IV, 2, p. 368 K. (SVF., 111, 462) : dmwerdéc Aéyep
xai Gmweoroapumévov tov Adyov. Des formules similaires reviennent souvent
chez Galien, citant ou discutant Chrysippe. Parmi les autres sources, voir
entre autres SToBEE, II, p. 88 W. (SVF., III, 378).

¢ PLUTARQUE, Virt. mor., 3, 441 ¢ (SVF., 111, 459).

12 Studia Philosophica XXV 169



I’homme vaincu par la passion se fuit lui-méme et ’on peut dire au
sens propre qu’il n’est plus lui-méme, qu’il est hors de lui-méme: la
passion le met littéralement en état d’ex-stase’®. Sous 'effet de cette
altération de tout son étre, il ne préte plus aucune attention aux
exhortations de la raison, qu’il renvoie comme un «censeur intempes-
tif»". Et pourtant cette altération n’est possible que par la raison
elle-méme: elle consiste en un jugement erroné sur la nature d’un
événement et l’attitude qu’il convient d’adopter a son égard. C’est
ainsi par exemple que le chagrin réside dans I'opinion fraichement
formée qu’un grand malheur nous frappe et qu’il est légitime d’en
étre affligé?2.

Dans la passion, la raison ne succombe donc pas sous I'assaut de
forces psychiques extra-rationnelles: c’est par ’exercice défectueux
de ses propres pouvoirs qu’elle se met en échec. Si la passion se définit
comme irrationnelle, cet irrationnel est un «anti-rationnel» issu d’une
raison intérieurement modifiée.

Cette altération de la raison, Chrysippe s’est efforcé d’en saisir
avec précision la nature, afin de pouvoir la soigner par des remeédes
appropriés. Bien qu’elle réside toujours dans une erreur’, elle n’est
pas réductible a une simple erreur théorique du jugement. Deux

70 I ’altération passionnelle est souvent caractérisée comme une fuite hors
de soi-méme dans les passages de Chrysippe que cite GALIEN, ibid., IV, 6,
p. 409 K. et 414 K. (SVF., III, 475 et 478): 09 mwag’ éavroic 00d’ év éavtoig
ovrag, é&otdueta xai o yrvdueda Eavram.

" Ibid., p. 411 K. (SVF.,, 111, 475).

2 Cf. p. ex. ANDRONICUS, [lepl wadav, 1, p. 11 Kreuttner (SVF., III, 391).
On trouve de nombreuses définitions similaires, aussi bien pour le chagrin
que, mutatis mutandis, le plaisir, le désir et la peur. L’idée que 1’opinion doit
étre encore «fraiche» (wpdaparog, litt. «fraichement tué») revient 4 plusieurs
reprises. — E. Bréhier souligne avec raison la différence entre 1) ’opinion sur
le bien ou le mal, et 2) Popinion sur la convenance de la passion. Mais il est
difficile de le suivre quand il affirme que pour Chrysippe c’est uniquement
la seconde opinion qui constitue la passion (Chrysippe, p. 253-6).

3 Quoique je ne suive pas 'interprétation de R. Philippson, je pense avec
lui que dans la théorie stoicienne des passions alogos signifie vernunftwidrig et
non vernunftlos (art. cit., p. 153). — Selon GALEN (ibid., IV, 4, p. 383 K..), alogos
ne peut avoir que deux sens, le sens privatif (dépourvu de raison) et le sens
dépréciatif (raisonnant mal), mais Chrysippe aurait forgé un troisiéme ou méme
un quatrieme sens en faisant violence a la langue.

" CIcERON, Tusc., IV, 17, 39: omnia aut nimis tristia aut nimis laeta errore

Siert.

170



passages de Chrysippe sont a cet égard trés significatifs. Dans le
premier, apres avoir défini la passion dans ce qu’elle a d’irrationnel
comme un mouvement qui pousse a désobéir au logos et a s’en
détourner, il ajoute qu'un tel mouvement ne se produit pas «a la
suite d’un faux pas ou d’une inadvertance survenant dans le cours
d’une démarche rationnelle»?. Le sens de cette déclaration s’éclaire
a la lecture du second passage, ol la définition de l'irrationnel,
donnée dans les mémes termes que précédemment, est suivie de cette
explication: «Nous parlons dans de tels cas d’un emportement
irrationnel, non pour désigner une mauvaise démarche dans le
raisonnement, comme s’il s’agissait de caractériser I’attitude opposée
a celle de 'homme qui raisonne bien, mais le congé donné a la
raison’®.» Dans ses commentaires, Galien ajoute que celui qui juge
mal «ne se détourne pas de la raison, mais se trompe tout en la
suivant»??. Autrement dit, Chrysippe oppose ’erreur résultant d’un
mauvais usage de la raison au cours d’une démarche qui reste néan-
moins rationnelle 4 ’égarement caractérisé par le rejet de toute
raison. Telle est par exemple ’erreur commise par les philosophes
qui croient a tort que les atomes sont les éléments derniers, par
opposition a I’égarement de ceux qui se laissent aller au chagrin ou
a la crainte. Alors que les uns sont capables de rectifier leur jugement,
si on leur découvre leur erreur, les autres succombent a la tyrannie
de la passion, méme si on leur enseigne qu’il ne faut pass’affliger ou
prendre peur?s,

A coté de lerreur sur une question de physique n’intéressant
qu’indirectement la morale, il faudrait encore envisager le cas de
Perreur portant sur un point d’éthique, par exemple sur la définition
du bien. Cette erreur-la peut-elle, dans la perspective stoicienne, se
produire sans que ’ame soit du méme coup submergée par la pas-
sion? — On serait tenté de répondre par la négative, et pourtant
Chrysippe semble 'avoir admis, puisque dans son Thérapeutikos il
déclare: « Méme si celui qui est vaincu par la passion pense que le

% GALIEN, ibid., IV, 2, p. 369 K. (SVF., III, 462): duyuaornuévog xai
TAQLOGY TL %ate TOV Adyow.

" Ibid., 1V, 4,p. 385 K. (SVF.,1I11,476) : 00y ofov xaxdg év 1@ deatoyifeodat,
@g av T slrvot nata 1o Exewy dvavilog mweog 10 edAdywg, GAie xate v Tod
A0Y0V ATTOOTQOPIY.

"7 Ibid., p. 386 K.: 0dx dméerpamtal tov Adyov, &AL Eopalral xar’ adtiv.

¢ StoBEE, II, p. 89 W. (SVF., III, 389).

171



bien est le plaisir, il n’en faut pas moins le secourir et lui montrer que
toute passion rompt ’harmonie intérieure, méme pour ceux qui ont
placé le bien et la fin supréme dans le plaisir?®.» Comme le montre
bien le commentaire d’Origéne, Chrysippe reconnait ainsi que des
doctrines morales fausses n’entrainent pas nécessairement 1’égare-
ment passionnel. De la part d’un philosophe que l'on considére
volontiers comme un intellectualiste dogmatique, cette attitude a de
quoi surprendre, mais il ne faut pas en minimiser la signification en
arguant, comme le fait M. Pohlenz, du fait que le Thérapeutikos est
un ouvrage de propagande, destiné a un large public®®. En fait, une
telle déclaration s’accorde parfaitement avec la distinction entre
I’erreur théorique et I’égarement passionnel.

Cette distinction se marque également dans I'idée que ’homme
emporté par la passion peut persévérer dans son égarement tout en
étant conscient de la faute qu’il commet et du préjudice qu’il se
cause®!: il ne peut en étre ainsi que si la passion comporte un élément
de contrainte qu’on ne trouve pas dans l’erreur théorique®2. Cest
cet élément que met en lumiére la fameuse comparaison entre la
victime d’une passion et un coureur qui, emporté par son propre
élan, ne peut plus s’arréter ou modifier sa course a son gré®3,

Si la passion peut étre caractérisée comme une erreur, toute
erreur n’est donc pas pour autant assimilable & une passion. Seule
peut I’étre 'erreur solidaire d’un rejet de la raison, rejet qui apparait
comme une désobéissance, un refus, une «conversion a rebours»,
dont 'auteur n’est autre que la raison elle-méme.

Devant une telle doctrine on se demandera peut-étre, avec Galien
reprenant la critique de Posidonius, comment un philosophe dont
I’ceuvre se veut rationnelle peut parler d’une désobéissance a la
raison qui serait I’ceuvre de la raison, d’un rejet de la raison qui serait

7 ORIGENE, Contra Celsum, VIII, 51, p. 266 Ko. (SVF., 111, 474).

80 C’est dans son étude Das dritte und vierte Buch der Tusculanen (Hermes, 41,
1906, cf. p. 352-355) que M. PonLENZ a cherché 4 montrer le caractére
populaire du Thérapeutikos, qu’il invoque a 'appui de ses appréciations sur
Chrysippe dans Die Stoa, 11, p. 82, et Stoa und Stoiker (Ziirich, Artemis-Verlag,
1950), p. 160.

81 Cf. p. ex. GALIEN, #bid., IV, 6, p. 410 K. (SVF., III, 475) : les amoureux
ou les gens en colére s’écrient qu’ils veulent satisfaire leur passion xai
el dtapagTdvovoly xal el Govugpoodv éaty adrols.

82 StoBEE, II, p. 89 W. (SVF., III, 389): wav wddog Bractindv davwv.

8 GALIEN, ibid., IV, 2, p. 369 K.; 6, p. 412 K. (SVF., III, 462, 478).

172



encore raison®. Mais une telle critique, dont le but est de montrer
qu’en fait Chrysippe avait été contraint d’admettre malgré son
rationalisme un élément extra-rationnel dans ’ame humaine, mani-
festant ainsi la supériorité de la conception platonicienne de ’ame
sur la sienne propre, ne méconnait-elle pas le caractére spécifique de
la doctrine de Chrysippe en prétendant la juger a partir de pré-
supposés platoniciens? Avant de crier a I'incohérence ou a la contra-
diction, il faut se livrer & une investigation plus poussée.

Pour ce faire, passons de la définition «la passion est un mouve-
ment irrationnel» a la définition «la passion est une tendance ex-
cessive». Ces deux formules, que de nombreux textes présentent
simultanément, ne sont pas simplement juxtaposées, mais intérieure-
ment liées. L’exégese de la premieére nous a en effet conduit a I'idée
de désobéissance. Or cette désobéissance est une transgression conduisant
a dépasser la mesure imposée a la tendance par le logos®: «Trans-
gressant la raison ..., la tendance peut légitimement étre qualifiée
d’excessive®®.» D’une fagon plus précise, puisque la tendance est
une maniére d’étre du logos, c’est le logos lui-méme qui transgresse
la mesure qu’il s’est imposée.

Cette démesure réside dans la trop grande violence de I'impulsion
et confére a la passion un caractére quantitatif, intensif. A cet égard
il faut relever que les définitions des diverses passions comportent
souvent une donnée d’ordre intensif: tantot c’est la mention que 1’évé-
nement extérieur déclenchant la passion apparait faussement comme
un grand bien ou un grand mal®?, tantdt c’est l'indication que le
mouvement ainsi provoqué est violent, massif®8. Il est clair que la
grandeur présumée du bien ou du mal extérieur ne fait que refléter

8¢ Jbid., IV, 4, p. 382 K.

8 Jbid., IV, 2, p. 369 K. (SVF., III, 462): 6 mAsovaouog wic 6owic elonrat
dtc 70 Ty xad adrodg xal guaLkiy TGV ooudv cvuuetolay Oegdalvew.

8¢ Ibid., IV, 5, p. 394 K. (SVF., 111, 479) : dmepBatvovaa tov Adyov 1) Souin
oixelowg v &v wisovdleww dndeln.

8 D’apres le témoignage de Posidonius rapporté par GALEN (ibid., IV, 7,
p. 417 K. = SVF., 111, 481), la grandeur du mal présumé joue un réole décisif
dans la fagon dont Chrysippe caractérise le chagrin. Cf. aussi Cicéron, Tusc.,
IIT1, 11, 25 (SVF., 111, 385): nam et metus opinio magni mali impendentis, et
aegritudo est opinio magni mali praesentis . . .

88 Pour le caractére violent (6podpdg) du mouvement, cf. PLUTARQUE, Virt.
mor., 10,450 b (SVF., III, 468). Pour le caractére massif (@¥pdog), cf. GALIEN,
ibid., IV, 5, p. 394 K. (SVF., 111, 479).

173



la violence de 'impulsion et que c’est dans I’ame que réside le facteur
intensif sans lequel il n’y aurait pas de passion. D’autre part, méme
si le jugement erroné inhérent a la passion affirme la grandeur d’un
bien ou d’un mal, en tant que jugement il ne comporte pas lui-méme
de marque intensive. Comme le dit Chrysippe, «ce n’est pas dans le
fait de juger que telles choses sont bonnes que réside I'infirmité, mais
dans le fait de se précipiter sur elles plus (én¢ mAéov) que ne le permet
la nature»®®. D’ou vient donc ce caractére intensif de la passion,
cette propriété qu’elle a de comporter «le plus et le moins»®°?

Pour répondre a cette question, il faut faire intervenir la tension
propre a ’ame, son tonos. Aux yeux des stoiciens, on le sait, I'univers
pris dans sa totalité et chacune de ses parties prise individuellement
sont intérieurement pénétrés par un souffle, un pneuma, ayant une
certaine tension. Cette tension est la force qui donne aux étres leur
unité en maintenant liés leurs éléments constituants. Or I'ame, qui
est assimilée & un souffle igné, a également son fonos, sa tension
propre®..,

Lorsque cette tension est suffisante, ’ame est en état d’eutonie: elle
posséde alors une vertu appelée force, mentionnée parfois a coté des
vertus consistant en connaissances. Mais il peut aussi arriver que cette
tension se relache et que I’ame soit frappée d’atonie, ce qui se traduit
moralement par un vice appelé faiblesse ou impuissance. Cette faiblesse
se marque par une disposition au laisser-aller (xardoracic évdotixy))
a la faveur de laquelle la passion peut s’installer dans I’ame, la
transformer et ’asservir. Chrysippe cite a4 cet égard ’exemple de
ceux que la peur fait fléchir, que la promesse d’un gain ou la crainte
d’un chatiment améne a trahir et a4 se couvrir de honte: tous les
actes de ce genre sont des manifestations de faiblesse®.

C’est 'usage correct du pouvoir d’assentiment qui est le plus

8 GALIEN, tbid., p. 396 K. (SVF., III, 480). L’infirmité mentionnée ici est
Pdpodornua, état invétéré succédant aux emportements passionnels. CicERON
(Tusc., IV, 11, 26 = SVF., III, 427) en donne une définition comportant
aussi un élément intensif: Definiunt animi aegrotationem opinationem vehementem de
re non expetenda, tamquam valde expetenda sit, inhaerentem et penitus insitam.

90 PLUTARQUE, Virt. mor., 10, 449 d (SVF., III, 468).

91 Argx. APHR., D¢ anima libri mantissa, p. 115 Bruns (SVF., II, 785).

2 Sur la signification psychologique et morale du tonos, voir surtout
GALIEN, ibid., IV, 6, p. 403-5 K., qui donne une longue citation de Chrysippe
(SVF., 111, 473). Stobée mentionne la force comme vertu et la faiblesse comme
vice (I, p. 62 et 58 W. = SVF., III, 278 et 95).

174



directement touché par cette faiblesse. Elle entraine en effet I'in-
capacité de donner un assentiment ferme aux connaissances dont la
vérité est reconnue: « Chrysippe dit que nous nous détachons parfois
des vérités que nous avons reconnues correctement, parce que la
tension de I’aAme a fléchi, ne s’est pas maintenue d’une facon continue
et n’est pas restée soumise aux ordres du logos®%.» Du méme coup
nous sommes 2 la merci des représentations fausses, auxquelles nous
risquons de donner notre assentiment par faiblesse?%. Tout jugement
fondé sur cet «assentiment faible» sera regardé comme une pure
opinion®,

Or P’assentiment précéde nécessairement le déploiement de la
tendance: la simple représentation d’un bien ou d’un mal présumé
ne suffit pas a mettre la tendance en mouvement, c’est seulement
lorsqu’elle a été sanctionnée par un assentiment de notre part que
cette représentation se transforme en jugement de valeur capable de
mettre la tendance en mouvement®®. Que 'on consideére la passion
comme un jugement de valeur faux ou comme une tendance ex-
cessive, en séparant par la pensée deux moments d’un processus
unique, son apparition présuppose donc toujours ’assentiment donné
a une représentation fausse par une ame faible. Ainsi la passion et la
dépravation morale qu’elle entraine paraissent imputables au manque
de tension, a la faiblesse de ’ame?®”. ‘

Cette conception rend compte du facteur intensif propre a toute
passion. Suivant la force plus ou moins grande de la tension, le pou-

93 GALIEN, tbid., p. 403-4 K.

% PLUTARQUE, Stoic. rep., 47, 1057 b (SVF., III, 177): o7’ aodevelag
ovyxatatitecial.

95 Sextus Emp., Adv. math., VII, 151 (SVF., I, 67): d6Eav sivar tipy dodevi
xal wevdi) ovyratditestv. CickroN, Tusc., IV, 7, 15 (SVF., III, 380): opina-
tionem volunt esse imbecillam adsensionem.

% PLUTARQUE, ibid., 1057 a (SVF., III, 177).

97 GALIEN, tbid., p. 403 K.: aint@rar (sc. 6 Xodowmwmog) tdv moarropévay odx
6o00g Groviav te nal dodéverav Tijg Yuyijg. Cette interprétation du role du fonos
s’écarte de celle proposée par R. PHILIPPSON (at. cit., p. 166). Pour cet auteur,
la démesure de la tendance proviendrait du fait que son fonos est excessif,
I'assentiment se montrant faible parce qu’il serait submergé par la force du
tonos de la tendance. Cette interprétation me parait fausse, car les textes ne
parlent jamais d’un foros de la tendance, mais d’un tonos de I’Ame, et mettent
clairement la démesure de la tendance en rapport avec un affaiblissement de
ce tonos. G’est ainsi que Galien déclare que «ceux dont la tension vitale est

175



voir d’assentiment est en effet lui-méme plus ou moins ferme et la
tendance plus ou moins solidement assujettie a la mesure raisonnable.

D’autres traits de la passion, que Chrysippe avait reconnus au
risque de donner des armes a ses adversaires, pourraient étre expliqués
par la tension. Le fait qu’une erreur de jugement ne se traduit pas
nécessairement par un égarement passionnel pourrait signifier que,
tout en adhérant & une représentation fausse, ’ame a gardé suffisam-
ment de force pour ne pas étre totalement aveuglée. Si d’autre part
certains hommes succombent a la passion tout en reconnaissant qu’ils
ont tort, c’est sans doute que les représentations vraies qu’ils conti-
nuent d’admettre ne sont pas 'objet d’un assentiment assez fort. Il
n’est pas jusqu’a ’action lénifiante du temps sur la passion qui ne
s’éclaire griace a la notion de tension. Chrysippe avouait lui-méme
son embarras devant le fait qu’aprés un paroxysme la passion s’apaise
peu a peu, méme si les opinions fausses se maintiennent®8. Ne pour-
rait-on pas essayer d’expliquer cet apaisement par un renforcement
progressif de la tension rendant le pouvoir d’assentiment moins
faible et permettant au logos de «s’insinuer» de nouveau dans la
place, selon I’expression de Chrysippe?®??

Reste une derni¢re difficulté: en liant la passion a la faiblesse de
Pame, Chrysippe n’admet-il pas implicitement Dexistence d’un
¢élément extra-rationnel? — Déja pour Posidonius et Galien, qui
cherchaient 2 le prendre en flagrant délit de contradiction, le réle
conféré au tonos revenait a expliquer la passion par une «faculté»
(dynamis) autre que la raison. De nos jours, R. Philippson, qui a
insisté sur I'importance du toros dans la doctrine des passions, sou-
tient aussi qu’en admettant I’existence de cette tension Chrysippe
reconnait contre son gré l'insuffisance d’une explication purement
rationaliste des passions!90. Inversement, E. Bréhier, qui voit dans
la pensée de Chrysippe un intellectualisme extréme, réduit le role
psychologique et moral de la tension & celui d’un simple «épiphéno-
meéne» s’ajoutant aux sciences et aux vertus, et proteste contre la

faible subissent de fortes passions psychiques» (De locis affectis, V, 1, p. 301 K.
= SVF,, II, 876). — De méme, chez Spinoza (Ethique, IV, prop. 56), la
supréme impuissance de I’Ame entraine le supréme orgueil ou la supréme
dépréciation de soi, et toutes les autres passions a leur suite.
98 GALIEN, Hipp. et Plat., IV, 7, p. 419 K. (SVF., ITI, 466).
9 Jbid., p. 422 K. (SVF., III, 467).
100 R. PHILIPPSON, art. cit., p. 165-168.

176



tendance a en faire un «substrat dynamique» présent derricre toute
manifestation physique ou psychiquel°..

En fait I'idée d’une tension propre a I’Ame ne conduit pas néces-
sairement au dualisme. Lorsque Galien, profitant de ambiguité du
terme dynamis, congoit cette tension comme une «faculté» opposée
a la raison, il trahit certainement la pensée de Chrysippe. Si I'on
peut considérer le fonos comme une dynamis, c’est parce qu’il rend
I’ame puissante, non parce qu’il serait une «faculté» se distinguant
du logos, ni méme une «fonction» du logos se situant sur le méme
plan que la représentation, I’assentiment ou la tendance.

Le tonos est la tension interne qui unifie un étre et, dans le cas de
I’ame humaine, il ne peut étre qu’une tension immanente a la totalité
de I’ame. Cette tension est-elle insuffisante, en raison soit d’un
affaiblissement interne, soit de la force de I'impression venue du
dehors, le logos faiblit et ne peut plus adhérer & ses propres normes:
c’est en cela que consistent la désobéissance et la démesure propres
a la passion92, Mais si la tension est suffisante, elle est la force méme
du logos, qui lui permet de s’attacher avec constance et fermeté a la
vérité.

L’analyse psychologique des passions, qui a mis en relief le role de
la tension, nous a du méme coup conduits jusqu’au seuil de la morale.
La notion de tension présente en effet deux aspects difficiles a dis-
socier. En tant que propriété fondamentale du pnreuma, la tension
ressortit & la physique ou, si ’on envisage plus particuli¢rement ’étre
humain, & la physiologie et a la psychologie — que les stoiciens ne
distinguent pas nettement 'une de I’autre en raison de leur maté-
rialisme. A ce titre-la la tension permet d’expliquer d’une facon

101 E. BREHIER, Chrysippe, p. 85-86. Le passage vise en particulier 'inter-
prétation de Ravaisson. Dans son Essai sur la méiaphysique d’ Aristote, t. I, ce
dernier déclare que «le stoicisme se résume tout entier dans 'idée de la
tension» (p. 118). En conséquence il affirme que dans cette doctrine la
sagesse, la connaissance et la vertu résident dans la tension de la raison,
tandis que la passion consiste en un manque de tension (cf. p. 126, 179, 200).
Malgré certaines exagérations, cette interprétation de caractére dynamiste
met en relief un aspect essentiel du stoicisme.

102 M. VAN STRAATEN déclare en termes fort pertinents (op. cit., p. 111):
«Nous croyons pouvoir définir le mieux le pathos par le logos humain qui, a
cause d’une impression excessivement forte du dehors, est hic et nunc en
révolte contre les régles morales, qu’il a fixées lui-méme comme normes
générales.»

177



médicale la passion, assimilée a une maladie dont I'issue peut étre
mortelle, comme le montre I'’exemple de ceux qui succombent a
une peur ou a une joie violente!%®. Galien nous a transmis de nom-
breux passages ou Chrysippe considére la passion de ce point de vue
médical en développant ’analogie entre la maladie du corps et celle
de ’amel%4,

Mais d’autre part la notion de tension revét une signification
morale. Héritiers spirituels des cyniques et de leur morale de I'effort,
les stoiciens ont fait de la tension le principe de l'effort moral, de
cette force qui, selon le cynique Antisthéne, est nécessaire a la réali-
sation de la vertul?,

Le stoicien Cléanthe définissait les quatre vertus fondamentales
par la force de la tension: «La tension de I’ame, lorsqu’elle est
capable d’accomplir ce qui convient, s’appelle force et puissance.
Cette force ou puissance, quand elle s’applique & persévérer, s’appelle
maitrise de soi; quand elle s’applique a supporter, elle est le courage;
quand elle se rapporte au mérite, la justice; quand elle conduit a
choisir ou a éviter, la tempérance®.»

On a souvent opposé ce passage aux définitions stoiciennes bien
connues qui présentent les vertus comme des connaissances, par
exemple le courage comme la science des choses qui sont a craindre
et de celles qui ne le sont pas, ou la justice comme la science consistant
a donner a chacun selon son mérite1%?. C’est ainsi que, selon E. Bréhier,
Cléanthe expulse le savoir de la vertu, alors que Chrysippe retourne
a l’intellectualisme extréme1%8. Mais en fait ces deux facons de définir
la vertu ne s’opposent nullement. La science implique une assurance
inébranlable et cette assurance n’est possible que si ’ame est suffi-
samment forte, aussi ne faut-il pas s’étonner de trouver, parmi les
définitions de la science qui nous ont été transmises, un énoncé qui
la lie directement a la tension: «(La science est) une disposition
permettant de recevoir les représentations sans étre ébranlé par
aucun argument, disposition qui, disent les stoiciens, réside dans la

103 GALIEN, De locis affectis, V, 1, p. 301 K. (SVF., 11, 876).

104 GALIEN, Hipp. et Plat., V, 2, p. 437 ss. K. (SVF., III, 471).

105 Dioc. Lagrce, VI, 11.

10¢ PLUTARQUE, Stoic. rep., 7, 1034 d (SVF., I, 563).

107 T.es définitions de ce genre abondent, cf. p. ex. StoBEE, 11, p. 59 W.
(SVEF., II1, 262).

108 . BREHIER, Chrysippe, p. 240.

178



tension et la puissance (dv Tovg %z dvvduer)1°° » Il n’y a donc aucune
contradiction a caractériser la vertu tantdét par la force de I’ame,
tantot par le savoir. Dans les deux cas elle implique la perfection d’un
logos suffisamment fort pour adhérer fermement 4 la vérité, c’est-
a-dire «la perfection conforme a la nature de I’étre raisonnable en tant
que raisonnable»119,

Que 'on porte son regard sur la passion ou sur la vertu, on arrive
donc a I'idée que le degré de tension ne fait qu’exprimer la force ou
la faiblesse du logos. Si T’explication psychologique ou médicale
incline a considérer cette tension comme la cause du trouble passion-
nel, c’est au prix d’une analyse qui risque de fausser la réalité en
donnant a penser que le logos subit ’action d’un principe extérieur
a lui. En fait, c’est le logos seul et le logos tout entier qui est responsable
de sa force ou de sa faiblesse, de sa perfection ou de sa dépravation,
de son bonheur ou de son malheur. Selon I’expression stoicienne bien
connue, ces choses sont «en notre pouvoir» (8¢ Muev): bien qu’aucun
texte ne P’affirme explicitement, la force de la tension doit étre en
notre pouvoir, puisque P’assentiment est en notre pouvoir et que sa
propre force fait un avec celle de la tension; et, du fait que ’assenti-
ment est en notre pouvoir, la vertu aussi bien que la passion et le
vice le sont également!!l,

Telle qu’elle apparait au terme de cette étude qui s’est efforcée
d’en préciser certaines orientations fondamentales, la psychologie des
anciens stoiciens débouche sans solution de continuité sur leur
morale. Mais ce n’est pas une préface hitive a une réflexion morale
qui seule préoccuperait vraiment ces philosophes: s’efforgant de
saisir ’ame humaine dans sa totalité et de remonter jusqu’au principe
de toute action, elle offre 4 la morale un fondement.

109 Sropkg, I, p. 74 W. (SVF., I1I, 112). L’adjectif d¢uerdarwvog (inébran-
lable) figure aussi bien dans la définition de la représentation compréhensive —
critere de la vérité — que de la science.

110 Droc. Lagrce, VII, 94 (SVF., II1, 76).

111 Voir en particulier Cicéron, Aced. Pr., I1, 12, 37-9 (SVF., II, 115):
ut sit aliquid in nostra potestate, in eo, qui rei nulli adsentietur, non erit. Ubi igitur
virtus, si nihil situm est in ipsis nobis? Acad. Post., I, 10, 38 (SVF., I, 207):
perturbationes voluntarias esse putabat (scil. Zeno).

179



On a souvent reproché a cette psychologie d’étre incohérente,
voire contradictoire. Les interprétations proposées ci-dessus font dans
une grande mesure justice de ces accusations. Pour autant qu’on peut
la saisir & travers des données fragmentaires, de qualité souvent bien
médiocre, la conception de I’Ame humaine défendue par les anciens
stoiciens et spécialement par Chrysippe rect¢le non seulement des
apercus profonds — comme le reconnaissent méme des adversaires
tels que Posidonius et Galien — mais forme une doctrine cohérente.

Elle présente certes une difficulté majeure: comment un étre
essentiellement rationnel peut-il dans la passion se révolter contre
les normes que la raison inscrit en lui? Cette révolte nous est présentée
comme une «a-version», comme un mouvement de désobéissance
d’une ame qui se détourne de la norme. Ce n’est sans doute pas un
hasard si les stoiciens retrouvent pour caractériser ce mouvement
I'image par laquelle Platon symbolisait dans le Mythe de la caverne le
refus du prisonnier qui tourne le dos a la lumié¢re vers laquelle il
devrait tendre!2. Ce mouvement de refus ne surprend pas dans une
doctrine qui, tel le platonisme, institue une séparation ontologique
entre ’ame et le Bien, et invite ’ame a opérer une conversion. Mais
comment un tel mouvement peut-il trouver place dans une doctrine
qui proclame ’immanence de la norme a I’ame? On fera sans doute
valoir que ce mouvement ne suscite pas lapparition dans I’ame
d’éléments véritablement hétérogeénes a la raison, puisque la passion
se définit simplement par un exces, par la trop grande violence d’une
tendance qui reste, quant a sa nature propre, conforme a la raison112,
Cette modification de caractére purement intensif est certes plus
facile a concevoir qu’une transformation qualitative engendrant des
propriétés nouvelles, mais il n’en reste pas moins que sous son effet la
raison se dissocie de la norme qu’elle porte en elle. Avouons qu’il y a
Ia une difficulté considérable, & laquelle on ne voit pas que le stoicisme
ait répondu. On retrouve la sous une forme particuli¢re le probleme

112 PrLATON, République, VII, 515 e. Platon et les stoiciens emploient le
verbe dmoorpépouatr pour caractériser ce mouvement de refus. On sait que la
conversion platonicienne est une peracroopy (ibid., 532 b).

113 En I’absence de fragments définissant avec précision I’extirpation des
passions exigée par les anciens stoiciens, M. VAN STRAATEN (op. cit., p. 183)
pense qu’il ne s’agit pas d’une extirpation de la tendance, qui ne peut étre
mauvaise en soi puisqu’elle est donnée par la nature, mais d’une répression
de I’excés qui fait de la tendance une passion. Je souscris 4 cette interprétation.

180



fondamental auquel s’achoppe toute philosophie moniste: comment
I'un peut-il donner naissance au multiple? Mais ’absence de réponse
satisfaisante a ce probléme ne constitue pas une raison suffisante pour
déclarer la doctrine incohérente ou contradictoire.

Au début de cette étude j’ai marqué quelque réserve a I’égard de
la tendance a faire de la psychologie des anciens stoiciens — ou tout
au moins de Chrysippe — un «intellectualisme radical», suivant une
expression de M. Pohlenz!!* qui résume bien la pensée de nombreux
interprétes modernes. Il me reste a préciser la portée de cette réserve.
Qualifier les stoiciens d’intellectualistes, c’est manifestement les pré-
senter comme des successeurs de Socrate, et tel est bien le propos de
M. Pohlenz, pour qui Chrysippe fournit un fondement psychologique
a l'identité du savoir et de la vertu proclamée par Socrate!5, Or, a
la suite de simplifications outranciéres de la pensée socratique, on
interprete parfois 'affirmation de cette identité comme la réduction
pure et simple du désir ou de la volition au concept abstrait et inerte,
«muet comme une peinture sur un mur»®. Si une telle doctrine a
Jjamais été défendue vraiment, ce n’est en tout cas pas par les anciens
stoiciens. Mais il y a aussi un intellectualisme qui cherche a intégrer
les fonctions affectives ou volitives a la pensée, qui se propose d’in-
corporer le désir ou la volition & la connaissance. Au lieu de se réduire
a des idées inertes incapables d’entrainer 1’ame sans I'intervention de
facultés non intellectuelles, la connaissance est alors dynamique par
essence. Tel est I'intellectualisme de Spinoza, pour qui la volonté est
la force méme de I’idée. Quant a I’ancien stoicisme, qui intégre 2 la
raison le dynamisme de la tendance et fonde la fermeté de 1’assenti-
ment au vrai sur une force immanente a la raison, c’est bien un
intellectualisme en ce sens-la.

114 M. PoHrLENZ, Die Stoa, I, p. 89.
ME Jbid., p. 92, 125,
116 SpiNozaA, Ethique, 11, prop. 43, scolie.

181



	L'unité de l'âme humaine dans l'ancien stoïcisme

