
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: L'unité de l'âme humaine dans l'ancien stoïcisme

Autor: Voelke, André-Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'unité de l'âme humaine dans l'ancien stoïcisme

par André-Jean Voelke

Le stoïcisme, qui considère l'homme comme un être essentiellement

rationnel, défend-il en matière de psychologie et de morale un strict
monisme rationaliste, ou bien admet-il la présence dans l'âme
humaine de facteurs irréductibles à la seule raison? - Les témoignages
anciens sont d'interprétation difficile, et la question souvent discutée.

C'est ainsi que pour Ed. Zeller le stoïcisme ne regarde pas l'homme
comme un être purement rationnel1, tandis qu'E. Bréhier affirme

que dans cette doctrine «l'âme humaine est en tout cas pure raison»2.
Plus récemment la question a rebondi, au cours d'un débat fort

intéressant opposant R. Philippson à M. Pohlenz3. Selon ce dernier
les vues des anciens stoïciens divergent sur ce point : contrairement à

Zénon, Chrysippe aurait développé une psychologie strictement
moniste, réduisant tous les facteurs psychiques au «pur logos» et

poussant ainsi jusqu'à ses dernières conséquences l'intellectualisme
hérité de Socrate4. R. Philippson s'efforce au contraire de montrer
que les conceptions de Chrysippe s'accordent parfaitement avec celles

1 Ed. Zeller, Die Philosophie der Griechen, III, I4 (Leipzig, 1909), p. 229:
«Der Mensch (ist) nicht bloß Vernunftwesen, es sind daher in ihm neben den
vernünftigen auch vernunftlose Triebe. »

2 E. Bréhier, Histoire de la philosophie, I, 2 (Paris, 1927), p. 320.
3 Les deux pièces les plus importantes de ce débat sont l'article de R.

Philippson, Jur Psychologie der Stoa (Rheinisches Museum, 86, 1937, p. 140-179)
et l'étude de M. Pohlenz, Zenon und Chrysipp, présentée en 1938 devant la
«Gesellschaft der Wissenschaften» de Göttingen et publiée à nouveau dans
les Kleine Schriften de M. Pohlenz (Hildesheim, G. Olms, 1965), I, p. 1-38.
Les points fondamentaux de cette étude sont repris dans l'ouvrage capital de
M. Pohlenz, Die Stoa (Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, I, 1948; II2,
1955).

4 Voici quelques déclarations typiques de M. Pohlenz : «... Für Chrysipp
(war) das Hegemonikon der Seele seinem Wesen nach reiner Logos Er
führte den Intellektualismus bis in seine äußersten Konsequenzen durch
(Er deutete) alle Vorgänge im Hegemonikon streng monistisch.» {Die Stoa,

I, p. 89, 92, 91.)

154



de Zénon et que tous deux ont reconnu, à la suite d'Aristote, l'existence

d'un irrationnel dans l'âme humaine, si bien que la psychologie
de l'ancien stoïcisme serait dualiste5.

Ce problème revêt une importance d'autant plus grande que ce

n'est pas seulement la question de la fidélité de Chrysippe à

l'enseignement de Zénon, mais toute l'interprétation de la psychologie
et de la morale stoïciennes qui sont en jeu. Reprenons donc à notre
tour les témoignages anciens à ce sujet.

Pour les stoïciens l'âme est une réalité matérielle, un «corps»,
comprenant huit «parties»: une partie maîtresse ou hégémonikon,

localisée le plus souvent dans le cœur et jouant le rôle de principe
directeur, et sept parties subordonnées ayant leurs organes respectifs
(les cinq sens, la parole, la partie génératrice). Il serait faux de
considérer ces «parties» comme des entités séparées. Selon Chrysippe,
l'âme est en effet un «souffle continu pénétrant tout le corps»6,et les

parties que l'on vient de mentionner sont elles-mêmes des souffles

(pneumata). Comme tels, les parties subordonnées émanent sans

solution de continuité de l'hégémonikon7.
L'hégémonikon est notre moi véritable: «c'est de lui que nous

disons moi», déclare Chrysippe8. Malgré sa nature matérielle, Zénon
et Chrysippe l'assimilaient à la pensée (dianoia) et furent suivis sur ce

point par toute l'Ecole9. Au lieu du terme hégémonikon on trouve

5 «Nennt man Dualismus in der Psychologie die allein richtige Ansicht,
daß nicht alle seelischen Vorgänge aus der Vernunft entspringen, so war auch
die Altstoa dualistisch.» (R. Philippson, art. cit., p. 168.)

6 Galien, De placitis Hippocratis et Piatonis, III, 1, p. 287 K. (SVF., II, 885).
Pour faciliter l'accès aux passages tirés de cet important traité, je reprends la
pagination de Kühn, qui permet de les retrouver également dans l'édition
plus récente de I. Mueller (Leipzig, Teubner, 1874). - L'abréviation SVF.
renvoie aux Stoicorum veterum fragmenta, éd. H. von Arnim (Leipzig, Teubner,
1903-1905).

7 Aétius, Plac., IV, 21 (SVF., II, 836). Chalcidius, Ad Timaeum, cp. 220

(SVF., II, 879).
8 Galien, ibid., II, 2, p. 215 K. (SVF., 11,895) : To ffyw Xéyoyiev xatà tovto.

Avec Ed. Zeller (op. cit., p. 203, n. 2), je pense que zovvo renvoie à l'hégémoni-
kon, que Galien mentionne en introduisant la citation de Chrysippe.

9 Galien, ibid., II, 5, p. 241-3 K. (SVF., I, 148: Zénon. II, 894:
Chrysippe. III, Diogène de Babylone, 29). Les compilateurs anciens confirment
à plusieurs reprises cette assimilation, cf. p. ex. Stobée, II, p. 65 W. (SVF.,
III, 306).

155



également logistikon ou faculté de raisonner10, ainsi que son
équivalent logismos11. Bien que les anciens stoïciens n'aient laissé aucun
texte identifiant formellement l'hégémonikon au logos, on peut donc

affirmer, avec de nombreux auteurs anciens12, que ces philosophes
assimilaient la partie maîtresse de l'âme à la raison.

Mais cela nous autorise-t-il à voir dans le stoïcisme de Chrysippe
un «intellectualisme radical», comme le voudrait M. Pohlenz13? -
Je reprendrai la question à la fin de cette étude. Il faut au préalable
analyser la structure de l'hégémonikon et les modifications dont il
peut être le théâtre.

L'hégémonikon exerce diverses fonctions, au nombre de quatre
selon les témoignages les plus précis: la représentation (phantasia),
l'assentiment (synkatathésis), la tendance [forme), le pouvoir d'intel-
lection (logos)14.

Jamblique expose de la façon suivante la nature de ces fonctions:
«Les disciples de Chrysippe et de Zénon et tous les philosophes qui

conçoivent l'âme comme un corps considèrent les fonctions comme
des qualités réunies dans un substrat (ràç fièv ôovd/AStç che èv zû)

ônoxecptévcp nocÔTyraç) et l'âme comme une substance sous-jacente
auxfonctions (rrjv ôè ipvxyv à>ç oùalav npoûnoxecpiévrjv raïs ôuvdfteoi).»
Un peu plus loin, Jamblique précise comment les fonctions se distinguent

les unes des autres chez les stoïciens : certaines d'entre elles sont
localisées dans différents organes qui leur servent de substrat, «mais
certaines se distinguent par leur qualité propre (lôiôrrjT! noiôrrjroç)
au sein du même substrat: de même que la douceur et le parfum de

la pomme sont contenus dans le même corps, de même l'hégémonikon

réunit dans le même substrat la représentation, l'assentiment, la
tendance, la raison»15. R. Philippson se fonde sur ce texte pour

10 Diog. Laërce, VII, 157 (SVF., II, 828).
11 Aétius, ibid.
13 Chalcidius, ibid. : Solus vero homo ex mortalibus principali mentis bono, hoc

est ratione, utitur, ut ait idem Chrysippus.
13 M. Pohlenz, Die Stoa, I, p. 89.
14 Cf. p. ex. Jamblique, De Anima, ap. Stobée, I, p. 369 W. (SVF., II, 831).

Je reviendrai sur la traduction de dynamis -pur fonction et de logos, dans cet
emploi, par pouvoir d'intellection.

16 Ibid., p. 367-8 W. (SVF., II, 826). On remarquera que Jamblique
assimile les parties de l'âme (localisées dans des organes différents) à des fonctions.
D'autres textes montrent que les stoïciens n'ont pas toujours maintenu une
distinction nette entre ces deux termes et les ont parfois employés l'un pour

156



affirmer à la fois l'unité substantielle de l'hégémonikon et la
distinction réelle de ses fonctions16.

Mais il faut encore faire état du témoignage de Sextus Empiricus.
D'après ce dernier les philosophes dogmatiques, c'est-à-dire les

stoïciens, considèrent la pensée et la sensation comme une fonction

unique envisagée sous deux aspects différents (jj aùrrj ôùva/itç xaz1

(Mo nsv save vovs xaz'' ôMo ôs aïadrjoiç) : c'est ainsi que la même

coupe est concave ou convexe selon qu'on la regarde de l'intérieur ou
de l'extérieur, et que le même chemin monte ou descend suivant le sens

de la marche. Plus loin, il est vrai, Sextus affirme que certains de ces

philosophes font de la pensée et de la sensation deux fonctions dont
l'une est rationnelle (.logiké) et l'autre ne l'est pas (alogos), mais qui
restent néanmoins indissolublement liées et présentes l'une et l'autre
dans l'âme tout entière, de la même façon que la douceur et la

fluidité dans le miel17.

On constate que Sextus ne suit pas ici la division en quatre fonctions

et que dans son aperçu figure la sensation, que Jamblique ne
mentionne pas: d'autres témoignages font apparaître certaines
variations quant au nombre et à la désignation des fonctions, sans

que cela touche directement au problème du rapport de ces fonctions
les unes avec les autres et avec leur substrat18.

La divergence importante entre ces auteurs réside ailleurs: ils

prêtent aux stoïciens deux conceptions différentes de l'unité
psychologique. Si le dernier exemple de Sextus peut illustrer une doctrine
analogue à celle qu'expose Jamblique, puisqu'il fait état des

propriétés distinctes du miel, les deux autres exemples suggèrent une

l'autre. Cf. K. Schindler, Die stoische Lehre von den Seelenteilen und Seelenvermögen

insbesondere bei Panaitios und Poseidonios und ihre Verwendung bei Cicero (diss.,

München, 1934), p. 28.
16 «Diese Die Eigenschaften des Heg.) fallen substanziell zusammen,

sind aber qualitativ von ihm dem Heg.) und untereinander verschieden,
daher begrifflich unterscheidbar.» (R. Philippson, art. cit., p. 156.)

" Sextus EMP.,d<fo. math.,VU, 307 et 359 (SVF., II, 849).R.Philippson
(ibid.) utilise le témoignage de Sextus comme confirmation de son
interprétation de Jamblique, sans relever ce qui sépare ces deux auteurs.

- L'emploi de la première comparaison dans deux passages aporétiques de
la morale d'ARiSTOTE Eth. Eud., II, 1, 1219 b 32. Eth. Nie., I, 13, 1102 a

29) ne signifie pas qu'elle soit une illustration correcte de sa propre
conception des rapports entre les fonctions de l'âme.

18 Cf. p. ex. Aétius, ibid., qui mentionne la sensation parmi les fonctions.

157



unité beaucoup plus forte, dans la mesure où ils présentent non pas
des propriétés distinctes, mais une seule et même propriété envisagée

sous deux points de vue différents.
Cette divergence se précise si l'on considère les catégories mises en

œuvre dans chaque cas. Jamblique voit dans les fonctions des qualités
(jioiÔTrjreç) de l'hégémonikon, utilisant ainsi une catégorie stoïcienne

d'origine aristotélicienne. Quant à Sextus, il ne caractérise pas la
pensée et la sensation en termes de catégorie, mais le passage où il
les présente comme une fonction unique peut être rapproché d'une
thèse combattue par Alexandre d'Aphrodise: «Une est la fonction
de l'âme, de sorte que selon sa manière d'être momentanée c'est la
même âme qui tantôt pense, tantôt s'irrite, tantôt désire19.» Ce

passage joue un rôle décisif dans l'interprétation de M. Pohlenz, qui
y voit une expression particulièrement nette du monisme psychologique

de Chrysippe20. Il faut remarquer toutefois qu'Alexandre,
qui énonce cette thèse pour la réfuter ensuite, ne l'attribue pas
explicitement à Chrysippe ou aux stoïciens. Mais la conception
psychologique exposée ici se fonde effectivement sur une catégorie
stoïcienne, le ncbç ë%ov ou manière d'être, dont Chrysippe faisait un
usage abondant.

La différence entre la qualité et la manière d'être apparaît assez

clairement : au sens strict du mot, la qualité est une propriété durable
et essentielle du substrat matériel, tandis que la manière d'être en est

une disposition momentanée21. On peut donc, avec Plotin, considérer

que la qualité est «davantage une réalité» (ônôaraaeç fxakXov) que la
manière d'être22. D'autre part, comme il ne peut y avoir de substrat

dépourvu de qualité, la manière d'être s'ajoute forcément à un

19 Alex. Aphr., De anima libri mantissa, p. 118, 6 Bruns (SVF., II, 823) :

Mtali trjç ipvxvç ôPvafuç &ç rr)v a-ôrrfv nœç ëxovoav jrorè fièv ôiavoetaéai, rcovè
ôè ôfr/ctea'âai, noté ô' ènv&vfjbelv rtagà fiêgoç.

20 Cf. p. ex. Zenon und Chrysipp, p. 13; Die Stoa, I, p. 91.
21 D'après Simplicius, In Arist. categ., f. 57 E (SVF., II, 378), la qualité est

pour les stoïciens une «différence de la substance» (ôeaqpoQà ova(aç) : tel était
déjà le sens fondamental chez Aristote (Met., V, 14, 1020 a 33 et b 15). Mais
cette similitude de définition ne doit pas faire oublier les différences de
conception résultant du fait que les catégories stoïciennes relèvent de la physique
et non de la logique, comme les catégories aristotéliciennes.

22 Plotin, Enn., VI, 1, 29 (SVF., II, 376). Le passage est difficile, car il
nomme manière d'être aussi bien la qualité que la manière d'être proprement
dite.

158



substrat déjà qualifié, ce qui permet de dire que les «manières d'être

proprement dites sont dans les qualités»23.
Si nous retournons à la psychologie des stoïciens et à leur doctrine

de l'hégémonikon, le désaccord entre les sources citées précédemment
se ramène en définitive à une différence dans les catégories utilisées

pour rendre compte de l'existence de déterminations diverses au sein
de la partie maîtresse de l'âme: tel témoignage assimile ces

déterminations à des qualités, ce qui permet de poser une distinction
réelle entre plusieurs fonctions; tel autre les présente comme de simples

manières d'être d'une fonction unique. Dans les deux cas,

l'hégémonikon est un, mais cette unité se rapproche tantôt de l'unité
d'une substance capable de présenter plusieurs déterminations
essentielles, tantôt de l'unité d'une substance susceptible de recevoir
momentanément des modes qui ne touchent pas son essence. Dans le

premier cas la psychologie stoïcienne semble tributaire d'Aristote;
dans le second elle apparaît comme une préfiguration du monisme

spinoziste, distinguant des manières d'être de l'hégémonikon de la
même façon que Spinoza distingue des modes de la pensée.

Avant de poursuivre cette investigation, notons le caractère
sommaire des témoignages cités jusqu'ici: ces textes sont destinés à

alimenter les discussions philosophiques au sein des écoles opposées

au stoïcisme, et il est légitime de considérer chacune des thèses

exposées comme la réduction d'une conception complexe à une
affirmation simple et tranchée. Il reste à voir si d'autres sources

permettent de préciser cette conception.
Arrêtons-nous tout d'abord au problème que pose la mention du

logos parmi les fonctions de l'hégémonikon, à côté de la représentation,

de l'assentiment et de la tendance. R. Philippson en tire
argument pour contester le caractère purement rationnel de ces

trois dernières fonctions. La distinction de fonctions de l'hégémonikon
autres que le logos perdrait selon lui toute signification si la tendance,
l'assentiment et la représentation se confondaient avec le logos ou
n'en étaient que des formes particulières: il faudrait donc admettre

que les trois fonctions mentionnées à côté du logos comportent un
élément irrationnel24.

Ce point de vue paraît tout d'abord solidement fondé. Mais il

23 Ibid., 30 (SVF., II, 400).
24 R. Philippson, art. cit., p. 155.

159



conviendrait, avant d'y souscrire, de s'interroger mieux que ne le

fait R. Philippson sur la conception stoïcienne du logos. Ne peut-on
admettre qu'un terme de signification aussi riche soit pris dans des

acceptions diverses selon les textes et qu'à côté du logos au sens large,
assimilable à l'hégémonikon tout entier, il soit fait mention d'une
fonction spécialisée de cet hégémonikon portant aussi le nom de

logos25 Cet usage du même terme tantôt dans un sens large, tantôt
dans un sens étroit n'aurait certes rien de très surprenant et bien
d'autres doctrines philosophiques en montreraient des exemples.

Or Galien cite une définition du logos selon Chrysippe: «c'est un
complexe de notions et de prénotions»26. Ainsi défini, le logos est un
pouvoir d'intellection', c'est la fonction présidant à l'élaboration et au
maniement des idées générales. On comprend sans peine qu'une
telle fonction soit mentionnée à côté de la représentation, qui reçoit les

perceptions sensibles, et que son caractère propre ne se retrouve pas
dans les trois autres fonctions de l'hégémonikon.

Mais tout lecteur des textes stoïciens sait que le logos revêt bien
d'autres aspects. Il a été donné à l'homme pour le faire bénéficier
d'une «direction plus parfaite» que celle dont disposent les animaux,
livrés à leur seul instinct27. A ce titre-là, il décide et interdit28. C'est
la reconnaissance de ces prérogatives qui fonde en définitive son
identification totale avec l'hégémonikon: dire que le logos est le

principe hégémonique, c'est précisément le définir par cette fonction
directrice qui assure sa prééminence.

25 Voir à ce propos les analyses fort pertinentes de M. Van Straaten,
Panétius (Amsterdam, H. J. Paris, 1946), p. 112-114.

26 Galien, Hipp, et Plat., V, 3, p. 445 K. (SVF., II, 841) : eaziv èvvotâv
vé ttvav xal rtQoXpipeav ap-çoiapa. La jvQoXryipiç est une notion qui s'est formée
naturellement et spontanément à partir des représentations sensibles, tandis
que Vsvvota désigne toute notion, en particulier celle qui résulte d'une activité
intellectuelle consciente et méthodique. Voir à ce sujet Aétius, Plac., IV,
11 (SVF., II, 83).

27 Diog. Laërce, VII, 86 (SVF., III, 178) : tov ôs Xôyov voïç Xoyixoiç y.avà

zeXetotégav ngoozaalav ôeôopévov. On traduit généralement conformément à

une direction plus parfaite, mais je préfère la traduction d'O. Apelt zu vollkommener

Führung. En effet, la providence veille au même degré sur tous les êtres
et ne gouverne pas les uns d'une façon plus parfaite que les autres. Mais
l'homme dispose, en vue de se gouverner, d'un principe directeur plus parfait que
celui des animaux.

28 Ibid., VII, 108 (SVF., III, 495) : logos est sujet des verbes alotiv et
ânayoQSveov.

160



A l'échelle cosmique, en tant que principe divin immanent à

l'univers, le logos est aussi «directeur» {xa&rjyeptcbv) de toutes choses29.

Ce n'est pas le seul exemple de locution pouvant caractériser à la
fois la fonction anthropologique du logos et sa fonction cosmique:
qu'il ait pour tâche de modeler les tendances de l'homme ou de

procéder à la génération des êtres, il apparaît comme un «artisan»30.

Qu'il soit assimilé à la loi naturelle régissant l'univers ou identifié à

la tendance qui préside à l'action de l'individu, il a le pouvoir
d'ordonner ce qui doit être fait31.

Ces analogies n'ont rien de surprenant, puisque le logos présent
chez l'homme n'est qu'une parcelle du logos immanent à l'univers.
Elles permettent de penser que la marque essentielle caractérisant
le logos dans la cosmologie des stoïciens doit également le caractériser
dans leur anthropologie. Cette marque est l'activité: par opposition
à la matière passive, le logos est le principe actif à l'œuvre dans

l'univers, 1'« agent» partout présent32. Il en va de même chez l'homme.
Chez lui aussi le logos est essentiellement principe d'activité. Au lieu
de se limiter à l'élaboration et au maniement des idées générales, il
préside à toute action humaine. Il est raison, certes, mais raison se

déployant en action, raison ordonnatrice, législatrice, directrice, et

pas seulement raison cognitive ou intellect. En faire l'essence de

l'être humain, c'est inscrire en son cœur non seulement le pouvoir
d'intellection, mais le dynamisme propre à tout agent véritable.

Si l'on s'efforce de saisir dans toute son ampleur cette notion de

logos, de nombreux passages qui ont donné lieu à d'épineuses
controverses s'éclairent:

L'affirmation du caractère logique de la tendance chez l'être humain
se comprend sans qu'il soit nécessaire de recourir à l'interprétation
de R. Philippson, pour qui il s'agit simplement d'une influence
exercée par le logos, mais n'excluant pas l'intervention d'autres

29 Ibid., VII, 88 (SVF., I, 162).
30 Ibid., VII, 86 (SVF., III, 178): le logos de l'homme est ztyylzriç zfjç

ôoiÀïjÇ. Ibid., VII, 156 (SVF., I, 171) : la nature, identique au logos, est jivq
reyvrxov.

31 Plutarque, Stoic, rep., 11, 1037 f (SVF., III, 175) : la tendance est définie
comme Xôyoç rr,ooozaxzi,y.ùç zov noieiv. Chrysippe, ap. Marcianus, Instit., I
(I, p. 11 Mommsen) (SVF., III, 314): en tant que loi commune à tous les

êtres raisonnables, le logos est nQoozaxzMÔç êv noiiqzèov.
32 Diog. Laërce, VII, 134 (SVF., II, 300) : le logos est to notovv, opposé à

to nâoyov. Sénèque, Ep., 65, 11 (SVF., II, 346 a) : il est ratio faciens.

161



facteurs, qui peuvent être de nature irrationnelle33. Outre son caractère

bien laborieux, cette interprétation offre l'inconvénient majeur
de s'opposer à l'idée, attestée par certains fragments, que la tendance
est un «mouvement de la pensée»34, et surtout à la formule de

Chrysippe définissant la tendance comme «la raison en tant qu'elle
ordonne d'agir»35.

Mais si l'on tient compte du caractère dynamique du logos, que
des termes tels que rationnel ou logique ne peuvent suggérer, on
comprendra que la tendance puisse être une manifestation du logos.

C'est à une conclusion analogue que l'on aboutit dans le cas de la
représentation et de l'assentiment :

Pour Zénon, la représentation est une «empreinte» (zùnœacç) dans

l'âme, Chrysippe voulait qu'on entendît par là une «modification»
(àXXoicoais ou èzeooiojocç) de l'âme36. Mais c'est plus précisément
d'une modification de l'hégémonikon qu'il s'agit. En effet, la
représentation n'apparaît que lorsque la perception sensible a été conduite

jusqu'à l'hégémonikon37. Bien qu'elle nécessite la présence de l'objet
sensible et de l'organe sensoriel, la représentation ne peut se produire
sans la pensée38, c'est-à-dire sans l'hégémonikon. Celui-ci apparaît
ainsi comme le véritable sujet de la représentation. Envisagé sous

cet aspect, il est, selon l'expression de Sextus Empiricus,
«l'hégémonikon se représentant»39. Comment s'étonner dès lors que chez

33 D'après Stobée, p. 87 W. (SVF., III, 169), la tendance est Xoytxr) chez
l'être humain.-Pour R. Philippson {art. cit., p. 155, 156), cela signifie vom

Logos mitbestimmt, ou beeinflusst.
34 Stobée, ibid., Clément d'Alexandrie, Strom., II, 13,59 (SVF., 111,377).

Dans ces deux textes la tendance est appelée qiogà ÔLavoCaç.
35 Plutarque, loc. cit. R. Philippson {art. cit., p. 155) en est réduit à déclarer

que si l'expression est vraiment de Chrysippe - ce que le contexte semble bien
indiquer - le philosophe doit avoir mentionné la cause (le logos) à la place de
l'effet (la tendance). Une telle interprétation n'arrange rien, car elle soulève
à son tour la question : comment le logos agissant comme cause peut-il avoir
un effet qui ne soit pas totalement rationnel?

36Dioclès de Magnésie, ap. Diog. Laërce, VII, 50 (SVF.,II,55).Sextus
Emp., Adv. Math., VII, 230 (SVF., II, 56).

37 Selon une étymologie d'origine probablement stoïcienne, la perception
sensible {aisthésis) serait l'opération consistant à placer (eisthésis) dans l'esprit
ce qui apparaît à l'extérieur (Philon d'Alexandrie, Quod Deus sit immut.,
§ 41, vol. II, p. 65 W. SVF., II, 458).

38 Sextus Emp., ibid., 424 (SVF., II, 68).
38 Ibid., 231 (SVF., II, 56): %o r)y. (pavzaotohfievov.

162



l'être humain la représentation soit qualifiée de rationnelle*0, à l'instar
de la tendance.

Quant à l'assentiment, nos sources ne nous donnent pas autant de

précisions à son propos, mais on peut relever qu'il est impliqué dans

tout jugement et dans toute connaissance41, et que la connaissance,
la science, est elle-même considérée comme une «manière d'être de

l'hégémonikon»42. Cette double mention autorise à considérer
l'assentiment lui-même comme une manifestation du logos.

Reprenons maintenant la question soulevée plus haut: les fonctions
sont-elles des déterminations essentielles et durables ou des manières
d'être passagères? - D'après les analyses précédentes il s'agit
manifestement de simples manières d'être43. Mais le recours à cette
catégorie ne suffit pas à faire pleinement saisir la conception soutenue par
les anciens stoïciens. Evitant le terme faculté, qui pourrait évoquer
l'idée d'un morcellement en entités séparées, j'ai rendu jusqu'à
présent le grec dynamis par fonction**. Mais ici dynamis paraît avoir
conservé son sens propre de puissance ou pouvoir*0. La théologie
stoïcienne apporte quelques précisions intéressantes sur ce point. Elle
affirme que Dieu joue par rapport à la matière prise dans sa totalité
le même rôle que l'âme par rapport au corps de l'être vivant. Or

40 Dioclès de Magnésie, ap. Diog. Laërce, VII, 51 (SVF., II, 61).
41 Clément d'Alexandrie, Strom., II, 12, 55 (SVF., II, 992). Cicéron,

Acad. Pr., II, 12, 38 (SVF., II, 115).
42 Sextus Emp., ibid., 39 (SVF., II, 132) : näoa nà>ç sy/iv èotiv ip/.
43 C'est ce que M. Pohlenz souligne avec force, mais en attribuant d'une

façon peut-être trop étroite cette conception à Chrysippe exclusivement (cf.
Die Stoa, I, p. 91).

44 Selon Ed. Claparède, le motfonction exprime entre autres l'idée d'opération,
de processus considéré dans son caractère dynamique (remarque à l'article fonction,
dans le Vocabulaire de la philosophie de Lalande, 5e éd., 1947, p. 350). A ce
titre-là c'est un assez bon équivalent de la dynamis des stoïciens. M. Van
Straaten juge aussi que fonction s'accorde mieux avec la tendance générale du
stoïcisme que faculté {op. cit., p. 121). En revanche K. Schindler {op. cit.,

p. 27-28) soutient qu'il faut traduire dynamis par Vermögen {= faculté) et non
par Kraft {— force), que l'on trouve p. ex. chez Ed. Zeller {op. cit., p. 202).
Il justifie cette traduction par le texte de Jamblique précédemment cité, qui
fait de la dynamis une qualité d'un substrat.

46 Aristote, après avoir critiqué la division platonicienne de l'âme en
parties, ajoute que dans une telle conception il faudrait encore se demander
«quel pouvoir {dynamis) chacune de ces parties exerce dans le corps» {De
Anima, I, 5, 411 b 14). Dans ce passage la distinction entre partie et pouvoir

ou fonction est très proche de celle que font les stoïciens.

163



Dieu est considéré comme une puissance unique à l'œuvre dans la
matière46, mais en même temps il est appelé de différents noms
«selon les pouvoirs (xazà ràç ôuvdfiecç) qu'il exerce»47. On ne s'étonnera

dès lors pas que la psychologie stoïcienne fasse de l'hégémonikon,
ou plus simplement de l'âme, une puissance unique et lui prête en
même temps des pouvoirs divers48.

Que le sujet ait une représentation, qu'il donne son assentiment,

qu'il tende vers un but, qu'il élabore des notions générales, c'est

toujours le même principe directeur, le même hégémonikon-identique
à la raison - qui est à l'œuvre, manifestant sa puissance par la diversité

de ses pouvoirs et tour à tour mobilisé par l'exercice de chacun
d'entre eux. Ces divers pouvoirs n'étant pas des différences substantielles,

leur réalité réside dans cet exercice même49, c'est-à-dire dans

une action accomplie non par une faculté séparée, mais par
l'hégémonikon lui-même, qui se manifeste ainsi comme «ce qui fait (ro
tzoioÙv) les représentations, les assentiments, les perceptions et les

tendances»50.

Quant aux actes qui paraissent relever des parties subordonnées
de l'âme, le monisme psychologique des stoïciens tend à les considérer
aussi comme des actions de l'hégémonikon lui-même. Ces parties
sont en effet des souffles émanant du principe directeur, et si la

46 Alex. Aphr., De Mixtione, p. 226 Bruns (SVF., II, 1047) : 1) ôévaiuç rfjç
vXiqç èoù ô ûeôç.

47 Diog. Laërce, VII, 147 (SVF., II, 1021). Plus bas dynamis est remplacé
par oixeMzriç propriété).

48 Cf. les textes d'Alex. Aphr. et de Jamblique commentés au début de
cette étude.

49 Dans son De Anima, 14, Tertullien expose que divers philosophes, pour
la plupart stoïciens, distinguent dans l'âme des parties, en nombre variable
suivant les doctrines, puis il ajoute: «Hujusmodi autem non tam partes animae
habebuntur quam vires et ejficaciae et operae. » Ce qui est affirmé ici des parties de
l'âme peut l'être à plus forte raison des fonctions, et l'on peut douter, avec
M. Van Straaten (op. cit., p. 122), que les stoïciens aient distingué la faculté
de faire quelque chose de Paction elle-même.

50 Aétius, Plac., IV, 21 (SVF., II, 836). Un passage comme celui-ci donne
à penser que même la représentation, qualifiée souvent de pathos, comporte
une certaine activité du sujet. Je ne peux donc me rallier à la thèse de Bréhier,
pour qui la représentation est un état purement passif (Chrysippe, Paris,
Alcan, 1910, p. 86). A ce propos J. Brun déclare fort justement que le pathos
est «une modification qui implique un mouvement intérieur, sorte de
réponse à un appel» (Le Stoïcisme, Paris, P.U.F., 1958, p. 40).

164



diversité des organes corporels auxquels elles sont liées oblige à les

distinguer, chacune d'elles se présente néanmoins comme l'hégémoni-
kon exerçant une activité déterminée.

Il ne faut donc pas s'étonner de la déclaration de Ghrysippe: «La
promenade est l'hégémonikon lui-même61.» Malgré son aspect
paradoxal, cette thèse est la conséquence logique d'une vision
unitaire de la réalité psychologique: si l'âme est une et si ses seules

manifestations réelles sont des actes chaque fois singuliers, c'est elle

tout entière, avec son dynamisme et sa rationalité, qui s'engage dans

la promenade52.
On peut rapprocher les vues des stoïciens sur l'âme de leur nomina-

lisme. S'ils tendent à faire résider toute la réalité des «fonctions»

psychiques dans les actes singuliers du sujet, c'est vraisemblablement

parce qu'ils considèrent l'âme du point de vue nominaliste qui
confère une marque si caractéristique à toute leur pensée. Soutenant

que les notions générales ne sont que des noms et que seul l'individu
existe, développant une logique qui ne connaît que des propositions
singulières exprimant des faits individuels, ces philosophes devaient

tout naturellement voir dans la représentation, l'assentiment ou la
tendance, des actions singulières plutôt que des « facultés » réellement
distinctes63.

Il est superflu de montrer à quel point cette conception s'oppose
à la fameuse tripartition platonicienne de l'âme. Mais il n'est pas
sans intérêt de relever que Platon définit les facultés (ôuvd/ttsis) comme
«un certain genre de réalités (yévoç Te xä>v övzcov), grâce auxquelles nous

51 Ap. Sénèque, Ep. 113, 23 (SVF., II, 836): Cleanthes ait (ambulationem)

spiritum esse a principali usque in pedes permissum, Chrysippus ipsum principale. C'est
l'un des passages qui peuvent donner à penser que Chrysippe a poussé plus
loin que ses prédécesseurs le monisme psychologique.

62 Cette conception psychologique ressort bien d'un passage de Sextus
Empiricus (Adv. Math., IX, 102) qui ne figure pas dans les SVF., mais que
Ravaisson citait déjà dans son Essai sur la métaphysique d'Aristote, II, p. 177

(Paris, 1846): «Tous les pouvoirs délégués aux parties du tout émanent de

l'hégémonikon comme d'une source, de sorte que tout le pouvoir qui se

trouve dans la partie se trouve aussi dans le tout, puisqu'il a été donné par
l'hégémonikon présent en lui.»

53 Sur le nominalisme stoïcien voir en particulier La logique des Stoïciens

(Première étude), dans les Etudes de philosophie ancienne et de philosophie moderne

de V. Brochard (Paris, Alcan, 1912), p. 220-238. Voir aussi la thèse de Mme

A.Virieux-Reymond, La logique et l'épistémologie des stoïciens (Lausanne, Librairie
de l'Université, 1949), p. 129-138.

165



avons la capacité de faire tout ce dont nous sommes capables»54.
On ne manquera pas de noter que le réalisme dont témoigne cette
définition contraste avec le nominalisme stoïcien.

Quant à Aristote, qui affirme l'unité substantielle de l'âme, il ne

s'oppose pas aussi nettement à l'ancien stoïcisme. Néanmoins les

fonctions de l'âme sont pour lui des propriétés réellement distinctes

et non de simples manières d'être momentanées. Sans étudier l'emploi
fort divers que sa psychologie fait du terme dynamis, je me contenterai
de rapprocher ici deux passages du De Anima: dans l'un il définit
l'âme par deux fonctions fondamentales, celle qui préside au jugement
et celle qui préside au mouvement local; dans l'autre il donne la
même définition, mais parle cette fois de deux différences (diaxpopai),
affirmant ainsi une distinction réelle au sein de la substance55.

L'opposition entre cette conception de l'âme et celle des anciens

stoïciens me paraît suffisante pour rendre suspectes les interprétations
visant à faire dériver la psychologie stoïcienne de la psychologie
aristotélicienne; les points de contact existent sans doute, mais ne

concernent pas l'essentiel.

On pourrait en revanche éclairer certains aspects essentiels de la

psychologie stoïcienne en la rapprochant de la pensée spinoziste: la
distinction spinoziste des divers modes de la pensée (entendement,
désir, amour, etc.) rappelle singulièrement la distinction stoïcienne
des diverses fonctions de l'hégémonikon, et cela d'autant plus que
Spinoza, nominaliste lui aussi, refuse de faire de ces modes des

«facultés absolues» de comprendre, de désirer, d'aimer, etc., qui
auraient plus de réalité que les actes singuliers servant à en former
l'idée56.

* **

Après avoir tenté de préciser en quel sens les anciens stoïciens ont
défendu une conception moniste de l'âme humaine, il conviendrait
d'aborder certains problèmes psychologiques plus particuliers pour
montrer comment ces philosophes ont su leur donner une réponse

en accord avec cette conception. C'est ainsi que la question des

rapports liant la représentation d'une part à la perception de l'objet

54 Platon, République, V, 477 c.
65 Aristote, De Anima, III, 9, 432 a 15; III, 3, 427 a 16. Il va de soi que

la dynamis au sens psychologique n'est pas la puissance au sens métaphysique.
56 Spinoza, Ethique, II, prop. 48, scol.

166



sensible, d'autre part à l'assentiment et à la tendance mériterait
d'être reprise. Mais je me limiterai ici au problème le plus redoutable :

dans quelle mesure la doctrine des passions développée par l'ancien
stoïcisme s'accorde-t-elle avec l'idée d'une âme essentiellement une
et rationnelle?

Si toutes les fonctions de l'hégémonikon sont des manières d'être
ou des pouvoirs du logos, on pourra dire que l'hégémonikon n'a
«rien d'irrationnel en lui»57: toutes les modifications dont il est

susceptible, y compris les passions, seront des modifications du logos
lui-même et devront s'expliquer sans l'intervention d'aucun facteur
irrationnel.

Nombreux sont les textes où s'exprime cette conception. Selon

Thémistius, « les disciples de Zénon définissent les passions comme des

perversions du logos et des jugements erronés du logos»58. Plutarque
rapporte de son côté que pour Zénon et Ghrysippe «la passion est

un logos mauvais et indiscipliné, provenant d'un jugement défectueux

et erroné». «Quelques-uns disent, déclare-t-il plus loin en pensant
certainement aux stoïciens, que la passion n'est pas distincte du
logos mais qu'il y a modification du seul logos En effet le

désir, la colère, la crainte et tous les mouvements analogues seraient
des opinions, des jugements vicieux ne naissant pas dans une partie
limitée de l'âme seulement, mais touchant l'hégémonikon tout
entier ,59» De nombreux autres textes confirment ces témoignages
fort clairs : la passion est un jugement défectueux ou, plus brièvement,
une opinion - la peur par exemple est l'opinion qu'un grand mal est

imminent60. En tant que jugement, la passion est en même temps une
modification du logos.

Mais d'autre part une définition fréquemment citée et qui remonte
à Zénon caractérise la passion comme «le mouvement de l'âme
irrationnel et contraire à la nature, ou tendance excessive»61. En

" Plutarque, Virt. mor., 3, 441 c (SVF., III, 459) : Mrjôèv ë%eiv äXoyov
èv èavzâ) (seil, to fiy.).

58 Thémistius, In Arist. de Anima, III, 5, p. 197 Sp. (SVF., III, 382): tà
näD-n]... tov Xôyov ôiaozgocpàç slvai... xai Xôyov xgloeig f)fiagzr)iiévag.

69 Plutarque, ibid., 3, 441 d; 7, 446 f: zo nâHogelvai Xôyov novrtgôv xai
àxôXaozov, èx yatiXrig xai ÔLitpeagzr)^,évrtg xqùobcùç oi)% ëzegov elvai zov
Xôyov to nàfl-og àXXà êvog Xôyov zgom'/v.

60 Cicéron, Tusc., III, 11, 25. (SVF., III, 385).
61 Diog. Laërce, VII, 110 (SVF., I, 205) : i) aXoyoç xai siagà (p-baiv ipvxïtç

xlvrjOLç, fj ôgfirj jrXeovdÇovoa.

167



face d'une telle affirmation est-il vraiment possible de soutenir que la

passion est une modification du seul logos, ne faisant intervenir aucun
facteur extérieur à celui-ci? Si l'on admet, selon la thèse exposée plus
haut, que la tendance est elle-même une manière d'être du logos, on

comprendra que vu son dynamisme la passion soit ici définie comme
une tendance plutôt que comme un jugement: cette façon de la
concevoir ne porte pas atteinte au monisme psychologique. Mais ce

qui est plus grave, c'est qu'elle est qualifiée d'irrationnelle, d'alogos.

Quel sens convient-il de donner au mot? Cet irrationnel est-il un
«extra-rationnel» ou un «anti-rationnel»? - Nous trouvons chez

Cicéron une indication donnant à penser que dans l'antiquité déjà
on hésitait sur la signification du terme: «Toute passion, lit-on dans

les Tusculanes, est un mouvement de l'âme dépourvu (expers) de

raison ou dédaignant la raison ou désobéissant à la raison62.» La
discussion a repris de nos jours :

M. Pohlenz a cherché à montrer que Zénon ne défendait pas
encore un véritable monisme de la raison, comme Chrysippe, et

admettait l'existence dans l'âme humaine d'un élément extérieur à la
raison. Chrysippe aurait au contraire nié la présence de tout élément
de ce genre, mais, par souci de sauvegarder l'unité extérieure du
stoïcisme et de masquer toute divergence entre le fondateur de l'Ecole
et lui-même, il aurait conservé et transmis à la postérité la formule
de Zénon, en lui donnant une signification qu'elle n'avait pas à

l'origine63. Pour défendre cette thèse, M. Pohlenz se fonde avant tout
sur certaines indications tirées d'un traité de Galien, le De placitis
Hippocratis et Platonis. Dans cette œuvre, Galien critique violemment
la théorie de Chrysippe en utilisant pour cela un traité Des passions

du stoïcien Posidonius qui s'était lui-même dressé contre Chrysippe.
Or, d'après Galien, c'est Chrysippe qui définissait les passions comme
des jugements émanant de la partie rationnelle de l'âme, tandis que
pour Zénon elles n'étaient pas les jugements eux-mêmes, mais des

modifications du pneuma (contractions, effusions, etc.) accompagnant
ces jugements64. De plus, selon Galien, Posidonius interprétait la
définition de la passion remontant à Zénon comme la preuve que
pour le fondateur du stoïcisme la passion provient de tendances

62 Cicéron, Tusc., III, 11, 24 (SVF., III, 385).
63 Voir surtout Zenon und Chrysipp, p. 15 ss., et Die Stoa, I, p. 142 ss.
64 Galien, Hipp, et Plat., V, 1, p. 429 K. (SVF., III, 461).

168



extérieures à la raison65, et s'appuyait sur quelques vers de Cléanthe
qui nous font assister à un dialogue entre la colère et la raison pour
affirmer que le successeur immédiat de Zénon défendait lui aussi un
dualisme psychologique66.

Il serait trop long de discuter ici en détail la thèse de M. Pohlenz.

Je me bornerai à noter que les textes sur lesquels celui-ci s'appuie
sont contredits par d'autres sources, entre autres par Plutarque qui,
dans les lignes citées précédemment, attribue la même doctrine des

passions à Zénon et à Ghrysippe. En outre, le fait que Posidonius et
Galien se posent eux-mêmes en adversaires de Ghrysippe donne à

leur témoignage un caractère polémique et soulève quelque doute

quant à leur objectivité. Il est certes possible que Ghrysippe se soit
écarté de Zénon sur ce point comme sur d'autres, mais les

conclusions de M. Pohlenz restent à mon avis conjecturales. Je ne m'y
arrêterai pas davantage et j'aborde directement la doctrine de

Chrysippe, que la postérité a le plus souvent considérée comme celle
de l'ancien stoïcisme en général67.

Si les anciens ont pu hésiter entre diverses définitions de l'élément
irrationnel propre à la passion, ces hésitations remontent
vraisemblablement aux critiques des adversaires de Chrysippe, en

particulier de Posidonius. En tout état de cause, on sait que Ghrysippe
entendait par irrationnel «désobéissant au logos et qui s'est détourné
du logos»68. Les stoïciens nient la présence dans l'hégémonikon d'un
irrationnel considéré comme un élément extérieur au logos, nous dit
Plutarque, et appellent cet hégémonikon irrationnel «lorsqu'il est

entraîné par la démesure de la tendance à quelque extravagance
contraire à la décision de la raison»69.

Tournant le dos à la raison, qui le constitue essentiellement,

85 Ibid., IV, 5, p. 395 K.
86 Ibid., V, 6, p. 476 K. (SVF., I, 570). Mais Ed. Zeller fait remarquer

que Posidonius prend une tournure oratoire pour une affirmation
philosophique {op. cit., p. 203, n. 1).

87 La plupart des témoignages cités par la suite se rapportent au traité de
Chrysippe Des passions, dont le dernier livre, consacré à la thérapeutique des

passions, est souvent cité sous le titre de Thérapeutikos.
88 Cité par Galien, ibid., IV, 2, p. 368 K. (SVF., III, 462) : ânet/&èç X6yq>

xai âneazoai.iaévov tajv Xôyov. Des formules similaires reviennent souvent
chez Galien, citant ou discutant Chrysippe. Parmi les autres sources, voir
entre autres Stobée, II, p. 88 W. (SVF., III, 378).

89 Plutarçwe, Virt. mor., 3, 441 c (SVF., III, 459).

12 Studia Philosophica XXV 169



l'homme vaincu par la passion se fuit lui-même et l'on peut dire au
sens propre qu'il n'est plus lui-même, qu'il est hors de lui-même: la

passion le met littéralement en état cVex-stase10. Sous l'effet de cette
altération de tout son être, il ne prête plus aucune attention aux
exhortations de la raison, qu'il renvoie comme un «censeur intempestif»71.

Et pourtant cette altération n'est possible que par la raison
elle-même: elle consiste en un jugement erroné sur la nature d'un
événement et l'attitude qu'il convient d'adopter à son égard. C'est
ainsi par exemple que le chagrin réside dans l'opinion fraîchement
formée qu'un grand malheur nous frappe et qu'il est légitime d'en
être affligé72.

Dans la passion, la raison ne succombe donc pas sous l'assaut de

forces psychiques extra-rationnelles: c'est par l'exercice défectueux
de ses propres pouvoirs qu'elle se met en échec. Si la passion se définit
comme irrationnelle, cet irrationnel est un «anti-rationnel» issu d'une
raison intérieurement modifiée73.

Cette altération de la raison, Chrysippe s'est efforcé d'en saisir

avec précision la nature, afin de pouvoir la soigner par des remèdes

appropriés. Bien qu'elle réside toujours dans une erreur74, elle n'est

pas réductible à une simple erreur théorique du jugement. Deux

70 L'altération passionnelle est souvent caractérisée comme une fuite hors
de soi-même dans les passages de Chrysippe que cite Galien, ibid., IV, 6,

p. 409 K. et 414 K. (SVF., III, 475 et 478): où nao' èavxoiç oi)ô' èv êavvoîç
ôvvaç, è^tazapcsila xai eÇa ycvo.usïïa èavzcbv.

71 Ibid., p. 411 K. (SVF., III, 475).
72 Cf. p. ex. Andronicus, TIeqï naUâv, 1, p. 11 Kreuttner (SVF., III, 391).

On trouve de nombreuses définitions similaires, aussi bien pour le chagrin
que, mutatis mutandis, le plaisir, le désir et la peur. L'idée que l'opinion doit
être encore «fraîche» (nQÔoepazoç, litt, «fraîchement tué») revient à plusieurs
reprises. - E. Bréhier souligne avec raison la différence entre 1) l'opinion sur
le bien ou le mal, et 2) l'opinion sur la convenance de la passion. Mais il est
difficile de le suivre quand il affirme que pour Chrysippe c'est uniquement
la seconde opinion qui constitue la passion (Chrysippe, p. 253-6).

73 Quoique je ne suive pas l'interprétation de R. Philippson, je pense avec
lui que dans la théorie stoïcienne des passions alogos signifie vernunftwidrig et
non vernunftlos (art. cit., p. 153). - Selon Galien (ibid., IV, 4, p. 383 K.), alogos

ne peut avoir que deux sens, le sens privatif (dépourvu de raison) et le sens

dépréciatif (raisonnant mal), mais Chrysippe aurait forgé un troisième ou même
un quatrième sens en faisant violence à la langue.

74 Cicéron, Tusc., IV, 17, 39: omnia aut nimis tristia aut nimis laeta errore

fieri.

170



passages de Ghrysippe sont à cet égard très significatifs. Dans le

premier, après avoir défini la passion dans ce qu'elle a d'irrationnel
comme un mouvement qui pousse à désobéir au logos et à s'en

détourner, il ajoute qu'un tel mouvement ne se produit pas «à la
suite d'un faux pas ou d'une inadvertance survenant dans le cours
d'une démarche rationnelle»75. Le sens de cette déclaration s'éclaire
à la lecture du second passage, où la définition de l'irrationnel,
donnée dans les mêmes termes que précédemment, est suivie de cette

explication: «Nous parlons dans de tels cas d'un emportement
irrationnel, non pour désigner une mauvaise démarche dans le

raisonnement, comme s'il s'agissait de caractériser l'attitude opposée
à celle de l'homme qui raisonne bien, mais le congé donné à la
raison76.» Dans ses commentaires, Galien ajoute que celui qui juge
mal «ne se détourne pas de la raison, mais se trompe tout en la
suivant»77. Autrement dit, Chrysippe oppose l'erreur résultant d'un
mauvais usage de la raison au cours d'une démarche qui reste
néanmoins rationnelle à l'égarement caractérisé par le rejet de toute
raison. Telle est par exemple l'erreur commise par les philosophes
qui croient à tort que les atomes sont les éléments derniers, par
opposition à l'égarement de ceux qui se laissent aller au chagrin ou
à la crainte. Alors que les uns sont capables de rectifier leur jugement,
si on leur découvre leur erreur, les autres succombent à la tyrannie
de la passion, même si on leur enseigne qu'il ne faut pas s'affliger ou
prendre peur78.

A côté de l'erreur sur une question de physique n'intéressant

qu'indirectement la morale, il faudrait encore envisager le cas de

l'erreur portant sur un point d'éthique, par exemple sur la définition
du bien. Cette erreur-là peut-elle, dans la perspective stoïcienne, se

produire sans que l'âme soit du même coup submergée par la
passion? — On serait tenté de répondre par la négative, et pourtant
Chrysippe semble l'avoir admis, puisque dans son Thérapeutikos il
déclare: «Même si celui qui est vaincu par la passion pense que le

75 Galien, ibid., IV, 2, p. 369 K. (SVF., III, 462) : ôbiquaoTïii.i.évoiç xai
jzagiôév %i y.atà tôv Xôyov.

76 Ibid., IV, 4, p. 385 K. (SVF., III, 476) : O'b'i olov xaxàç èv tq> ôiaXoylÇeoUai,,

ôç &v tiç sïrcoi xatà to s/ew èvavtlmç mqôç tà s-bXôyag, àXXà y.atà tpv vov
Xôyov ùnoatQocp'fjv.

77 Ibid., p. 386 K. : oiix, &néatgantai, tàv Xôyov, âXX' èoipaXtac xat' aiitôv.
78 Stobée, II, p. 89 W. (SVF., III, 389).

171



bien est le plaisir, il n'en faut pas moins le secourir et lui montrer que
toute passion rompt l'harmonie intérieure, même pour ceux qui ont
placé le bien et la fin suprême dans le plaisir79.» Gomme le montre
bien le commentaire d'Origène, Chrysippe reconnaît ainsi que des

doctrines morales fausses n'entraînent pas nécessairement l'égarement

passionnel. De la part d'un philosophe que l'on considère
volontiers comme un intellectualiste dogmatique, cette attitude a de

quoi surprendre, mais il ne faut pas en minimiser la signification en

arguant, comme le fait M. Pohlenz, du fait que le Thérapeutikos est

un ouvrage de propagande, destiné à un large public80. En fait, une
telle déclaration s'accorde parfaitement avec la distinction entre
l'erreur théorique et l'égarement passionnel.

Cette distinction se marque également dans l'idée que l'homme
emporté par la passion peut persévérer dans son égarement tout en
étant conscient de la faute qu'il commet et du préjudice qu'il se

cause81 : il ne peut en être ainsi que si la passion comporte un élément
de contrainte qu'on ne trouve pas dans l'erreur théorique82. C'est

cet élément que met en lumière la fameuse comparaison entre la
victime d'une passion et un coureur qui, emporté par son propre
élan, ne peut plus s'arrêter ou modifier sa course à son gré83.

Si la passion peut être caractérisée comme une erreur, toute
erreur n'est donc pas pour autant assimilable à une passion. Seule

peut l'être l'erreur solidaire d'un rejet de la raison, rejet qui apparaît
comme une désobéissance, un refus, une «conversion à rebours»,
dont l'auteur n'est autre que la raison elle-même.

Devant une telle doctrine on se demandera peut-être, avec Galien

reprenant la critique de Posidonius, comment un philosophe dont
l'œuvre se veut rationnelle peut parler d'une désobéissance à la
raison qui serait l'œuvre de la raison, d'un rejet de la raison qui serait

79 Origène, Contra Celsum, VIII, 51, p. 266 Kö. (SVF., III, 474).
80 C'est dans son étude Das dritte und vierte Buch der Tusculanen (Hermes, 41,

1906, cf. p. 352-355) que M. Pohlenz a cherché à montrer le caractère
populaire du Thérapeutikos, qu'il invoque à l'appui de ses appréciations sur
Chrysippe dans Die Stoa, II, p. 82, et Stoa und Stoiker (Zürich, Artemis-Verlag,
1950), p. 160.

81 Cf. p. ex. Galien, ibid., IV, 6, p. 410 K. (SVF., III, 475) : les amoureux
ou les gens en colère s'écrient qu'ils veulent satisfaire leur passion xal
si ôiauaQi'd-vovoiv ycat si âov/Mpooov êauv aïivolç.

82 Stobée, II, p. 89 W. (SVF., III, 389) : näv siâdoç ßiaanxöv s<mv.
88 Galien, ibid., IV, 2, p. 369 K.; 6, p. 412 K. (SVF., III, 462, 478).

172



encore raison84. Mais une telle critique, dont le but est de montrer
qu'en fait Chrysippe avait été contraint d'admettre malgré son
rationalisme un élément extra-rationnel dans l'âme humaine,
manifestant ainsi la supériorité de la conception platonicienne de l'âme
sur la sienne propre, ne méconnaît-elle pas le caractère spécifique de

la doctrine de Chrysippe en prétendant la juger à partir de

présupposés platoniciens? Avant de crier à l'incohérence ou à la
contradiction, il faut se livrer à une investigation plus poussée.

Pour ce faire, passons de la définition «la passion est un mouvement

irrationnel» à la définition «la passion est une tendance
excessive». Ces deux formules, que de nombreux textes présentent
simultanément, ne sont pas simplement juxtaposées, mais intérieurement

liées. L'exégèse de la première nous a en effet conduit à l'idée
de désobéissance. Or cette désobéissance est une transgression conduisant
à dépasser la mesure imposée à la tendance par le logos85: «Transgressant

la raison la tendance peut légitimement être qualifiée
d'excessive86.» D'une façon plus précise, puisque la tendance est

une manière d'être du logos, c'est le logos lui-même qui transgresse
la mesure qu'il s'est imposée.

Cette démesure réside dans la trop grande violence de l'impulsion
et confère à la passion un caractère quantitatif, intensif. A cet égard
il faut relever que les définitions des diverses passions comportent
souvent une donnée d'ordre intensif: tantôt c'est la mention que
l'événement extérieur déclenchant la passion apparaît faussement comme
un grand bien ou un grand mal87, tantôt c'est l'indication que le

mouvement ainsi provoqué est violent, massif88. Il est clair que la

grandeur présumée du bien ou du mal extérieur ne fait que refléter

84 Ibid., IV, 4, p. 382 K.
85 Ibid., IV, 2, p. 369 K. (SVF., III, 462) : 6 ivXsovaafiàç vrjç ôoiirjç eigrirat.

ôcà zô trjv xafî' a-ÔTOvç xai qjvowijv tcov ÔQUÔtv ov/AfievQlav vnegfiatveiv.
86 Ibid., IV, 5, p. 394 K. (SVF., 111,479): öjregßalvovoa tôv Xàyov 1/ôq/m)

oixelaç t' &v nXeoväfyiv g tplel-g.
87 D'après le témoignage de Posidonius rapporté par Galien (ibid., IV, 7,

p. 417 K. SVF., III, 481), la grandeur du mal présumé joue un rôle décisif
dans la façon dont Chrysippe caractérise le chagrin. Cf. aussi Cicéron, Tusc.,

III, 11, 25 (SVF., III, 385): nam et metus opinio magni mali impendentis, et

aegritudo est opinio magni mali praesentis
88 Pour le caractère violent (ocpoôgôç) du mouvement, cf. Plutarque, Virt.

mor., 10, 450 b (SVF., III, 468). Pour le caractère massif (âilQÔoç), cf. Galien,
ibid., IV, 5, p. 394 K. (SVF., III, 479).

173



la violence de l'impulsion et que c'est dans l'âme que réside le facteur
intensif sans lequel il n'y aurait pas de passion. D'autre part, même
si le jugement erroné inhérent à la passion affirme la grandeur d'un
bien ou d'un mal, en tant que jugement il ne comporte pas lui-même
de marque intensive. Gomme le dit Ghrysippe, «ce n'est pas dans le

fait de juger que telles choses sont bonnes que réside l'infirmité, mais
dans le fait de se précipiter sur elles plus (èjr: n'/.sov) que ne le permet
la nature»89. D'où vient donc ce caractère intensif de la passion,
cette propriété qu'elle a de comporter «le plus et le moins»90?

Pour répondre à cette question, il faut faire intervenir la tension

propre à l'âme, son tonos. Aux yeux des stoïciens, on le sait, l'univers
pris dans sa totalité et chacune de ses parties prise individuellement
sont intérieurement pénétrés par un souffle, un pneuma, ayant une
certaine tension. Cette tension est la force qui donne aux êtres leur
unité en maintenant liés leurs éléments constituants. Or l'âme, qui
est assimilée à un souffle igné, a également son tonos, sa tension

propre91.

Lorsque cette tension est suffisante, l'âme est en état d'eutonie: elle

possède alors une vertu appelée force, mentionnée parfois à côté des

vertus consistant en connaissances. Mais il peut aussi arriver que cette
tension se relâche et que l'âme soit frappée d'atonie, ce qui se traduit
moralement par un vice appelé faiblesse ou impuissance. Cette faiblesse

se marque par une disposition au laisser-aller (xazdavaaiç èvôozixij)
à la faveur de laquelle la passion peut s'installer dans l'âme, la
transformer et l'asservir. Chrysippe cite à cet égard l'exemple de

ceux que la peur fait fléchir, que la promesse d'un gain ou la crainte
d'un châtiment amène à trahir et à se couvrir de honte: tous les

actes de ce genre sont des manifestations de faiblesse92.

C'est l'usage correct du pouvoir d'assentiment qui est le plus

89 Galien, ibid., p. 396 K. (SVF., III, 480). L'infirmité mentionnée ici est

V<iQ0(i)0vr)iMi, état invétéré succédant aux emportements passionnels. Cicéron
(Tusc., IV, 11, 26 SVF., III, 427) en donne une définition comportant
aussi un élément intensif: Definiunt animi aegrotationem opinationem vehementem de

re non expetenda, tamquam valde expetenda sit, inhaerentem et penitus insitam.
90 Plutarque, Virt. mor., 10, 449 d (SVF., III, 468).
91 Alex. Aphr., De anima libri mantissa, p. 115 Bruns (SVF., II, 785).
92 Sur la signification psychologique et morale du tonos, voir surtout

Galien, ibid., IV, 6, p. 403-5 K., qui donne une longue citation de Chrysippe
(SVF., III, 473). Stobée mentionne la force comme vertu et lafaiblesse comme
vice (II, p. 62 et 58 W. SVF., III, 278 et 95).

174



directement touché par cette faiblesse. Elle entraîne en effet
l'incapacité de donner un assentiment ferme aux connaissances dont la
vérité est reconnue: «Chrysippe dit que nous nous détachons parfois
des vérités que nous avons reconnues correctement, parce que la
tension de l'âme a fléchi, ne s'est pas maintenue d'une façon continue
et n'est pas restée soumise aux ordres du logos93.» Du même coup
nous sommes à la merci des représentations fausses, auxquelles nous
risquons de donner notre assentiment par faiblesse94. Tout jugement
fondé sur cet «assentiment faible» sera regardé comme une pure
opinion95.

Or l'assentiment précède nécessairement le déploiement de la
tendance: la simple représentation d'un bien ou d'un mal présumé
ne suffit pas à mettre la tendance en mouvement, c'est seulement

lorsqu'elle a été sanctionnée par un assentiment de notre part que
cette représentation se transforme en jugement de valeur capable de

mettre la tendance en mouvement96. Que l'on considère la passion

comme un jugement de valeur faux ou comme une tendance
excessive, en séparant par la pensée deux moments d'un processus
unique, son apparition présuppose donc toujours l'assentiment donné
à une représentation fausse par une âme faible. Ainsi la passion et la

dépravation morale qu'elle entraîne paraissent imputables au manque
de tension, à la faiblesse de l'âme97.

Cette conception rend compte du facteur intensif propre à toute
passion. Suivant la force plus ou moins grande de la tension, le pou-

93 Galien, ibid., p. 403-4 K.
94 PlutARque, Stoic, rep., 47, 1057 b (SVF., III, 177): Pn' àaiisvsiaç

avyy.atazù'&EO-&<u.
95 Sextus Emp., Adv. math., VII, 151 (SVF., I, 67) : ôôÇav eîvai vr)v àcd-evrj

/.ai ipsvôrj ovyxazàfteoiv. Cicéron, Tusc., IV, 7, 15 (SVF., III, 380): opina-
tionem volunt esse imbecillam adsensionem.

96 Plutarque, ibid., 1057 a (SVF., III, 177).
97 Galten, ibid., p. 403 K. : aiztàzat, (se. ô Xgvatjzizog) zàvngazzop,év(ùvovK

àgfîâç àzovtav ze xai âôïïévetav zfjg ipvxfjç. Cette interprétation du rôle du tonos

s'écarte de celle proposée par R. Philippson (art. cit., p. 166). Pour cet auteur,
la démesure de la tendance proviendrait du fait que son tonos est excessif,
l'assentiment se montrant faible parce qu'il serait submergé par la force du
tonos de la tendance. Cette interprétation me paraît fausse, car les textes ne
parlent jamais d'un tonos de la tendance, mais d'un tonos de l'âme, et mettent
clairement la démesure de la tendance en rapport avec un affaiblissement de
ce tonos. C'est ainsi que Galien déclare que «ceux dont la tension vitale est

175



voir d'assentiment est en effet lui-même plus ou moins ferme et la
tendance plus ou moins solidement assujettie à la mesure raisonnable.

D'autres traits de la passion, que Ghrysippe avait reconnus au
risque de donner des armes à ses adversaires, pourraient être expliqués

par la tension. Le fait qu'une erreur de jugement ne se traduit pas
nécessairement par un égarement passionnel pourrait signifier que,
tout en adhérant à une représentation fausse, l'âme a gardé suffisamment

de force pour ne pas être totalement aveuglée. Si d'autre part
certains hommes succombent à la passion tout en reconnaissant qu'ils
ont tort, c'est sans doute que les représentations vraies qu'ils
continuent d'admettre ne sont pas l'objet d'un assentiment assez fort. Il
n'est pas jusqu'à l'action lénifiante du temps sur la passion qui ne
s'éclaire grâce à la notion de tension. Chrysippe avouait lui-même
son embarras devant le fait qu'après un paroxysme la passion s'apaise

peu à peu, même si les opinions fausses se maintiennent98. Ne
pourrait-on pas essayer d'expliquer cet apaisement par un renforcement

progressif de la tension rendant le pouvoir d'assentiment moins
faible et permettant au logos de «s'insinuer» de nouveau dans la

place, selon l'expression de Chrysippe99?
Reste une dernière difficulté: en liant la passion à la faiblesse de

l'âme, Chrysippe n'admet-il pas implicitement l'existence d'un
élément extra-rationnel? - Déjà pour Posidonius et Galien, qui
cherchaient à le prendre en flagrant délit de contradiction, le rôle
conféré au tonos revenait à expliquer la passion par une «faculté»
(dynamis) autre que la raison. De nos jours, R. Philippson, qui a

insisté sur l'importance du tonos dans la doctrine des passions,
soutient aussi qu'en admettant l'existence de cette tension Chrysippe
reconnaît contre son gré l'insuffisance d'une explication purement
rationaliste des passions100. Inversement, E. Bréhier, qui voit dans
la pensée de Chrysippe un intellectualisme extrême, réduit le rôle
psychologique et moral de la tension à celui d'un simple «épiphéno-
mène» s'ajoutant aux sciences et aux vertus, et proteste contre la

faible subissent de fortes passions psychiques» (De locis affectis, V, 1, p. 301 K.
SVF., If, 876). - De même, chez Spinoza (Ethique, IV, prop. 56), la

suprême impuissance de l'âme entraîne le suprême orgueil ou la suprême
dépréciation de soi, et toutes les autres passions à leur suite.

»s Galien, Hipp, et Plat., IV, 7, p. 419 K. (SVF., m, 466).
98 Ibid., p. 422 K. (SVF., III, 467).

100 R. Philippson, art. cit., p. 165-168.

176



tendance à en faire un «substrat dynamique» présent derrière toute
manifestation physique ou psychique101.

En fait l'idée d'une tension propre à l'âme ne conduit pas
nécessairement au dualisme. Lorsque Galien, profitant de l'ambiguïté du
terme dynamis, conçoit cette tension comme une «faculté» opposée
à la raison, il trahit certainement la pensée de Chrysippe. Si l'on
peut considérer le tonos comme une dynamis, c'est parce qu'il rend
l'âme puissante, non parce qu'il serait une «faculté» se distinguant
du logos, ni même une «fonction» du logos se situant sur le même

plan que la représentation, l'assentiment ou la tendance.

Le tonos est la tension interne qui unifie un être et, dans le cas de

l'âme humaine, il ne peut être qu'une tension immanente à la totalité
de l'âme. Cette tension est-elle insuffisante, en raison soit d'un
affaiblissement interne, soit de la force de l'impression venue du
dehors, le logos faiblit et ne peut plus adhérer à ses propres normes:
c'est en cela que consistent la désobéissance et la démesure propres
à la passion102. Mais si la tension est suffisante, elle est la force même
du logos, qui lui permet de s'attacher avec constance et fermeté à la
vérité.

L'analyse psychologique des passions, qui a mis en relief le rôle de

la tension, nous a du même coup conduits jusqu'au seuil de la morale.
La notion de tension présente en effet deux aspects difficiles à

dissocier. En tant que propriété fondamentale du pneuma, la tension
ressortit à la physique ou, si l'on envisage plus particulièrement l'être
humain, à la physiologie et à la psychologie - que les stoïciens ne

distinguent pas nettement l'une de l'autre en raison de leur
matérialisme. A ce titre-là la tension permet d'expliquer d'une façon

101 E. Bréhier, Chrysippe, p. 85-86. Le passage vise en particulier
l'interprétation de Ravaisson. Dans son Essai sur la métaphysique d'Aristote, t. II, ce
dernier déclare que «le stoïcisme se résume tout entier dans l'idée de la
tension» (p. 118). En conséquence il affirme que dans cette doctrine la
sagesse, la connaissance et la vertu résident dans la tension de la raison,
tandis que la passion consiste en un manque de tension (cf. p. 126, 179, 200).
Malgré certaines exagérations, cette interprétation de caractère dynamiste
met en relief un aspect essentiel du stoïcisme.

102 M. Van Straaten déclare en termes fort pertinents (op. cit., p. 111) :

«Nous croyons pouvoir définir le mieux le pathos par le logos humain qui, à
cause d'une impression excessivement forte du dehors, est hic et nunc en
révolte contre les règles morales, qu'il a fixées lui-même comme normes
générales. »

177



médicale la passion, assimilée à une maladie dont l'issue peut être

mortelle, comme le montre l'exemple de ceux qui succombent à

une peur ou à une joie violente103. Galien nous a transmis de

nombreux passages où Chrysippe considère la passion de ce point de vue
médical en développant l'analogie entre la maladie du corps et celle
de l'âme104.

Mais d'autre part la notion de tension revêt une signification
morale. Héritiers spirituels des cyniques et de leur morale de l'effort,
les stoïciens ont fait de la tension le principe de l'effort moral, de

cette force qui, selon le cynique Antisthène, est nécessaire à la
réalisation de la vertu105.

Le stoïcien Gléanthe définissait les quatre vertus fondamentales

par la force de la tension: «La tension de l'âme, lorsqu'elle est

capable d'accomplir ce qui convient, s'appelle force et puissance.
Cette force ou puissance, quand elle s'applique à persévérer, s'appelle
maîtrise de soi; quand elle s'applique à supporter, elle est le courage;
quand elle se rapporte au mérite, la justice; quand elle conduit à

choisir ou à éviter, la tempérance106.»
On a souvent opposé ce passage aux définitions stoïciennes bien

connues qui présentent les vertus comme des connaissances, par
exemple le courage comme la science des choses qui sont à craindre
et de celles qui ne le sont pas, ou la justice comme la science consistant
à donner à chacun selon son mérite107. C'est ainsi que, selon E. Bréhier,
Cléanthe expulse le savoir de la vertu, alors que Chrysippe retourne
à l'intellectualisme extrême108. Mais en fait ces deux façons de définir
la vertu ne s'opposent nullement. La science implique une assurance
inébranlable et cette assurance n'est possible que si l'âme est

suffisamment forte, aussi ne faut-il pas s'étonner de trouver, parmi les

définitions de la science qui nous ont été transmises, un énoncé qui
la lie directement à la tension: «(La science est) une disposition

permettant de recevoir les représentations sans être ébranlé par
aucun argument, disposition qui, disent les stoïciens, réside dans la

103 Galien, De locis affectis, V, 1, p. 301 K. (SVF., II, 876).
104 Galien, Hipp, et Plat., V, 2, p. 437 ss. K. (SVF., III, 471).
105 Diog. Laërce, VI, 11.
106 Plutarç)ue, Stoic, rep., 1, 1034 d (SVF., I, 563).
10' Les définitions de ce genre abondent, cf. p. ex. Stobée, II, p. 59 W.

(SVF., III, 262).
108 E. Bréhier, Chrysippe, p. 240.

178



tension et la puissance (èv tôvqj xa'c ôvvdfiei)109.» Il n'y a donc aucune
contradiction à caractériser la vertu tantôt par la force de l'âme,
tantôt par le savoir. Dans les deux cas elle implique la perfection d'un
logos suffisamment fort pour adhérer fermement à la vérité, c'est-
à-dire « la perfection conforme à la nature de l'être raisonnable en tant
que raisonnable»110.

Que l'on porte son regard sur la passion ou sur la vertu, on arrive
donc à l'idée que le degré de tension ne fait qu'exprimer la force ou
la faiblesse du logos. Si l'explication psychologique ou médicale
incline à considérer cette tension comme la cause du trouble passionnel,

c'est au prix d'une analyse qui risque de fausser la réalité en
donnant à penser que le logos subit l'action d'un principe extérieur
à lui. En fait, c'est le logos seul et le logos tout entier qui est responsable
de sa force ou de sa faiblesse, de sa perfection ou de sa dépravation,
de son bonheur ou de son malheur. Selon l'expression stoïcienne bien

connue, ces choses sont «en notre pouvoir» {ètp fftûv) : bien qu'aucun
texte ne l'affirme explicitement, la force de la tension doit être en

notre pouvoir, puisque l'assentiment est en notre pouvoir et que sa

propre force fait un avec celle de la tension ; et, du fait que l'assentiment

est en notre pouvoir, la vertu aussi bien que la passion et le

vice le sont également111.

* **

Telle qu'elle apparaît au terme de cette étude qui s'est efforcée

d'en préciser certaines orientations fondamentales, la psychologie des

anciens stoïciens débouche sans solution de continuité sur leur
morale. Mais ce n'est pas une préface hâtive à une réflexion morale

qui seule préoccuperait vraiment ces philosophes : s'efforçant de
saisir l'âme humaine dans sa totalité et de remonter jusqu'au principe
de toute action, elle offre à la morale un fondement.

i°9 Stobée, II, p. 74 W. (SVF., III, 112). L'adjectif àfiezànzonoç (inébranlable)

figure aussi bien dans la définition de la représentation comprehensive -
critère de la vérité - que de la science.

110 Diog. Laërce, VII, 94 (SVF., III, 76).
111 Voir en particulier Cicéron, Acad. Pr., II, 12, 37-9 (SVF., II, 115):

ut sit aliquid in nostra potestate, in eo, qui rei nulli adsentietur, non erit. Ubi igitur
virtus, si nihil situm est in ipsis nobis? Acad. Post., I, 10, 38 (SVF., I, 207):
perturbationes voluntarias esse putabat {seil. Zeno).

179



On a souvent reproché à cette psychologie d'être incohérente,
voire contradictoire. Les interprétations proposées ci-dessus font dans

une grande mesure justice de ces accusations. Pour autant qu'on peut
la saisir à travers des données fragmentaires, de qualité souvent bien
médiocre, la conception de l'âme humaine défendue par les anciens

stoïciens et spécialement par Chrysippe recèle non seulement des

aperçus profonds - comme le reconnaissent même des adversaires

tels que Posidonius et Galien - mais forme une doctrine cohérente.

Elle présente certes une difficulté majeure: comment un être
essentiellement rationnel peut-il dans la passion se révolter contre
les normes que la raison inscrit en lui? Cette révolte nous est présentée

comme une «a-version», comme un mouvement de désobéissance

d'une âme qui se détourne de la norme. Ce n'est sans doute pas un
hasard si les stoïciens retrouvent pour caractériser ce mouvement
l'image par laquelle Platon symbolisait dans le Mythe de la caverne le
refus du prisonnier qui tourne le dos à la lumière vers laquelle il
devrait tendre112. Ce mouvement de refus ne surprend pas dans une
doctrine qui, tel le platonisme, institue une séparation ontologique
entre l'âme et le Bien, et invite l'âme à opérer une conversion. Mais
comment un tel mouvement peut-il trouver place dans une doctrine
qui proclame l'immanence de la norme à l'âme? On fera sans doute
valoir que ce mouvement ne suscite pas l'apparition dans l'âme
d'éléments véritablement hétérogènes à la raison, puisque la passion
se définit simplement par un excès, par la trop grande violence d'une
tendance qui reste, quant à sa nature propre, conforme à la raison113.

Cette modification de caractère purement intensif est certes plus
facile à concevoir qu'une transformation qualitative engendrant des

propriétés nouvelles, mais il n'en reste pas moins que sous son effet la
raison se dissocie de la norme qu'elle porte en elle. Avouons qu'il y a
là une difficulté considérable, à laquelle on ne voit pas que le stoïcisme

ait répondu. On retrouve là sous une forme particulière le problème

112 Platon, République, VII, 515 e. Platon et les stoïciens emploient le
verbe ànoo%QécpOfiai, pour caractériser ce mouvement de refus. On sait que la
conversion platonicienne est une fx,e%aa%QOCpif) {ibid., 532 b).

113 En l'absence de fragments définissant avec précision l'extirpation des

passions exigée par les anciens stoïciens, M. Van Straaten {op. cit., p. 183)

pense qu'il ne s'agit pas d'une extirpation de la tendance, qui ne peut être
mauvaise en soi puisqu'elle est donnée par la nature, mais d'une répression
de l'excès qui fait de la tendance une passion. Je souscris à cette interprétation.

180



fondamental auquel s'achoppe toute philosophie moniste: comment
l'un peut-il donner naissance au multiple? Mais l'absence de réponse
satisfaisante à ce problème ne constitue pas une raison suffisante pour
déclarer la doctrine incohérente ou contradictoire.

Au début de cette étude j'ai marqué quelque réserve à l'égard de

la tendance à faire de la psychologie des anciens stoïciens - ou tout
au moins de Chrysippe - un «intellectualisme radical», suivant une
expression de M. Pohlenz114 qui résume bien la pensée de nombreux
interprètes modernes. Il me reste à préciser la portée de cette réserve.

Qualifier les stoïciens d'intellectualistes, c'est manifestement les

présenter comme des successeurs de Socrate, et tel est bien le propos de
M. Pohlenz, pour qui Chrysippe fournit un fondement psychologique
à l'identité du savoir et de la vertu proclamée par Socrate115. Or, à

la suite de simplifications outrancières de la pensée socratique, on
interprète parfois l'affirmation de cette identité comme la réduction

pure et simple du désir ou de la volition au concept abstrait et inerte,
«muet comme une peinture sur un mur»116. Si une telle doctrine a

jamais été défendue vraiment, ce n'est en tout cas pas par les anciens
stoïciens. Mais il y a aussi un intellectualisme qui cherche à intégrer
les fonctions affectives ou volitives à la pensée, qui se propose
d'incorporer le désir ou la volition à la connaissance. Au lieu de se réduire
à des idées inertes incapables d'entraîner l'âme sans l'intervention de

facultés non intellectuelles, la connaissance est alors dynamique par
essence. Tel est l'intellectualisme de Spinoza, pour qui la volonté est

la force même de l'idée. Quant à l'ancien stoïcisme, qui intègre à la
raison le dynamisme de la tendance et fonde la fermeté de l'assentiment

au vrai sur une force immanente à la raison, c'est bien un
intellectualisme en ce sens-là.

114 M. Pohlenz, Die Stoa, I, p. 89.
116 Ibid., p. 92, 125.
116 Spinoza, Ethique, II, prop. 43, scolie.

181


	L'unité de l'âme humaine dans l'ancien stoïcisme

