Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: Philosophie et économie politique chez le jeune Marx
Autor: Muller, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883371

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie et économie politique chez le jeune Marx

par Philippe Muller

I1 y aura bient6t 100 ans, en 1967, qu’aura paru le premier volume
du Capital. Mais il y en a beaucoup moins que I’on connait le chemine-
ment qui a conduit le jeune Marx, Dr. en philosophie d’Iéna pour une
thése sur un point d’histoire des idées, a cette premiére grande ceuvre
d’économie politique. Et il y en a encore moins, 4 peine une quinzaine,
que I'on voit Marx devenir I'objet d’études philosophiques qui ne soient
ni des exercices d’hagiographie, ni des dénigrements systématiques.

Il aura fallu cette relative neutralisation — et ’affirmation qui a tant
choqué, de Sartre que le marxisme est [a philosophie moderne, la
seule qui soit adéquate 2 «encompasser» ’homme contemporain et
son monde — pour qu’on s’accroche & comprendre avant de juger, et
pour qu’on se persuade qu’ici il est important de comprendre parce
qu’un aspect central de nos attitudes modernes s’y révcéle.

L’exposé que j’aimerais soumettre a votre discussion ce soir est né
de la surprise que j’ai eue, comme beaucoup d’autres, a lire le juge-
ment de Sartre au début de Questions de méthode. 11 parle du mar-
xisme comme de /z philosophie des temps modernes. Mais le marxisme,
lui-méme, ne se constitue-t-il pas précisément comme non-philosophie,
comme dépassement, et négation de la philosophie, comme science,
économie politique ou sociologie rigoureuses? N’est-il pas avant tout
une mise en question de la philosophie?

Il semble nécessaire de revenir sur le point ou il se sépare de la
philosophie, pour examiner si les raisons qu’il a sont bien suffisamment
contraignantes, pour vérifier si, en croyant dépasser la philosophie,
Marx en sort effectivement, ou s’il est seulement victime d’une illusion,
et, ne critiquant qu’une philosophie déterminée, celle de Hegel, il ne
serait tout de méme pas resté sur le plan qu’il croyait avoir quitté.

I

A certains égards, toute ’histoire de la philosophie la met en
question. Il n’y a guére de période ou elle est & ce point agréée, d’un

126



consentement a ce point unanime, que la société ou ’Etat lui accorde
la place que le plus modeste des philosophes revendique implicitement
ou explicitement.

Mais c’est sans doute au XVIII® siecle qu’elle est le plus directe-
ment et le plus violemment discréditée. D’une part elle est rabaissée
au niveau d’un remassis d’opinions humaines dont la multiplicité
méme témoigne de leur incertitude — alors que la foi fondée sur I’obéis-
sance et non sur la raison raisonneuse, est source d’unité. Dans des
perspectives différentes, c’est 13 le legs de Pascal et I’héritage de
Bossuet, qui va se continuer par la prédication de Rousseau et animer
la polémique de Jacobi ou les prophéties d’Hamann avant de justifier
Schleiermacher ou Kierkegaard. Mais, par ailleurs, son alliance avec
la nouvelle science, qui constitue Voltaire et ses amis comme les «vrais
philosophes», ne laisse pas de la compromettre dangereusement.
Certes, elle va bénéficier de tout progres des sciences positives, désor-
mais en possession de méthodes fécondes. Mais elle menace de se li-
miter a ce que peut accepter I’entendement du savant, et soit aban-
donner au sentiment, accepté dans son irrationalité, ce qui dépasse
cet entendement raisonneur, soit I’exclure de son champ de vérités
possibles. La métaphysique devient, a nouveau, ce qui est au-dela de
la physique, mais cette fois, c’est pour en perdre la rigueur et la
contrainte, et se réfugier dans des réveries subjectives.

Kant répond a cette problématique. Il va sauver la philosophie du
discrédit ol1 elle s’enlisait. Aprées lui, la philosophie, pour une généra-
tion, et, disons, jusqu’a la mort de Hegel, n’est plus disputée — au moins
pas de la méme facon. Chez Kant méme, elle intégre la nouvelle
science sans pour autant se borner a elle. Elle englobe la morale sans
se limiter a l'irrationnel du sentiment. Elle integre le fait religieux, a
la fois sous sa forme traditionnelle d’une théorie du divin, et sous la
forme nouvelle de I'esthétique et de la philosophie de I’histoire. Et
tout cela, sans quitter le terrain du rationnel, qui est, a la vérité,
étagé de facon assez complexe pour ne guere laisser quelque chose
en dehors de sa totalité virtuelle. I’édifice kantien, cependant, n’est
pas complet, puisqu’il ne se ferme pas sur lui-méme en démontrant sa
propre cohérence. Cherchant a résoudre ce probléeme, Fichte le
réformera profondément, a vrai dire d’une facon instable, puisqu’il
y a trois doctrines enchainées qui doivent successivement assurer la
cohérence toujours cherchée et toujours manquée.

Hegel se présente ici comme le grand successeur, et celui qui va, tel

127



Auguste, organiser et rendre viable 'Empire conquis par Kant et
Fichte. Il va se constituer lui-méme comme la réconciliation de tout
ce qui avait été dissocié et opposé.

Il commence par lever ’hypothéque réaliste qui hantait encore
Kant et avait géné la construction de Fichte: la chose en soi — le Non-
Moi sont destinés & rester hors d’atteinte si I’absolu qu’ils représentent
est posé des ’abord hors de la conscience. C’est le théoréme épisté-
mologique par lequel on entre dans Hegel et la philosophie: si on le
récuse, on se condamne a n’y jamais pénétrer; le vrai n’est a notre
portée que si nous n’en sommes pas originellement coupés. C’est donc
dans l'indivision, dans la pleine positivité du savoir en possession de
son objet, qu’il faut s’installer, pour séparer et distinguer, par cercle
de complexité croissante, les aspects particuliers et subordonnés de
cette totalité originelle.

Cette premi¢re démarche commande toutes les autres conciliations
du systéme. Aucune opposition proposée par la tradition n’est aussi
radicale que celle qui sépare ’objet du sujet dans le savoir, et il n’y en
a pas qui ne puisse finalement étre ramenée a celle-la. Les fameux
cercles dialectiques de Hegel ne sont qu’autant de démonstrations
nouvelles de cette homogénéité profonde de Pesprit. Mais c’est dire
aussi, puisque le systéme répond au hiatus le plus fondamental, que
tous les hiatus existant, soit dans la tradition et ’enchainement des
systemes, soit dans l’actualité, dans le conflit des attitudes, ne sont
Jjamais gu’apparents, qu’ils sont virtuellement déja dépassés et résorbés
dans une philosophie qui est ainsi une totalité élevant toute la vie a la
clarté du concept et dont les concepts sont lestés de tout ce qui compte
et vaut dans I’existence.

II

C’est bien ce caractere englobant de la philosophie hégélienne qui
s’imposera au jeune Marx. Non pas du premier coup, ni sans qu’il ne se
soit longuement débattu avant de lui céder. La «lettre & son pére»,
du 10 novembre 1837, nous a conservé un écho des combats intérieurs
qui ont fait du jeune Marx un hégélien.

Marx a alors dix-neuf ans et demi (il est né le 5.5.1818). Jusqu’ici,
sa carriére est celle d’un jeune intellectuel du siécle: parents relative-
ment aisés, pére avocat qui suit de prés les études et les découvertes
de son fils, solides études gymnasiales, dans un college dont les pro-
fesseurs principaux sont des prétres, maturité honorable dans une

128



classe pas trop douée dont plusieurs éleves échoueront au méme
examen, premiéres armes universitaires a I'université de Bonn, assez
désordonnées et un brin polissonnes, premier engagement vital par des
fiancailles secrétes avec une jeune fille de la meilleure société et d’une
beauté qui restera presque légendaire dans la petite ville de Treves,
nouveau départ a 'université de Berlin pour y achever des études de
droit — Karl Marx ne se distingue encore guére des jeunes gens de son
milieu et de sa condition, sauf semble-t-il par un acharnement au
travail qui restera un trait de sa nature, et par des effusions lyriques,
en vers romantiques, dont il rira le premier plus tard.

Il était entré dans les études de droit, 2 Bonn déja, pour faire car-
riere au barreau ou dans ’administration comme 1’y engageait son
pere, récemment entré dans ’administration de la justice en raison
d’accidents de santé qui lui fermaient le barreau. Il se précipite sur
les auteurs entrant dans son plan d’études. Mais il cherche, des le
départ, une synthése nouvelle. Il va, la plume a la main, s’efforcer
d’édifier une «philosophie du droit» pour en vérifier la cohérence.
Cela devient, dit-il (p. 3), un travail de preésde 300 « Bogen», de présde
1200 pages au moins, mais il aboutit apres la premiére partie 2 une
impasse: «Wiederum war es mir klar geworden, ohne Philosophie sei
nicht durchzudringen. So durfte ich mit gutem Gewissen mich aber-
mals in ihre Arme werfen, und schrieb ein neues metaphysisches
Grundsystem, an dessen Schlusse ich abermals seine und meiner gan-
zen fritheren Bestrebungen Verkehrtheit einzusehen gezwungen wur-
de» (p. 6).

Quelle est cette facon de renverser sens dessus dessous le droit a
laquelle I’étude de la philosophie sensibilise I’étudiant Marx? Les
remarques critiques qu’il fait en exposant ses premicres constructions
juridiques le précisent un peu. Il séparait trop le Droit et le Réel, la
forme et le fond, il appliquait au droit des procédures déductives qui
ne conviennent qu’a des objets mathématiques, la ol la démarche est
libre construction — quand, dans le droit, elle doit se plier sur les
articulations propres de ’objet: «hier muf3 das Objekt selbst in seiner
Entwicklung belauscht, willkiirliche Einteilungen diirfen nicht hin-
eingetragen, die Vernunft des Dinges selbst muf} als in sich wieder-
streitendes fortrollen und in sich seine Einheit finden» (p. 3).

En d’autres termes, dans ses premiers essais, Marx reconnait tout
a coup Pabstraction, cette séparation du conceptuel et du réel qui hante
notre conscience naturelle, et que Hegel avait précisément essayé de

129



supprimer. Cette abstraction qui écarte ou néglige «Natur, Kunst,
Welt und Freunde» (p.7) se retourne contre Marx comme une
oppression psychosomatique et le chasse a la campagne. Crise existen-
tielle, qui va faire d’un gringalet un robuste jeune homme, et qui a
tous les traits, par ailleurs, d’une conversion. «Ein Vorhang war gefal-
len, mein Allerheiligstes zerrissen, und es muBten neue Goétter hinein-
gesetzt werden. Von dem Idealismus. . . geriet ich dazu, im Wirklichen
selbst die Idee zu suchen. Hatten die Gétter frither iiber der Erde ge-
wohnt, so waren sie jetzt das Zentrum derselben geworden». De
P’abstraction idéaliste, qu’il identifie expressément a I’héritage kantien
et fichtéen, il est reconduit a Hegel. Mais il n’y entre pas du premier
coup. Il lui pose des conditions. Il veut sortir de la seule «escrime
intellectuelle». Il va plonger dans la mer, mais c’est pour en retirer la
perle pure, et la tendre au soleil.

Notons encore la facon dont il s’y prend. Comme antérieurement
pour le droit, il va s’enfoncer dans la philosophie en écrivant lui-
méme un texte, un dialogue, «Kleanthes, oder vom Ausgangspunkt
und notwendiger Fortgang der Philosophie». Mais sa derniére
phrase est la premiére du systeme hégélien, et alors qu’il voulait lui
échapper, le voila «tombé dansles bras de 'ennemi ». Commessaint Au-
gustin, luttant pas a pas contre la grace, le jeune Marx prend a bras
le corps ’hégélianisme. Dur combat, ou il se sert comme armes du
concret, du droit: il fait des traductions de toute nature, allant de la
psychologie animale aux lettres des papes. Peine perdue. La maladie
méme ne le sauve pas, il y trouve le loisir au contraire d’y lire Hegel
«von Anfang bis Ende, samt den meisten seiner Schiiler» (p. 8).

Ces indications autobiographiques ne permettent pas d’hésitation.
Marx s’est bien, 2 un moment essentiel de sa formation, senti philo-
sophe, senti hégélien, et si 'on refuse le jeu facile qui consiste a décré-
ter, de extérieur, qu’il était en fait un «pietre philosophe» ou que de
toutes fagons il n’y avait pas compris grand’chose, il faut prendre trés
au sérieux les raisons qui 'ont forcé de briler ce qu’il n’avait adoré
qu’au prix de luttes améres.

III

Dés la lettre du 10 novembre 1837, Marx se dit en relation avec un
Doktorklub ou les problémes qui venaient de le secouer dans son exis-
tence étaient au centre de discussions passionnées. Il y rencontre celui

130



qu’il qualifie d’ami le plus intime, A. Rutenberg (1808-1869), K.-F.
Koéppen (1808-1863), mais surtout BRuno Bauer (1809-1882), bref
un groupe de jeunes philosophes qui se constituent en face des gens
en place comme «Jeunes», ici jeunes hégéliens. Rutenberg avait parti-
cipé aux efforts tumultueux de la Burschenschaft, Union des Etudiants
menant une agitation politique a fond nationaliste, c’est-a-dire progres-
sistes sur le plan politique ou la fragmentation des Etats allemands
prorogeait les structures féodales.

Marx va participer au méme souci. Politiquement, il se trouve donc
dans lopposition, cela au moment ol la critique politique impliquait
un détachement hostile a I’égard de ce qui existait, et, surtout, était
dangereuse, dans le sens que le gouvernement des Etats allemands pour-
chassait activement tout signe de non-conformisme intellectuel.

Réfléchissons un instant sur ce qui découle inévitablement de cir-
constances politiques pareilles. D’une part, 'ordre existant est consti-
tué comme obstacle par la volonté méme de le transformer. Son
«coefficient d’adversité» lui vient de la volonté révolutionnaire. Cette
volonté est elle-méme nourrie par les circonstances anglaises et fran-
caises. En Angleterre, la société moderne avait pris naissance et 1'in-
dustrie anglaise apparaissait comme un mod¢le & imiter, en méme
temps que ses conséquences sociales commencaient a4 alimenter la
critique sociale. En France, la Révolution de 1789 avait institué I’Etat
moderne, et donné Pexemple d’un ordre politique basé sur la loi et
I’égalité des participants a la société civile qui était a la fois condition
de la nouvelle expansion industrielle et conforme aux exigences philo-
sophiques de la raison. En d’autres termes, la réalité sociale anglaise
et politique francaise consonnaient avec la philosophie allemande.
Angleterre et France avaient la réalité mais pas le concept. L’Alle-
magne avait le concept mais pas encore la réalité. La simple juxta-
position de la philosophie et de la réalité sociale et politique posait le
probléme du statut de la philosophie. Et, dans la mesure out ’'on ac-
cepte bien 'image de Heine que la philosophie de Kant est le corres-
pondant philosophique (Vexpression) de la Révolution francaise, une
position révolutionnaire en Allemagne de 1840 revenait a exiger la
réalisation de la philosophie.

Mais, d’autre part, aussi bien l’attitude d’opposition que la re-
vendication d’efficacité sociale et politique de la philosophie attei-
gnaient de plein fouet le caractére essentiel du sysiéme hégélien. Nous
avons noté qu’il se présentait comme la grande conciliation de tous

131



les contraires. L’opposer aux circonstances sociales, c¢’était ou bien
faire preuve d’un dilettantisme intellectuel sans gravit¢é — ou bien
renier le systéme hégélien et sa prétention englobante et lui opposer,
contrairement & ce qu’il postule expressément, une forme concep-
tuelle nouvelle qui le limite lui-méme, et le supprime en I’englobant.

Ainsi, ce qu’implique une attitude d’opposition politique se révele,
dans le contexte du systéme hégélien, ou impossible ou ruineux.

Ceux qui tiennent pour le systtme vont abandonner la critique so-
ciale. C’était déja chose patente pour ce qui concernait les Vieux
Hégéliens, les disciples immédiats du maitre, qui en récitaient le sys-
ttme en en conservant le caractére conciliateur et contemplatif. Ce
sera chose de plus en plus claire aussi pour ceux, comme Bauer, qui
sont restés sinon dans le systeme, du moins dans ’activité littéraire et
la critique radicale, et qui continueront 4 maintenir en fait une so-
ciété a laquelle ils ne s’opposent que par les idées et non par 'action
sociale et politique.

Mais ceux, comme Heine a Paris, Ruge un instant, Moses Hess ou
Marx, qui ne renoncent ni a la critique sociale ni a son efficacité,
ceux-la vont se trouver acculés & mettre en question le systéme hégé-
lien dans ses structures mémes.

IV

Cette mise en question peut en principe prendre deux formes: on
peut d’une part tenter de montrer dans le systéme hégélien une forme
particuliére de la philosophie, a laquelle on opposera une forme diffé-
rente, de telle sorte que I'histoire de la philosophie, que le syst¢éme
devait épuiser, s’enrichisse d’un nouvel apport. On peut d’autre part
refuser cette relativisation du systéme, continuer 2 tenir le systéme
pour la seule philosophie possible — et dépasser la philosophie en la
niant en tant que «philosophie seulement», pour la réaliser sous sa
forme sociale.

La premiére voie va étre celle de Feuerbach. Si tentante qu’elle
soit pour Marx, si proche qu’il ait été parfois de reprendre & son
compte la critique que Feuerbach fait de Hegel, ce n’est cependant
pas elle qu’il choisira. Certes, Marx utilisera contre Hegel les armes
forgées par Feuerbach, mais ce n’est pas pour dépasser Hegel seule-
ment, c’est pour abolir la philosophie elle-méme.

Le point de clivage vient ici d'un engagement transitoire de Marx

132



dans la lutte quotidienne. De 1’été 1842 au début de 1843, Marx
collabore étroitement et finit par diriger la Rheinische Zeitung ou
écrivaient plusieurs jeunes Hégéliens de son groupe. Il y traite les
objets les plus divers, polémiquant contre I’égoisme d’état des re-
présentants a la Diete provinciale, contre un projet de loi sur le di-
vorce, contre une loi sur le vol du bois mort dans les foréts, en faveur
des paysans de la Moselle frappés par le paupérisme, contre I’école
historique du droit dont le représentant le plus influent, Savigny,
venait d’étre nommé ministre. Il s’efforce ainsi de créer une opinion
publique qui s’éléve contre le gouvernement au lieu d’en accepter
docilement tous les actes.

Cette activité a deux conséquences pour Marx. D’abord elle le
sensibilise a la réalité sociale de la société industrielle au début de son
expansion. 1l y découvre un milieu nouveau, celui de cette «arme
politisch und sozial besitzlose Menge» qui va bientdt devenir pour lui
le prolétariat.

Mais en second lieu, elle lui révele la nature de ’Etat. Pour Hegel,
I’Etat prend une place définie dans les synthéses successives dont
I’ensemble forme I’esprit objectif. Certes, I’Etat dont il parle est I’'Etat
rationnel, mais en raison de son réalisme essentiel, ’Etat rationnel est
aussi I’Etat issu de la Révolution francaise, et, en 1821, quand il écrit
la philosophie du droit, 'Etat prussien libéral de von Stein. Mais le
texte du livre de Hegel n’avait pas été changé lorsque la Prusse avait
été submergée a son tour par la vague réactionnaire de la Sainte Al-
liance, et pour un homme de 1840, Hegel semblait avoir fait, avec la
théorie de I’Etat, I’apologie de I’Etat prussien existant.

Ce que Marx découvre dans la vie politique quotidienne, c’est que
loin de résoudre les contradictions inhérentes a la société bourgeoise,
PEtat réel de son époque y participe directement. Il n’abolit pas
Pintérét particulier des états et milieux sociaux. Il renforce certains
intéréts au détriment d’autres, il est machine de classe et non au-dela
des classes.

C’est ce contenu social nouveau que Marx met en forme, en re-
prenant a Feuerbach son monde intellectuel. Celui-ci avait fait porter
sa critique sur le fait que Hegel, et, du reste, toute la tradition, re-
tournait la relation de réalité établie dans le jugement entre le prédicat
et le jugement. La substance était sujet, et, dans les développements
dialectiques hégéliens, elle se divisait elle-méme dans ses prédicats, a
la maniére dont la plante se divise dans la fleur et la graine. L’accent

133



et la valeur sont toujours du c6té du sujet — ’Esprit absolu, a la limite,
contenant en lui-méme toutes ses différences. Feuerbach retourne
I’évidence. Ce qui est réel, objet possible de vérification, rencontre
virtuelle, c’est le prédicat. Nos sens le donnent dans son immédiateté.
Le sujet est surajouté, et dans la mesure ot1 il est lui-méme posé comme
existant, il est creux, simple mot, fantéme que seule notre imagination
dote d’une vie indépendante. Ainsi, la puissance est bien un prédicat
dont nous éprouvons directement en nous l’efficacité. Nous sentons
que nous ne sommes pas parfaits. Feuerbach accepte 'amorce du
raisonnement cartésien par lequel Descartes nous raménera a Dieu.
Mais cette puissance ou cette perfection qui n’est pas nétre dans le
sens limité de la subjectivité individuelle, elle ne doit pas étre reportée
4 un sujet posé comme existant extérieurement a nous. Elle doit étre
vécue comme elle se donne, et non falsifiée par une théorie ultérieure.
Et vécue comme un pan de nous-mémes, et non ramenée a un absolu,
qui, dés qu’il existerait, nous rendrait superflus et radicalement
contingents.

C’est ce méme schéma que Marx reprend. Mais sans s’arréter,
comme Feuerbach, & la critique religieuse. Il va droit a ’Etat, a la
théorie qu’en fait Hegel. D’ou les notes critiques qu’il accumule des
mars 1842 (probablement, dit Rubel, ceuvre I p. LXIV) et qui com-
mencent non pas au paragraphe 242 du texte de Hegel ou déja
apparait I’Etat, mais au paragraphe 261, la ou il saisit Hegel sur le
fait de rabaisser les prédicats réels au rang de simples émanations
logiques du sujet Etat. Par 14, en principe, iz nuce, 1a philosophie (toute
philosophie) est dépassée au profit d’'une démarche empirique qui
permettrait de resaisir, décrire et comprendre les réalités sociales.

A%

Marx était certain d’avoir ainsi réformé la pensée, en la dé-
philosophiant au profit d’'une démarche par laquelle seulement la
philosophie devenait vraie, la praxis révolutionnaire. Dans un certain
sens, les cent ans de pensée européenne qui se sont écoulés depuis 1842
lui ont donné raison. Hegel est effectivement resté le dernier philo-
sophe, parce qu’il est le dernier & avoir cru que le savoir absolu pou-
vait englober le savoir de la nature, que le concept pourrait jamais
«encompasser» toutle réel. Apréslui, la rupture entre la pensée et1’étre
va se manifester toujours davantage dans la seule science qui existe

134



des objets, la science de la nature, sous sa forme la plus rigoureuse de
I’édifice hypothético-déductif des logiciens contemporains.

Mais cette rupture, cela Marx ne ’anticipait pas, est restée con-
finée au seul domaine de la nature. Sur le plan de I’histoire ou la
raison dialectique a son champ de déploiement, les efforts faits pour
rendre entiérement scientifique et objective la raison systématique ont
tourné court. Ni la sociologie, et pas méme I’économie politique de
Marx, ni la psychologie née apres lui ou en tout cas pendant sa
vieillesse ne sont parvenues a se constituer sans restes comme des
sciences. Elles demeurent par tout un pan anthropologie philoso-
phique, ol les rapports entre praxis et savoir apparaissent dans la
complexité adéquate.

Deés lors on voit mieux par quel biais le marxisme est effectivement,
dans sa structure et par ses affirmations maitresses, la philosophie des
temps modernes. Dans la mesure ou il propose de comprendre d’abord
PPhomme dans ses relations sociales affectives et concrétes, c’est-a-dire
toujours a la fois I'individu et ses circonstances, il est a Porigine de
Pexistentialisme contemporain. Par rapport a lui, les autres écoles
s’ordonnent soit comme survivances préhégéliennes (relevant alors
d’une analyse interne de type hégélien, qui en fasse saillir 4 la fois et
corrélativement la vérité et la partialité), soit comme négations ou
résistances, relevant alors d’une critique sociale semblable a celle que
Marx exercera, quelques mois aprés le moment ou il rédigeait sa
critique de Hegel, contre ses amis de la veille, la Sainte Famille de la
Critique critique. Mais cette perspective demande que I’on revendique
comme philosophie ce que Marx croyait pouvoir lui opposer — I’his-
toire et 1’économie politique associée pour lui dans le matérialisme
historique. Il ne semble ni pour l'une ni pour lautre que cette
revendication soit illégitime dans I’état ou ces disciplines se trouvent
et dans la dépendance ol on les voit toujours plus nettement gra-
viter & I’égard d’un choix existentiel préalable.

135



	Philosophie et économie politique chez le jeune Marx

