
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: Philosophie et économie politique chez le jeune Marx

Autor: Muller, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie et économie politique chez le jeune Marx

par Philippe Mutter

Il y aura bientôt 100 ans, en 1967, qu'aura paru le premier volume
du Capital. Mais il y en a beaucoup moins que l'on connaît le cheminement

qui a conduit le jeune Marx, Dr. en philosophie d'Iéna pour une
thèse sur un point d'histoire des idées, à cette première grande œuvre
d'économie politique. Et il y en a encore moins, à peine une quinzaine,

que l'on voit Marx devenir l'objet d'études philosophiques qui ne soient

ni des exercices d'hagiographie, ni des dénigrements systématiques.

Il aura fallu cette relative neutralisation - et l'affirmation qui a tant
choqué, de Sartre que le marxisme est la philosophie moderne, la
seule qui soit adéquate à «encompasser» l'homme contemporain et

son monde - pour qu'on s'accroche à comprendre avant de juger, et

pour qu'on se persuade qu'ici il est important de comprendre parce
qu'un aspect central de nos attitudes modernes s'y révèle.

L'exposé que j'aimerais soumettre à votre discussion ce soir est né

de la surprise que j'ai eue, comme beaucoup d'autres, à lire le jugement

de Sartre au début de Questions de méthode. Il parle du
marxisme comme de la philosophie des temps modernes. Mais le marxisme,
lui-même, ne se constitue-t-il pas précisément comme now-philosophie,

comme dépassement, et négation de la philosophie, comme science,

économie politique ou sociologie rigoureuses? N'est-il pas avant tout
une mise en question de la philosophie?

Il semble nécessaire de revenir sur le point où il se sépare de la
philosophie, pour examiner si les raisons qu'il a sont bien suffisamment

contraignantes, pour vérifier si, en croyant dépasser la philosophie,
Marx en sort effectivement, ou s'il est seulement victime d'une illusion,
et, ne critiquant qu'une philosophie déterminée, celle de Hegel, il ne
serait tout de même pas resté sur le plan qu'il croyait avoir quitté.

I

A certains égards, toute l'histoire de la philosophie la met en

question. Il n'y a guère de période où elle est à ce point agréée, d'un

126



consentement à ce point unanime, que la société ou l'Etat lui accorde
la place que le plus modeste des philosophes revendique implicitement
ou explicitement.

Mais c'est sans doute au XVIIIe siècle qu'elle est le plus directement

et le plus violemment discréditée. D'une part elle est rabaissée

au niveau d'un remassis d'opinions humaines dont la multiplicité
même témoigne de leur incertitude - alors que la foi fondée sur l'obéissance

et non sur la raison raisonneuse, est source d'unité. Dans des

perspectives différentes, c'est là le legs de Pascal et l'héritage de

Bossuet, qui va se continuer par la prédication de Rousseau et animer
la polémique de Jacobi ou les prophéties d'Hamann avant de justifier
Schleiermacher ou Kierkegaard. Mais, par ailleurs, son alliance avec
la nouvelle science, qui constitue Voltaire et ses amis comme les «vrais

philosophes», ne laisse pas de la compromettre dangereusement.
Certes, elle va bénéficier de tout progrès des sciences positives, désormais

en possession de méthodes fécondes. Mais elle menace de se

limiter à ce que peut accepter l'entendement du savant, et soit
abandonner au sentiment, accepté dans son irrationalité, ce qui dépasse

cet entendement raisonneur, soit l'exclure de son champ de vérités

possibles. La métaphysique devient, à nouveau, ce qui est au-delà de

la physique, mais cette fois, c'est pour en perdre la rigueur et la

contrainte, et se réfugier dans des rêveries subjectives.
Kant répond à cette problématique. Il va sauver la philosophie du

discrédit où elle s'enlisait. Après lui, la philosophie, pour une génération,

et, disons, jusqu'à la mort de Hegel, n'est plus disputée - au moins

pas de la même façon. Chez Kant même, elle intègre la nouvelle
science sans pour autant se borner à elle. Elle englobe la morale sans

se limiter à l'irrationnel du sentiment. Elle intègre le fait religieux, à

la fois sous sa forme traditionnelle d'une théorie du divin, et sous la
forme nouvelle de l'esthétique et de la philosophie de l'histoire. Et
tout cela, sans quitter le terrain du rationnel, qui est, à la vérité,
étagé de façon assez complexe pour ne guère laisser quelque chose

en dehors de sa totalité virtuelle. L'édifice kantien, cependant, n'est

pas complet, puisqu'il ne se ferme pas sur lui-même en démontrant sa

propre cohérence. Cherchant à résoudre ce problème, Fichte le

réformera profondément, à vrai dire d'une façon instable, puisqu'il
y a trois doctrines enchaînées qui doivent successivement assurer la
cohérence toujours cherchée et toujours manquée.

Hegel se présente ici comme le grand successeur, et celui qui va, tel

127



Auguste, organiser et rendre viable l'Empire conquis par Kant et
Fichte. Il va se constituer lui-même comme la réconciliation de tout
ce qui avait été dissocié et opposé.

Il commence par lever l'hypothèque réaliste qui hantait encore
Kant et avait gêné la construction de Fichte : la chose en soi - le Non-
Moi sont destinés à rester hors d'atteinte si l'absolu qu'ils représentent

est posé dès l'abord hors de la conscience. C'est le théorème épisté-

mologique par lequel on entre dans Hegel et la philosophie: si on le

récuse, on se condamne à n'y jamais pénétrer; le vrai n'est à notre
portée que si nous n'en sommes pas originellement coupés. C'est donc
dans l'indivision, dans la pleine positivité du savoir en possession de

son objet, qu'il faut s'installer, pour séparer et distinguer, par cercle
de complexité croissante, les aspects particuliers et subordonnés de

cette totalité originelle.
Cette première démarche commande toutes les autres conciliations

du système. Aucune opposition proposée par la tradition n'est aussi

radicale que celle qui sépare l'objet du sujet dans le savoir, et il n'y en
a pas qui ne puisse finalement être ramenée à celle-là. Les fameux
cercles dialectiques de Hegel ne sont qu'autant de démonstrations
nouvelles de cette homogénéité profonde de l'esprit. Mais c'est dire
aussi, puisque le système répond au hiatus le plus fondamental, que
tous les hiatus existant, soit dans la tradition et l'enchaînement des

systèmes, soit dans l'actualité, dans le conflit des attitudes, ne sont

jamais qu'apparents, qu'ils sont virtuellement déjà dépassés et résorbés

dans une philosophie qui est ainsi une totalité élevant toute la vie à la
clarté du concept et dont les concepts sont lestés de tout ce qui compte
et vaut dans l'existence.

II
C'est bien ce caractère englobant de la philosophie hégélienne qui

s'imposera au jeune Marx. Non pas du premier coup, ni sans qu'il ne se

soit longuement débattu avant de lui céder. La «lettre à son père»,
du 10 novembre 1837, nous a conservé un écho des combats intérieurs

qui ont fait du jeune Marx un hégélien.

Marx a alors dix-neuf ans et demi (il est né le 5.5.1818). Jusqu'ici,
sa carrière est celle d'un jeune intellectuel du siècle: parents relativement

aisés, père avocat qui suit de près les études et les découvertes

de son fils, solides études gymnasiales, dans un collège dont les

professeurs principaux sont des prêtres, maturité honorable dans une

128



classe pas trop douée dont plusieurs élèves échoueront au même

examen, premières armes universitaires à l'université de Bonn, assez

désordonnées et un brin polissonnes, premier engagement vital par des

fiançailles secrètes avec une jeune fille de la meilleure société et d'une
beauté qui restera presque légendaire dans la petite ville de Trêves,

nouveau départ à l'université de Berlin pour y achever des études de

droit - Karl Marx ne se distingue encore guère des jeunes gens de son

milieu et de sa condition, sauf semble-t-il par un acharnement au
travail qui restera un trait de sa nature, et par des effusions lyriques,
en vers romantiques, dont il rira le premier plus tard.

Il était entré dans les études de droit, à Bonn déjà, pour faire
carrière au barreau ou dans l'administration comme l'y engageait son

père, récemment entré dans l'administration de la justice en raison
d'accidents de santé qui lui fermaient le barreau. Il se précipite sur
les auteurs entrant dans son plan d'études. Mais il cherche, dès le

départ, une synthèse nouvelle. Il va, la plume à la main, s'efforcer
d'édifier une «philosophie du droit» pour en vérifier la cohérence.

Cela devient, dit-il (p. 3), un travail de près de 300 «Bogen», de près de
1200 pages au moins, mais il aboutit après la première partie à une
impasse : «Wiederum war es mir klar geworden, ohne Philosophie sei

nicht durchzudringen. So durfte ich mit gutem Gewissen mich abermals

in ihre Arme werfen, und schrieb ein neues metaphysisches
Grundsystem, an dessen Schlüsse ich abermals seine und meiner ganzen

früheren Bestrebungen Verkehrtheit einzusehen gezwungen wurde»

(p. 6).

Quelle est cette façon de renverser sens dessus dessous le droit à

laquelle l'étude de la philosophie sensibilise l'étudiant Marx? Les

remarques critiques qu'il fait en exposant ses premières constructions

juridiques le précisent un peu. Il séparait trop le Droit et le Réel, la
forme et le fond, il appliquait au droit des procédures déductives qui
ne conviennent qu'à des objets mathématiques, là où la démarche est

libre construction - quand, dans le droit, elle doit se plier sur les

articulations propres de l'objet: «hier muß das Objekt selbst in seiner

Entwicklung belauscht, willkürliche Einteilungen dürfen nicht
hineingetragen, die Vernunft des Dinges selbst muß als in sich
wiederstreitendes fortrollen und in sich seine Einheit finden» (p. 3).

En d'autres termes, dans ses premiers essais, Marx reconnaît tout
à coup Vabstraction, cette séparation du conceptuel et du réel qui hante
notre conscience naturelle, et que Hegel avait précisément essayé de

129



supprimer. Cette abstraction qui écarte ou néglige «Natur, Kunst,
Welt und Freunde» (p. 7) se retourne contre Marx comme une
oppression psychosomatique et le chasse à la campagne. Crise existentielle,

qui va faire d'un gringalet un robuste jeune homme, et qui a

tous les traits, par ailleurs, d'une conversion. «Ein Vorhang war gefallen,

mein Allerheiligstes zerrissen, und es mußten neue Götter hineingesetzt

werden. Von dem Idealismus. geriet ich dazu, im Wirklichen
selbst die Idee zu suchen. Hatten die Götter früher über der Erde
gewohnt, so waren sie jetzt das Zentrum derselben geworden». De
l'abstraction idéaliste, qu'il identifie expressément à l'héritage kantien
et fîchtéen, il est reconduit à Hegel. Mais il n'y entre pas du premier
coup. Il lui pose des conditions. Il veut sortir de la seule «escrime
intellectuelle». Il va plonger dans la mer, mais c'est pour en retirer la
perle pure, et la tendre au soleil.

Notons encore la façon dont il s'y prend. Comme antérieurement

pour le droit, il va s'enfoncer dans la philosophie en écrivant lui-
même un texte, un dialogue, «Kleanthes, oder vom Ausgangspunkt
und notwendiger Fortgang der Philosophie». Mais sa dernière

phrase est la première du système hégélien, et alors qu'il voulait lui
échapper, le voilà « tombé dans les bras de l'ennemi ». Comme saint
Augustin, luttant pas à pas contre la grâce, le jeune Marx prend à bras

le corps l'hégélianisme. Dur combat, où il se sert comme armes du
concret, du droit: il fait des traductions de toute nature, allant de la

psychologie animale aux lettres des papes. Peine perdue. La maladie
même ne le sauve pas, il y trouve le loisir au contraire d'y lire Hegel
«von Anfang bis Ende, samt den meisten seiner Schüler» (p. 8).

Ces indications autobiographiques ne permettent pas d'hésitation.
Marx s'est bien, à un moment essentiel de sa formation, senti
philosophe, senti hégélien, et si l'on refuse le jeu facile qui consiste à décréter,

de l'extérieur, qu'il était en fait un «piètre philosophe» ou que de

toutes façons il n'y avait pas compris grand'chose, il faut prendre très

au sérieux les raisons qui l'ont forcé de brûler ce qu'il n'avait adoré

qu'au prix de luttes amères.

III
Dès la lettre du 10 novembre 1837, Marx se dit en relation avec un

Doktorklub où les problèmes qui venaient de le secouer dans son
existence étaient au centre de discussions passionnées. Il y rencontre celui

130



qu'il qualifie d'ami le plus intime, A. Rutenberg (1808-1869), K.-F.
Koppen (1808-1863), mais surtout Bruno Bauer (1809-1882), bref
un groupe de jeunes philosophes qui se constituent en face des gens
en place comme «Jeunes», ici jeunes hégéliens. Rutenberg avait participé

aux efforts tumultueux de la Burschenschaft, Union des Etudiants
menant une agitation politique à fond nationaliste, c'est-à-dire progressistes

sur le plan politique où la fragmentation des Etats allemands

prorogeait les structures féodales.

Marx va participer au même souci. Politiquement, il se trouve donc
dans l'opposition, cela au moment où la critique politique impliquait
un détachement hostile à l'égard de ce qui existait, et, surtout, était
dangereuse, dans le sens que le gouvernement des Etats allemands
pourchassait activement tout signe de non-conformisme intellectuel.

Réfléchissons un instant sur ce qui découle inévitablement de

circonstances politiques pareilles. D'une part, l'ordre existant est constitué

comme obstacle par la volonté même de le transformer. Son

«coefficient d'adversité» lui vient de la volonté révolutionnaire. Cette
volonté est elle-même nourrie par les circonstances anglaises et
françaises. En Angleterre, la société moderne avait pris naissance et
l'industrie anglaise apparaissait comme un modèle à imiter, en même

temps que ses conséquences sociales commençaient à alimenter la
critique sociale. En France, la Révolution de 1789 avait institué l'Etat
moderne, et donné l'exemple d'un ordre politique basé sur la loi et
l'égalité des participants à la société civile qui était à la fois condition
de la nouvelle expansion industrielle et conforme aux exigences
philosophiques de la raison. En d'autres termes, la réalité sociale anglaise
et politique française consonnaient avec la philosophie allemande.

Angleterre et France avaient la réalité mais pas le concept. L'Allemagne

avait le concept mais pas encore la réalité. La simple
juxtaposition de la philosophie et de la réalité sociale et politique posait le

problème du statut de la philosophie. Et, dans la mesure où l'on
accepte bien l'image de Heine que la philosophie de Kant est le

correspondant philosophique (l'expression) de la Révolution française, une

position révolutionnaire en Allemagne de 1840 revenait à exiger la

réalisation de la philosophie.

Mais, d'autre part, aussi bien l'attitude d'opposition que la
revendication d'efficacité sociale et politique de la philosophie
atteignaient de plein fouet le caractère essentiel du système hégélien. Nous

avons noté qu'il se présentait comme la grande conciliation de tous

131



les contraires. L'opposer aux circonstances sociales, c'était ou bien
faire preuve d'un dilettantisme intellectuel sans gravité - ou bien
renier le système hégélien et sa prétention englobante et lui opposer,
contrairement à ce qu'il postule expressément, une forme conceptuelle

nouvelle qui le limite lui-même, et le supprime en l'englobant.
Ainsi, ce qu'implique une attitude d'opposition politique se révèle,

dans le contexte du système hégélien, ou impossible ou ruineux.
Ceux qui tiennent pour le système vont abandonner la critique

sociale. C'était déjà chose patente pour ce qui concernait les Vieux
Hégéliens, les disciples immédiats du maître, qui en récitaient le
système en en conservant le caractère conciliateur et contemplatif. Ce

sera chose de plus en plus claire aussi pour ceux, comme Bauer, qui
sont restés sinon dans le système, du moins dans l'activité littéraire et
la critique radicale, et qui continueront à maintenir en fait une
société à laquelle ils ne s'opposent que par les idées et non par l'action
sociale et politique.

Mais ceux, comme Heine à Paris, Ruge un instant, Moses Hess ou
Marx, qui ne renoncent ni à la critique sociale ni à son efficacité,
ceux-là vont se trouver acculés à mettre en question le système hégélien

dans ses structures mêmes.

IV

Cette mise en question peut en principe prendre deux formes: on
peut d'une part tenter de montrer dans le système hégélien une forme

particulière de la philosophie, à laquelle on opposera une forme
différente, de telle sorte que l'histoire de la philosophie, que le système
devait épuiser, s'enrichisse d'un nouvel apport. On peut d'autre part
refuser cette relativisation du système, continuer à tenir le système

pour la seule philosophie possible - et dépasser la philosophie en la
niant en tant que «philosophie seulement», pour la réaliser sous sa

forme sociale.

La première voie va être celle de Feuerbach. Si tentante qu'elle
soit pour Marx, si proche qu'il ait été parfois de reprendre à son

compte la critique que Feuerbach fait de Hegel, ce n'est cependant

pas elle qu'il choisira. Certes, Marx utilisera contre Hegel les armes
forgées par Feuerbach, mais ce n'est pas pour dépasser Hegel
seulement, c'est pour abolir la philosophie elle-même.

Le point de clivage vient ici d'un engagement transitoire de Marx

132



dans la lutte quotidienne. De l'été 1842 au début de 1843, Marx
collabore étroitement et finit par diriger la Rheinische Zeitung où
écrivaient plusieurs jeunes Hégéliens de son groupe. Il y traite les

objets les plus divers, polémiquant contre l'égoïsme d'état des

représentants à la Diète provinciale, contre un projet de loi sur le

divorce, contre une loi sur le vol du bois mort dans les forêts, en faveur
des paysans de la Moselle frappés par le paupérisme, contre l'école

historique du droit dont le représentant le plus influent, Savigny,
venait d'être nommé ministre. Il s'efforce ainsi de créer une opinion
publique qui s'élève contre le gouvernement au lieu d'en accepter
docilement tous les actes.

Cette activité a deux conséquences pour Marx. D'abord elle le
sensibilise à la réalité sociale de la société industrielle au début de son

expansion. 11 y découvre un milieu nouveau, celui de cette «arme
politisch und sozial besitzlose Menge» qui va bientôt devenir pour lui
le prolétariat.

Mais en second lieu, elle lui révèle la nature de l'Etat. Pour Hegel,
l'Etat prend une place définie dans les synthèses successives dont
l'ensemble forme l'esprit objectif. Certes, l'Etat dont il parle est l'Etat
rationnel, mais en raison de son réalisme essentiel, l'Etat rationnel est

aussi l'Etat issu de la Révolution française, et, en 1821, quand il écrit
la philosophie du droit, l'Etat prussien libéral de von Stein. Mais le

texte du livre de Hegel n'avait pas été changé lorsque la Prusse avait
été submergée à son tour par la vague réactionnaire de la Sainte
Alliance, et pour un homme de 1840, Hegel semblait avoir fait, avec la
théorie de l'Etat, l'apologie de l'Etat prussien existant.

Ce que Marx découvre dans la vie politique quotidienne, c'est que
loin de résoudre les contradictions inhérentes à la société bourgeoise,
l'Etat réel de son époque y participe directement. Il n'abolit pas
l'intérêt particulier des états et milieux sociaux. Il renforce certains
intérêts au détriment d'autres, il est machine de classe et non au-delà
des classes.

C'est ce contenu social nouveau que Marx met en forme, en

reprenant à Feuerbach son monde intellectuel. Celui-ci avait fait porter
sa critique sur le fait que Hegel, et, du reste, toute la tradition,
retournait la relation de réalité établie dans le jugement entre le prédicat
et le jugement. La substance était sujet, et, dans les développements
dialectiques hégéliens, elle se divisait elle-même dans ses prédicats, à

la manière dont la plante se divise dans la fleur et la graine. L'accent

133



et la valeur sont toujours du côté du sujet - l'Esprit absolu, à la limite,
contenant en lui-même toutes ses différences. Feuerbach retourne
l'évidence. Ce qui est réel, objet possible de vérification, rencontre
virtuelle, c'est le prédicat. Nos sens le donnent dans son immédiateté.
Le sujet est surajouté, et dans la mesure où il est lui-même posé comme
existant, il est creux, simple mot, fantôme que seule notre imagination
dote d'une vie indépendante. Ainsi, la puissance est bien un prédicat
dont nous éprouvons directement en nous l'efficacité. Nous sentons

que nous ne sommes pas parfaits. Feuerbach accepte l'amorce du
raisonnement cartésien par lequel Descartes nous ramènera à Dieu.
Mais cette puissance ou cette perfection qui n'est pas nôtre dans le

sens limité de la subjectivité individuelle, elle ne doit pas être reportée
à un sujet posé comme existant extérieurement à nous. Elle doit être
vécue comme elle se donne, et non falsifiée par une théorie ultérieure.
Et vécue comme un pan de nous-mêmes, et non ramenée à un absolu,

qui, dès qu'il existerait, nous rendrait superflus et radicalement
contingents.

C'est ce même schéma que Marx reprend. Mais sans s'arrêter,
comme Feuerbach, à la critique religieuse. Il va droit à l'Etat, à la
théorie qu'en fait Hegel. D'où les notes critiques qu'il accumule dès

mars 1842 (probablement, dit Rubel, œuvre I p. LXIV) et qui
commencent non pas au paragraphe 242 du texte de Hegel où déjà

apparaît l'Etat, mais au paragraphe 261, là où il saisit Hegel sur le

fait de rabaisser les prédicats réels au rang de simples émanations

logiques du sujet Etat. Par là, en principe, in nuce, la philosophie (toute
philosophie) est dépassée au profit d'une démarche empirique qui
permettrait de resaisir, décrire et comprendre les réalités sociales.

V

Marx était certain d'avoir ainsi réformé la pensée, en la dé-

philosophiant au profit d'une démarche par laquelle seulement la
philosophie devenait vraie, la praxis révolutionnaire. Dans un certain
sens, les cent ans de pensée européenne qui se sont écoulés depuis 1842

lui ont donné raison. Hegel est effectivement resté le dernier
philosophe, parce qu'il est le dernier à avoir cru que le savoir absolu pouvait

englober le savoir de la nature, que le concept pourrait jamais
« encompasser » tout le réel. Après lui, la rupture entre la pensée et l'être
va se manifester toujours davantage dans la seule science qui existe

134



des objets, la science de la nature, sous sa forme la plus rigoureuse de

l'édifice hypothético-déductif des logiciens contemporains.
Mais cette rupture, cela Marx ne l'anticipait pas, est restée

confinée au seul domaine de la nature. Sur le plan de l'histoire où la
raison dialectique a son champ de déploiement, les efforts faits pour
rendre entièrement scientifique et objective la raison systématique ont
tourné court. Ni la sociologie, et pas même l'économie politique de

Marx, ni la psychologie née après lui ou en tout cas pendant sa

vieillesse ne sont parvenues à se constituer sans restes comme des

sciences. Elles demeurent par tout un pan anthropologie philosophique,

où les rapports entre praxis et savoir apparaissent dans la
complexité adéquate.

Dès lors on voit mieux par quel biais le marxisme est effectivement,
dans sa structure et par ses affirmations maîtresses, la philosophie des

temps modernes. Dans la mesure où il propose de comprendre d'abord
l'homme dans ses relations sociales affectives et concrètes, c'est-à-dire

toujours à la fois l'individu et ses circonstances, il est à l'origine de

l'existentialisme contemporain. Par rapport à lui, les autres écoles

s'ordonnent soit comme survivances préhégéliennes (relevant alors
d'une analyse interne de type hégélien, qui en fasse saillir à la fois et
corrélativement la vérité et la partialité), soit comme négations ou
résistances, relevant alors d'une critique sociale semblable à celle que
Marx exercera, quelques mois après le moment où il rédigeait sa

critique de Hegel, contre ses amis de la veille, la Sainte Famille de la

Critique critique. Mais cette perspective demande que l'on revendique
comme philosophie ce que Marx croyait pouvoir lui opposer - l'histoire

et l'économie politique associée pour lui dans le matérialisme
historique. Il ne semble ni pour l'une ni pour l'autre que cette
revendication soit illégitime dans l'état où ces disciplines se trouvent
et dans la dépendance où on les voit toujours plus nettement
graviter à l'égard d'un choix existentiel préalable.

135


	Philosophie et économie politique chez le jeune Marx

