
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: Geschichte und Verantwortung im Marxismus heute

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte und Verantwortung im Marxismus heute

von Arnold Künzli

Wer von personaler Verantwortung spricht, der begreift den
Menschen in seiner Besonderheit als eine sich von allen anderen
Lebewesen grundsätzlich unterscheidende und ethisch auf
ihresgleichen als auf ein Du und ein Wir bezogene Person, der ihr Wort
und ihre Tat oder auch ihr Schweigen und ihre Untätigkeit
zugerechnet werden. Als eine Person, von der eine Antwort auf die Frage
nach der Intention und den Folgen - gelegentlich auch den Mitteln -
ihres Wortes und ihres Tuns oder ihres Schweigens und ihres Nicht-
tuns erwartet werden darf und muß. Diese Definition weist auf
Möglichkeiten eines Konfliktes zwischen verschiedenen Verantwortungen

hin. Ich kann verantwortlich sein für ein Du, das einem Wir
angehört, für das ich mich ebenfalls verantwortlich fühle, und es kann
eine Situation entstehen, in der ich gezwungen bin, um der
Verantwortung dem einen die Verantwortung dem anderen gegenüber zu
vernachlässigen oder überhaupt nicht wahrzunehmen. Man denke an
Sartres Beispiel von dem jungen Franzosen, dessen Bruder bei der
deutschen Offensive von 1940 getötet worden war. Seine Mutter lebte

nun allein mit ihm. Er war ihr einziger Trost. Aber so sehr er sich

seiner Verantwortung für seine Mutter bewußt war, so sehr fühlte er
sich auch verantwortlich, den Tod seines Bruders zu rächen, etwas
für die Befreiung Frankreichs zu tun und nach England zu reisen, um
sich den Freien Französischen Streitkräften einzureihen. Das
Aufsichnehmen der einen Verantwortung schloß dasjenige der anderen
aus1.

Dieses Beispiel enthüllt, daß Verantwortung immer wertbezogen
ist. In einem Konflikt der Verantwortungen entscheide ich mich —

im idealen Falle - für diejenige Verantwortung, deren Objekt mir als

der objektiv größere Wert erscheint. Es stellt sich nun die Frage, ob es

1 Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? In: J.-P.
Sartre: Drei Essays, Ullstein-Bücher Nr. 304, Berlin 1964, p. 17f.

107



so etwas wie eine absolute Wert-Norm gibt, die mir hilft, diesen

Konflikt zu lösen. Kants kategorischer Imperativ ist bis heute wohl
der überzeugendste Versuch geblieben, eine solche Wert-Norm zu
formulieren: «Handle so, daß du die Menschheit sowohl in deiner
Person als in der Person eines jeden andern zugleich als Zweck,
niemals bloß als Mittel brauchest2.» Aber unserem jungen Franzosen
hilft Kants Imperativ wenig. Reist er nach England, so mutet er
seiner Mutter ein Opfer zu, durch das diese in ein Mittel im Dienste
der Widerstandsbewegung verwandelt wird. Bleibt er bei seiner

Mutter, so verwandelt sein Opfer an Solidarität mit der Widerstandsbewegung

deren Kämpfer für ihn in ein Mittel im Dienste der
Verantwortung seiner Mutter gegenüber. Durch das Nichtaufsichnehmen
einer Verantwortung um einer anderen, höher gewerteten
Verantwortung willen verwandelt man das Objekt der ersten in ein Mittel
im Dienste der zweiten.

Damit soll Kants kategorischer Imperativ keineswegs grundsätzlich
entwertet oder als bloß formal deklariert werden. Er bleibt eine ideale
Norm aller personalen Verantwortung. Aber in der konkreten
Konfliktsituation, die dadurch entsteht, daß wir nicht nur für ein einziges

Du, sondern immer auch für ein Wir, und das heißt für Menschen in
Gesellschaft, ja für die Gesellschaft Verantwortung tragen, vermag er
uns oft nicht zu helfen. Der Politiker als der par excellence für die
Gesellschaft Verantwortliche wird jeden Tag neu vor diese Aporie
der Verantwortungen gestellt, was einen Merleau-Ponty dazu führte,
die ihrerseits allzukategorische These aufzustellen: «Seinen
Mitmenschen als Zweck und nicht als Mittel zu behandeln ist eine

Forderung, die in aller konkreten Politik schlechthin nicht erfüllbar
ist...3»

Aber bisher haben wir uns wesentlich nur in der Dimension der

Gegenwart bewegt. Spätestens seit der Offenbarung auf dem Sinai
wird dem abendländischen Menschen jedoch auch eine Verantwortung

für seine geschichtliche Zukunft zugesprochen, was den Konflikt
der Verantwortungen zusätzlich verschärft. Dessen Verhalten wird
nun nicht mehr nur an feststellbaren Auswirkungen auf ein konkretes
Du und Wir in der Gegenwart gemessen, sondern auch in Relation
gebracht zu einem bloß glaubbaren Sinn und Endziel der Geschichte.

2 Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Neudruck der
zweiten Auflage von 1786, hgg. von Rud. Otto, Gotha 1930, p. 66.

3 Maurice Merleau-Ponty: Humanisme et terreur, Paris 1947, p. XXXVI.

108



Dadurch gelangt ein irrationales Moment in die Verantwortungs-
Problematik. Ich soll nun auch Antwort geben auf Fragen, die von
einem künftigen Heilszustand aus an mein Verhalten gestellt werden,
was impliziert, daß die Auswirkungen meines Verhaltens, die ich zu
verantworten habe, nicht mehr Wirklichkeiten sondern bloß noch

Möglichkeiten sind. Die Verantwortung wird damit in den Rang
einer heilsgeschichtlicben Kategorie erhoben.

Aber auf dem Berg Sinai ist noch etwas ganz besonderes geschehen :

die Verantwortung für das zukünftige Heil wurde nicht der Menschheit

als solcher sondern nur einem bestimmten, dazu auserwählten
Volke aufgebürdet: dem Volke Israel. Es wurde also ein kollektiver
heilsgeschichtlicher Verantwortungsträger bestimmt. Gleichzeitig
auferlegte Jahve allerdings mit den Zehn Geboten den einzelnen
Mitgliedern dieses Volkes auch eine personale Verantwortung für das

konkrete Du und Wir in der Gegenwart und stellte so sein Volk in
eine Dialektik der Verantwortungen. Das Ganze des Heils ist nur zu
erreichen in einem Prozeß dialektischer Wechselwirkungen von
gegenwärtiger und heilsgeschichtlicher Verantwortung. Und diese

Dialektik ist gleichzeitig ein Dialog. Ein Dialog zwischen Ich und Du,
Ich und Wir, Ich und Jahve, Wir und Jahve. Verantwortung ist nur
auf der Grundlage eines Dialogs zwischen Personen möglich, von
denen die eine von der anderen Antwort heischt und beide einander
die Freiheit zuerkennen, diese Antwort fordern und erteilen zu können.

Verantwortung ist identisch mit - wenn auch immer nur
relativer - Freiheit und Autonomie des Menschen. Jahve selbst

anerkennt diese Voraussetzungen aller Verantwortung, denn er tritt
als - wenn auch gestaltlos-unnennbare — Person auf, die, indem sie

dem Einzelnen und dem ganzen Volke Israel die Freiheit zur
Antwort, zur Verantwortung zuerkennt, mit diesen seinen Auserwählten
in einem ständigen, und wie man weiß oft stürmisch verlaufenden,
Dialog bleibt.

Viertausend Jahre später erteilt ein Nachfahre vieler Generationen

von teils weltberühmten Rabbinern namens Karl Marx dem
auserwählten Volke des Proletariats einen heilsgeschichtlichen Auftrag,
der in säkularisierter und teilweise pervertierter Form den Auftrag
Jahves an das Volk Israel wiederholt. Bloß daß dem abtrünnigen
Moses Marx der gestaltlos-unnennbare Jahve seiner Väter sich in ein

intelligibles immanentes Gesetz der Geschichte und der Berg Sinai
sich in den Bücherberg des British Museum verwandelt hatte.

109



Aber in dieser Metamorphose ist Entscheidendes verloren gegangen:

da Jahve sich in ein abstraktes Gesetz der Geschichte verwandelt
hatte, fielen ihr sowohl der Dekalog wie auch der Dialog zum Opfer.
Ein Gesetz der Geschichte kann weder ethische Normen aufstellen
noch läßt sich mit ihm ein Dialog führen. So fand eine radikale Ent-
personalisierung statt und übrig blieb bloß die Dialektik, die jedoch,
da des Ethischen und Dialogischen entkleidet, sich ihrerseits aus einer
Dialektik der gegenwärtigen und heilsgeschichtlichen Verantwortung
in eine bloß heilsgeschichtliche - und erst noch säkularisierte -
Dialektik verwandelte. Die personale Verantwortung gegenüber dem
konkreten Du und Wir in der Gegenwart wurde einer verabsolutierten
kollektiven Verantwortung gegenüber dem zukünftigen Heil geopfert.
So entstand der den Marxismus bis heute fundamental bestimmende
Konflikt zwischen diesen beiden Verantwortungen, den man
vereinfacht als Konflikt zwischen Verantwortung und Geschichte
bezeichnen kann. Zwar hat Marx einmal den berühmten Satz

geschrieben, daß der Mensch «das höchste Wesen für den Menschen»
sei1, aber wie Helmut Gollwitzer mit Recht feststellt, ist «der Mensch

für Marx ein eschatologischer Begriff; er wird erst sein»5. Durch
diese kategorische Ausrichtung auf eine «innerweltliche Eschatologie»6

hin, hat Marx die Gegenwart, die er einmal als ein «pis aller»
bezeichnete7, enthumanisiert. Er ist so bis zu einem gewissen Grade
mitverantwortlich geworden für jene brutale Mißachtung des

Menschen im Namen des Menschen, des Wohls und der Würde im Namen
des Heils, die in der Sowjetunion Stalins zum perfektionierten System
erhoben wurde.

Nach Stalins Tod jedoch begann der Marxismus den Menschen -
den Menschen hier und heute — wieder zu entdecken. So stellt heute

«Woprosy filosofii», die maßgebende sowjetische Zeitschrift für Fragen

der Philosophie, fest: während der Zeit des Personenkults sei «die

4 Karl Marx - Friedrich Engels: Werke. Ost-Berlin 1961, Bd. 1, p. 385.
5 Helmut Gollwitzer: Zum Verständnis des Menschen beim jungen Marx.

In: Helmut Gollwitzer: Forderungen der Freiheit, München 1962,

p. 175.
6 Helmut Gollwitzer: Marxistische Religionskritik und christlicher

Glaube. In: Marxismusstudien, Vierte Folge, Tübingen 1962, p. 56ff.
7 Briefvon Karl Marx an Elsner vom 11.9.1858. In: Stanislaw Schwann:

Die Neue Oder-Zeitung und Karl Marx als ihr Korrespondent. In :

International Review of Social History, Amsterdam 1959, Bd. IV, p. 86.

110



Ethik eines der am meisten vernachlässigten Gebiete der
philosophischen Wissenschaft» gewesen. «Zugegebenermaßen hat die
Problematik der menschlichen Persönlichkeit in unserer philosophischen

Literatur den ihr gebührenden Rang lange Zeit nicht eingenommen.

Nicht genügend untersucht sind Kategorien wie das sittliche
Ideal, das Gute, die Gerechtigkeit, ferner die Fragen nach dem Sinn
des Lebens, nach der Korrelation von Zweck und Mittel im Verhalten
des Menschen... »8

Dieses Versäumnis sollte dann ein - offenbar im Auftrage der
Partei verfaßtes - umfangreiches Buch des Philosophen A. F. Schisch-

kin über «Grundlagen der marxistischen Ethik»9 wiedergutmachen,
doch liegt der Wert dieses Buches lediglich in dem Erweis, wie
unendlich schwer es allem «offiziellen» sowjetischen Philosophieren fällt,
in Fragen der Ethik die Starrheit des etablierten Dogmas aufzulockern
und einen Zugang zur Wirklichkeit menschlicher Existenz zu finden.
Das unantastbare Grundprinzip der Ethik Schischkins ist eine
Klassenmoral, deren Norm und letztes Kriterium «die Partei» ist.

Verantwortung gibt es letztlich nur der Partei als dem ausführenden

Organ der Heilsgeschichte gegenüber und Möglichkeiten von
Konflikten zwischen dem eigenen Gewissen und den Forderungen der
Partei sieht Schischkin nicht, denn « es gibt keinen Gegensatz zwischen
der Politik der sozialistischen Staaten und dem Moralbewußtsein der
Massen und kann keinen solchen geben...»10 Alle Ethik ist bedingt
durch die ökonomischen Verhältnisse und die Zehn Gebote werden
als Funktion des Privateigentums gedeutet11. Das Gewissen ist letztlich

nur die verinnerlichte Stimme des Parteisekretärs : «... das

Gewissen des Sowjetmenschen» schreibt Schischkin, sei «von dem
tiefen Bewußtsein seiner Verpflichtungen gegenüber der
marxistischen Partei nicht zu trennen...»12

Immerhin ist gegenüber der Zeit des Stalinismus insofern ein
Fortschritt in der Entwicklung des personalen Verantwortungsbewußtseins

zu verzeichnen, als in das neue Programm der KPdSU ein

8 Für eine schöpferische Entwicklung der marxistisch-leninistischen Ethik.
In: Woprosy Filosofii, Moskau, Nr. 2, 1963. Deutsch in: Ost-Probleme,
15. Jg., Nr. 9, 1963, p. 282 ff.

9 A. F. Schischkin: Grundlagen der marxistischen Ethik, Ost-Berlin 1964.
10 Ebd. p. 120.
11 Ebd. p. 164f.
12 Ebd. p. 430.

111



«Moralkodex» aufgenommen wurde, den Schischkin ausführlich
zitiert. Darin werden u. a. «Moralforderungen» aufgestellt wie:
«Einer für alle, alle für einen. - Humanes Verhalten und gegenseitige

Achtung der Menschen: der Mensch ist des Menschen Freund,
Genosse und Bruder...13» Aber die Normen dieses Moralkodex' sind

nur innerhalb des auserwählten Volkes gültig. Durch die weitere

Forderung: «Unversöhnlichkeit gegenüber den Feinden des

Kommunismus...» wird der Haß zu einem positiven ethischen Wert
proklamiert. Das Entscheidende aber ist, daß die der Verantwortlichkeit

des Einzelnen die Norm setzende Instanz - die Partei - selbst

außerhalb des Bereiches der Verantwortlichkeit bleibt. Sie kann vom
Einzelnen nicht zur Verantwortung gezogen werden.

Diese, einem säkularisierten Unfehlbarkeitsdogma verpflichtete
Konzeption der Verantwortung wirft jedoch die Frage auf, ob es

nicht doch eine individuelle Moral gebe, die die Klassenmoral

sprengt? Der Leningrader Philosoph W. P. Tugarinow hat in seinem
Buche «Über die Werte des Lebens und der Kultur»11 diese Frage
gestellt und - was innerhalb des Sowjetmarxismus einer revolutionären
Tat gleichkommt - bedingt bejaht. In seiner Einleitung greift Tugarinow

unerschrocken die offizielle Sowjetphilosophie an und wirft ihr
vor, der Jugend auf ihre Fragen nach dem Sinn des Lebens und nach
der moralischen Funktion der marxistischen Philosophie keine
Antwort erteilen zu können. Er schreibt: «Man kann den Menschen
nicht von der Verantwortung für die Folgen seiner Handlungen
befreien15.» Er wendet sich gegen einen äußeren Determinismus in
Fragen der Moral, da dieser «zur völligen Rechtfertigung beliebiger
menschlicher Handlungen» führe, «dazu, dem Menschen jede
Verantwortung für sein Verhalten abzunehmen»16. Dieses Betonen der

personalen Verantwortlichkeit führt Tugarinow dazu, auch das

Dogma der Klassenmoral zu unterhöhlen, denn in jedem Moralsystem

gebe es «außer Klassennormen auch allgemeinmenschliche
Normen» und «es wäre z. B. seltsam, ein Klassenmoment in den
Geboten der Bibel ,Du sollst nicht töten', ,Du sollst nicht stehlen', ,Du

13 Ebd. p. 236f.
14 W. P. Tugarinow: Über die Werte des Lebens und der Kultur, Ost-

Berlin 1962.
15 Ebd. p. 172.
16 Ebd. p. 173.

112



sollst Vater und Mutter ehren' zu suchen»17. Auch gehe das Gute
weiter als die Gerechtigkeit: «Das Gute sieht nicht danach, ob es das

gebührende Maß ,abgewogen' oder es überschritten hat. Man kann
einem Menschen Gutes tun, der es nicht verdient18. » Damit ist aller
einseitigen Klassenmoral mit ihrer Pflicht zum Haß der Kampf
angesagt und Tugarinow stellt ihr das Postulat entgegen: «Der
Kommunismus lehnt die Anwendung grausamer und unehrlicher
Mittel ab, denn das Mittel muß des Zieles würdig sein1 °. »

Welchen Fortschritt dieses Buch Tugarinows auf dem Gebiete der
marxistischen Ethik darstellt, vermag ein Blick in ein zwei Jahre zuvor
erschienenes Buch des DDR-Philosophen Georg Mende über «Freiheit

und Verantwortung»20 zu erhellen. Hier heißt es noch:
«Niemand vermag sich über die gesellschaftlichen Gesetze zu erheben»21

und «das moralisch Gute» kann sich für Mende «nur aus der
Einsicht in die Notwendigkeit ergeben», die einem der historische
Materialismus vermittle22. Auf die Frage, welches das Maß der

Verantwortung sei, antwortet Mende mit dem klassischen Satz, den man
als Motto über alle von Marx selbst ausgehende marxistische Ethik
setzen möchte: «Verantwortung ist Verantwortung vor der Zukunft,
niemals aber ist die Verantwortung bloße Verantwortung vor sich

selber23. »

In Polen wurde der bewährte Parteiphilosoph Adam Schaff durch
die sich für den Existentialismus Sartres begeisternde polnische
Jugend gezwungen, seinen Marxismus neu zu überdenken. Er
veröffentlichte ein Buch mit dem für die traditionelle marxistische

Philosophie revolutionären Titel «Philosophie des Menschen»24, das

ein Kapitel «Über die moralische Verantwortung» enthält. Es

beginnt mit folgenden Sätzen: «Im Rückblick auf die vergangenen
Jahre kann man behaupten, daß das hauptsächliche philosophische
Interesse breiter Kreise unserer Intelligenz, vor allem der akademi-

17 Ebd. p. 142.
18 Ebd. p. 110.
18 Ebd. p. 144.
20 Georg Mende: Freiheit und Verantwortung, Ost-Berlin 1958.
21 Ebd. p. 43.
22 Ebd. p. 48.
23 Ebd. p. 49.
24 In deutscher Übersetzung: Adam Schaff: Marx oder Sartre? Versuch

einer Philosophie des Menschen. Wien 1964.

113



sehen Jugend, dem Problem der moralischen Verantwortung galt25.»
Schaff meint dann, ihn interessiere besonders «die Frage der
moralischen Verantwortung für einen politischen Akt, ausgeführt in
konfliktgeladenen Situationen»26. Er sucht nach einer Antwort auf die

Frage «wie man vorzugehen hat, wenn es zum Konflikt zwischen
der Organisationsdisziplin (ein Euphemismus für «der Partei», A.K.)
die eine Handlung gebietet, unddem Widerstreben des Menschen

kommt, der ein solches Verhalten nicht mit seinem Gewissen
vereinbaren kann»27. Nach Schaff vermag uns die «Moralistik» der
Zehn Gebote auf diese Frage keine Antwort zu erteilen, da sie die
reale Situation des Menschen in der Gesellschaft nicht berücksichtige.
Aber Schaff umgeht das eigentliche Problem, da es für ihn
Verantwortung nur dem Wir der Gruppe - d. h. wesentlich der Partei - und
nicht auch dem Du gegenüber gibt. Das Gewissen des Einzelnen
bleibt gruppenbezogen und er darf seinem Gewissen nur folgen, wenn
er überzeugt ist, daß eine Tat, die die Gruppe von ihm verlangt, in
Wahrheit «die grundlegenden Ziele» der Gruppe selbst «bedroht»28.

Aber Schaff muß einsehen, daß auch der Marxismus hier keine
«allgemeingültige Verhaltensregeln» aufstellen kann und der Einzelne,
wie Sartre sagt, tatsächlich zur Wahl verurteilt ist. Niemand kann, so

meint Schaff, von der Notwendigkeit befreit werden, die Wahl selbst

zu treffen, noch von der moralischen Verantwortung für die
getroffene Wahl20. So wesentlich diese Überlegungen Schaffs für eine

Auflockerung des Unfehlbarkeitsdogmas auch sind - zum Problem
der Verantwortung dem Du gegenüber, die in Konflikt gerät mit der

Verantwortung der Partei gegenüber, hat er hier noch nichts zu

sagen.
Den Fragen, die Adam Schaff offen läßt, geht ein anderer polnischer

Philosoph mit leidenschaftlichem Engagement auf den Grund : Leszek

Kolakowski in seinem zwischen 1956 und 1959 entstandenen Buche
«Der Mensch ohne Alternative»30. Kolakowski, der in seiner Jugend
selbst an Stalin geglaubt hatte - er ist heute noch Mitglied der
Kommunistischen Partei Polens - fordert hier eine «rücksichtslose

25 Ebd. p. 91.
26 Ebd. p. 93.
27 Ebd.
28 Ebd. p. 99.
29 Ebd. p. 98.
30 Leszek Kolakowski: Der Mensch ohne Alternative, München 1960.

114



Säkularisierung der Weltanschauung»31, eine «,Enttotalisierung' der

Ideologie»32 und eine «Entmythologisierung» des Marxismus33, den

er nicht mehr als Doktrin, sondern nur noch als «Impuls» gelten
lassen will34.

Das Hauptkapitel seines Buches ist überschrieben: «Verantwortung
und Geschichte»36. Unter Hinweis auf Julien Bendas «La trahison
des clercs» stellt er zunächst den «clerc» - er gebraucht das englische
Wort «clerk» - dem orthodox-marxistischen Revolutionär gegenüber.
Man ahnt im Hintergrunde Arthur Koestlers Yoghi und Kommissar.
Der Revolutionär empfindet Verantwortung nur gegenüber der
Geschichte und kennt kein Problem der «schmutzigen Hände», da das

geschichtliche Fernziel jede in seinem Namen begangene Untat
moralisch legitimiert. Der Clerk hingegen plädiert - wie Lucien in
Sartres «L'Engrenage» - für die Unbedingtheit sauberer Hände,
auch auf Kosten eines sozialen und geschichtlichen Engagements. Er
erklärt: «Ich werde keiner Form geschichtlichen Seins nur deshalb

zustimmen, weil mir jemand einredet, sie sei unvermeidbar - selbst

wenn ich an ihre Unvermeidbarkeit glauben würde, wofür mir
übrigens vorläufig die Beweise fehlen. Wenn das Verbrechen Gesetz

der Geschichte ist, soll dann das Wissen von diesem Gesetz Grund

genug sein dafür, daß ich selbst zum Verbrecher werde?» Während
der Revolutionär dem Clerk vorhält, er sei ein verantwortungsloser
Narziß, der um seiner sauberen Hände willen vom Kampffeld flüchte,
zeiht der Clerk seinerseits den Revolutionär der Verantwortungslosigkeit

gegenüber den «von der menschlichen Geschichte
entdeckten und produzierten Gütern». Darauf der Revolutionär:
«Denkst du etwa, daß du vor einer bis an die Zähne bewaffneten
Soldateska mit Predigten über die Menschenliebe etwas erreichen
wirst?»

Der Clerk bleibt unbeeindruckt: «Scheiterhaufen brennen auf
beiden Seiten des Berges Sinai. Befiehlst du mir, sie zu zählen, damit
ich dein moralisches Ubergewicht anerkenne?» Er weist den Revolutionär

darauf hin, daß sie dasselbe Gespräch führten, das Romain
Rolland Carnot und Lavoiser habe führen lassen : « Carnot verlangt

31 Ebd. p. 22.
32 Ebd. p. 35.
33 Ebd. p. 49.
34 Ebd. p. 23.
35 Ebd. p. 99 ff. Alle folgenden Zitate sind diesem Aufsatz entnommen.

115



von seinem Gesprächspartner die Fähigkeit, die Gegenwart für die
Zukunft zu opfern. Darauf antwortet Lavoiser, es hieße die Zukunft
selber opfern, wenn man ihr die Wahrheit, die Selbstachtung und alle
menschlichen Werte zum Opfer brächte.» Die unveränderlichen
moralischen Werte, ergänzt der Clerk, seien vertrauenswürdiger als

jede Geschichtsphilosophie, was auch immer geschehe.

Kolakowski läßt den Streit unentschieden, denn er meint, das

Problem sei auf dieser Ebene unlösbar, da beide Seiten sich durch
ihren Absolutismus zum Prinzip der «einzigen Alternative»
verurteilten. Aber er nimmt den Clerk, der sich freiwillig aus der
Geschichte ausschließt und auf jede Aktion verzichtet, insofern in
Schutz, als er den Stalinismus dafür verantwortlich macht, ihn in
diese Position getrieben zu haben. Denn die Politik des Stalinismus
sei eine «Erpressung mit der einzigen Alternative» gewesen: jede
Kritik an ihm erklärte er zu einer Befürwortung der Reaktion. «Die
Welt (des Stalinismus, A.K.) zerfällt in Verdammte und Erlöste, in das

Reich Gottes und das Reich des Teufels. » In einer solchen Welt bleibt

nur die Wahl zwischen Opportunismus und Renegatentum, und
beide Haltungen - er nennt diejenige des Clerk eine Kapitulation -
schließen wahre Verantwortung aus.

Aber Kolakowskis moralischer Protest gilt den Missionaren eines

heilsgeschichtlichen Manichäismus: «Niemand ist von moralischer

Verantwortung befreit, wenn er das Verbrechen unterstützt, weil er
von seinem unweigerlichen Sieg überzeugt ist. Niemand kann sich

von der moralischen Pflicht des Kampfes gegen ein Regierungssystem,

eine Doktrin oder eine Gesellschaftsordnung, die er als

niederträchtig und unmenschlich ansieht, mit der Begründung loskaufen,

er halte sie gleichzeitig für historisch notwendig. Wir protestieren

gegen eine solche Form des moralischen Relativismus, die so tut, als

könnte das Kriterium der moralischen Beurteilung aus der Kenntnis
des ,Weltgeistes' gefolgert werden.» Dieser Protest eines um seine

personale Verantwortung Wissenden gilt in erster Linie dem «großen
Demiurgen der Geschichte», dem Fortschritt, dem Kolakowski mit
unbarmherzigem Sarkasmus den Kampf ansagt: «Es genügt, an die
Unvermeidlichkeit des Fortschritts zu glauben, um gleichzeitig an die
Fortschrittlichkeit alles Unvermeidlichen zu glauben. Es genügt, an
die Vorsehung zu glauben, um den Ziegel zu segnen, der einem auf
den Kopf fällt. Wenn der Geist der Geschichte die schwere Rolle der

göttlichen Vorsehung auf sich nimmt, muß er nach ihrem Vorbild

116



Dankbarkeit für jede Ohrfeige verlangen, die er seinem Schützling
verabreicht. »

Wenn man sich des Wortes von Marx erinnert, daß der Heilsweg
des Proletariats «unwiderruflich vorgezeichnet» sei36, dann sagt
Kolakowski sich mit den folgenden Sätzen von Marx selbst los:
«Diejenigen, die meinen, daß der Sozialismus ebenso unvermeidlich
eintrete wie die für den morgigen Tag berechnete Sonnenfinsternis,
können nichts finden, was ihren Handlungen einen moralischen Wert
geben würde. - Die politische Partei, die sich den Kampf für den

Sozialismus, dessen Kommen sie für zwangsläufig hält, zum Ziel
setzt, ist infolgedessen eine Partei der Sonnenfinsternis. »

Dann wirft Kolakowski die entscheidende Frage auf: «In welcher
Weise kann man die Moral des täglichen Lebens von dem Alpdruck
der Geschichtsphilosophie und jener Pseudodialektik befreien, die

aus der Moral das Werkzeug der großen Geschichte macht, in
Wirklichkeit aber die Geschichte zum Vorwand der Schurkerei nimmt?»
Nach langen, etwas scholastisch anmutenden Erörterungen ringt
Kolakowski sich zu der kategorischen Antwort durch: «Wir bekennen

uns zu der Doktrin der totalen Verantwortung des einzelnen für
die eigenen Taten und zur Amoral der geschichtlichen Prozesse.» Er
meint, dieser Grundsatz sei auch mit einer deterministischen
Interpretation der Welt vereinbar, aber da man nie mit einiger
Wahrscheinlichkeit die Grenzen dessen ermessen könne, was man «historische

Notwendigkeit» nenne, gibt er dem moralischen Motiv im Tun
eines Kommunisten den unbedingten Primat vor dem geschichtlichen :

«Wir sind nicht Kommunisten, weil wir in dem Kommunismus eine

geschichtliche Notwendigkeit erkannt haben; wir sind deshalb
Kommunisten, weil wir auf der Seite der Unterdrückten gegen ihre
Unterdrücker stehen... So werden wir immer uns von moralischen
Motiven leiten lassen und nicht vom theoretischen Bewußtsein...»
Damit aber stellt Kolakowski Karl Marx endgültig auf den Kopf,
denn für Marx war Kommunismus in die Praxis umgesetztes
theoretisches Bewußtsein der heilsgeschichtlichen Notwendigkeit, und für
allen bloß moralisch begründeten Kommunismus hatte er nur Hohn
und Spott übrig.

Wenden wir uns nun Ungarn zu. 1919, als Georg Lukâcs in der
kommunistischen Revolutionsregierung Bela Kuns den Posten eines

36 Karl Marx - Friedrich Engels: Werke. Ost-Berlin 1959, Bd. 2, p. 38.

117



Vize-Kulturministers übernahm, verfaßte er eine Schrift über «Taktik
und Ethik»373, in der er das Problem der Verantwortung in beinahe

« existentialistischer » Weise analysierte. «Jedermann, der sich heute
für den Kommunismus entscheidet», so meinte er, «ist ethisch
verantwortlich für jedes menschliche Leben, das während des Kampfes
für den Kommunismus ausgelöscht wird, verantwortlich in einer so

persönlichen Weise, als hätte er alle selbst getötet»37b. Aber im
Gegensatz zum frühen Sartre bekannte Lukâcs sich schon damals

zum absoluten Primat der Geschichte vor der ethischen Verantwortung.

Der Marxist müsse nicht nur bereit sein, sein eigenes Leben der
kommunistischen Sache zu opfern, sondern auch dazu, seine Reinheit,
seine Moralität und seine Unschuld zum Opfer zu bringen. Der um
der historischen Notwendigkeit willen zum Töten aufgeforderte
Proletarier sei eine auf tragische Weise tugendhafte Person. «Nur die
mörderische Tat jener Person kann - auf tragische Weise - ethisch

sein, die weiß und sich dessen dauernd und über alle Zweifel hinweg
bewußt ist, daß es unter keinen Umständen erlaubt ist, zu morden.»
Das ethische Selbstbewußtsein decke auf, «daß es Situationen gibt -
tragische Situation -, in denen es unmöglich ist, zu handeln, ohne
eine Sünde zu begehen»38.

Aber nach einem langen Leben im Dienste des Kommunismus, in
dessen Verlauf er Stalin mehr als nur einen für das Überleben
notwendigen Tribut zollte, ist dieser Widerspruchsvolle 1956 in die

Regierung Imre Nagys eingetreten, um mitzuhelfen, Ungarn vom
Stalinismus zu befreien, und in einem Aufsatz « Zur Debatte zwischen
China und der Sowjetunion»39 schreibt er heute plötzlich, durch
Stalins Regime sei «selbst ein Minimum an Plumanität... annulliert»
worden und die politische Entwicklung sei «in Schrecken und
Heuchelei» ausgeartet. Der Philosoph, der ein Leben lang alle Ethik der

Verantwortung gegenüber der Geschichte unterordnete, entdeckt

nun «ethische Selbstverpflichtungen», interpretiert den Kommunismus

als Weg zum «verantwortlichen menschlichen Handeln» und
beschließt mit 80 Jahren, eine Ethik zu schreiben.

373 Zit. in: Victor Zitta: G. Lukâcs' Marxism, Den Haag 1964, p. 108fF.

Alle Zitate vom Verfasser übersetzt.
37b Ebd.
38 Ebd. p. 224.
39 Georg Lukacs: Zur Debatte zwischen China und der Sowjetunion. In:

Forum, Wien, 1963, Bd. X, H. 119, p. 519ff.

118



Aus der Tschechoslowakei ist der marxistische Philosoph Karel
Kosik zu erwähnen, der der sogenannten «stalinistischen Generation»
angehört und der in den fünfziger Jahren Lektor am ZK der
Kommunistischen Partei der Tschechoslowakei war10. Heute prangert
Kosik die «fetischistische Konzeption der Geschichte»41 an, deren
sich der Marxismus schuldig gemacht habe. Er weist auf die
«Antinomie» zwischen dem Gesetz der Geschichte und der menschlichen

Aktivität» hin und erwähnt, «daß man den Menschen vergessen
hat»42. Deshalb müsse der Marxismus heute von der Frage
ausgehen: «Was ist der Mensch?43» Wenn man gleichzeitig die
materialistische Dialektik auf den Marxismus selbst anwende, ergebe sich

als erstes Resultat, daß auch im Sozialismus ein Widerspruch zwischen

der Moral und den geschichtlichen Handlungen existiere und der

Kapitalismus nur eine besondere Form dieses Widerspruchs
darstelle ". Kosik zweifelt zwar an der Eignung des Gewissens als Kriterium

der Moral, aber als ebenso fragwürdig bezeichnet er als ein
solches Kriterium das «Urteil der Geschichte», da dieses immer «post
festum» komme und überdies «nicht die Autorität des jüngsten
Gerichts der christlichen Theologie» besitze46. Auch das kommt einer

eindeutigen Absage an die innerweltliche Eschatologie von Marx
gleich.

Der Glaube an das jüngste Gericht, so meint Kosik, habe sich in die
säkularisierte Idee vom Ende der Geschichte, der Glaube an Gott in
den Glauben an die Zukunft verwandelt, aber die Geschichte habe

kein Ende und «dieser metaphysische Glaube an die Zukunft
entwertet die Gegenwart, entblößt sie einer authentischen Bedeutung
als einziger Realität des Individuums...»46

Ebenso radikal wie Kolakowski verwirft Kosik eine
Zukunftsgläubigkeit, die nur einen versteckten hypokritischen Pessimismus,

Skeptizismus und Nihilismus impliziere, da sie den Menschen der

40 S. N. Lobkowicz: Marxismus-Leninismus in der CSR, Dordrecht 1961,

p. 218.
11 Karel Kosik : La dialectique de la morale et la morale de la dialectique.

In: Recherches internationales à la lumière du marxisme, Paris 1965

8. Jg., Nr. 46, p. 107. Alle Zitate vom Verfasser übersetzt.
42 Ebd.
43 Ebd. p. 108.
44 Ebd. p. 110.
45 Ebd. p. 116.
46 Ebd. p. 117f.

119



Freiheit und der Fähigkeit beraube, die höchsten Werte selbst und in
diesem Augenblick zu verwirklichen17. «... in einer solchen Welt ist
das Leben des Menschen sinnlos geworden und die gegenseitigen
Beziehungen der Menschen konstituieren sich als absolute Indifferenz

48. » Berücksichtige die Moral den Klassencharakter der Gesellschaft

nicht, so gelange man zu einem impotenten Moralismus. Aber
«wenn man das, was zu den Klassen gehört, von dem, was zur
Menschheit als solcher gehört, isoliert, gelangt man zur
bürokratischen Deformation des Sozialismus (und) produziert einen
brutalen Amoralismus»49.

Noch offener und noch entschiedener sprechen die jugoslawischen
marxistischen Philosophen, die sich um die Zagreber philosophische
Zeitschrift «Praxis»50 geschart haben. So meint etwa Mihailo
Markovic, in der ursprünglichen bürokratischen Phase des Sozialismus

entstünden oft cäsarische politische Strukturen, was zu einer

«Depersonalisation des Individuums» führe, das «sich selbst von
personaler Verantwortung» befreit51. Danko Grlic geht so weit,
Marx' Traum von einem vollkommenen Humanismus in einer
konfliktlosen Gesellschaft, die alle Bedürfnisse ihrer sämtlichen
Mitglieder zu befriedigen imstande wäre, ein illusorisches Ziel zu nennen,
durch das die Leiden der Menschen in der Gegenwart nicht gerechtfertigt

werden könnten52. Solche Mythen seien endgültig entthront
worden. Es gelte, die christlich-eschatologische Forderung nach

Opfern für das Zukünftige gründlich zu negieren, um sich wieder
dem «Hier» und «Jetzt» zuwenden zu können53. Grlic polemisiert
gegen den Versuch, ein kommunistisches Paradies mit Hilfe von
Kasernen, Spitzeln, Haß und Polizei zu errichten54 und meint, der
Kommunismus werde nur dann human sein, wenn schon der heutige
Zustand des Sozialismus humanen Charakter trage: «Die
Verantwortung für die neue Gesellschaft und den ganzen historischen Weg

47 Ebd. p. 118.
48 Ebd.
49 Ebd. p. 119.
50 Praxis. Philosophische Zeitschrift. Internationale Ausgabe. Zagreb, ab

H. 1, 1965.
61 Mihailo Markovic : Socialism and self-management. In : Praxis, Zagreb

1965, Jg. 1, H. 2/3, p. 181 f. Vom Verfasser übersetzt.
52 Danko Grlic: Sozialismus und Kommunismus. In: Praxis, a.a.O., p. 169.
53 Ebd. p. 171.
54 Ebd.

120



der Bewegung auf sie zu fällt also ausschließlich auf uns selbst
zurück65.» Alle diese jugoslawischen Philosophen sehen im jugoslawischen

Weg einer gesellschaftlichen Selbstverwaltung - sofern mit ihr
radikal ernst gemacht wird — die einzige Möglichkeit, den Konflikt
zwischen Verantwortung und Geschichte auf eine gleichzeitig
ethischhumanistische und sozialistische Weise zu lösen.

Auf der diesjährigen, ebenfalls von den Zagreber Philosophen
organisierten internationalen Tagung der philosophisch-soziologischen
Sommerschule auf der Insel Korcula wurde bezeichnenderweise das

Thema «Was ist Geschichte?» zum Diskussionsgegenstand gewählt.
Im Räume des Marxismus an sich schon eine häretische Frage, hatte
man bisher doch die Frage «Was ist der Mensch?» gerade deshalb
übersehen oder als irrelevant betrachtet, weil man glaubte, über ein
wissenschaftlich gesichertes Wissen vom Wesen der Geschichte zu
verfügen. Wie dem Tagungsbericht des Zagreber Philosophen Rudi
Supek zu entnehmen ist56, hat aber « die Aussprache gezeigt, daß

Theorien, denen zufolge die Geschichte einen bestimmten Sinn, ja
sogar einen bestimmten mehr oder weniger zwangsläufigen
Entwicklungssinn besitzt, keineswegs die Möglichkeit ausschließen, daß

dieser Sinn unklar, verworren wird, um sich in einigen Formen auch

gänzlich zu verlieren»5'. Auch hier ist man durch die bittere
Erfahrung der Fragwürdigkeit aller marxistischen innerweltlichen
Eschatologie auf das Problem der Verantwortung des Menschen in
der Gegenwart gestoßen worden, denn, wie Supek weiter berichtet,
«die Grundorientierung aller Vortragenden und Diskussionsteilnehmer

bestand in der Betonung der Freiheit und der Verantwortung
der Menschen im historischen Geschehen, beziehungsweise in der
Distanzierung von einer rein mechanischen und deterministischen

Auffassung der historischen Entwicklung»68.
Verlassen wir nun den osteuropäischen Raum, um uns den

westlichen Marxisten zuzuwenden. Hier begegnen wir der großen Gestalt

von Ernst Bloch, diesem jüdischen Propheten mit marxistischer

Zunge, der durch seine heilsgeschichtliche Gläubigkeit ebenfalls dazu
verführt worden war, dem Stalinismus auf schwer begreifliche Weise

65 Ebd. p. 177.
56 Rudi Supek: Was ist Geschichte? In: Internationale Politik, Belgrad 1965,

H. 373, p. 23 ff.
57 Ebd. p. 24.
58 Ebd.

9 Studia Philosophica XXV 121



seinen Tribut zu entrichten, der aber inzwischen eine Umkehr
erlebte. In einem Aufsatz «Revolutionäre Verantwortung»59 unterstellt

er, im Gegensatz zu manchem, was er früher vertrat, nicht die

Verantwortung der Geschichte, sondern die Geschichte der

Verantwortung: «Die Treue zu den humanen Nahzielen und zu den

darin implizierten Fernzielen stehen einander auf dieser Stufe
reflektierter Verantwortung bei60.» Eine solche Verantwortung sei

«als sozialistische schlechthin eine des humanen Ziels», während die

Verkehrung dieser Bedingungen «im Osten vielfach den Faschismus»

reproduzierte61. Und auch Bloch ist durch Stalin zu einer

Rückbesinnung auf Kant geführt worden: «Die Fähigkeit zu
Antwort und Quittung, wenn Freiheit und ihr öffentliches Recht erst

verlacht, dann abgeschafft wird nannte Kant eine moralische

Anlage des Menschengeschlechtes'62.»

In seiner «Tübinger Einleitung in die Philosophie II»63 sucht
Bloch den Konflikt zwischen Geschichte und Verantwortung durch
den Begriff einer «präsentischen Eschatologie»61 zu lösen. Er geht
von der Frage aus, was zu tun sei, «wenn wir lebenden Menschen für
ein Après-nous verheizt werden sollen». Bloch sucht eine Antwort
auf diese Frage durch eine dialektische Versöhnung der humanen
Nahziele mit den utopischen Fernzielen zu erhalten, «mit Ideal ohne

Überspringung des Wegs, mit Weg ohne Abdankung des Ideals»65.

Das eben nenne er «präsentische Eschatologie». So gelangt auch

Bloch, der sein ganzes Lebenswerk der Hoffnung auf ein kommendes
Reich gewidmet und der einmal den Satz gesprägt hatte: «Ubi Lenin,
ibiJerusalem»66, heute, in seinem 80. Jahre, zu der Einsicht: «... also

brauchen wir eine neue Ethik»6'. Und zwar eine neue Ethik
deshalb, weil Marx dazu nichts gesagt, dieses Problem nicht durchdacht

59 Ernst Bloch: Revolutionäre Verantwortung. In: Forum, Wien 1963,
Jg. X, H. 115-116, p. 329 ff.

60 Ebd. p. 330.
61 Ebd. p. 331.
62 Ebd.
63 Ernst Bloch: Tübinger Einleitung in die Philosophie 2, Frankfurt a. M.

1964.
61 Ebd. p. 176.
65 Ebd. p. 170 ff.
66 Ernst Bloch: Freiheit und Ordnung, Ost-Berlin 1947, p. 194.
67 Ernst Bloch - Fritz Vilmar: Mit Marx über Marx hinaus. In:

Gewerkschaftliche Monatshefte, Köln 1964, 16. Jg., H. 7, p. 392.

122



habe, mit dem Resultat, daß heute im Sozialismus «die individuelle
Freiheit schlimmer dran (ist) als irgendwo»68.

Von den deutschsprachigen Altkommunisten wäre weiter der
Österreicher Ernst Fischer zu erwähnen, der heute die
Verantwortungslosigkeit als das schlimmste Laster unseres Zeitalters bezeichnet69

und der meint, sowohl für die kapitalistischen wie für die
sozialistischen Staaten gelte heute das Prinzip: «Erziehung zur
Verantwortung, Freundlichkeit, Humanität70.» Daß Fischers theoretischer
Revisionismus nicht ohne politische Folgen bleibt, beweist ein Aufsatz

des Chefredakteurs der Parteizeitschrift der österreichischen KP
«Weg und Ziel», Franz Marek, der einen friedlichen Weg zum
Sozialismus unter Beibehaltung der Presse- und Versammlungsfreiheit
und des Mehrparteisystems propagiert und die Diktatur des Proletariats

einen mißverständlichen Begriff nennt, bei dem man nicht weiter
verharren sollte71.

Ähnliches hört man von den kommunistischen Intellektuellen
Italiens und Frankreichs, die alle zu zitieren den Rahmen dieses

Aufsatzes sprengen würde. Erwähnt sei bloß eine 1963 erschienene

Sondernummer der von parteitreuen Intellektuellen herausgegebenen
französischen kommunistischen Zeitschrift «la nouvelle critique»
über das Thema «Réflexions sur le culte de la personnalité»72, in
der diese Intellektuellen schonungslos die Frage untersuchen, wieso
sie so naiv sein konnten, den Stalinismus zu unterstützen. Sie meinen,
sie hätten sich durch eine «paradiesische Vision des Kommunismus,
durch eine messianische Konzeption der Revolution» verführen
lassen73 und gelangen zu dem Schluß: «...man darf nicht im
optimistischen Glauben an eine der Geschichte immanente Finalität
einschlafen : nichts entbindet die Menschen - und was uns anbelangt,
die Kommunisten — von ihrer Verantwortung74.»

Noch deutlicher reden die aus der Partei ausgeschlossenen oder

ausgetretenen französischen Intellektuellen. Für sie alle, ja letztlich

68 Ebd. p. 390.
69 Ernst Fischer: Probleme der jungen Generation, Wien 1963, p. 153.
70 Ebd. p. 178.
71 Franz Marek: Probleme der kommunistischen Parteien Westeuropas. In:

Weg und Ziel, Wien 1965, 23. Jg., H. 11, p. 660ff.
72 La nouvelle critique, Paris 1963, H. 151. Alle Zitate vom Verfasser übers.
73 Ebd. p. 42.
74 Ebd. p. 62.

123



wohl für diese ganze hier skizzierte Bewegung kommunistischer
Selbstbesinnung ist der Stoßseufzer Edgar Morins - der die Partei
nach dem ungarischen Rajk-Prozeß verließ — repräsentativ: «L'Histoire,

la grande Déesse-Putain du XXe siècle75.»

Dieser kurze, höchst unvollständige Überblick über ein Teilgebiet
der geistigen Situation des Marxismus in der Gegenwart wird dieser
Situation insofern nicht ganz gerecht, als die Stimmen der
sogenannten marxistischen Dogmatiker dabei weitgehend unerwähnt
blieben. Diese stehen zweifellos der etablierten politischen Macht
näher als die sogenannten marxistischen Revisionisten. Aber manches

spricht dafür, daß die Dogmatiker, trotz oder gerade wegen ihrer
weitgehenden Identifikation mit einem in Krise geratenen und mit
der Hypothek des Stalinismus belasteten Herrschafts-Marxismus, auf
lange Sicht gesehen auf verlorenem Posten stehen. Völlig anders als

im National-Sozialismus, der sich durch eine nahtlose Identität von
Theorie und Praxis im Zeichen des schlechthin Bösen auszeichnete,
denunziert die dem Marxismus immanente humanistische
Grundintention und innerweltlich-eschatologische Erlösungsbotschaft trotz
wesentlicher, schon von Marx vollzogener Pervertierungen, dem
Gewissen der von diesen Ergriffenen die in ihrem Namen begangenen
Verbrechen als solche.

Es war nicht möglich, im Namen von Hitler gegen Auschwitz zu
protestieren. Die Überzeugungsgewalt der sogenannten marxistischen
Revisionisten aber liegt gerade darin, daß sie im Namen der
Grundintention von Marx gegen Theorie und Praxis des Stalinismus und
des gegenwärtigen aufgeklärten Herrschafts-Marxismus protestieren
können. Karl Jaspers meinte einmal: «Wo immer wir auf Wege
historischer Verabsolutierung geraten, wird eines Tages die Falschheit

sich zeigen und der schmerzvolle Rückschlag des Nihilismus
befreien zu neuem ursprünglichem Denken76.» Genau dies ist hier
geschehen. Freilich entdecken diese Marxisten bei ihrem Versuch, zu
den Marxschen Ursprüngen zurückzukehren, auch die bedingte
Mitverantwortung von Marx für das, was in seinem Namen getan worden
ist und getan wird. Und darüber hinaus die Fragwürdigkeit und
Antiquiertheit mancher seiner Grundthesen. Dies gilt insbesondere

für seine heilsgeschichtliche Konzeption der Geschichte als einer

75 Edgar Morin: Autocritique, Paris 1959, p. 29.
76 Karl Jaspers: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Frankfurt a. M.

1955, p. 255.

124



intelligiblen Totalität. Die mit dem Blut Unschuldiger gezeichnete
Sackgasse, in die der Marxismus auf seinem Wege zum innerweltlichen

Paradies geraten ist, hat ihnen die Fragwürdigkeit dieser

totalitären Geschichtskonzeption enthüllt und sie gezwungen, die
Geschichte als ein offenes Ganzes zu erkennen. Zu erkennen, daß der
Mensch seine Gegenwart verfehlt, wenn er nur auf die Zukunft hin
lebt, und daß der Zukunft leben nur heißen kann, in personaler
Verantwortung hier und heute, im Dialog von Person zu Person und in
einer permanenten Dialektik von Hoffnung und Verzweiflung, die

um die Aporien der Verantwortung und der Geschichte weiß und

täglich neu eine Antwort auf sie sucht, zu leben.

Die Verabsolutierung der Geschichte hat sie zurückgeworfen auf
die dialektische Gegenposition der personalen Verantwortung. Hegel
und Marx werden - bewußt oder unbewußt - mit Sokrates und Kant
konfrontiert. Das Heil der Menschheit in der Zukunft mit dem Wohl
und der Würde und der Mündigkeit des Menschen in der Gegenwart.
Die Notwendigkeit mit der Freiheit, die Eschatologie mit der Anthropologie,

der Mythos mit dem Ethos, der Kollektivismus mit der
Partnerschaft, der Monolithismus mit dem Pluralismus, der Monolog
mit dem Dialog, die Klassenmoral mit dem Dekalog, der Mensch als

Mittel mit dem Menschen als Selbstzweck, das Ziel mit dem Weg.
Aber es handelt sich, und das ist entscheidend, nicht um ein

unbedingtes Zurück zu diesen Gegenpositionen, sondern um eine
dialektische Konfrontierung: diese Marxisten suchen letztlich nach
einer überhöhenden Synthese von Sokrates und Hegel, von Kant und
Marx, von Individualethik und Sozialethik - von Verantwortung
und Geschichte. Damit vermögen diese «offenen» Marxisten auch
einer nichtmarxistischen Philosophie wertvolle Impulse zu vermitteln
und es bleibt nur zu bedauern, daß diese die ihr angebotene Möglichkeit

zu einem Dialog bisher allzuwenig wahrgenommen hat.

125


	Geschichte und Verantwortung im Marxismus heute

