
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: Was ist wirklich?

Autor: Huber, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was ist wirklich?*

von Gerhard Huber

I.

1. Die metaphysische Problematik

Was ist wirklich? Diese Frage bildet die Kernfrage der Metaphysik;
in ihr verdichtet sich gleichsam die metaphysische Problematik als

solche. Nach dem Sein fragen, wie es die Metaphysik tut, kann ich
nämlich nur, wenn mir etwas als wirklich gegenwärtig ist. Die
Wirklichkeit ist daher nicht nur irgendeine der mannigfaltigen Weisen des

Seins, sondern sie ist dessen primäre, grundlegende Weise. Wirklichkeit

ist das Sein selbst. Nur wenn sie vorausgesetzt wird, kann z. B.

das Nichtsein oder die Möglichkeit als eine Weise des Seins gedacht
werden.

Die Frage nach dem Sein ist also in ihrem Kern Frage nach der
Wirklichkeit. Was ist wirklich?

Diese Frage hat zwei grundlegende Bedeutungen. Einerseits fragt
sie nach dem Seienden, das als wirklich soll gelten können: «Welches
Seiende ist das Wirkliche?» Anderseits fragt sie nach dem Sein, das

die Wirklichkeit dieses Seienden ausmacht: «Was ist Wirklichkeit?»
Diese Doppeldeutigkeit zeigt sich schon in der Metaphysik des

Aristoteles. vi to öv; Was ist das Sein? Was ist das Seiende als solches? -
damit fragt Aristoteles auf der einen Seite nach den fundamentalen
Charakteren, die das Sein des Seienden konstituieren. Aufder andern
Seite ist damit aber auch schon nach demjenigen Seienden gefragt,
das diese konstitutiven Seinscharaktere am reinsten und vollkommensten

an sich trägt. Die metaphysische Frage zielt bei Aristoteles
zugleich auf das Sein des Seienden und auf das Sein als Seiendes. Weshalb

Aristoteles in seiner Metaphysik die Ontologie und die Theologie
zu einer einheitlichen philosophischen Disziplin zusammenzuschließen
vermochte.

* Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Bern am 20.
November 1965.

87



2. Der Nihilismus

Noch heute stellen wir die metaphysische Kernfrage: «Was ist

wirklich?» Das heißt: «Was ist das Wirkliche?» und: «Was ist
Wirklichkeit?» Aber die Weise, wie wir heute diese Frage stellen, ist wesentlich

verschieden von der des Aristoteles und der ganzen, älteren und

neueren Tradition, die von ihm ausgeht. Wenn wir heute diese Frage
stellen, so liegt ihr eine wurzelhafte Erschütterung unseres Wirklichkeitsbewußtseins

zugrunde. Wir verfügen nicht mehr über jene
selbstverständliche Wirklichkeitsgewißheit, von der die philosophische Reflexion

der Griechen ausgehen konnte und die in anderer Weise auch
noch dem Denken eines Descartes eigen ist - trotz seines methodischen
Zweifels. Denn dieser Zweifel, gerade weil er methodischen Charakter
hat, ist nicht ein radikaler, metaphysischer Zweifel, sondern vielmehr
ein Kunstgriff des reflektierenden Verfahrens, dazu bestimmt, das

unerschütterliche Fundament der absoluten Gewißheit bloßzulegen,
das Descartes längst im Cogito gefunden hat.

Ich übertreibe wohl kaum, wenn ich sage, daß unsere Weise, das

Wirkliche in Frage zu stellen, ihren Ursprung in einer wurzelhaften
Erschütterung unseres Wirklichkeitsbewußtseins hat. Wenn wir die

Frage stellen: «Was ist wirklich?», so bedeutet das für uns auch:
«Gibt es überhaupt etwas Wirkliches? - etwas, das der Infragestellung
standhält?» Gibt es etwas Wirkliches, das der radikalen Infragestellung
standhält? Die Radikalität der Infragestellung entspringt daraus, daß

wir uns mit der Möglichkeit des Nichts konfrontiert sehen, das die
absolute Negation aller Wirklichkeit und alles Sinnes wäre.

Wir haben uns hier Nietzsches zu erinnern. Nietzsche--wie es auch
immer mit seiner positiven Philosophie des Übermenschen und des

Willens zur Macht bestellt sein mag - Nietzsche ist sicher ein Ereignis,
das in der Geschichte der Metaphysik epochale Bedeutung hat: das

Ereignis des philosophischen Nihilismus. Mit Nietzsche ist der Nihilismus
zu einer ernsthaften philosophischen Möglichkeit geworden:
Möglichkeit, der gemäß es nichts gibt, was der philosophischen Infragestellung

standhält - Möglichkeit, deren Verwirklichung bedeuten

würde, daß der Mensch im Nichts versinkt. «Nichts ist wirklich.»
Im Bezug auf diese Möglichkeit, deren Realisierung ernstlich möglich
geworden ist, gewinnt die metaphysische Frage ihre ganze Schärfe,

ihr existentielles Gewicht. «Gibt es etwas, das wirklich ist?» - das ist

nicht mehr nur eine noch so tiefsinnige spekulative Frage, diese Frage

88



ist jetzt gestellt in der Unruhe der Existenz vor dem Nichts. Und auf
diese Frage kann nur eine Antwort genügen, die die Kraft hat, die

Möglichkeit des Nihilismus einzuholen und zu überholen, indem sie

eine eigentliche, unüberholbare Wirklichkeit sichtbar macht, die der
metaphysischen Unruhe des Menschen vor dem Nichts Genüge tut.

3. Kritische Reflexion

Vielleicht wird man heute in dieser Lage zuerst den Nachweis
verlangen, daß Metaphysik überhaupt möglich sei, bevor man bereit ist,
sich auf die metaphysische Fragestellung selbst einzulassen. Die
Möglichkeit der Metaphysik ist mehr als einmal bestritten worden -
zunächst durch den Positivismus und den Kritizismus mit
unterschiedlicher Begründung; heute vollzieht neben den Ausläufern dieser

Bewegung die antimetaphysische Seinsmythologie eine ähnliche
Bestreitung. Ich möchte hier auf das Einzelne dieser Diskussion nicht
eintreten, sondern lediglich eine These formulieren: Weder Kant
noch sonst jemand, sei er Positivist oder «Seinsdenker», hat die

Möglichkeit der Metaphysik im vorkantischen Sinn gültig widerlegt.
Indessen liegt ein wesentliches Ergebnis dieser Auseinandersetzungen

um die Möglichkeit der Metaphysik in der Einsicht, daß

metaphysisches Denken kritisch sein muß. Darunter verstehe ich, daß das

metaphysische Denken stets begleitet sein muß von der Reflexion
auf seine Möglichkeit. Diese kritische Reflexion scheint mir ein
unentbehrliches Moment des metaphysischen Denkens zu sein. Man
kann dasselbe in anderer Weise so formulieren: die
erkenntnisphilosophische Problematik ist unlösbar mit der metaphysischen
verknüpft; beide lassen sich im Grunde nur zusammen erörtern, denn
sie bilden zwei Dimensionen ein und desselben Problems. Auf die

Frage: «Was ist wirklich?» kann eine Antwort nur im Horizont der
andern Frage gefunden werden: «Wie läßt sich das Wirkliche
erkennen?» - oder einfacher ausgedrückt: «Wo findet man einen

Zugang zur Wirklichkeit?» —

Ich fasse diese einleitenden Bemerkungen kurz zusammen. Das

Problem der Wirklichkeit steht im Zentrum der Metaphysik. Für uns

stellt sich die Kernfrage: «Was ist wirklich?» nicht nur im Sinn der

traditionellen Metaphysik als einer theoretischen Seinsspekulation,
sondern auch und vor allem auf dem Hintergrund einer radikalen

Erschütterung unseres Wirklichkeitsbewußtseins, derzufolge der Nihi-

7 Studia Fhilosophica XXV 89



lismus eine ernsthafte philosophische Möglichkeit und sogar eine

geschichtliche Realität von wenigstens partieller Bedeutung geworden
ist. « Gibt es überhaupt etwas, das wirklich ist und das der radikalen
Infragestellung standhält?»-das ist die metaphysische Kernfrage in
ihrer existentiellen Schärfe. Diese existentiell verschärfte metaphysische

Frage muß in einer kritischen Haltung philosophisch entfaltet
werden, d. h. die Entfaltung der Frage muß begleitet sein von der

ständigen Reflexion auf die Möglichkeit und die Weise des Erkennens

desjenigen Wirklichen, das der radikalen Infragestellung standhält.

II.
4. Gegenwärtigkeit

Treten wir nun aufunser Problem selbst ein, das Problem der
Wirklichkeit. Auf welche Weise sollen wir es angehen? Die Art, wie man
eine philosophische Frage stellt, ist nicht gleichgültig für ihre schließliche

Beantwortung; sie wird im Gegenteil diese Antwort wenigstens

partiell bestimmen. Wir stellen die Frage nach dem Wirklichen in
einer Haltung kritischer Reflexion auf den Sinn der metaphysischen
Kernfrage. Wo können wir zum Wirklichen einen Zugang finden, der
nicht ein beliebiger, sondern ein genuin ursprünglicher ist? Wovon
können wir ausgehen?

Spinoza hat zum Ausgangspunkt seiner Ausarbeitung der
Metaphysik die Definition des unendlichen Seins, d. h. die Definition
Gottes, genommen. Wenn wir dem, was ich über die radikale
Infragestellung gesagt habe, Rechnung tragen wollen - daß nämlich
die metaphysische Frage für uns auf dem Hintergrund der
ernsthaften Möglichkeit des Nihilismus gestellt sei -, dann kann der
Ausgangspunkt Spinozas offensichtlich nicht auch der unsere sein. Das
unendliche Sein ist für uns ein allzu mittelbarer Begriff, und es bleibt
mindestens zweifelhaft, ob wir in der Lage sein werden, den Schritt
vom Begriff zur Wirklichkeit des unendlichen Seins zu vollziehen.
Unser Ausgangspunkt muß sehr viel näher bei der unmittelbaren
Erfahrung liegen, er muß das auf die unmittelbarste Weise Gegebene sein,
das wenn möglich nahezu alle anerkennen.

Was ist das auf die unmittelbarste Weise Gegebene, von dem wir
ausgehen können und ausgehen müssen? Es kann weder Gott, das

unendliche Sein des Spinoza, noch auch das Ich des Descartes als das

90



Endliche in seiner Endlichkeit sein. In gewisser Weise allerdings liegt
unser Ausgangspunkt näher bei Descartes als bei Spinoza; denn wir
müssen in gewisser Weise mit dem Menschen beginnen. Aber der
Mensch soll für uns nicht das kartesische Subjekt sein, das gegenüber
der Welt isolierte oder doch isolierbare Ich, sondern der Mensch in
dem, was sich als seine unmittelbare und vorreflexive Wirklichkeit
anbietet, d. h. der Mensch in seiner Beziehung zur Welt, sein «In-der-
Welt-sein». Das ist der Ausgangspunkt für die Entfaltung der Frage
nach dem Wirklichen.

In der Tat, wohin auch immer ich meinen Blick wende - sei es der
Blick, der mein unmittelbares In-der-Welt-sein belebt, sei es der
reflexive Blick, der mein In-der-Welt-sein begleitet und reflektierend
erfaßt - immer begegnet mir etwas im Zusammenhang der Welt, und
wäre es ich selbst. Auch das Ich ist etwas, das inmitten der Welt da ist.

Nehmen wir als Beispiel, was eben jetzt geschieht, da ich im Begriff
bin, diesen Vortrag zu halten. Da ist das Publikum, das mir zuhört.
Da bin für meine Zuhörer ich selbst, der Vortragende, der eben

spricht. Jeder von uns ist da als ein Ich inmitten der Welt, dem diese

Welt gegenwärtig ist und der als Ich sich selbst mitten in der Welt
gegenwärtig ist. Darin besteht das ursprüngliche Phänomen, das

Unmittelbare, von dem wir auszugehen haben. Ich bezeichne die
fundamentale Struktur dieser unmittelbaren und ursprünglichen
Gegebenheit mit dem Terminus «Gegenwärtigkeit». Etwas ist gegenwärtig

für jemanden, sei es die Totalität der Welt, die mir gegenwärtig

ist, sei es ein besonderes Ding (dieser Mensch, jener Baum),
das mir im Zusammenhang der Welt, innerhalb ihres Horizontes

gegenwärtig ist. In jedem Augenblick meines bewußten Daseins
erlebe ich die Welt als die mir gegenwärtige strukturierte Totalität,
deren Mittelpunkt in gewisser Weise ich selbst bin. Diese phänomenologische

Struktur der Beziehung zwischen Welt und Mensch, die
Gegenwärtigkeit von etwasfür einen, bildet unsern Ausgangspunkt. Hier
muß die Frage nach dem Wirklichen gestellt werden.

5. Existenz

Gegenwärtigkeit von... (etwas) für... (einen) — ist dies schon die
Wirklichkeit? ist dies schon das Wirkliche? Zunächst handelt es sich

um nichts anderes als um einen Versuch, in möglichst
unvoreingenommener Weise das Phänomen des Erkennens zu beschreiben. Wo

91



ich erkenne, wo ein Erkenntnisakt sich verwirklicht, ist mir, einem

Ich, etwas gegenwärtig. Ich sehe einen Baum vor dem Fenster: dieser

Baum ist mir gegenwärtig. Die Gegenwärtigkeit von... für... macht
die Struktur des Erkennens aus, wenn man sie unmittelbar zu erfassen

versucht, ohne Entstellung (soweit dies möglich ist) durch
erkenntnistheoretische Vorurteile, wie beispielsweise das Vorurteil des reinen
Bewußtseins, das in sich verschlossen wäre und den autonomen
Bereich der Subjektivität bilden soll.

Aber sogleich stellt sich die Frage nach der Wirklichkeit. Welches

Verhältnis besteht zwischen der strukturierten Gegenwärtigkeit der
Welt (als Gegenwärtigkeit von... für...) und der Wirklichkeit? Für
die Antwort auf diese Frage hängt alles davon ab, was man unter
«Wirklichkeit» versteht. Wenn ich mit «Wirklichkeit» nichts anderes

meine als das einfache Da-sein des Baumes in der Erfahrung, die ich
eben jetzt von ihm habe, während ich davon rede, dann sind «

Gegenwärtigkeit» und «Wirklichkeit» ein und dasselbe, und man müßte
dann sagen : alles, was mir in irgendeinem Augenblick meiner Erfahrung

gegenwärtig ist, das ist auch wirklich. Der geträumte Baum wäre
in derselben Weise wirklich wie der Baum, den ich im Wachen sehe;

denn erst nachdem ich aufgewacht bin, stelle ich fest, daß ich von
einem Baum geträumt habe und daß es sich also nur um seine

geträumte Gegenwärtigkeit handelte. Daraus ergibt sich offenbar, daß

die bloße Gegenwärtigkeit von etwas für einen noch nicht Wirklichkeit

ist. Wirklichkeit ist ontologisch mehr als nur das erkenntnismäßige

Gegenwärtighaben von etwas. Worin aber besteht dies

ontologische Mehr gegenüber der Gegenwärtigkeit von... für...
Der Baum ist wirklich, wenn er da ist, nicht nur solange ich ihn als

gegenwärtig erfasse, sondern auch unabhängig von seiner
Gegenwärtigkeit für mich. Wirklichkeit bedeutet zunächst das Da-sein eines

Dinges unabhängig von seiner Gegenwärtigkeit für mich. Der
geträumte Baum ist da nur für mich, und er ist nur dem träumenden
Ich gegenwärtig. Für ein anderes Ich (und schon für mich, wenn ich
aufgewacht bin) ist er nicht da. Der Baum ist wirklich nur in dem

Maße, in dem er da ist auch außerhalb seines Gegenwärtigseins für
mich. In eben diesem Maße existiert der Baum. Das Da-sein des

Dinges außerhalb seiner Gegenwärtigkeit für... nennen wir Existenz.

Diese Existenz zeigt sich in der Gegenwärtigkeit als ihr vorgängig.
Weil der Baum da ist, weil er existiert, kann er mir gegenwärtig sein

und ist er mir tatsächlich so gegenwärtig. Wir erfassen dergestalt die

92



primäre ontologische Bestimmtheit der Wirklichkeit: sie besteht in
nichts anderem als in der Existenz, sofern diese der Gegenwärtigkeit
des Dinges vorgängig ist und sofern sie sich in der Gegenwärtigkeit als

ihr vorgängig manifestiert. Wirklichkeit ist zunächst die Existenz von
etwas, insofern sie sich in der Gegenwärtigkeit von etwas als ihr
vorgängig ausweist.

Auf die erkenntnisphilosophische Frage, wie wir dieser vorgängigen
Existenz gewiß sein können, möchte ich hier nicht eintreten. Es mag
genügen, daß wir am Phänomen selbst die primäre Bedeutung von
Wirklichkeit erfassen.

6. Wesen

Die Wirklichkeit entspricht also zunächst der der Gegenwärtigkeit
vorgängigen Existenz sei es der Welt als ganzer, sei es im besondern
eines Dinges in der Welt. Kann diese Auslegung der Wirklichkeit
durch die vorgängige Existenz genügen? Gewiß nicht. Zwar ist die

vorgängige Existenz ein notwendiges Moment jeglicher Wirklichkeit ;

aber sie erschöpft nicht die volle Bedeutung dessen, was wir unter
dem «Wirklichen» verstehen. Wirklichkeit ist ein ontologisches Mehr
nicht nur gegenüber der Gegenwärtigkeit, sondern auch gegenüber
der vorgängigen Existenz. Der Baum ist wirklich, nicht nur insofern

er existiert, sondern auch insofern er ein Baum ist. Hinsichtlich der
Existenz scheinen die Dinge nicht voneinander verschieden zu sein.

Existenz ist eine ontologisch nivellierende Kategorie. Alles, was

existiert, ist als Existierendes gleicherweise, handle es sich um ein
Sandkorn im Meer, um den Dichter Hölderlin oder um Gott (wenn
er existiert). Jedoch die Wirklichkeit eines Sandkorns, die Hölderlins
und die Gottes sind verschiedene Wirklichkeiten: Wirklichkeit des

Minerals, Wirklichkeit des Menschen und Wirklichkeit dessen, was
über dem Menschen ist. Das besagt : die Bedeutung der Wirklichkeit
erschöpft sich nicht in der Existenz : sie ist bestimmt auch durch das,

was das Existierende ist: Mineral, Lebewesen, göttliches Sein.
Wirklichkeit ist nicht identisch mit dem Daß der Existenz, sie umfaßt auch
das Was dessen, was ist. Das Wesen gehört zur Wirklichkeit, ebenso

wie die Existenz. Die Wirklichkeit eines Menschen ist von der eines

Minerals verschieden, weil sie sich durch ihr Wesen davon
unterscheidet.

Es ergibt sich also, daß man mindestens zwei konstituierende
Elemente der Wirklichkeit zu unterscheiden hat: Existenz und Wesen.

93



Wirklich ist, was mir in der Welt gegenwärtig ist als diesem Ereignis
der Gegenwärtigkeit vorgängig existierend und als determiniert durch
eine bestimmte Wesenheit. Die Wirklichkeit ist die Einheit dieser

beiden ontologischen Momente: die gegenwärtige Einheit des Wesens

und der Existenz (des Was und des Daß).

III.
7. Einheit von Wesen und Existenz

Unsere Analyse der Wirklichkeit führt zu keinem aufregenden
Ergebnis, sondern vielmehr zu einer Bestätigung der überlieferten
Unterscheidung von Wesen und Existenz. Wirklichkeit konstituiert
sich auf dem Grund dieser beiden fundamentalen ontologischen
Momente. Und wir können Hegel als Zeugen zitieren: «Wirklichkeit
ist die unmittelbar gewordene Einheit des Wesens und der Existenz»

(Enzykl. § 142). Dies ist kein zufälliges Zusammentreffen, denn die
Formel Hegels beansprucht, das gültige Resultat der metaphysischen
Überlieferung des Abendlandes zu formulieren. Wir brauchen uns
nicht darum zu kümmern, ob die Formel Hegels genau die Bedeutung
hat, die sich aus unserer Analyse des Sachverhaltes ergibt. Und wir
brauchen uns vor allem nicht um die Originalität unserer Analyse zu
kümmern. Wichtig ist die Bedeutung dessen, was ich zu sagen
versuche, und seine Wahrheit. Wir müssen uns nun ein wenig in die
Bedeutung des Gesagten vertiefen und seine Wahrheit sicherstellen.

Heute wird wohl niemand bestreiten, daß die Existenz ein
unumgängliches Moment der Wirklichkeit ist. Indessen haben wir uns
daran zu erinnern, daß sich diese philosophische These keineswegs

von selbst versteht. Sie bildet eine Erwerbung der mittelalterlichen,
im besonderen der arabischen Philosophie, die dem griechischen
Denken fremd geblieben ist. Die Existenz ist von einem Denken
entdeckt worden, das sich in einer vom Schöpfungsglauben
durchdrungenen Umwelt entfalten konnte. Eben von daher hat die
Existenz den Charakter der kontingenten Faktizität. Die Welt könnte
auch nicht sein, aber tatsächlich ist sie, weil Gott sie geschaffen hat:
die Welt existiert. Existenz ist dieser kontingente Charakter des

Wirklichen, die Faktizität dessen, was tatsächlich ist. Von daher hat die

kontingente Faktizität die Bedeutung eines Signums der Wirklichkeit.

94



In der Folge wurde diese Auffassung der Existenz in die Dimensionen

von Raum und £eit hinein entfaltet. Die kontingente Wirklichkeit

der Dinge ist raumzeitliche Wirklichkeit. Und in der neuzeitlichen

Philosophie besteht eine deutliche Tendenz, nur das als wirklich
anzuerkennen, was im Raum und in der Zeit existiert. Diese Tendenz
kommt nicht nur im neuzeitlichen Materialismus zur Geltung,
sondern auch in so hochgradig spekulativen Konzeptionen wie denjenigen
Spinozas, für den die Ausdehnung, d. h. die räumliche Unendlichkeit,

ein Attribut der substantiellen Wirklichkeit Gottes ist, und
Hegels, für den die geschichtliche Zeit die Dimension der Verwirklichung

des absoluten Geistes ist. Ohne raumzeitliche Existenz gibt
es, wie es scheint, keine Wirklichkeit.

Eben darum muß man heute vermehrt den entgegengesetzten
Aspekt der Wirklichkeitsauffassung, die ich skizziert habe,
unterstreichen. Die Wirklichkeit erschöpft sich nicht in der raumzeitlichen
Existenz, sondern schließt gleicherweise als ein ontologisch irreduzi-
bles konstitutives Moment in sich, was wir das Wesen nennen. Wesen
ist das Was eines Dinges, wodurch es ist, was es ist. Nehmen wir als

Beispiel ein Kunstwerk, etwa die Statue des Apollon aus dem
Westgiebel des Zeustempels von Olympia. Ihre Wirklichkeit hängt nicht
nur an der raumzeitlichen Existenz des Marmors, aus dem sie

gebildet ist, sondern vor allem an der Gestalt mit ihrem Wesensinhalt,
der die Statue als das Bild des Gottes oder als den Gott selber
erscheinen läßt. Was ist dieses Wesen? Gewiß nicht das nur, was man
durch eine begriffliche Definition der mythologischen Funktion des

Apollon umschreiben könnte. Es ist vielmehr ein Grundaspekt des

Kosmos im ganzen, eine Weise, die Gegenwärtigkeit der Welt zu
erfahren und zu erleben im Lichte der göttlichen Macht, die, indem sie

zwischen ihnen entscheidet, die entgegengesetzten Kräfte der Natur
zugleich vereinigt und trennt.

8. Relativität der Wirklichkeit

Die Wirklichkeit muß, wie ich gesagt habe, grundsätzlich begriffen
werden als die Einheit von Wesen und Existenz in der Gegenwärtigkeit

der Welt für den Menschen. Nun aber scheint es Zeit, der kritischen

Reflexion ihr Recht einzuräumen.
Soll unsere These ganz einfach bedeuten, daß die Welt so existiert,

wie sie jedem einzelnen von uns gegenwärtig ist? Bei näherer Betrach-

95



tung erweist sich eine solche Auffassung als unmöglich. Ich habe zwar
gegen den erkenntnisphilosophischen Idealismus die vorgängige
Existenz der Welt behauptet. Und ähnliches läßt sich vom andern

ontologischen Grundelement, dem Wesen, sagen. Die wesenhaften
strukturierenden Bestimmungen, mit denen die Welt uns gegenwärtig
ist, sind nicht bloß kategoriale Ekreszenzen unserer Subjektivität: das

Wesen als qualitative Bedeutung (als Was) ist etwas, das ist. Das

Wesen des Baumes zeigt sich in diesem Baum als eine Bedeutungsstruktur,

die vorgängig schon ist. Jedoch wäre es sehr unvorsichtig, zu
behaupten, daß dieser Baum hier mit all den qualitativen Bestimmtheiten,

in denen er mir jetzt gegenwärtig ist, ein an sich seiendes

Wirkliches unabhängig von seiner Gegenwärtigkeit für mich sei. Die
konkrete Wirklichkeit des Baumes, wie ich sie erfahre - diese besondere

Einheit eines Existierenden, das in Raum und Zeit da ist, und
aller seiner spezifischen Bestimmtheiten, mit denen es mir gegenwärtig
ist - diese konkrete Einheit des Dinges steht in einer konstitutiven
Beziehung zum Ich, das sie erfährt. Die Einheit von Wesen und
Existenz, so wie sie sich in der Gegenwärtigkeit der Welt oder in der

Gegenwärtigkeit eines Dinges in der Welt verwirklicht, ist eine

wesenhaft relative Einheit, relativ (bezüglich) auf das Sein des Ich, das

in diesem besondern Ereignis der Gegenwärtigkeit von etwas für einen
sich konstituiert. Die Welt steht als gegenwärtige in der Beziehung
zum Ich. Die Gegenwärtigkeit (als Gegenwärtigkeit von... für...) ist
das Ereignis dieser Beziehung.

Die Einheit von Wesen und Existenz verwirklicht sich im Ereignis
der Gegenwärtigkeit. Das besagt, daß diese Einheit von Wesen und
Existenz ontologisch keine absolute Einheit sein kann, die den Unterschied

in sich aufheben würde, sondern vielmehr eine lockere, in
gewissem Sinne sogar eine gebrochene Einheit sein muß. Mir erscheint
dieser Baum mit denjenigen qualitativen Bestimmtheiten, die meine

Erfahrung von ihm ausmachen, während er einem andern mit mehr
oder minder differenten Bestimmtheiten erscheinen kann und
erscheinen muß. Dieses Daseiende ist für mich so und so beschaffen, für
ihn ist es ein wenig anders geartet, sei es auch nur infolge der
Verschiedenheit unserer Blickpunkte, die nicht vollkommen identisch sein

können. So wird deutlich, daß das, was sich mir als die Einheit von
Wesen und Existenz des Dinges zeigt, ontologisch nicht eine kompakte
und ungespaltene Einheit ist, sondern nur eine lockere Einheit, die
sich einem andern perspektivisch anders darstellt. In einem sehr

96



präzisen Sinn handelt es sich nicht um eine absolute, sondern um eine
relative Einheit, die ihre Wirklichkeit nur hat im Ereignis der
Gegenwärtigkeit des Dinges für mich.

Die metaphysische Konzeption, die sich in ihren Grundlinien
abzuzeichnen beginnt, ist überaus folgenreich, ja in ihren Konsequenzen
unerschöpflich. Die Wirklichkeit, zu der wir in unserer Welterfahrung
Zugang haben, ist keine absolute Wirklichkeit; sie steht vielmehr in
Beziehung zu der Weise, wie wir in der Welt sind. Es gibt für uns kein

an sich Wirkliches, unabhängig von der Weise, wie es uns gegenwärtig

wird und wie wir seine Gegenwärtigkeit leben. Zwar hat die

Welt eine ihrem Erfaßtwerden durch uns vorgängige faktische

Existenz; und die spezifischen Strukturen, die die erfahrene Welt für uns

artikulieren, sind an sich Wesenheiten, deren Sein ihrem Manifestwerden

in der uns gegenwärtigen Welt vorgängig ist. Aber die
Wirklichkeit, verstanden als einheitstiftende Beziehung zwischen dem

Existierenden und den spezifischen Wesensgehalten, die das

gegenwärtig Daseiende artikulieren - diese gegenwärtig erfahrene Wirklichkeit

ist unlöslich verbunden mit der Erfahrung, in der sie manifest

wird. Wirklichkeit ist immer Wirklichkeit für jemanden: Wirklichkeit
für mich, für eine Anzahl Menschen, denen ein Bezug zur Welt
wenigstens teilweise gemeinsam ist, Wirklichkeit für eine bestimmte
Art des Welterfahrens usf. Und das besagt zugleich, daß alle
Wirklichkeit, weil sie perspektivisch relativ ist, immer nur teilhaft sein kann.

Wirklichkeit, weil sie für uns ist, ist niemals allumfassend. Die Weisen,
in denen Wirkliches gegenwärtig sein kann, sind unendlich. Und es

ist nicht zu sehen, warum unter diesen unendlich vielen Perspektiven
eine unter Ausschluß der andern das Vorrecht haben könnte, die

Perspektive der Wirklichkeit zu sein, die Totalität des Wirklichen zu
zeigen. Jedes Erfassen ist immer nur teilhaft.

Diese Feststellung scheint besonders wichtig in unserer Zeit, da

manche geneigt sind, dem wissenschaftlichen Erkennen das ausschließliche

Vorrecht auf Wirklichkeitserkenntnis zuzugestehen. Ohne Zweifel

genießen die Wissenschaften einen privilegierten Status hinsichtlich
der Allgemeingültigkeit und in gewissem Maß auch hinsichtlich der
Exaktheit ihrer Ergebnisse. Doch sind sie weit davon entfernt,
deswegen die Totalität des Wirklichen erkennen zu können. Der Wissenschaft

enthüllt sich immer nur ein teilhafter Aspekt des Wirklichen,
der zwar in mehr als einer Hinsicht von außerordentlicher Wichtigkeit

ist. Aber zufolge der Abstraktheit ihrer Methoden ist dieser

97



wissenschaftliche Aspekt doch wohl der lebendigen Totalität des

Wirklichen, wie sie sich etwa in einem Kunstwerk manifestieren kann,
weniger nahe und insofern auch von geringerem Wirklichkeitsgehalt.
Es gibt keine präjudizielle Entscheidung zwischen Kunst und Wissenschaft

hinsichtlich ihres Anspruches darauf, daß sie die Wirklichkeit
der Dinge erkennen.

Die Welt und alle Dinge in ihr zeigen sich uns also in unterschiedlicher

Weise je nach dem Aspekt, unter dem wir sie ins Auge fassen.

Die Manifestation des Wesens (dessen, als was das Ding gegenwärtig
ist) durch das Da-seiende (das, was gegenwärtig ist) hindurch ist

infolgedessen immer nur eine teilhafte Manifestation. Eben dies

rechtfertigt es, von einer gewissen Auflockerung, ja von einem ontologischen
Riß oder Bruch zu sprechen, der durch die die Wirklichkeit des

gegenwärtigen Dinges konstituierende Einheit von Wesen und Existenz

hindurchgeht. An sich selbst betrachtet kann diese Einheit zunächst
als völlig kompakt und unauflöslich erscheinen. Aber die Möglichkeit
einer Veränderung des Wirklichen, die Möglichkeit des Werdens,
beruht gerade darauf, daß diese Einheit keine vollständige ist und
daß sie sich deshalb im Laufe der Zeit verändern muß. Und auch
die Möglichkeit eines Fortschrittes in der Erkenntnis des Wirklichen
ist aufs engste mit dem nur lockeren Charakter der fundamentalen
ontologischen Einheit verknüpft. Ein Erkenntnisfortschritt schließt
eine gewisse Wandlung in dem ein, als was uns die Welt oder ein
Weltbereich gegenwärtig ist, setzt also die Wandelbarkeit der
einheitstiftenden Beziehung zwischen Wesen und Existenz voraus. Darum
kann es nur als scheinbar paradox gelten, daß jede Vertiefung unseres
Erkennens auch eine Veränderung der Welt für uns bedeutet: die
Welt ist anders geworden, wenn sie tiefer erkannt ist.

9. Stufen der Wirklichkeit

Der nicht-absolute Charakter der Wirklichkeit zeigt sich nun noch

von einer andern Seite; und dieser (mit dem eben erörterten
zusammenhängende) Aspekt muß besonders hervorgehoben werden. Ich
habe gesagt, das Wesen eines Dinges manifestiere sich in seiner
Existenz immer nur teilhaft. Jedenfalls ist dies eine Erfahrung, die der
Mensch an sich selber machen kann. Wenn es zum Wesen des

Menschen gehört, der Ort zu sein, wo sich das Ereignis der Gegenwärtigkeit

der Welt verwirklicht, dann muß man auch sagen, daß der

98



Mensch als existierender immer auch hingespannt sei zu einer
umfassenderen, totaleren Wesenheit, die er in seinem Dasein verwirklichen

möchte. Und in diesem Sinn kann man sagen, der Mensch
strebe wesenhaft über sich selber hinaus. Zugleich aber macht er auch
die Erfahrung, daß ihm dieser Versuch, über sich selbst hinauszukommen,

wenigstens teilweise mißlingt, daß er darin scheitert. Aus
dieser Wurzel stammt jene tragische Spannung, die wir immer neu
fühlen und die über all unsere Verwirklichungen jene letzte Vergeblichkeit

breiten kann, von der Hermann Broch im «Tod des Vergil » so

Tiefes gesagt hat. Dies ist im Menschen selbst der unaufhebbare
ontologische Bruch zwischen dem Wesen und der Existenz. Der
Mensch ist nicht, was er ist; und es gelingt ihm nicht, völlig das zu
werden, was er sein möchte, sondern er bleibt immer auch mit dem

Gegenteil behaftet.
Piaton hat die Kühnheit gehabt, diese menschliche Erfahrung auf

alles, was sichtbar da ist, zu übertragen. Nicht nur der Mensch, jedes

Ding in der Natur verwirklicht nur auf eine unvollkommene Weise

das, worauf es hindendiert. Ich kann der Versuchung kaum
widerstehen, Piaton auf diesem Wege zu folgen. Es sieht in der Tat so aus,
als ob in keinem Ding eine vollkommene Kongruenz zwischen
Existenz und Wesen bestünde, als ob das Existierende nur unvollkommen
das Wesen verwirklichte, zu dem es hinstrebt. Wie es scheint, gibt es

Unterschiede bezüglich des Grades, in dem diese Kongruenz sich

verwirklicht. Das wird ganz offenkundig im Bereich der Kunst: ein
Kunstwerk ist mehr oder weniger vollkommen je nach dem Grad, in
dem sich diese Einheit verwirklicht - so schwierig es im übrigen sein

mag, Einstimmigkeit darüber zu erzielen, ob ein bestimmtes Werk
einen bestimmten Grad der Vollkommenheit erreiche oder nicht.
Und vielleicht kann man etwas ähnliches auch von Dingen außerhalb
des eigentlich menschlichen Bereiches, von Dingen der Natur, sagen.

Wenn diese Feststellungen zutreffen, so kommen wir zu dem
Schluß, daß es Stufen der Wirklichkeit gibt. Diese Stufen bemessen sich

(soweit man sie überhaupt messen kann) einerseits nach der Intensität
der Einswerdung von Wesen und Existenz im Ding, anderseits nach
dem Wesensgehalt, der sich in der Gegenwärtigkeit des Wirklichen
zeigt. Ich habe früher gesagt, die Existenz sei eine ontologisch
nivellierende Kategorie, was bedeutet, daß es nicht ein Mehr oder

Weniger an Existenz geben kann. Wenn es also Grade oder Stufen in
der Wirklichkeit des Wirklichen geben soll, dann müssen sie entweder

99



vom Wesensgehalt oder von der Weise, wie das Existierende am
Wesen teilhat, abhängen. Vergleichen wir beispielshalber - um im
Bereich der Kunst zu bleiben - die Statue des Apollon in Olympia
mit einem kleinen korinthischen Aryballos vom Ende des 7.

Jahrhunderts. Wir werden dann feststellen, daß die Wesensweite und
Wesenstiefe des Götterbildes, da es eine Grundweise, die Gegenwärtigkeit

des Kosmos zu erfahren und zu leben, in sich verdichtet, ungleich
größer ist als die des kleinen Ölgefäßes, auch wenn dieses in seiner Art
von vollendeter Schönheit und darum ein gutes Beispiel für eine sehr

dichte Einheit von Wesen und Existenz sein mag. Wenn wir hingegen
unsere zum Teil zerstörte Apollonstatue mit ihrer archäologischen
Rekonstruktion vergleichen, dann ermessen wir bei dieser den
Abstand des existierenden Dinges von dem Wesensgehalt, dessen

Gegenwärtigkeit es verwirklichen sollte. In beiden Vergleichsfällen haben

wir allen Grund, der Originalstatue mehr Wirklichkeit zuzusprechen
— im Verhältnis zum Ölfläschchen, weil sie reicher ist an Wesenhaftig-
keit, - im Verhältnis zu ihrer Kopie, weil im Original der Bruch
zwischen Wesen und Existenz weniger tief ist.

IV.

10. Das Wirkliche

Alles bisher Gesagte zielt darauf, eine Antwort auf unsere im ersten
Sinn verstandene Frage zu geben: «Was ist Wirklichkeit?» Ich habe
aber schon am Anfang darauf hingewiesen, daß unsere Frage auch
eine zweite Bedeutung hat: «Was ist das Wirkliche?» Offensichtlich
können wir erst, nachdem wir die erste Frage beantwortet haben, auf
diese zweite eine Antwort geben. Vielleicht sind wir jetzt dazu in der

Lage.
«Was ist das Wirkliche?» Oder betonter und eindringlicher: «Gibt

es etwas Wirkliches, das der Infragestellung standhält?» Unsere

Analyse der Wirklichkeit hat mehrere Momente hervorgehoben, die
einer positiven Antwort auf diese Frage zum Anhalt dienen können.
Erstens haben wir festgestellt, daß man der Existenz (sowohl der Welt
als auch der Dinge in der Welt) eine Art ontologischer Vorgängigkeit

gegenüber dem Ereignis des Gegenwärtigseins von etwas für einen
zuerkennen muß. Die Existenz als solche (das Daß des Daseins von
etwas) hat den Sinn eines Ansichseins. Zweitens haben wir wenigstens

100



thetisch hingestellt, wenn nicht eigentlich aufgewiesen, daß es auch
auf der Seite des Wesens eine ontologische Vorgängigkeit gegenüber
dem Faktum des Gegenwärtigseins von etwas als etwas gibt. Der
wesenhafte Wasgehalt ist etwas, das die artikulierte Gegenwärtigkeit
einer Welt allererst ermöglicht, und dem man nicht gerecht wird,
wenn man es auf die Subjektivität des Menschen zurückführt, sei

diese als individuelle gedacht oder als transzendentale konzipiert.
Auch das Wesen muß als eine primäre und irreduzible ontologische
Gegebenheit anerkannt werden. Auf unsere Frage nach dem
Wirklichen kann man also nicht antworten: «Nichts ist.»

Indessen berechtigen die Überlegungen, die wir angestellt haben,
nicht zu der Aussage, daß entweder die Existenz als solche oder das

Wesen in seiner Vorgängigkeit schon etwas Wirkliches sei. Nach dem,
was sich gezeigt hat, kann nur die relative Einheit von Wesen und
Existenz im Ereignis der Gegenwärtigkeit als etwas Wirkliches
angesprochen werden. Unsere zweite Frage, die Frage nach dem
Wirklichen selbst, bedeutet also, ob diese Einheit, als gegenwärtige und
wirkliche, der radikalen Infragestellung standhält.

Zweifel in dieser Hinsicht könnte der von Grund aus relative
Charakter erwecken, den wir der Wirklichkeit zuerkennen mußten.
Die Einheit von Wesen und Existenz, die die Wirklichkeit ontologisch
ausmacht, besteht nur im Ereignis der Gegenwärtigkeit, d. h. in Beziehung

zu einem Ich, dem die Welt gegenwärtig ist (erste Relativität) ;

und diese Einheit ist überdies eine lockere, die in jedem Sinn der

Veränderung offensteht, sei diese nun eine Veränderung im Aufbau
des Wirklichen selber, sei sie Wandlung dadurch, daß sich die
Erkenntnis des Wirklichen vertieft (zweite Relativität). Der ontologische
Riß, den diese zweite Relativität ausmacht, wird immer nur provisorisch

und auf eine durchaus relative Weise im Ereignis der
Gegenwärtigkeit überwunden, das die ontologische Einheit des Dinges
konstituiert. Zwar steht die Apollonstatue mir hier vor Augen als eine
dem Anschein nach unauflösliche Einheit ihrer Faktizität und der in
ihr waltenden Bedeutsamkeit; aber diese noch so tief erfahrene Einheit

des Kunstwerkes wird notwendig überholt, indem sie sich
entweder in der Erscheinung eines verdrängenden anderen Gegenstandes

auflöst, oder indem sich ihre Erfahrung noch einmal vertieft und so

das schon bekannte Bildwerk zum Träger der Offenbarung eines

neuen und unerwarteten Sinnes werden läßt.
Gleichwohl kann man sagen: diese durchaus relative Einheit von

101



Wesen und Existenz in den Dingen oder in der Welt als gegenwärtiger
Totalität hat in sich einen solchen Bestand, daß sie die radikale
Infragestellung heil und nicht weiter bezweifelbar besteht. Wenn das

neuzeitliche, nach der Subjektivität hin tendierende Denken das

ontologische Verständnis in einer Weise bereichert hat, die es über
die Möglichkeiten der griechischen und der mittelalterlichen
Philosophie hinaushebt, dann mit der Erkenntnis: das Sein an sich hat von
Hause aus keinen höheren Anspruch, als wirklich anerkannt zu werden,

denn das relative oder bezügliche Sein. Im Gegenteil: was an sich

ist, ohne Beziehung zu anderem und also insofern wahrhaft absolut,
kann wirklich nur für sich selber sein ; und sogar dies erweist sich als

unmöglich: denn die Tatsache, daß es für sich ist, bedeutet, daß es

wenigstens zu sich selbst in Beziehung steht, und hebt eben dadurch
den absolut unbezüglichen Charakter auf, mit dem man das absolute
Sein hat ausstatten wollen. Jedes wirkliche Absolute ist notwendig
relativ. Und das gilt umso mehr für dasjenige Wirkliche, das dem
Menschen zugänglich ist. Die Gegenwärtigkeit von... für... ist die

prinzipiellste Beziehungsstruktur, und nur in ihrem Horizont kann
etwas für den Menschen dasein. Anstatt den ontologischen
Wirklichkeitscharakter auszuschließen, ist die Gegenwärtigkeit als Beziehungsstruktur

vielmehr ein primär konstituierendes Moment der Wirklichkeit

des Wirklichen. Die Wirklichkeit des Kunstwerkes etwa besteht
nicht außerhalb seiner Gegenwärtigkeit für den Künstler oder den
betroffenen Betrachter, sie besteht vielmehr genau in der Weise, wie
diese Gegenwärtigkeit sich verwirklicht. Und es gilt zu betonen: diese

Gegenwärtigkeit ist ursprüngliche, einheitstiftende Beziehung
zwischen ontologisch unterschiedenen Momenten, unter denen die
Existenz als solche und das Wesen als Bedeutungsgehalt sich als

seinsmäßig vorgängig erweisen, jedoch nicht außerhalb ihres
einheitstiftenden Bezugs im Ereignis der Gegenwärtigkeit für einen wirklich
sind. Den Kern dessen, was wir wirklich nennen, bildet dieses

Aktuell-Ereignishafte, das in der Tatsache besteht, daß hier und jetzt
etwas als etwas einem gegenwärtig ist. Damit ist das Nichts
aufgehoben und die vermeintliche nihilistische Feststellung: «Nichts ist

wirklich», vom Ursprung her unmöglich gemacht. Das absolute

Nichts wird nämlich nicht von einem absoluten Ansichsein eingeholt
und überholt, sondern vielmehr dadurch, daß der Mensch sich

wirksam auf die Totalität des hier und jetzt gegenwärtigen Seins
einläßt. Die Wirksamkeit aber dieses Sicheinlassens liegt in der Intensität,

102



mit der ich erfahrend und handelnd die Gegenwärtigkeit dessen

bestehe, was als ein ontologisch Vorgängiges auf mich zukommt, indem
ich es in die Einheit einer bestimmten, entschiedenen Vergegenwärtigung

aufnehme.

Wir finden also wahrhaft Wirkliches, das der radikalen Infragestellung

standhält, in allen Bereichen unserer Erfahrung. Die Natur ist
ein Bereich, wo das Wirkliche uns erwartet und wo wir es antreffen,
wenn wir uns lebendig darauf einlassen. Auch die Technik im
weitesten Sinne der altgriechischen techne, die Gesamtheit der von
Menschen hervorgebrachten Dinge, ist ein solcher Bereich. Hier wie
dort - der gestirnte Himmel einerseits und das mehrfach berufene
Kunstwerk anderseits zeugen dafür - hängt alles davon ab, wie es uns

gegeben ist, die Gegenwärtigkeit des Seienden zu leben. Neben dem
Bereich der Natur und dem der Kunst und der Technik gibt es aber
einen dritten, bevorzugten Bereich, in dem uns das voll und unbe-
zweifelbar Wirkliche begegnet: ich meine den Bereich des

Mitmenschlichen. Der andere Mensch, das Seiende, das im Verhältnis zu
mir zugleich verschieden und identisch ist, ist für den Menschen das

Wirkliche in einem ausgezeichneten Sinne. Man weiß heute, daß die
Konstitution unseres Wirklichkeitsbewußtseins aufs engste damit
zusammenhängt, wie das Kind während seiner ersten Lebensjahre in
die Bezüge zu den Menschen seiner nächsten Umgebung hat
hineinwachsen können. Das ist eine psychologische und pädagogische Wahrheit,

die man in den Rang eines metaphysischen Prinzips erheben
müßte. Denn sie bedeutet, daß die Liebe der höchste Garant unseres

Zugangs zum Wirklichen ist - und also auch das, was dem Nihilismus
eigentlich entgegensteht.

11. Das Absolute

Müssen wir hier stehenbleiben? Oder ist noch ein letztes Wort zu
sagen? - Ich habe am Anfang die Frage gestellt nach dem Ausgangspunkt

unserer Überlegungen zum Problem der Wirklichkeit. Für
einen Augenblick hatten wir das Verfahren Spinozas vor uns, der
seine Besinnung mit dem Begriff des unendlichen Seins, d. h. Gottes,

beginnt. Aus Gründen einer kritischen Verfahrensweise habe ich es

vorgezogen, einen näheren und unmittelbareren Ausgangspunkt zu
wählen: den der Gegenwärtigkeit. Unsere Überlegungen haben sich

seitdem innerhalb des Horizontes der Gegenwärtigkeit bewegt, und
wir haben gesehen, in welchem Sinn dieser Horizont auch der

103



Horizont der Wirklichkeit ist. Die Wirklichkeit ist - wie es schon das

Bild des Horizontes, das ich verwende, andeutet - in einem letzten
Sinn endliche Wirklichkeit. Wie steht es dann aber mit dem, was

Spinoza als das unendliche Sein begreift?
Es ist nach allem Gesagten offenkundig, daß für uns der Begriff des

unendlichen Seins als ein problematischer erscheinen muß, insbesondere

dann, wenn man von einem unendlichen Wirklichen sprechen möchte.
Es müßte sich dann nämlich um eine in sich unendliche Gegenwärtigkeit

handeln, und dies erscheint in unserm Zusammenhang als eine in
sich widerspruchsvolle Konzeption. Wenn die Wirklichkeit unlöslich

verknüpft ist mit der aktuellen Präsenz, dann ist jedes Wirkliche
notwendig endliche Wirklichkeit. Dies stimmt übrigens gut überein mit
dem relativen Charakter alles Wirklichen, den ich hervorgehoben
habe. Daraus folgt für uns, daß es im strengen Sinn keine unendliche
Wirklichkeit geben kann, sowenig wie eine absolute Wirklichkeit.

Aber damit haben wir noch nicht auf die theologische Frage
geantwortet, die der Philosophie gestellt ist. Was sich aus unsern
Betrachtungen ergibt, bedeutet zunächst nur: das Absolute im
philosophisch-theologischen Sinn begegnet nicht innerhalb des

Wirklichkeitshorizonts; es kann nicht als Absolutes in der Welt gegenwärtig
sein. Wenn der philosophische Gedanke hinreichende Gründe hat,
sich auf das Absolute hinzubewegen, so kann er es nur erreichen,
indem er den Horizont der Wirklichkeit, der zugleich Horizont der
Relativität ist, überschreitet. Wenn aber der Gedanke demgemäß
diesen doppelten Horizont überschreitet, so überschreitet er zugleich
den Horizont der Erkenntnis: das Denken hebt sich eben damit als

Denken auf. Denn die Möglichkeit des Erkennens ist gebunden an
die simultane Gegenwart von Identität und Verschiedenheit. Diese

Zweiheit (von Identität und Differenz) macht das ontologische und
logische Minimum für die Möglichkeit einer Beziehung aus und damit
auch für die Möglichkeit dessen, was man die Artikulation einer Welt
nennen kann. Wo es keine ontologische Artikulation gibt, hat das

Denken nichts zu erkennen. Wenn also der Gedanke sich zum
Absoluten erhebt und damit den Horizont der artikulierten Wirklichkeit

überschreitet, so hebt er sich als erkennender auf - und fällt
entweder in das Nichts, oder er verliert sich an das Absolute, das alle

Wirklichkeit und alle Erkenntnis transzendiert. Zwischen diesen

beiden Möglichkeiten zu entscheiden hat letztlich nicht die
metaphysische Reflexion, sondern die lebendige Erfahrung des Denkenden.

104



Ich gebrauche diese Formulierungen hier lediglich, um
anzudeuten: die Metaphysik, deren Grundlinien ich skizziert habe,
vollendet sich in einer philosophischen Theologie, aber diese Theologie
muß, wie ich denke, negative Theologie sein. Der Gedanke setzt ein

Absolutes, doch indem er dieses setzt, muß er es auch negieren, um
dessen Transzendenz gegenüber aller bestimmten Wirklichkeit zu
behaupten und um so schließlich sich selber vor der transzendenten
Affirmation des Absoluten aufzuheben, die über alle Wirklichkeit
und alle Erkenntnis hinausgeht. Das scheint mir der - auch und
gerade angesichts der Möglichkeit des Nihilismus - gültige Kern
einer bestimmten Linie der Philosophie des Abendlandes zu sein,
die sich mehr oder weniger deutlich im Neuplatonismus, vor allem
bei Plotin, abzeichnet, in der Weise wie er das absolute Eine denkt
(oder vielmehr gerade zu denken sich weigert), und in gewissen

Gestaltungen der philosophischen Mystik des Mittelalters bei Meister
Eckhart. Die Ausdrucksformen dieses gültigen Kerns nähern sich in
erstaunlicher Weise bestimmten philosophischen Konzeptionen, die

man in Indien und China findet, und weisen damit hin auf eine
gewisse Konvergenz im religiösen Denken der Menschheit, von der mir
scheint, daß sie von unmittelbar aktueller Bedeutung für die geistige

Verständigung zwischen Menschen aus verschiedenen Kulturkreisen
sein könnte.

Ich möchte auf diese letzte und höchste Frage, das Problem des

Absoluten in seiner religiösen Bedeutung, hier nicht weiter eingehen1.
Es ging mir nur darum, auf eine unzweideutige Weise zum Ausdruck

zu bringen : das metaphysische Problem der Wirklichkeit konfrontiert
uns zuletzt mit der Frage nach dem absoluten Grund dessen, was sich

uns im Horizont der Gegenwärtigkeit als wirklich zeigt. Auf diesen

absoluten Grund kann philosophisch nur hingewiesen werden durch
ein Denken, das den Horizont der Wirklichkeit und des Erkennens
überschreitet und eben damit sich als Denken selber vor dem
unbezüglichen Absoluten aufhebt: in den selbst vorläufigen Formen einer

negativen Theologie.

12. Zusammenfassung

Ich fasse das Ganze des hier Gesagten in einige Thesen abschließend

zusammen :

1 Vgl. Studia philosophica XXI (1961) S. 68ff. und die dortigen Hinweise.

8 Studia Philosophica XXV 105



1. Die Frage «Was ist wirklich?» bildet die Kernfrage der
Metaphysik. Sie fragt einerseits nach dem Wesen von Wirklichkeit, anderseits

danach, welches in concreto das Wirkliche sei.

2. Wirklichkeit besteht in der Einheit von Wesen und Existenz,
die als das Ereignis der Gegenwärtigkeit von etwas für einen
geschieht. Dabei erweisen sich die Existenz und das Wesenhafte je als

der Gegenwärtigkeit für das Ich ontologisch vorgängig.
3. Die ontologische Einheit von Wesen und Existenz im Ereignis

der Gegenwärtigkeit ist eine nur relative und demgemäß der

Abstufung fähig.
4. In allen Bereichen menschlicher Erfahrung gibt es mehr oder

weniger Wirkliches, das auch der nihilistischen Infragestellung standhält:

so im Bereich der Natur, so im Bereich der vom Menschen

hervorgebrachten Dinge und vor allem im Bereich des Mitmenschlichen.

5. Die Frage nach dem letzten Grund der im Horizont der
Gegenwärtigkeit dem Menschen sich zeigenden, endlichen Wirklichkeit
führt über diesen Horizont hinaus zu einem transzendenten Absoluten,

an dem das Denken sich aufhebt.

106


	Was ist wirklich?

