
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: Nietzsches Opposition gegen Plato und die Frage nach ihrer
Berechtigung hinsichtlich der Beziehung zwischen Intellekt und Leben

Autor: Hager, F.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nietzsches Opposition gegen Plato und die Frage
nach ihrer Berechtigung

hinsichtlich der Beziehung zwischen Intellekt und Leben

von F. P. Hager

Man kennt Friedrich Nietzsche bereits hinlänglich als den großen
Empörer und Rebellen gegen einige der bedeutendsten Werte und
geistigen Strömungen, welche Jahrhunderte hindurch zu den
unveräußerlichen Grundlagen unserer abendländischen Kultur und
Zivilisation zu gehören schienen und welche vielen auch heute noch

zu den grundwesentlichen Voraussetzungen jeder wahren Kultur
und Zivilisation zu gehören scheinen. Man kennt seine Ausfälle gegen
Wissenschaft, Philosophie, Moral und Religion und vor allem kennt
man seine niemals abreißenden und mit zunehmender Erbitterung
geführten Kämpfe gegen das Christentum. Man hat inzwischen auch
erkannt, daß Nietzsches Kampf gegen das Christentum ein Kampf
gegen seine eigene christliche Herkunft, ja mehr noch, ein Kampf
gegen die christliche Grundkomponente seines Wesens, also letzten
Endes ein Kampf gegen sich selbst ist. (Man vergleiche dazu besonders

Karl Jaspers: «Nietzsche und das Christentum».)
Bisher ist also hauptsächlich die Gegnerschaft Nietzsches gegen das

Christentum behandelt und die Frage überprüft worden, ob Nietzsche
nicht trotz seinen Angriffen gegen das Christentum über einen

christlichen Wesenskern verfüge, den zu verleugnen oder gar zu
vernichten aber das erklärte Ziel seiner denkerischen Tätigkeit war.

Weniger behandelt, doch nicht minder bedeutsam ist nun aber die

Frage, inwiefern Nietzsche mit seinen Grundanschauungen zur
sokratisch-platoniscben Philosophie in Gegensatz treten mußte und
inwiefern er wesensmäßig eine gewisse Affinität zum Sokratismus-
Platonismus besitzt, die zu verleugnen oder zu überwinden aber das

erklärte Ziel seiner schriftstellerischen Bemühungen ist.

Noch weniger behandelt, aber vielleicht am wichtigsten ist schließlich

die Frage, ob es überhaupt richtig und vom philosophischen
Standpunkt her zu verantworten ist, den Sokratismus-Platonismus

64



trotz einer gewissen Affinität zu ihm zu bekämpfen, zu verleugnen
und zu diffamieren, und was für Konsequenzen sich ergeben würden,
wenn auch die heutige Menschheit und besonders die heutige
Geisteswelt, welche bereits unter dem Einfluß dieser Rebellion
gestanden hat und teils noch steht, in ebenso entschiedener und
ausdrücklicher Weise die sokratisch-platonischen Grundlagen unserer
Kultur und Zivilisation verleugnen wollte und verleugnen würde.

Im Rahmen eines Aufsatzes ist nun natürlich eine gewisse

Beschränkung angezeigt sowohl in bezug auf den Kreis der Themen,
welche zwischen der sokratisch-platonischen Philosophie einerseits

und der Welt- und Lebensauffassung Nietzsches anderseits kontrovers
sind, als auch in bezug auf die Quellen, aus denen wir uns den

Gegensatz zwischen der Position Nietzsches und derjenigen des

Sokratismus-Platonismus deutlich zu machen gedenken. Da wir hier
Nietzsches Opposition gegen das Christentum, die von ihm am
heftigsten befehdete geistige Macht, nicht im Hauptthema behandeln,
wird auch nicht in erster Linie sein Kampf gegen die Moral als den

erbittertsten Feind des Lebens zur Sprache kommen, denn Nietzsche
bezeichnet gerade das Christentum als die «ausschweifendste Durch-
figurierung des moralischen Themas, welche die Menscheit bisher
anzuhören bekommen hat». Vielmehr wird naturgemäß eher das

Verhältnis von Philosophie und Leben zur Sprache kommen, und in
diesem Zusammenhang wird insbesondere die Frage erörtert weiden,
ob eine logisch dialektische, d. h. intellektuelle Konzeption der

Philosophie einer künstlerisch dichterischen Variante der Philosophie
vorzuziehen und zum Verständnis der elementaren Probleme des

Lebens geeigneter sei.

Als Quelle für Nietzsches Opposition gegen den Sokratismus-
Platonismus werden wir in erster Linie sein geniales Jugendwerk
«Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik» benutzen,
welches, obwohl später von Nietzsche in einigen wesentlichen Punkten
seiner Doktrin widerrufen, doch bereits das richtungsweisende
Programm und die Grundkonzeption seiner Philosophie enthält und
welches, gemäßigter noch und weniger ausfällig als die Spätwerke
«Götzendämmerung» und «Wille zur Macht», doch schon sehr

deutlich den prinzipiellen Widerstand Nietzsches gegen die besondere

Form des Lebens und der Lehre erkennen läßt, die er in der Person

Piatos und derjenigen seines Lehrers Sokrates repräsentiert fand.
Man lasse sich, um dies vorwegzunehmen, nicht durch die Äußer-

65



lichkeit irritieren, daß in der «Geburt der Tragödie» in erster Linie
Sokrates und nicht so sehr sein Schüler Plato als Vertreter einer ganz
bestimmten Form des Lebens und der Lehre angegriffen wird: Es

ist, wie sich im einzelnen nachweisen ließe, in erster Linie der
Sokrates der platonischen Dialoge und nicht etwa der philosophisch
weniger bedeutsame Sokrates des Xenophon, welcher in der «Geburt
der Tragödie» bekämpft wird.Wenn man darüber hinaus in Rechnung
stellt, daß für Plato selbst ein vorwiegend sokratisch beeinflußter Teil
seines dialogischen Werkes, nämlich die Frühdialoge, belegt ist, und
wenn man ferner bedenkt, daß für Plato bis tief in sein Alterswerk
hinein die sokratische Komponente seiner Lehre zumindest sehr

bedeutsam geblieben ist, so fällt es nicht schwer, einzusehen, daß mit
den Angriffen Nietzsches auf Sokrates, aufseine Lehre und sein Leben,
auch Plato zutiefst mitbetroffen und gemeint ist.

In der «Geburt der Tragödie» ist für Nietzsche die tragische
Kunst der Griechen die wahre Metaphysik, welche mit den beiden
Gottheiten Apollo und Dionysos als der plastisch bildnerischen und
der rauschhaft orgiastischen Komponente der tragischen Kunst
zugleich die beiden Grundelemente aller Wirklichkeit überhaupt
offenbart, nämlich den tierisch bestialischen, qualvoll zerrissenen

Drang zum Leben und Willen zur Macht, welcher unter dem Namen
des Dionysos als dem Symbol rauschhaft beschwingten Lebens und
entfesselter Triebe zusammengefaßt wird, und die plastisch gestaltete
Welt schöner Formen und sinnvoller Zusammenhänge,
heraufbeschwört mit dem Namen des Apollo, welche als schöner Schein
und bezaubernde Illusion den tragischen Grundcharakter allen
Lebens überhaupt erst erträglich macht. In dieser Konzeption ist
bereits angedeutet, daß das dionysische Grundelement des Lebens

für das wahrhaft Wirkliche und die apollinische Komponente für
bloßen Schein gehalten wird.

Einer solchen Auffassung mußte es natürlich ein großes Ärgernis
sein, daß das plastisch bildnerische und das intellektuelle Moment in
der Geschichte der klassichen Tragödie selbst immer mehr überhandnahmen,

d. h. daß sich die Gestaltung einzelner Charaktere und das

Räsonieren im Dialog zwischen einzelnen Schauspielern immer
stärker durchsetzte gegenüber dem tragischen Chor als dem eigentlichen

Organ dionysischer Urgewalt, welcher in der ältesten
tragischen Kunst, etwa der des Aischylos, noch eine dominierende Rolle
gespielt hatte. Ein noch größeres Ärgernis für Nietzsches Lebens-

66



auffassung war es aber, als vollends in der Gestalt des Sokrates das

theoretisch intellektuelle Moment eine nie zuvor gekannte
Verselbständigung erfuhr und sich einer optimistischen Selbstgenügsamkeit
erfreute, welche nicht nur dem Geist der Tragödie und des tragischen
Zeitalters der Griechen widersprach, sondern auch nach Nietzsches

Konzept gar nicht hätte möglich sein dürfen.
Dieser Sokrates wird denn auch bei Nietzsche als ein ganz und gar

unmöglicher Mensch dargestellt. Zunächst einmal erscheint er als

gänzlich abnorm durch seine neue und unerhörte Hochschätzung
des Wissens, durch eine Superfötation des Logischen in ihm, wie
Nietzsche das zu nennen beliebt. Auffälligster Ausdruck dieses

unnatürlichen Übergewichts des intellektuellen Elementes in der Person
des Sokrates ist nach Nietzsche der Umstand, daß bei Sokrates der
Instinkt und die instinktive Weisheit, wie Nietzsche sie versteht, nur
in hindernder und abmahnender Weise sich auswirkt, nämlich in
Gestalt des berühmten Daimonion, welches Sokrates jedesmal
zurückhält, wenn er etwas Falsches oder Unrechtes zu tun im Begriff
ist, während doch nach Nietzsche bei schöpferisch produktiven
Menschen wie z. B. bei Künstlern der Instinkt das affirmative
Moment darstellt, das kritische Bewußtsein dagegen nur in sekundärer

Weise sich als hindernde und abmahnende Instanz betätigt.
Bei Sokrates ist der Instinkt Kritiker und das Bewußtsein mit seiner

Logik der Schöpfer, was Nietzsche schlankweg als eine Monstrosität

per defectum bezeichnet. Bei Sokrates nimmt jene Verachtung des

bloß instinktiven Tuns und halb unbewußten Vorgehens der größten
Staatsmänner, Redner, Dichter und Künstler den Anfang, welche
ihn und seinen Schüler Plato dazu führte, sich gegen die ganze vor-
sokratische Kultur der Griechen zu stellen, sofern sie instinktiv und
künstlerisch war, d. h. alles Positive des Lebens, nämlich Moral,
Erkenntnis, Logik und Religion, als schönen Schein und nur den

tragischen Kampf aller gegen alle als letzte Wirklichkeit behandelte.
Dennoch schreibt nun, und dies muß uns bei der vermeintlichen

Unnatürlichkeit der sokratisch-platonischen Lebenseinstellung
einigermaßen erstaunen, Nietzsche der sokratischen Lebensrichtung, wie
sie aus den Dialogen Piatos erkennbar ist, einen ungeheuren Einfluß
auf die ganze nachsokratische Zivilisation und Kultur zu: Sokrates

nimmt auf kulturellem Gebiet für alle künftigen Zeiten eine Führer-
Stellung ein, und zwar weil er den Typus der vor ihm noch
unbekannten Daseinsform des theoretischen Menschen darstellt. Das Bild

67



des sterbenden Sokrates als des durch Wissen und Gründe der Todesfurcht

enthobenen Menschen ist nach Nietzsches Ansicht zum
Wappenschild der Wissenschaft geworden.

Aber nicht nur dem Tode, sondern auch dem Leben gegenüber
wird Sokrates zum Urbild des theoretischen Optimismus, der in dem

Glauben an die Ergriindlichkeit der Natur der Dinge dem Wissen

und der Erkenntnis die Kraft einer Universalmedizin beilegt und im
Irrtum das Übel an sich begreift.

Gerade durch diesen Optimismus aber wird nach Nietzsche der
Sokratismus-Platonismus zum unversöhnlichen Gegner oder jedenfalls

zur schweren Gefahr für die Tragödie, für die tragische Kultur
und Lebenshaltung und für den tragischen Geist und die tragische

Interpretation des Lebens: In den drei sokratischen Sätzen: «Tugend
ist Wissen; es wird nur gesündigt aus Unwissenheit; der Tugendhafte
ist der Glückliche» als den drei Grundformen des Optimismus liegt
nach Nietzsche der Tod der Tragödie begründet.

In der undionysischen Gedankenwelt des Sokrates sei die Tragödie
etwas Unvernünftiges, das tragische Geschehen in seiner Kausalität

nur mangelhaft durchschaubar. Das Ganze sei nach Sokrates so bunt
und mannigfaltig, daß es dem besonnenen Gemüt widerstehe, das

erregbare aber leicht verführe. Nach den Ausführungen des Sokrates,
wie sie insbesondere sein Schüler Plato festgehalten hat, sagt die

tragische Kunst nicht einmal die Wahrheit, sondern wendet sich

lediglich an den wenig Verständigen (vgl. dafür Plato: «Politeia»
X 595a-608b). Sokrates-Plato rechnet die Tragödie zu den schmeichlerischen

Künsten, die nur das Angenehme, nicht das Nützliche
darstellen (vgl. dafür Plato: «Gorgias» 500e3-502d9). Daß es sich bei
den hier von Nietzsche referierten Ansichten des Sokrates über die

Tragödie nicht so sehr um Ansichten des Sokrates, sondern vielmehr
um Ansichten Piatos selbst handelt, erhellt aus der Tatsache, daß die
erwähnten Einwände gegen die Tragödie sich hauptsächlich in
Dialogen Piatos belegen lassen, in denen, wie allgemein angenommen
wird, die Person des Sokrates nicht mehr den eigentlich sokratischen
Einfluß auf das platonische Denken repräsentiert, sondern von Plato

nur mehr als Sprachrohr seiner eigenen Meinungen benützt wird, wie
zum Beispiel in den beiden Dialogen seiner mittleren Schaffensperiode,

«Gorgias» und «Politeia».
Piatos Name wird denn auch von Nietzsche tatsächlich erwähnt,

allerdings nicht nur als Zeuge einer ebenso entschiedenen Gegner-

68



Schaft gegen die Tragödie wie Sokrates, sondern auch als Beleg dafür,
daß der sokratische Einfluß, wo er auf eine unbesiegbare künstlerische

Veranlagung trifft, die Poesie selbst in andere Bahnen zu lenken

vermag. Wörtlich sagt Nietzsche über Plato («Die Geburt der Tragödie»,
Kap. 14) : «Er, der in der Verurteilung der Tragödie und der Kunst
überhaupt gewiß nicht hinter dem naiven Zynismus seines Meisters

zurückgeblieben ist, hat doch aus voller künstlerischer Notwendigkeit
eine Kunstform schaffen müssen, die gerade mit den vorhandenen
und von ihm abgewiesenen Kunstformen innerlich verwandt ist. Der
Hauptvorwurf, den Plato der älteren Kunst zu machen hatte - daß
sie Nachahmung eines Scheinbildes sei, also noch einer niedrigeren
Sphäre, als die empirische Welt ist, angehöre -, durfte vor allem
nicht gegen das neue Kunstwerk gerichtet werden : und so sehen wir
denn Plato bestrebt, über die Wirklichkeit hinauszugehen und die

jener Pseudowirklichkeit zugrundeliegende Idee darzustellen. Damit
aber war der Denker Plato auf einem Umwege eben dahin gelangt,
wo er als Dichter stets heimisch gewesen war und von wo aus

Sophokles und die ganze ältere Kunst feierlich gegen jenen Vorwurf
protestierten».

Was Nietzsche hier meint, ist offenbar, daß Plato kein Recht hatte,
der gesamten älteren Dichtung und insbesondere der Tragödie
vorzuwerfen, daß sie die Nachahmung eines Scheinbildes, d. h. lediglich
eine Abbildung der sinnlichen Erscheinung sei, welche ihrerseits

wieder nur die Idee als das unsinnliche wahrhaft Wirkliche abbilde,
da die ältere Dichtung selbst sich niemals direkt auf eine zufällige
sinnliche Erscheinung, sondern vielmehr immer auf ein urtypisches
menschliches Problem beziehe.

Demgegenüber ist darauf hinzuweisen, daß doch ein gewisser

prinzipieller Unterschied zwischen der gesamten tragischen Dichtung
und Kunst der Griechen und der philosophischen Schriftstellerei
Piatos selbst sowie vor allem zwischen der Geistigkeit des tragischen
Zeitalters und derjenigen Piatos besteht: Gerade indem die tragische
Dichtung den Menschen vorwiegend als Leidenden zeigt, gerade
indem sie vorwiegend die schuldhaft schuldlose Verstrickung besonders

großer Menschen in ein tragisches Geschick und das Dominieren
eines letzten Endes rätselhaften göttlichen Schicksals über die menschliche

Bemühung um Sinn und Größe des Lebens demonstriert, bleibt
sie doch in viel höherem Maße der Oberfläche des Lebens, nämlich
der sinnlichen Erscheinung und dem äußeren, auch dem psycho-

69



logischen Schein überhaupt verhaftet, während Plato in seinen

philosophischen Dialogen eindrücklich den Unterschied klarstellt
zwischen dem äußeren Unglück des oft bis zum Äußersten gemarterten

und verfolgten Gerechten und seiner eigentlichen Glückseligkeit,
welche gerade in seiner seelischen Nähe zur vollkommenen Gerechtigkeit

an sich, d. h. zur Idee der Gerechtigkeit, besteht.

Nach diesem Exkurs in die eigentliche Grundproblematik des

Gegensatzes zwischen Nietzsche und Plato müssen wir uns wieder auf
Nietzsches Ausführungen in der «Geburt der Tragödie»
zurückbesinnen: Dort haben die Darlegungen Nietzsches über Piatos
Verhältnis zur tragischen Dichtung und zur Kunst den Sinn, zu zeigen,
daß die scheinbar jeder Kunst und jeder Tragödie so abholde
Mentalität des Sokrates über das Medium seines Schülers Plato
einen maßgeblichen Einfluß auf die weitere Entwicklung der Kunst
und der Dichtung auszuüben imstande war und daß sie demzufolge
nicht einfach jede weitere Entwicklung der Kunst und der Dichtung
verhindert hat, sondern sogar zur Geburt einer neuen Kunstgattung,
nämlich des philosophischen Dialoges, führte.

Dieser Einfluß des Sokratismus-Platonismus auf die Dichtung und
die Kunst überhaupt wird nun freilich von Nietzsche eher negativ
bewertet, und die Hinwendung von Sokrates und Plato zu
künstlerischen Ausdrucksmitteln wird diesen nicht in positivem Sinne

angerechnet, sondern vielmehr als Zeichen der Schwäche ihrer
Persönlichkeit und des Prinzips, das sie vertreten, interpretiert.

Vom platonischen Dialog wird gesagt, daß er in noch viel höherem
Maße als die klassische Tragödie alle früheren Gattungen seiner

Kunst in sich aufgesaugt habe: Er stehe zwischen Erzählung, Lyrik
und Drama, zwischen Poesie und Prosa. Der platonische Dialog sei

der Kahn, auf den sich die gesamte ältere Poesie, nachdem sie Schiffbruch

erlitten habe, rettete und an den sie sich nun, dem Steuermann
Sokrates Untertan, ängstlich anklammere. Neben der durch die Vereinigung

so vieler verschiedener literarischer Gattungen bedingten Buntheit

und Vielheit ist es vor allem der Mißbrauch der Poesie als Magd
der Philosophie, was Nietzsche dem platonischen Dialog ankreidet:
Der philosophische Gedanke überwachse die Kunst und zwinge sie

zu einem engen Sichanklammern an den Stamm der Dialektik.
Ferner verscherze sich Sokrates, der dialektische Held im platonischen

Drama, durch Räsonieren unser tragisches Mitgefühl. Das

optimistische Element im Wesen der Dialektik sei unverkennbar. In

70



jedem Schluß der Dialektik werde ein Jubelfest gefeiert. Das
dialektische Drama könne sich nur in kühler Helle und Bewußtheit
abspielen. Kurz : Die optimistische Dialektik treibe mit der Geißel ihrer
Syllogismen die Musik aus der Tragödie und zerstöre damit das

Wesen der Tragödie, welches nur als Verbildlichung des dionysischen
Rausches richtig begreifbar sei.

Dennoch sei Sokrates angesichts der platonischen Dialoge nicht nur
als auflösende negative Macht zu begreifen. Die tiefsinnige
Lebenserfahrung des Sokrates selbst zwinge zur Frage, ob zwischen Sokratis-

mus und Kunst notwendigerweise nur ein antipodisches Verhältnis
bestehe.

Sokrates als despotischer Logiker habe nämlich der Kunst gegenüber

hier und da das Gefühl einer Lücke, einer Leere, eines halben
Vorwurfs, einer vielleicht versäumten Pflicht gehabt. Ein Hinweis
darauf seien die im platonischen Dialoge «Phaidon» berichteten
wiederholten Traumerscheinungen des Sokrates, welche ihn
aufforderten, Musik zu treiben. Sokrates habe sich bis zuletzt mit der
Meinung beruhigt, sein eigenes Philosophieren sei die höchste Musenkunst,

und er habe damit die Forderungen jener Traumerscheinungen
erfüllt. Erst im Gefängnis habe er sich dazu verstanden, auch jene
von ihm gering geachtete ältere Musik zu betreiben: In dieser

Gesinnung habe er ein Proömium auf Apollo gedichtet und einige
äsopische Fabeln in Verse gebracht (vgl. dazu «Phaidon» 60b 1 bis

61d8).
Nietzsche glaubt nun aus dieser im platonischen «Phaidon»

berichteten Episode und aus dieser Geste des Sokrates den Schluß
ziehen zu dürfen, daß Sokrates hier durch sein Daimonion als durch
einen hemmenden Instinkt und durch eine in den Traumerscheinungen

sich bekundende apollinische Einsicht zu einem Zweifel an der
Allgewalt der Dialektik und zu einer Bedenklichkeit über die Grenzen
der logischen Natur geführt worden sei. Er habe sich die schicksalsschwere

Frage vorlegen müssen, ob das ihm nicht Verständliche,
nämlich die Tragödie, doch nicht das absolut Unverständige sei, ob

es ein Reich der Weisheit gebe, aus dem die Logik verbannt sei und
ob schließlich die Kunst nicht doch ein notwendiges Supplement der
Wissenschaft darstelle.

Um es gleich vorwegzunehmen, wir glauben, daß Nietzsche hier
vermutlich Plato falsch verstanden hat: Jene Episode aus dem
«Phaidon» (60bl-61d2), auf die Nietzsche hier anspielt, scheint

71



uns gar nicht etwa eine Bekehrung des Sokrates zur vorphilosophischen

tragischen Kunst und Kultur zu bedeuten, sondern vielmehr
nur eine ironische Reverenz des Sokrates vor einer Kunstform und
Lebensauffassung, die Sokrates und sein Schüler Plato längst
überwunden haben, deren partielle Berechtigung im Rahmen der attischen
Polis sie aber beide anerkennen. Dazu kommt noch, daß Plato seinen
Sokrates selbst dem Staate gegenüber, der ihn verurteilt hat, als
vollkommen korrekt erscheinen lassen will.

Man darf zudem nicht vergessen, daß die Äußerungen über die
Traumerscheinungen des Sokrates in einer Umgebung erfolgen, die
zugleich von der Ambivalenz der Lust- und Unlustgefühle handelt
und darauf hinweist, daß das Angenehme immer auf das

Unangenehme folgt,und umgekehrt («Phaidon» 60bl-c7). Es spielt also

für Sokrates und Plato im Grunde keine Rolle, ob sie der Tragödie
und Dichtung gegenüber eine eher positive oder negative
Seelenstimmung empfinden, da ja die Dichtung beides hervorruft. Wichtig
ist, daß für den Sokratismus-Platonismus die frühere Dichtung vom
Standpunkt der Vernunft her für immer als eine unvollkommenere
Stufe der Erkenntnis überwunden ist.

Doch kehren wir wieder zur «Geburt der Tragödie» zurück und
wenden wir nunmehr unsere verstärkte Aufmerksamkeit den beiden
für unser Thema höchst bedeutungsvollen Fragen zu, deren
Behandlung Nietzsche das ganze letzte Drittel seiner Abhandlung
widmet : Zunächst will Nietzsche die Kämpfe zwischen der unersättlichen

optimistischen Erkenntnis und dem tragischen Kunstbedürfnis
jetzt in der Gegenwart studieren, wobei nur von der erlauchtesten

Gegnerschaft der tragischen Weltbetrachtung, nämlich von der in
ihrem tiefsten Wesen optimistischen Wissenschaft und ihrem
Ahnherrn Sokrates die Rede sein soll. Dann aber sollen auch schon jene
Mächte beim Namen genannt werden, welche Nietzsche eine Wiedergeburt

der Tragödie und des tragischen Zeitalters zu verbürgen
scheinen.

Mit der ersten Frage, welche für uns die eigentliche Hauptfrage ist,
stoßen wir direkt zu einem der beiden Grundthemen unseres
Vortrages vor: Wenn nämlich Nietzsche sich fragt, ob der große Gegner
und Zerstörer der attischen Tragödie, nämlich der Sokratismus-

Platonismus, für alle Zeiten genug Kraft haben wird, um das

Wiedererwachen der Tragödie und der tragischen Weltbetrachtung zu
verhindern, und wenn er die Kämpfe zwischen optimistischer Wissen-

72



schaft und tragischer Weltbetrachtung bis in die Gegenwart hinein
verfolgen will, so stellt er sich damit ohne weiteres auch die Frage,
welches die Folgen des Sokratismus-Platonismus für seine Gegenwart
und Zukunft sind, und bei der Beantwortung dieser Frage dürfen wir
den deutlichsten Aufschluß über die Gründe seiner Opposition gegen
den Sokratismus-Platonismus erwarten.

Nietzsche geht zunächst von der Tatsache aus, daß durch den
dialektischen Trieb zum Wissen und durch den Optimismus der
Wissenschaft die alte tragische Dichtung aus der Bahn gedrängt
wurde. Daraus schließt er auf einen ewigen Kampf zwischen der
theoretischen und der tragischen Weltbetrachtung. Erst nachdem
der Geist der Wissenschaft bis an seine Grenzen geführt sei und sein

Anspruch auf universale Gültigkeit durch den Nachweis jener
Grenzen vernichtet sei, dürfte nach Nietzsche auf eine Wiedergeburt
der Tragödie und der tragischen Weltbetrachtung zu hoffen sein.

Für die wissenschaftlich gewordene Kultur, welche sich der Musik
und der tragischen Weltbetrachtung wieder zuwende, könne als

Symbol der musiktreibende Sokrates gelten. An diese Skizze der
geistigen Situation seiner Zeit schließt Nietzsche eine abermalige
Definition dessen an, was er den Geist der Wissenschaft nennt: Der
Geist der Wissenschaft sei jener zuerst in der Person des Sokrates ans

Licht gekommene Glaube an die Ergründlichkeit der Natur und die
Universalheilkraft des Wissens.

Dies alles mußte als Vorerinnerung der eigentlichen Kritik
Nietzsches an den Folgen des Sokratismus-Platonismus
vorausgeschickt werden, damit von vornherein klar ist, welches Ziel und
welche Absicht Nietzsche mit seiner Kritik am Sokratismus-Platonismus

verfolgt, nämlich die Wiedererweckung der tragischen Kultur
und des tragischen Weltverständnisses, und damit auch von
vornherein deutlich werde, welches das größte Hindernis ist, das dieser

Absicht gegenübersteht, nämlich der optimistische Geist der Wissenschaft

und sein Ahnherr Sokrates.

Die unmittelbaren Folgen des rastlos vorwärtsdrängenden Geistes

der Wissenschaft, so erinnert uns Nietzsche zunächst, seien im
Alterum die Vernichtung des Mythos und dadurch die Vertreibung
der Poesie aus ihrem natürlichen idealen Boden gewesen. Der Geist
der Wissenschaft sei der mythenschaffenden Kraft der Musik, wie
Nietzsche sie versteht, feindlich entgegengetreten: Die Person des

Sokrates, die Tragödie des Euripides und die Musik der neueren

6 a Studia Philosophica XXV 73



Dithyrambiker seien die Merkmale einer dekadenten, d. h. bereits

von der Blässe des Gedankens angekränkelten Kultur gewesen.
Es sei ein mächtiger Sieg des undionysischen Geistes gewesen, als

er in der Entfaltung des neueren Dithyrambus die Musik, welche
Nietzsche im Anschluß an Schopenhauer als das Urphänomen des

Weltwillens interpretiert, sich selbst entfremdet und zur Sklavin der

Erscheinung herabgerückt habe. Dieser undionysische, gegen den

Mythos gerichtete Geist habe sich im Überhandnehmen der
Charakterdarstellung und des psychologischen Raffinements in der Tragödie
von Sophokles an manifestiert. Die Aufmerksamkeit des tragischen
Weltverstehens habe sich vom allgemeinen Typus und seinem
Schicksal ab und der einzelnen Erscheinung zugewendet. Damit sei

der Sieg der Erscheinung über das Allgemeine verbunden gewesen.
Die wissenschaftliche Einzelerkenntnis habe angefangen mehr zu
gelten als die künstlerische Widerspiegelung einer allgemeinen
Weltregel.

Es muß hierzu gleich in Form eines Einschubs bemerkt werden,
daß natürlich diese Interpretation der Intellektualisierung der

Tragödie im Sinne einer Abwendung der Aufmerksamkeit vom
Allgemeinen zum Einzelnen, von der Weltregel zum anatomischen

Präparat, wie Nietzsche sich auszudrücken beliebt, nur unter der
heute durchaus nicht mehr allgemein anerkannten Voraussetzung
verständlich ist, daß die Kunst und gerade nicht ein wissenschaftlich

logisches Denken zur Erfassung der allgemeinsten Sinnzusammenhänge

der Welt und des Lebens berufen sei. Wie freilich Nietzsche
sich angesichts dieser Voraussetzung die Anwendung von Logik und
Dialektik auf die Erfassung allgemeinster Sinnzusammenhänge durch
die Archegeten der Philosophie, Sokrates und Plato, erklärt und wie

er sich vorstellt, daß das überhaupt möglich werden konnte, das

bleibt offen. Ferner bleibt unter besagter Voraussetzung unklar,
woher sich Nietzsche überhaupt das Recht nimmt, die Wissenschaft

und Technik der Neuzeit auf den Einfluß des Sokratismus-Platonis-

mus zurückzuführen, wenn doch die Wissenschaft vorwiegend auf die
Erkenntnis des Einzelnen ausgerichtet ist, die Philosophie des

Sokrates und Piatos dagegen ganz offensichtlich auf die Lösung
allgemeiner Probleme ausgerichtet war.

Die zweite negative Auswirkung des Sokratismus-Platonismus und
des Geistes der Wissenschaft auf die klassische griechische Tragödie
hat nun nach Nietzsche darin bestanden, daß in den Schlußpartien

74



der neueren hellenischen Dramen, denen der metaphysische Trost
der alten Tragödie fehlte, die Handlung einen optimistischen
Ausgang und der tragische Held ein erfolgreiches Ende nimmt, ähnlich
wie, nach Nietzsche, die platonischen Dialoge meist mit einem Sieg
des Protagonisten Sokrates enden.

Auf dem weitesten Gebiete der Oberfläche des hellenischen Wesens

habe damit, wie Nietzsche sich auszudrücken beliebt, der sokratisch
wissenschaftliche Geist zu wüten begonnen und habe eine-neue Form
griechischer Heiterkeit im Sinne einer greisenhaft unproduktiven
Daseinslust erzeugt. Diese sokratisch wissenschaftliche Heiterkeit sei

nicht mit der apollinischen Heiterkeit des klassischen Griechentums
als einer Kultur der Tragödie zu verwechseln: Die apollinische
Heiterkeit sei der Sieg, den der hellenische Wille durch seine

Schönheitsspiegelung über das Leiden und die Weisheit des Leidens

davongetragen habe.

Die sokratische Heiterkeit, welche Nietzsche jetzt nach der mit
Alexander dem Großen beginnenden, vorwiegend der Wissenschaft

und insbesondere den Einzelwissenschaften ergebenen Epoche der

griechischen Kultur auch die alexandrinische Heiterkeit nennt, aber
sei die Heiterkeit des theoretischen Menschen. Jene Identifikation
des Sokratischen mit dem Alexandrinischen deutet bereits an, daß

Nietzsche jetzt den etwas gewagten Sprung von der sokratisch-

platonischen Philosophie mitten hinein ins technisch naturwissenschaftliche

und industrielle Zeitalter zu tun gedenkt, und zwar
glaubt er dies vollbringen zu können, indem er ganz einfach die
Mentalität der sokratisch-platonischen Philosophie mit der Mentalität
des technisch naturwissenschaftlichen Zeitalters identifiziert und beide
als dieselbe Form des wissenschaftlichen Optimismus, nämlich als die
Heiterkeit des theoretischen Menschen bezeichnet: Diese Heiterkeit
des theoretischen Menschen zeige dieselben Merkmale, wie sie schon
der undionysische Geist des Sokratismus-Platonismus aufweist, nämlich

den Kampf gegen die dionysische Weisheit und Kunst, die
Auflösung des Mythos, die irdische Konsonanz anstelle des

metaphysischen Trostes. Diese irdische Konsonanz soll mit der Hilfe eines

eigenen deus ex machina als eines Gottes der Maschinen und
Schmelztiegel bewerkstelligt werden, welcher seinerseits wiederum
nichts anderes sei als die im Dienste des höheren Egoismus erkannten
und verwendeten Kräfte der Naturgeister. Damit verbunden sei der
Glaube an eine Korrektur der Welt durch das Wissen, die Leitung

75



des Lebens durch die Wissenschaft, die Tendenz, den einzelnen
Menschen in einen allerengsten Kreis von lösbaren Aufgaben zu
bannen, innerhalb dessen er heiter zum Leben sage: «Ich will dich,
du bist wert, erkannt zu werden!» («Die Geburt der Tragödie»,
Ende des 17. Kapitels).

Daß mit all diesen Merkmalen der Heiterkeit des theoretischen
Menschen und des Optimismus der Wissenschaft die Moderne, d. h.

die Gegenwart Nietzsches selbst, das 19. Jahrhundert, mitgemeint ist,

zeigt seine Bemerkung im 18. Kapitel der «Geburt der Tragödie»,
wo Nietzsche ausdrücklich darauf hinweist, daß seiner Ansicht nach
die ganze moderne Welt im Netz der alexandrinischen Kultur
befangen sei: Das Ideal der alexandrinischen Kultur des 19.

Jahrhunderts sei der mit höchsten Erkenntniskräften ausgerüstete, im
Dienste der Wissenschaft arbeitende theoretische Mensch, dessen

Urbild und Stammvater Sokrates sei.

Die ganze Erziehung der modernen Zivilisation sei auf dieses Ideal
ausgerichtet. Jede andere Existenz sei nur erlaubt, nicht aber

beabsichtigt. Der Gebildete sei lange Zeit nur Gelehrter gewesen. Selbst

die deutsche Dichtung habe sich aus gelehrten Imitationen
entwickeln müssen.

Für den modernen Menschen hat nach Nietzsche der
nichttheoretische Mensch etwas Unglaubwürdiges und Staunenerregendes,

so daß es der Weisheit eines Goethe bedurfte, um auch eine

Produktivität der Taten und die Existenzform des Praktikers wieder
begreiflich, ja verzeihlich zu finden. In seinem Faust hat Goethe
einen neuen, unsokratischen Menschentypus geschaffen, welcher

unbefriedigt durch alle Fakultäten eilend die Grenzen der Erkenntnis

zu ahnen und an der Universalheilkraft des Wissens zu zweifeln

beginnt und schließlich in der praktischen Tätigkeit für seine

Mitmenschen erstmals wieder Beglückung und Erfüllung findet.
In der Tat beginnen sich nach Nietzsche denn auch bereits im

19. Jahrhundert die Grenzen und Gefahren der sokratisch-alexan-
drinischen Kultur abzuzeichnen, welche den im Schöße dieser

Kultur verborgenen, unumschränkt sich wähnenden Optimismus als

illusorisch erscheinen lassen.

Vor allem in zweierlei Hinsicht ist nach Nietzsche eine Inkonsequenz

und damit eine schwere Selbstgefährdung der sokratisch-
alexandrinischen Kultur erkennbar: einmal in praktischer, dann
aber auch in theoretischer Beziehung:

76



In praktischer Beziehung seien die Früchte des Wissenschaftsoptimismus

zunächst der in immer weiteren Kreisen verbreitete
Glaube an das Erdenglück aller und der Glaube an die Möglichkeit
einer solchen allgemeinen Wissenskultur gewesen. Dieser Glaube
aber drohe allmählich in die drohende Forderung eines solchen

alexandrinischen Erdenglücks umzuschlagen, und zwar erhebe sich

diese Forderung umso dringender, je weniger ihre Verwirklichung
gewährleistet scheine.

Aber die alexandrinische Kultur braucht, immer den Ansichten
Nietzsches zufolge, einen Sklavenstand, um auf die Dauer existieren

zu können, jedoch sie leugne, in ihrer optimistischen Betrachtung des

Daseins, die Notwendigkeit eines solchen Standes und gehe deshalb,

wenn der Effekt ihrer schönen Verführungs- und Beruhigungsworte
von der «Würde des Menschen» und der «Würde der Arbeit»
verbraucht sei, allmählich einer grauenvollen Vernichtung entgegen.

Wie sehr diese Konzeption von der Selbstgefährdung und inneren

Inkonsequenz der alexandrinischen Kultur durch die wirtschaftliche
und soziale Problematik des 19. Jahrhunderts, welche in unserem

Jahrhundert nicht mehr in dieser Weise vorhanden ist, bedingt wird,
zeigen die anschließenden Ausführungen Nietzsches :

Es gebe nichts Furchtbareres, so fährt Nietzsche fort, als einen
barbarischen Sklavenstand, der seine Existenz als ein Unrecht zu
betrachten gelernt habe und sich anschicke, nicht nur für sich,
sondern für alle Generationen Rache zu nehmen.

Angesichts dieser zukünftigen Stürme habe niemand den Mut, an
unsere blassen und ermüdeten Religionen zu appellieren, die selber

in ihren Fundamenten zu Gelehrtenreligionen entartet seien, so daß
der Mythos, die notwendige Voraussetzung jeder Religion, bereits
überall gelähmt sei und selbst auf diesem Bereich jener optimistische
Geist zur Herrschaft gekommen sei, welcher der Vernichtungskeim
der Gesellschaft sei.

Gegen die Schlüssigkeit dieser Argumentation wäre nun freilich
Verschiedenes einzuwenden: Zunächst einmal haben wir bereits

gesehen, daß die alexandrinische Kultur und Zivilisation des 19.

Jahrhunderts nicht ohne weiteres aus dem Sokratismus-Platonismus
abzuleiten ist, wenn auch beiden ein gewisser Glaube an die Ergründ-
lichkeit der Natur und die Universalheilkraft des Wissens gemeinsam
zu sein scheint.

Ein schrankenloser Optimismus kann aber insbesondere dem

77



Piatonismus durchaus nicht nachgesagt werden. So ist in Piatos

großem Staatswerk, welches die Skizze eines idealen Musterstaates
nach platonischer Konzeption entwirft, durchaus nichts von einem
naiven Glauben an eine allgemeine Wissenskultur und das Erdenglück

aller Menschen zu spüren, sondern es wird hier sehr deutlich
zwischen der niemals vollkommen erreichbaren ideellen Forderung
und der unvollkommenen menschlichen Wirklichkeit, welche diese

Forderung zu realisieren bestrebt ist, unterschieden.
Daß ferner eine sokratisch-alexandrinische Wissenskultur, welche

mittels der Anwendung von Vernunft und Wissenschaft auf die
Lösung aller Lebensprobleme das Beste für den Menschen zu
erreichen hofft, notwendigerweise einen Sklavenstand brauche, um
existieren zu können, ist durch nichts erwiesen.

Vielmehr scheint es eher so zu sein, daß durch den immer größeren
Fortschritt der Vernunft auf möglichst allen Gebieten gerade die
Gefahren der Versklavung gewisser Kreise immer mehr verhindert
und zum Beispiel an die Stelle des menschlichen Sklaven der maschinelle

Sklave gesetzt werden kann.
Was ferner die sogenannten blassen und ermüdeten Religionen

betrifft, welche bereits in ihren Fundamenten zu Gelehrtenreligionen
entartet seien und an die man nicht mehr appellieren könne, weil sie

der mythischen Kraft entbehrten, so hat sich inzwischen erwiesen,
daß sie unter Umständen auch den Erfordernissen einer gewandelten
Menschheit gewachsen sein können, und zwar nicht zuletzt dann,
wenn sie sich der Vernunft und Wissenschaft als der auch im «Faust»
noch so genannten allerhöchsten Kraft des Menschen in adäquater
Weise anzunähern verstanden haben.

Aber die sokratisch alexandrinische Kultur ist nach Nietzsche auch
noch in anderer, nämlich in theoretischer Beziehung gefährdet:

Große, allgemein angelegte Naturen hätten, so führt Nietzsche das

näher aus, mit unglaublicher Besonnenheit das Rüstzeug der Wissenschaft

selbst zu benutzen gewußt, um die Grenzen und die Bedingtheit

des Erkennens überhaupt darzulegen und damit den Anspruch
der Wissenschaft auf universale Geltung und universale Zwecke
entscheidend zu leugnen.

Beim Nachweis der Grenzen und der Bedingtheit des Erkennens
sei zum ersten Male jene Wahnvorstellung als solche anerkannt
worden, welche mittels der Kausalität sich anmaße, das innerste
Wesen der Dinge ergründen zu können.

78



Der ungeheuren Tapferkeit und Weisheit Kants und Schopenhauers

sei der schwerste Sieg gelungen : der Sieg über den im Wesen
der Logik verborgen liegenden Optimismus, der wiederum der

Untergrund unserer Kultur sei.

Wenn dieser theoretische Optimismus an die Erkennbarkeit und
Ergründlichkeit aller Welträtsel, gestützt auf die ihm unbedenklichen
ewigen Wahrheiten, geglaubt und Raum, Zeit und Kausalität als

gänzlich unbedingte Gesetze von allgemeiner Gültigkeit behandelt
habe, so habe Kant offenbart, wie Raum, Zeit und Kausalität
eigentlich nur dazu dienten, die bloße Erscheinung, das Werk der

Maja, zur einzigen und höchsten Realität zu erheben, sie an die
Stelle des innersten und wahren Wesens der Dinge zu setzen und die
wirkliche Erkenntnis von diesem dadurch unmöglich zu machen.

Auch diese Argumentation unterliegt nun wieder in ziemlich
offensichtlicher Weise den verschiedensten Einwendungen:

Zunächst einmal ist es gar nicht so sicher, wie Nietzsche annimmt,
daß es Kant in seiner «Kritik der reinen Vernunft» ein für allemal
gelungen ist, mit Hilfe des Rüstzeugs der Wissenschaft selbst die
Grenzen und die Bedingtheit der Erkenntnis nachzuweisen. Um ihre
eigenen Grenzen ein für allemal festlegen zu können, müßte nämlich
die menschliche Erkenntnis ihre sämtlichen Erkenntnismittel und
logischen Mechanismen, d. h. sich selbst in vollkommener Weise
überblicken können, was schon nur darum nicht geht, weil der als

Subjekt des Denkens erkennende Teil der menschlichen Erkenntnis
sich der Objektivation durch sich selbst immer wieder entzieht.
Wenn ferner Kant aufgrund rein logisch transzendentaler Erwägungen die

wissenschaftliche Erkenntnis glaubt auf die Mathematik und die

Naturwissenschaften beschränken zu müssen, so stellt er damit nicht nur die klassische

Metaphysik als den Versuch einer rationalen Ergründung von Gott, Seele und

Welt und ihrer Zusammenhänge in Frage, sondern auch die wissenschaftliche

Gültigkeit seiner eigenen Erkenntniskritik, denn diese ist ja weder Mathematik

noch mit den Naturwissenschaften identisch. Dies ist übrigens

der Grundfehler jeder positivistischen Erkenntniskritik, welche die

wissenschaftliche Erkenntnis nur gerade auf Mathematik und Naturwissenschaften

beschränkt, nämlich daß sie die wissenschaftliche Gültigkeit ihrer eigenen

Aussagen nicht zu rechtfertigen vermag.
Nietzsche hat also Unrecht, wenn er sich allzusehr darüber freut,

daß es der Kantischen Erkenntniskritik gelungen sei, die menschliche
Erkenntnis ein für allemal auf den bloß naturwissenschaftlichen

79



Bereich zu beschränken und somit den im Wesen der Logik
begründeten Optimismus zu überwinden.

Wenn ferner Nietzsche glaubt, daß das, was er den theoretischen

Optimismus der sokratisch-platonischen Kultur nennt, sich unter
allen Umständen anmaße, mittels der Kausalität das innerste Wesen
der Dinge ergründen zu können, an die Ergründlichkeit sämtlicher
Welträtsel gestützt auf ewige Wahrheiten glaube und Raum, Zeit
und Kausalität als gänzlich unbedingte Gesetze von ewiger Gültigkeit
behandle, so trifft dies allenfalls auf die neuere Metaphysik zwischen
Descartes und Leibniz und insbesondere auf die Schulmetaphysik
eines Christian Wolff zu, nicht dagegen auf den Sokratismus-

Platonismus, welcher zwar durchaus an eine prinzipielle Erkennbarkeit

der universalen Sinnzusammenhänge der Wirklichkeit als eines

Ganzen und des sie beherrschenden Prinzips glaubt, aber sich selbst

durchaus nicht im Besitze einer absoluten und vollkommenen
Erkenntnis all dieser Zusammenhänge wähnt, weil er zwischen dem
vollkommenen Intellekt Gottes, welcher allein im Besitze eines

vollkommenen Wissens all dieser Zusammenhänge sein kann, und der
unvollkommenen menschlichen Erkenntnis, welche als Philosophie,
d. h. als ständige Bemühung um Erkenntnis, nicht aber als

vollkommener Besitz der Erkenntnis definiert wird, auf das deutlichste
unterscheidet.

Daß ferner der Sokratismus-Platonismus Raum, Zeit und Kausalität

als unbedingte Gesetze von ewiger Gültigkeit behandle oder auch
dazu geführt habe, Raum, Zeit und Kausalität als ewige Wahrheiten
zu behandeln, ist gänzlich unbeweisbar, da der Piatonismus Raum,
Zeit und auch Kausalität, wie sie die neuere Philosophie seit Descartes

versteht, als Merkmale der sinnlich wahrnehmbaren Welt des Werdens

zuschreibt, welche nicht als ewig, weil nicht als wahrhaft seiend,
sondern als ausgerichtet auf ein überzeitliches und überräumliches
wahres Sein der Ideen konzipiert wird. Auch die eigentlichen ewigen
Wahrheiten des Sokrates, wie die Identifikation von Tugend und
Glückseligkeit und von Tugend und Wissen, werden nicht in dem
Sinne als ewige und objektive Wahrheiten aufgefaßt, daß man
annimmt, sie mittels einer absolut unfehlbaren Methode deduzieren
und dadurch auf den Stand einer absoluten theoretischen Gewißheit
erheben zu können, sondern sie gelten als vergleichsweise
unerschütterliche Leitsätze, weil sie sich nach sorgfältiger logisch theoretischer

und praktischer Erprobung als Wahrheiten von beachtlicher

80



Gültigkeit und als bedeutsame Annäherung an das, was auf dem
Gebiete der Ethik als ewige Wahrheit zu gelten hat, erwiesen haben.
Gerade diese Wahrheiten aber setzen keineswegs Zeit, Raum und
Kausalität als ewig gültige Gesetze voraus und fallen mit dem Nachweis

der Gültigkeit von Zeit, Raum und Kausalität ausschließlich
für den Bereich des sinnlich Wahrnehmbaren auch keineswegs dahin.

Ob ferner, wie Nietzsche behauptet, Kant je daran dachte, zu
offenbaren, daß Raum, Zeit und Kausalität eigentlich nur dazu

dienten, die bloße Erscheinung, das Werk der Maja, zur einzigen
und höchsten Realität zu erheben, sie an die Stelle des innersten und
wahren Wesens der Dinge zu setzen und die wahre Erkenntnis von
diesem dadurch unmöglich zu machen, das ist aus mehreren Gründen
äußerst fraglich : Einmal involviert diese Interpretation, die Nietzsche
hier vom Kantischen Kritizismus gibt, die Schopenhauersche
Identifikation des Kantischen Dinges an sich mit seinem eigenen
Weltwillen als dem Prinzip und der Wurzel allen Lebens, während doch
bei Kant mit dem Ding an sich wohl eher die platonische Idee im
Sinne einer unbedingten sittlichen Forderung und einer wahrhaft
erkennbaren Wesensbestimmung gemeint ist. Zudem hat doch wohl
Kant eher nur gemeint, daß sich Raum, Zeit und Kausalität lediglich
auf die Erscheinung, nicht aber auf die Idee anwenden lassen und
nicht, daß sie dazu dienen, die Erscheinung zur einzigen Realität zu
erheben und die Erkenntnis des wahren Wesens der Dinge zu
verhindern.

Aus all dem mag ersichtlich werden, daß Nietzsche zu seinem

Irrationalismus und Mißtrauen der Erkenntnis gegenüber auch durch
die Entwicklung, welche die neuere Philosophie bei Kant und bei

Schopenhauer genommen hat, durchaus nicht in absoluter Weise

berechtigt ist.

Weder durch die Praxis noch durch die Theorie scheinen uns also

trotz Nietzsche der Glaube an eine prinzipielle Ergründlichkeit und
Erkennbarkeit der Natur und an die Universalheilkraft des Wissens,
welchen Nietzsche dem Sokratismus-Platonismus in so hohem Maße
zum Vorwurf macht, widerlegt zu sein, auch dann nicht, wenn es

der menschlichen Erkenntnis nie vollkommen gelingt, das Ganze
der Natur erkennend zu durchdringen und die Ganzheit der menschlichen

Probleme befriedigend zu lösen.

Dennoch glaubt Nietzsche, daß mit der Einsicht in die Grenzen
der Wissenschaft und des Logischen, wie sie der Kantische Kritizis-

81



mus gebracht habe, eine tragische Kultur eingeleitet sei. Ihr
wichtigstes Merkmal bestehe darin, daß als höchstes Ziel nicht mehr die

Wissenschaft, sondern die Weisheit gelte, die sich, ungetäuscht durch
die verführerischen Ablenkungen der Wissenschaften, mit
unbewegtem Blicke dem Gesamtbild der Welt zuwende und in diesem

das ewige Leiden mit sympathischer Liebesempfindung als eigenes

Leiden zu ergreifen suche.

Angesichts dieser neuen Zielsetzung einer tragischen Kultur müssen wir uns

natürlich sogleich fragen, ob Weisheit und Wissenschaft in dieser antithetischen

Weise aufgefaßt und die eine gegen die andere ausgespielt werden dürfe. Uns
scheint es vielmehr, daß sowohl die Philosophie, welche sich um die
Erkenntnis universaler Sinnzusammenhänge der Wirklichkeit als

eines Ganzen bemüht, als auch die Wissenschaften, welche sich auf
die Erforschung von Teilbereichen der Wirklichkeit konzentrieren,
das eine Ziel gemeinsam haben, nämlich die Wahrheit, und daß sie

sich diesem einen Ziel auf demselben Wege nähern, nämlich über die
Erkenntnis. Dabei darf man nicht aus der historischen Tatsache, daß sich

die neuzeitliche Menschheit zur Hauptsache auf die spezialwissenschaftliche

Erforschung von Teilbereichen der Wirklichkeit konzentriert hat und darin

ein unglaublich hohes Maß an Exaktheit erreichte, einfach schließen, daß nur
die Erforschung von Teilbereichen der Wirklichkeit in exakter Weise möglich

sei, während man sich beim Fragen nach den universalen Sinnzusammenhängen

der Welt und des Lebens einer mehr künstlerisch intuitiven

Betrachtungsweise, welche die Anwendung von Logik ausschließe, anvertrauen dürfe.

Zweifellos liegen gewisse Teilbezirke der Wirklichkeit, so

insbesondere der gesamte Bereich des sinnlich Wahrnehmbaren, der
menschlichen Aufmerksamkeit näher als das Ganze der Wirklichkeit,
welches auch unsichtbare und nicht mehr wahrnehmbare Werte und
Zielsetzungen umfaßt. Doch kann man sich fragen, ob wir, die wir
heute in einer Welt vollkommener technischer Mittel, aber unklarer
geistiger und ethischer Zielsetzungen leben, es uns noch länger
erlauben dürfen, in der Frage letzter philosophischer Zielsetzungen
uns jeder Logik zu entschlagen und uns einer eher irrationalen
künstlerischen Betrachtungsweise oder gar einem tragischen
Weltverständnis im Sinne Nietzsches anzuvertrauen.

Um diese Frage noch besser beurteilen zu können, müssen wir uns
wieder dem Problem zuwenden, wohin und zu welchem Ziele
Nietzsche sein Irrationalismus und seine künstlerische und tragische
Weltbetrachtung geführt haben.

82



Da erfahren wir zunächst, daß die tragische Weltbetrachtung uns
lehre, im Gesamtbilde der Welt das ewige Leiden aller Kreatur als

das eigene Leiden sympathisch mitzuempfinden, und daß die neu
zu erweckende Tragödie uns den metaphysischen Trost lehren werde,
wonach trotz dem ständigen Scheitern und Untergehen der einzelnen

Erscheinungen des Lebens doch dieses als Ganzes immer erhalten
bleibe und somit nichts je verloren gehen könne.

Dies sind zwei Theoreme, von denen wir dem einen als einer

Forderung von unbestreitbar hohem ethischem Niveau unsere

Achtung nicht versagen können, dem andern aber als einer Lehre

von einiger Plausibilität zustimmen dürfen.
Doch offenbart sich in diesen beiden Anschauungen unbestreitbar

der Einfluß Schopenhauers und seiner Philosophie, welchen Nietzsche

später als einen zu Weltverneinung und zur Resignation führenden
Glauben unzweideutig abgelehnt hat, denn nicht nur den theoretischen

Optimismus der sokratisch-platonischen Kultur hat Nietzsche

später wie bereits hier schon abgelehnt und verworfen, sondern auch
die asketischen und weltentsagenden Tendenzen der sogenannten
buddhaistischen Kultur, denen ja die Philosophie Schopenhauers
sehr nahesteht, glaubte er später als eine Gefahr und einen Gegensatz

zu seiner eigenen künstlerisch tragischen Kultur ablehnen zu müssen.

Echtester Nietzsche ist es dagegen, wenn man vernimmt, daß
bereits der Verfasser der «Geburt der Tragödie» sich von einer

künftigen Generation, welche die tragische Kultur repräsentiert, eine
Unerschrockenheit des Blicks, einen heroischen Zug ins Ungeheure,
den kühnen Schritt von Drachentötern und schließlich, was das

Wichtigste ist, eine stolze Verwegenheit erhofft, mit der sie allen
Schwächlichkeitsdoktrinen jenes theoretischen Optimismus den
Rücken kehrt, um im Ganzen und Vollen resolut zu leben. Man ist,

um dies nur am Rande zu bemerken, bei der stupenden prophetischen
Begabung des Friedrich Nietzsche baß erstaunt, daß hier nicht bereits
wörtlich von «vivere pericolosamente» die Rede ist.

Was Nietzsche mit dem resoluten Leben im Vollen und Ganzen
wirklich meint, erfahren wir etwas weiter unten, wo dem theoretischen

Menschen der sokratisch-platonisch inspirierten Kultur
vorgeworfen wird, daß er nichts mehr ganz haben wolle, ganz auch mit
all der natürlichen Grausamkeit der Dinge. Dagegen ist natürlich
sofort zu bemerken, daß man die sogenannte natürliche Grausamkeit
der Dinge sehr wohl kennen kann und dennoch mit voller Bewußt-

83



heit sich daran machen kann, diese natürliche Grausamkeit wenigstens
im Bereiche des Menschlichen nach Möglichkeit zu überwinden.
Insbesondere der Sokratismus-Platonismus wird dies unter allen
Umständen zu tun bestrebt sein, und zwar aus einer gewissen
Einsicht in die Folgen, die sich ergeben würden, wenn die präsidiale,
alles zum Guten lenkende Instanz, nämlich die Vernunft, welche
den Menschen allererst vom Tiere unterscheidet, die lenkende
Funktion im Menschen wie im Staate verliert: Dann nämlich würden
die beiden Grundtendenzen des irrationalen Teils der Seele des

Menschen, von denen Plato entgegen den Befürchtungen Nietzsches

(vgl. z. B. in «Wille zur Macht», Aphorismus Nr. 434) durchaus
eine Ahnung hat, nämlich der kriegerisch muthafte und der besitzgierig

genußsüchtige Teil der Seele, sich ohne die Vermittlung des

Schiedsrichters Vernunft gegenseitig anfallen und bis in den Tod
bekämpfen. Nicht von einem Nachgeben oder einem zügellosen
Entfesseln der tierischen Relikte im Seelenleben des Menschen, die

übrigens Plato durchaus zu kennen scheint, erhofft er sich eine

Rettung und Bewahrung des menschlichen Lebens, sondern von
deren Ordnung und Überwindung durch die menschliche Vernunft.
Denselben heilsamen Einfluß auf die Erhaltung und Bewahrung des

menschlichen Lebens traut Plato der Vernunft auch auf staatlicher
Ebene zu, wo die vernünftige Lenkung alle extrem militaristischen
und extrem nur auf materielle Wohlfahrt bedachten Tendenzen
zurückdämmen und ein harmonisches Gleichgewicht zwischen ihnen
herstellen soll.

Demgegenüber scheint Nietzsche, wie sich aus bem bekannten
Versuch einer Selbstkritik an der «Geburt der Tragödie» aus dem

Jahre 1886 ergibt, in späteren Jahren in zunehmendem Maße alles

Instinktive, Triebhafte und Bestialische im Menschen gegen die Helle
des Bewußtseins und vor allem gegen die moralische Verantwortung
ausgespielt zu haben. Er tat dies aus einer vermutlich bloß eingebildeten

intellektuellen Vorneigung für das Harte, Schauerliche und
Böse des Daseins heraus. Die Wissenschaft und jede Intellektualität,
so schreibt er in jenem «Versuch einer Selbstkritik», sollte als ein
Phänomen und Symptom des Lebens betrachtet und auf ihre
Nützlichkeit für das Leben hin untersucht werden. Das Ziel der
denkerischen Bemühungen Nietzsches ist es nach seinem eigenen Zeugnis
bereits in der «Geburt der Tragödie» gewesen, die Wissenschaft

unter der Optik des Künstlers zu sehen, die Kunst aber unter der

84



Optik des Lebens. Dabei glaubt Nietzsche am Beispiel der griechischen

Kultur erkannt zu haben, daß der Glaube an die Ergründ-
lichkeit der Natur und die Universalheilkraft des Wissens im Grunde

genommen ein Zeichen des Niedergangs und des Zerfalls war.
Gerade in Zeiten ihrer Auflösung und Schwäche seien die Griechen
immer optimistischer, oberflächlicher, schauspielerischer, nach Logik
und Logisierung der Welt brünstiger, also zugleich heiterer und
wissenschaftlicher geworden. Allen modernen Ideen und Vorurteilen
des demokratischen Geschmackes zum Trotz, so meint Nietzsche,
sei der Sieg des Optimismus, die vorherrschend gewordene
Vernünftigkeit, der praktische und theoretische Utilitarismus, gleich der
Demokratie selbst, mit der er gleichzeitig sei, ein Symptom der
absinkenden Kraft, des nahen Alters, der physiologischen Ermüdung.

Wenn wir nun abschließend in zusammenfassender Weise kritisch
zu Nietzsches Opposition gegen die Vernunftgläubigkeit des Sokratis-
mus-Platonismus vor allem im Hinblick auf unsere heutige Welt
Stellung nehmen wollen, so ist es nicht schwer, den prinzipiellen
Fehler zu erkennen, der Nietzsche unterlaufen ist, und auch die

verhängnisvollen Auswirkungen dieses Fehlers sind verhältnismäßig
leicht zu überblicken. Die Zurückführung der von Nietzsche so

genannten alexandrinischen Kultur des 19. Jahrhunderts, also des

technischen und wissenschaftlichen Zeitalters auf den Sokratismus-

Platonismus, erweist sich nur zum Teil als gerechtfertigt, da die
moderne industrialisierte Welt die Vernunft einseitig auf die
Beherrschung der sinnlich wahrnehmbaren Welt angewendet hat, nicht
aber mit voller Bewußtheit auf die Bewältigung der menschlichen
Probleme im Ganzen, wie dies Sokrates-Plato mit seiner Gleichung
von Tugend und Wissen hatte andeuten wollen und wie Plato es in
seinen Werken durchgeführt hat.

Es ist vielmehr bereits im neunzehnten, aber mehr noch im
zwanzigsten Jahrhundert so gewesen, daß einer extremen
Ausschöpfung aller Möglichkeiten einer vernunftmäßigen Bewältigung
der sinnlich wahrnehmbaren Welt ein Überhandnehmen des

Irrationalismus auf dem geistig kulturellen Bereiche entsprach. Bereits
die Schopenhauersche Willensmetaphysik warja eine irrationalistische
Reaktion auf die Hegeische Geistmetaphysik gewesen. Es ist aber

gefährlich, angesichts einer solchen Situation den Anwalt des

Unvernünftigen zu spielen, denn wenn auf einem oder mehreren
Teilgebieten der Wirklichkeit die Anwendung der Vernunft so ungeheure

85



Erfolge gezeitigt hat, wie viel größere Erfolge müßte sie dann in
Anwendung auf das Ganze des menschlichen Lebens, seiner

Weltbewältigung und seiner Gotteserkenntnis zeigen! Die Bewältigung
des menschlichen Lebens im Ganzen wäre aber vermutlich noch

wichtiger als die Bewältigung irgendeines Teilgebietes der Wirklichkeit,

mit der sich der Mensch auseinanderzusetzen hat.
Wenn es stimmt, daß die vernunftmäßige Behandlung aller

Probleme nur positive Auswirkungen haben kann, dann muß es höchst

gefährlich sein, im Bereiche der gesamtmenschlichen Kultur den

Irrationalismus eines wilden und vertierten Trieblebens zu ermutigen,
während auf dem Bereich der Technik und Naturwissenschaft die

vernunftmäßige Bewältigung der Wirklichkeit immer größere
Fortschritte macht. Auf diese Weise läuft man nämlich Gefahr, immer
gefährlichere und wirkungsvollere Instrumente der Machtausübung
und Naturbewältigung einer Menschheit in die Hand zu spielen, die
sich immer weniger als imstande erweist, sich dieser Instrumente in
positivem, aufbauendem und nicht in negativem Sinne zu bedienen.

Mit anderen Worten : Nach all den Greueltaten faschistischer und
kommunistischer Systeme in zwei Weltkriegen sollte es doch nun
eigentlich vollends klar geworden sein, daß keinerlei Anlaß mehr
besteht, das Tierische und Bestialische im Menschen gegen die
Übermacht der Vernunft zu schützen, sondern daß vielmehr die Vernunft
des Menschen es ist, welche gegenüber der Übermacht des Irrationalen

gestärkt werden sollte.
Gerade auf diesem Wege aber kann uns der Piatonismus wertvolle

Hilfe bieten, indem er uns einleuchtend zeigt, wie nur in der An-
gleichung an den vollkommenen Intellekt Gottes, welcher den
Makrokosmos in vorbildlicher Weise lenkt und verwaltet und so das

vom Menschen Geforderte in Ewigkeit schon vollbracht hat, der
Mensch in dem kleinen ihm anvertrauten Bereich überhaupt hoffen
darf, durch die Stärkung seiner Vernunft zu einer positiven
Bewältigung seines Lebens zu gelangen.

86


	Nietzsches Opposition gegen Plato und die Frage nach ihrer Berechtigung hinsichtlich der Beziehung zwischen Intellekt und Leben

