
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: Erstes Diskussionsvotum zu Daniel Christoff: "La temporalité et la
conscience d'autrui"

Autor: Wildermuth, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erstes Diskussionsvotum zu Daniel Christoff:
«La temporalité et la conscience d'autrui»

von Armin Wildermuth

Grundsätzliches

Das Grandproblem, von dem der Vortrag ausging, hieß: «Temps
et autrui». Der Referent konfrontierte uns mit zwei gewaltigen
Themen der bisherigen Philosophie- und Geistesgeschichte. Allerdings

führte er uns eine spezifische Analyse, nämlich jene von
«temporalité» und «conscience d'autrui» vor. Als methodische

Grundlage wurde die Husserlsche Phänomenologie gewählt. Gerade
dazu sind einige kritische Bemerkungen angebracht, da wir den

Vortrag hinsichtlich des gestellten Grundthemas und nicht im Sinne
einer Exegese rein Husserlscher Intersubjektivitätsphilosophie zu
erörtern haben.

«Zeit» und «Koexistenz» oder «Kommunikation» können ohne
Zweifel zum ausführlichen Gegenstand einer phänomenologischen
Deskription gemacht werden. Doch ob wir damit die ihrer Gewichtigkeit

angemessene Dimension erreichen, scheint uns mehr als fraglich.
Nun enthält gerade das in seiner historischen Funktion einst
befreiende Denken von Husserl manche Komponente, die vom Ganzen
seines Philosophierens ablösbar ist und in dieser Ablösung wieder
zurückführt in die große Tradition der großen Probleme. Wir denken

an die Komponenten des Phänomenalismus, des Eidetischen, des

Transzendentalen. Es ist von heute her, nach der zweifellos Husserl
in vielem verpflichteten, aber erweiterten und wieder traditionsbewußt

gewordenen Existenzphilosophie, von hohem Nutzen, sich

jener Grundlegungen zu versichern, die zu der fundamentalen

Besinnung auf den Menschen und auf sein Existieren führten, deren

Zeugen wir heute sind.

Nun scheint uns, daß wir die «Zeit» und den «Anderen», um
beide Probleme in ihrer weiteren Dimension zu erörtern, nur durch
eine strenge Transzendentalphilosophie und durch einen

ebensostrengen Phänomenalismus, die beide bei Husserl angelegt sind,

38



angemessen zur Sprache bringen können. Unsere Bemerkungen
sollen die im Referate zum Teil nur gestreiften Probleme etwas

erweitern, um der Diskussion eine breitere Basis bereitzustellen.
Wir weisen auf einige äußere Aspekte hin. «Der Andere» bleibt

im ganzen Referat unsichtbar in seiner Individualität. Insofern er
auftaucht, ist er Objekt des «Bewußtseins» (conscience), wird
konstituiert durch den ihn erfahrenden Partner, als Moment des

sich in die Zukunft, und zwar allein in die unmittelbare Zukunft
entwerfenden Subjekts, wobei das Spezifische der Begegnung unter
den Stichworten der «Appresentation», der «Bedeutung» und des

«Wertes» nicht zur Geltung kommt. Aber alle diese Strukturen und
Bewußtseinsanalysen dringen nicht vor zum Andern als jenem
Menschen, zu dem ich unter allen Phänomenen in einem ganz
besonderen Bezug mich erfahre, geschweige denn zu jenem
immer einzelnen Menschen, zu dem ich im Verhältnis kommunikativer

Selbstwerdung stehe und zu dem ich in einem schlechthin
unüberholbaren Sinne ja sagen kann. Freilich, auch Husserl sieht
diese Probleme, aber am Rande. Sie figurieren auf seiner
philosophischen Traktandenliste unter Varia.

Ist der Andere nur als abstrakter Schatten sichtbar, so nicht
minder das «transzendentale Ego», dessen sich selbstbewußt die
Husserlsche Phänomenologie immer wieder als eines verläßlichen

Stützpunktes bedient. Sicher ist dem Referenten zuzustimmen, daß

nur durch eine angemessene Erfassung der «Ichseite» auch jene des

kommunikativen Andern in Sicht kommen kann. In diesem Belange
dürfte die Position des auf das Bewußtsein gegründeten
«transzendentalen Subjektivismus» reichlich zu eng angesetzt worden sein.

Durch die Fixierung eines «ego», über dessen Gewißheit kein Zweifel
bestehen soll, tritt eine schattenhafte Gegenposition auf, ein «alter
ego». Im folgenden beziehen wir die vom Referenten ausgeschiedene

Möglichkeit eines Denkens, das mit der radikalen Unsicherheit der

Ichposition operiert.

Das Problem der £eit

Wenden wir uns vorerst dem Zeitproblem zu: Reflexionen über
die Zeit und über das Transzendentale sind immer eng miteinander
verbunden. Denn was wollen wir fassen mit dem Begriff der Zeit?
Offenbar etwas, was allem Denken und allem Seienden zuvorgeht
und ohne das weder Denken noch Seiendes erfahren werden können.

39



Die Wirklichkeit dessen, was wir da in den Blick bekommen, läßt sich

letztlich nicht in den Begriff «Zeit» einsperren, denn wir denken
«in der Zeit» und denken in ihr «über die Zeit». Wir können streng

genommen nur von einer Erhellung jener Wirklichkeit sprechen, mit
der wir es hier zu tun bekommen. Sie hat die Eigenart, nicht direkt,
sondern immer nur mittelbar erkannt zu werden. Das hängt mit einem
Umstand zusammen, den wir auch bei Husserl antreffen, nämlich,
daß wir Zeit immer durch ein Etwas erfahren, das sich zeitigt. Wir
haben es im Begriff der Zeit mit dem Geschehnis der «Zeitigung»
zu tun.

Wir reflektieren immer auf die Zeit auf dem Umweg inhaltlicher
Zeitigung. Ist es immer «Etwas», das sich zeitigt, so ist die Weise der

Zeitigung immer geprägt von der spezifischen Seinsart dieses Etwas.
Die Zeitigung selbst hat aber transzendentalen Charakter. Wenn wir
in Hinsicht auf den transzendentalen Zeitigungshorizont alles Seiende

auslegen, erfahren wir Seiendes immer als eine Weise der Zeitigung
und somit als ein je spezifisches Geschehnis ; das, was man «das Sein»

zu nennen beliebt, wird zum Horizont der Zeitigung schlechthin.
So haben wir nie irgendeine «Erscheinung» als ein ontologisches
Fixum vor uns, sondern immer als eine Erscheinung, die geschieht
oder «sich ereignet», als eine Einheit von Bedeutung und Werdeakt.
Das Sein der Erscheinung ist immer ihr Erscheinen und somit,
wenden wir hier die Kategorien der Zeitlichkeit an, ihre Zeitigung.
Die Konzeptionen der Zeit sind erschließbar aus den immer inhaltlichen,

qualitativen Zeitigungsweisen.
So ist der Horizont, den wir jenen des «Seins» zu nennen gewohnt

sind, der Horizont der Zeitigung, jenes unabsehbare Feld, in dem sich

Erscheinendes, Existierendes und Erkennendes je und je aktualisiert
und sich manifestiert. Wie aus diesen Überlegungen deutlich wird,
anerkennen wir den Vorrang der Gedanken der Zeit und der Zeitigung

vor jenen des Seins und des Seienden. Das kommt jenem
Grundwissen des biblischen Denkens nahe, das Mensch und Seiendes

als das von Augenblick zu Augenblick Erschaffene erkannte und dank
eines großen Mythos, der Schöpfung, auszusprechen befähigt war.
Es liegt uns nichts an der Bewahrung von Mythen, aber daran, daß

jener rationale und existentielle Kern, der in jedem lebendig ist,
nicht durch eine voreilige Entrationalisierung des Mythos
preisgegeben wird. Daß wir das Seiende, das erscheint oder existiert, als

Manifestation und Zeitigung erkennen, ist eine Einsicht, die freilich

40



unabsehbar offen ist - zum Mythos, zur Wissenschaft, zur Theologie
und zur Philosophie hin. Doch führen wir unsern Gedanken weiter.

Nun ist der nächste Schritt zu vollziehen: die Phasen der Zeit,
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, sind die Weisen der

Zeitigung. In ihnen manifestiert sich Seiendes in einem bestimmten
Modus der Zeitlichkeit, der zugleich ein Modus der Seinsart ist.

Greifen wir aber so bei allen Phasen der Zeit zurück auf das

Grundgeschehnis der Zeitigung, die offenbar in allen Phasen und in allen
Seinsweisen unabdingbar ist, so haben wir einen Horizont bereits

aufgedeckt, der die Zeitphasen transzendiert. Wir sagen, daß damit
jenes «Präsentische» gemeint ist, das in der augustinischen Zeitlehre
eine so große Rolle spielt. Dieses «Präsentische» ist nicht mit der
Präsenz der Phasen zu verwechseln, sondern bildet jenes transzen-
dierende Moment, das die Zeitphasen unterläuft. Wenn wir nach der
Zeit dieser transzendentalen Präsenz fragen, müssen wir eine Zeit
ohne Zeitphasen denken, was mit dem Ausdruck «Ewigkeit» sogut
als mit jenem des «Augenblicks» geschehen kann. Nur wenn wir eine

transzendierende Zeit, gleichsam die Zeit der Zeitigung, in den
Blick bekommen, will uns scheinen, daß wir ein tragfähiges
Fundament gewinnen, auf dem eine Konzeption der Existenz und
des Anderen in einer würdevollen Weise möglich ist.

Damit ist der Sinn unserer Zeiterörterung genannt: sie soll den

allgemeinsten Rahmen skizzieren, in dem Zeit für den Menschen in
einem transzendentalen Sinne bedeutsam wird. Denn wir müssen

uns hüten, den existierenden Menschen irgendeiner Zeitphase
zuzuordnen, da er ja selber Zeitigung ist. Sein Sein ist nicht hinter oder
neben seiner Zeitigung, sondern sein Sein ist in strengem Sinne mit
der Zeitigung identisch. Das ist der strengere Begriff für das, was wir
mit dem Begriff des «Lebens» intendieren.

Die entworfene Zeitlehre wird für das Sein des Menschen besonders

bedeutsam. Was wir mit «Existenz» aussprechen, dies ist eben nichts
anderes als das Sein des Menschen als je qualitative Zeitigung, die
ihm als Erinnerung, Einsicht, Hoffnung erschlossen ist. Wir glauben,
daß man nicht von der Existenz aussagen kann, sie «habe» Erinnerung,

Einsicht und Hoffnung, sondern daß sie selbst deren Zusammen
sei. Da hat Heidegger bestimmt gründlicher als Husserl gedacht; das

muß man ihm zugute halten. Existenz erfährt nur dann eine

angemessene Erörterung, wenn wir sie in allen Phasen der Zeit in den
Blick bekommen und sie dennoch nicht identisch setzen mit irgend-

4 Studia Philosophica XXV 41



einer Phase des einst und jetzt gelebten Daseins. Dies alles klingt
abstrakt. Doch wird kein existentielles Wissen vom Sinn der Ewigkeit
hell, dann ist irgendeine Form der Unmenschlichkeit unausweichlich.
Nur wenn alle Phasen des konkreten Lebens in ihrer eigenen
existentiellen Geltung anerkannt werden, können wir z. B. über die
Barbarei der Ausstoßung der alten Menschen in die Silos
konservierender Einsamkeit herauskommen. Wir meinen also, daß die uns

vorgeführte Husserlsche Zeitanalyse ergänzt werden muß durch einen
tieferen Gedanken streng transzendentalen Ranges. Der Weg dazu
dürfte über jene «temporalité qui se temporalise» (S. 23) gehen,
welche der Referent im Bewußtsein aufdeckte, und über Heidegger

und Augustinus zum Zeitigungsgeschehen als solchem führen.
Hinsichtlich seiner gemeinten Wirklichkeit wird jeder Begriff der Zeit
ein «tractus» bleiben.

Das Problem des Anderen

Wie angedeutet, muß sich unsere Zeitkonzeption bei der Frage
nach dem Anderen in einer besonderen Art bewähren. «Zeit» ist uns

jene Dimension, in der wir den Anderen in seinen potentiell weitesten
Umrissen in Sicht bekommen. Denn die Begegnung mit dem Anderen,
sei sie phänomenal apophantisch oder sei sie gesellschaftlich institutionell

vermittelt, ist die Stätte der Humanität. Im vernommenen
Referate ist die Zeitbasis, von der aus zum Anderen vorgestoßen wird,
eine Gegenwarts-Dauer (durée, présant vivant), in der zugleich die
unmittelbare Zukunft (futur immédiat, prochain) immer schon

aufgebrochen ist. Es ist durch die Verhaftung an die phänomenologische
Denkweise verständlich, daß von der Appresentation der Phänomene
und von der Intentionalität ausgegangen wird und von daher die

Gegenwart in ihrem finalen Bezug zur unmittelbaren Zukunft im
Vordergrund steht. Wenn von dieser Basis aus der Andere in seiner

existentiellen Realität angegangen werden soll, wird über die
phänomenale Leiberscheinung hinaus mit einem Gedanken der «Ich-
Analogie» operiert: «Autrui est mon analogue» (S. 32). Wir halten
nun einerseits diese Basis für zu schmal, um letztlich Humanität zu
begründen und anderseits im Ansatz vollkommen richtig, was die

Doppelsicht von phänomenologischer und existentiell-transzenden-
taler Kommunikationsanalyse anbetrifft. Diese Doppelsicht wurzelt
in einem Grundproblem: es ist etwas Verschiedenes, ob ich den

42



Andern als Leiberscheinung oder als ein Du meiner Kommunikation
erfahre. Beides ist nicht voneinander zu trennen, und doch herrscht
eine Kluft zwischen beiden Betrachtungen.

Wir geraten in der Begegnung mit dem Andern in einem

abgründigen Sinn in die Dialektik von transzendentaler Existenz und

phänomenaler Manifestation. Vollziehen wir auch hier einige
fundamentale Überlegungen! Erfahre ich den Andern, so begegne
ich ihm vorerst in irgendeiner Weise im Feld des Phänomenalen. Da
ist er phänomenale Gegenwart und mit der ganzen kompakten Fülle
von Phänomenen verflochten. Nun halten wir eine streng
phänomenale Analyse für möglich, in der sich der Mensch durch seinen

Bezug zum Betrachtenden vor allen anderen nicht-menschlichen
Phänomenen auszeichnet, wie durch den Blick, die Gebärde und die
Sprache. Die Erscheinung des Menschen bekundet sich so durch sich
selbst als menschliche Erscheinung, durch Möglichkeiten der
Bekundung ihres Existierens oder Sichzeitigens, wie es eben den
nichtmenschlichen Phänomenen abgeht. Es ist eines der großen Verdienste
Sartres, gezeigt zu haben, wie ich selbst in der Begegnung mit dem
Anderen verändert werde. Bleiben wir beim strengen Phänomenalismus,

so ist zu bedenken, daß ich vom Menschen, der mir begegnet,
vorerst allein durch sein Erscheinen Kunde erhalte. Seine Gebärden
bekunden eine Sinnhaftigkeit, die mir durch keine andere Bewegung
irgendeines anderen Phänomens in dieser unmittelbaren Weise

offenkundig wird, bekunden seine Menschlichkeit. Wir müssen noch
einen Schritt weiter gehen: der mir erscheinende Mensch «hat»
nicht nur Gebärde, sondern er ist für mich überhaupt Gebärde. Er
ist in die Gebärde «hineingenommen». Was soll dies bedeuten? Wir
meinen, daß wir nur angemessen jener phänomenalen Sinnkundgabe
des Menschen als eines bestimmten Menschen gerecht werden
können, wenn wir seine Erscheinung als Bewegtheit seiner Zeitigung,
d.h. in ihrem fortwährenden Emergieren in die Phänomenalität
erschauen. Doch was ist das, das sich da fortwährend zeitigt? Da
geraten wir nun an den Punkt, wo es so aussieht, als ob wir gleichsam
in einer Reduktion der humanen Leiberscheinung, gleichsam in
einem Schritt, der nach der Ursache der Gebärde fragt, auf das

stoßen, was wir als die Existenz des Andern aussagen können. Doch
wir fragen noch etwas zu allgemein, und, wie sich zeigen wird,
unangemessen.

Bis anhin haben wir in der phänomenalen Analyse vorausgesetzt,

43



daß es genügt, wenn wir eine Erscheinung durch Blick, Gebärde und
Sprache als einen Menschen bezeichnen können. Der Prozeß der
Begegnung ist aber genau genommen nicht ein kategorialer, der bei
der Kategorie «Mensch» oder einer soziologischen Fixierung
aufhört, sondern er besitzt eine Dimension strenger Individualität. Es

ist diese Erscheinung, die mir erscheint. Es ist dieser Mensch, der mir als

diesem Menschen begegnet. Wie Kierkegaard zeigte, reichen die

Möglichkeiten der Begegnung vom erotischen Jetzt bis hin zur
Theophanie. Kennzeichnenderweise haben wir in der theoretischen

Strukturanalyse, die wir in bewunderungswürdiger Differenziertheit

vorgetragen erhalten haben, von dieser streng individuellen Dimension

nichts gehört. Freilich ist das eine Sache der dispositionellen
Begrenzung, doch, wie mir scheint, auch eine methodische Schranke.

In einer Strukturanalyse des Bewußtseins kann ich einsichtig machen,
daß es bereits einer Disponierung bedarf, um den Andern in der

Abschattung von Kategorien der Mitmenschlichkeit zu erkennen.

Heidegger geht einen Schritt weiter, insofern er das «Mitsein» zu
einem «Existenzial» vertieft, und somit die Bezogenheit auf den
Andern zu einem Wesensmerkmal des Existierens (und nicht des

«Bewußtseins» S. 31) erhebt. Das «In-der-Welt-sein» ist immer
schon ein «Sein-bei-dem-Andern». Doch auch so kann nicht
abgeleitet werden, was faktisch in den je einzelnen Begegnungen
geschieht. Es wäre nun denkbar, die phänomenologische Methode beim
Faktum der Begegnung und dessen, was sich in ihr an differenzierten

Möglichkeiten ereignet, anzusetzen und so die Grundlage einer

Phänomenologie der Kommunikation zu schaffen.
Bin ich nun auf der Ebene der Phänomenalität «direkt» zum

Andern, konfrontiert durch mein Erscheinen mit seinem Erscheinen,
stehe ich da in einer phänomenalen Wechselbeziehung und strömt
mir gleichsam Bedeutung zu, bin ich sogar wirklich kommunikativ
nur in der Faktizität der Begegnung, so ist aber gerade das, was der
Andere als «Ich-Person» ist, mir nur indirekt erschließbar. Da gibt
es letztlich keinen Influxus - und man behilft sich mit der Vorstellung
einer «Analogie», mit der Konstruktion eines «alter ego», einer

«Intersubjektivität». Wir möchten hier gegenüber dem ganzen
Ansatz des «transzendentalen Subjektivismus» Bedenken anmelden.
In ihm kommt das ganze Mißverständnis Husserls zum Ausdruck:
das Transzendentale ist nicht subjektiv, sondern das, woran sich

Subjektivität entzündet. Wir halten es für eine totale Verkennung

44



des Anliegens von Kant, wenn gegen ihn die cartesische
Zweifelsreduktion ausgespielt wird (Vgl. Die Krisis der europäischen
Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie, 19622 Haag,
S. 102). Von einer fraglosen Annahme eines Ichpunktes kann in
einer strengen Transzendentalphilosophie keine Rede sein. Jenes Ich,
das im Bewußtsein artikuliert wird, ist selbst ein Reflex der Einheit
jener Zeitigung, die mit meinem Sein identisch ist.

Wenn der Gedanke der Analogie für die Mitmenschlichkeit
überhaupt Bedeutung haben soll, dann in dem Sinne, daß ich einen
Anderen als meinen Mitmenschen nur dann in seiner personalen
Würde erfahren kann, wenn ich ihn wie mich selbst konfrontiert sehe

mit dem Transzendentalen als Wahrheit und als übergreifende
Zeitigung. Denn die Voraussetzung, die ich mache, wenn ich mit
einem Andern zu reden beginne, ist die schlichte Einsicht, daß wir
einer gemeinsamen Ausrichtung auf Wahrheit Folge leisten. Ich weiß
den Andern als Menschen wie mich selbst, insofern er ebenfalls das

Geschick der Zeitigung erfährt. Da wir aber je wieder verschiedene
Weisen der Zeitigung «sind», trennt uns das Geschick der
Individualität. Analog sind wir in den Intentionen, radikal getrennt im
faktischen Existieren.

Weshalb wir nun die transzendentalen Momente gegenüber den
rein phänomenalen in den Vordergrund schieben, hat nun folgenden
Grund : eine phänomenologische Erörterung bleibt orientiert an der
Präsenz der phänomenalen Bekundung. Im Referat scheint zwar die
Zukunft manchmal zu dominieren (S. 29, 30), doch ist das Zentrale
eine «imminence du futur immédiat» (S. 33). Da wir aber über
unsere eigene Zeitigung, eingegrenzt durch die Marken «Geburt»
und «Tod», in einem letzten Sinn nicht verfügen und wir uns selbst

Geheimnis sind, sind wir auch in der Begegnung mit dem Andern zu
einer Haltung, ja sogar zu sozialen Institutionen verpflichtet, die
dieser radikalen Unverfügbarkeit gerecht werden. Es genügt der
phänomenale Aspekt der Präsenz des Andern nicht zur Bestimmung
eines wirklichen Bewußtseins des Anderen, da ich ja auch in allen
sozialen Handlungen immer auf den Anderen und die Anderen
gerichtet bin, ohne daß sie mir in phänomenaler Begegnung
entgegenträten. - Darin scheint uns der Sinn jenes Kantischen Satzes zu
liegen, daß jeder Mensch «Selbstzweck» ist. Der Andere ist mir
weder stets phänomenal gegenwärtig, noch darf ich ihn auf irgend
eine Phase seiner Zeitigung oder seines Existierens letztlich festlegen.

45



Ich habe den Anderen erst dann in seiner ganzen Existenz anerkannt,
wenn ich ihn in seiner transzendierenden Zeitlichkeit und damit als

«Selbstzweck» in den Blick bekommen habe.
Wie es eine unmenschliche Einordnung des Anderen in den

Konnex der Dinge, der Zwecke usw. gibt, so auch eine unmenschliche

Reduktion auf die verschiedenen Phasen: der reine Genuß
tendiert zur Absolutsetzung des schönen Augenblicks und zur
Negierung von vergangenem und künftigem Existieren; wen ich nur
in seinen vergangenen Werken sehe, beraube ich des Anrechtes, in
seinem Dasein ernst genommen zu werden; wen ich nur im Hinblick
auf kommende Taten beurteile, habe ich einer Absicht oder einem
Traum unterworfen. Darum ist der Andere nur dann Person in
strengem Sinne, wenn ich ihn in der Zeit in seiner Zeitlosigkeit erfahre.

Nun müssen wir noch auf eine letzte Dimension der mitmenschlichen

Beziehung aufmerksam machen, die zutiefst mit dieser
transzendentalen Zeitlichkeit zusammenhängt. Es ist zum mindesten ein
bedenkenswertes Problem, daß die Ich-Du-Beziehung immer wieder
mit jener der Existenz zur Transzendenz verbunden wird. Wir denken

an die säkularisierende Denkweise von Ludwig Feuerbach, aber
auch an die biblisch-alttestamentlich inspirierte von Martin Buber.
In betontem Gegensatz zu Buber betont Jaspers eine scharfe Trennung

zwischen Kommunikation und Transzendenzbeziehung. Allzuleicht

wäre es unserer Ansicht nach, in jener gesteigerten
Mitmenschlichkeit eine mythische Denkform der kosmischen
Gesellschaftlichkeit entdecken zu wollen. Das interessantere Problem ist

vielmehr, den inneren Zusammenhang der Beziehung des Existierenden

zum «Andern» und zu dem « Ganz-Anderen » als «Transzendenz»

oder als «Ursprung», wozu sich die transzendentale Zeitigung
und Wahrheit verdichten kann, zu erörtern. Wie im einzelnen auch
hier gedacht wird, jedenfalls dürfen wir nicht unterschlagen, daß die
Beziehung zum Anderen als dem einzigen Du nur gelingt und letztlich
würdig ist, wenn der Kommunizierende sich selbst als das Du des

Anderen bewußt ist. Diese Selbsterkenntnis als Du bedarf eines Aktes
der Wahrheit, der existentiellen Offenheit, die nur im Rückgriff auf
eine übergreifende Wahrheit möglich ist. Es ist, wie mir scheint, mehr
als eine nur mythische Legende, wenn die Offenheit zum Du als die
Offenheit zu einer als «persönlich» erfahrenen Transzendenz
vermutet wird. Mag es eine letztlich unkritische Denkweise sein, die

sog. «Transzendenz» zu verpersönlichen und zu veranthropologi-

46



sieren, aber nicht zu bestreiten ist, daß dann, wenn sich der Einzelne
auf «Wahrheit» zurückbesinnt, er von ihr auf persönliche Art, als

ein unverschleiertes Du, getroffen wird. Wir wollen hier nun
festhalten, daß die Begegnung mit dem Andern durch den gemeinsamen

Bezug zum transzendentalen Moment der Wahrheit einen Eigenwert
gewinnt, den wir als «zeitlos» betrachten müssen.

Zusammenfassung

Wir stimmen also mit dem Referenten überein, daß der Andere
mir erst durch eine gründliche Zeitanalyse in seiner Realität vor
Augen tritt. Dies geschieht in doppelter Hinsicht: phänomenal und
existentiell-transzendental. Beide Momente sind in der je individuellen

Zeitigung der leib-seelischen Einheit vereint. Um aber gerade
dem existentiellen Sinne des «Anderen», seiner Personalität - sei er
mir nun persönlich zugegen oder habe ich ihn mir als bloßen
Entwurf einer Rechtskonzeption, einer Staatsverfassung, einer
Gesellschaftsordnung hypothetisch vorgestellt - gerecht werden zu können,
ist eine tiefere Erfassung des Zeitproblems und der in einer alle
Phasen der Zeit übergreifenden Zeitlichkeit verwurzelten Existenz

am Platze. Wir sehen ein Fundament für diese Konzeption in der

«Zeitlosigkeit der Existenz in der Zeit». Das klingt paradox, doch

gelingt es eben nicht, die radikale Transzendentalität der Zeit, ihre
ununterlaufbare Vorausgesetztheit in bezug zu allem Leben und
allem Sein in eine Begrifflichkeit zu bringen. Alle formulierbaren
Zeitkonzeptionen sind freilich nützlich, sind aber immer irgendwann
einmal schief, denn die Zeitigung selbst hat keine «Zeit» (Phasen-

Zeit). Das bezieht sich ebenfalls auf die Existenz, die selbst durch
und durch zeitlich ist von Geburt bis zum Tod, doch als Ganzes

«zeitlos» oder «ewig» oder endlich in der Zeitlosigkeit der Zeitigung
ist. Steht so jeder Augenblick des Existierens unter dem Anspruch
einer übergreifenden Wahrheit, dann auch nicht minder jede
Begegnung mit dem Andern. Im Unterschied zum Referenten sind wir
der Meinung, daß die Offenheit jeglicher Ichbestimmung geradezu

verbürgend ist für die angemessene Erkenntnis des Anderen.

47


	Erstes Diskussionsvotum zu Daniel Christoff: "La temporalité et la conscience d'autrui"

