Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Artikel: Erstes Diskussionsvotum zu Daniel Christoff: "La temporalité et la
conscience d'autrui”

Autor: Wildermuth, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erstes Diskussionsvotum zu Daniel Christoft:
«La temporalité et la conscience d’autrui»

von Armin Wildermuth

Grundsdizliches

Das Grundproblem, von dem der Vortrag ausging, hieB: « Temps
et autrui». Der Referent konfrontierte uns mit zwei gewaltigen
Themen der bisherigen Philosophie- und Geistesgeschichte. Aller-
dings fihrte er uns eine spezifische Analyse, némlich jene von
«temporalité» und «conscience d’autrui» vor. Als methodische
Grundlage wurde die Husserlsche Phinomenologie gewihlt. Gerade
dazu sind einige kritische Bemerkungen angebracht, da wir den
Vortrag hinsichtlich des gestellten Grundthemas und nicht im Sinne
einer Exegese rein Husserlscher Intersubjektivitidtsphilosophie zu
erdrtern haben.

«Zeit» und «Koexistenz» oder « Kommunikation» kénnen ohne
Zweifel zum ausfiihrlichen Gegenstand einer phinomenologischen
Deskription gemacht werden. Doch ob wir damit die ihrer Gewichtig-
keit angemessene Dimension erreichen, scheint uns mehr als fraglich.
Nun enthilt gerade das in seiner historischen Funktion einst be-
freiende Denken von Husserl manche Komponente, die vom Ganzen
seines Philosophierens ablosbar ist und in dieser Ablésung wieder
zuriickfiihrt in die groBe Tradition der groBen Probleme. Wir denken
an die Komponenten des Phinomenalismus, des Eidetischen, des
Transzendentalen. Es ist von heute her, nach der zweifellos Husserl
in vielem verpflichteten, aber erweiterten und wieder traditions-
bewuBt gewordenen Existenzphilosophie, von hohem Nutzen, sich
jener Grundlegungen zu versichern, die zu der fundamentalen
Besinnung auf den Menschen und auf sein Existieren fithrten, deren
Zeugen wir heute sind.

Nun scheint uns, daB wir die «Zeit» und den «Anderen», um
beide Probleme in ihrer weiteren Dimension zu erdrtern, nur durch
eine strenge Transzendentalphilosophie und durch einen ebenso-
strengen Phinomenalismus, die beide bei Husserl angelegt sind,

38



angemessen zur Sprache bringen koénnen. Unsere Bemerkungen
sollen die im Referate zum Teil nur gestreiften Probleme etwas
erweitern, um der Diskussion eine breitere Basis bereitzustellen.

Wir weisen auf einige duflere Aspekte hin. «Der Andere» bleibt
im ganzen Referat unsichtbar in seiner Individualitit. Insofern er
auftaucht, ist er Objekt des «BewuBtseins» (conscience), wird
konstituiert durch den ihn erfahrenden Partner, als Moment des
sich in die Zukunft, und zwar allein in die unmittelbare Zukunft
entwerfenden Subjekts, wobei das Spezifische der Begegnung unter
den Stichworten der «Appresentation», der «Bedeutung» und des
«Wertes» nicht zur Geltung kommt. Aber alle diese Strukturen und
BewuBtseinsanalysen dringen nicht vor zum Andern als jenem
Menschen, zu dem ich unter allen Phinomenen in einem ganz
besonderen Bezug mich erfahre, geschweige denn zu jenem im-
mer einzelnen Menschen, zu dem ich im Verhiltnis kommunika-
tiver Selbstwerdung stehe und zu dem ich in einem schlechthin
uniiberholbaren Sinne ja sagen kann. Freilich, auch Husserl sieht
diese Probleme, aber am Rande. Sie figurieren auf seiner philoso-
phischen Traktandenliste unter Varia.

Ist der Andere nur als abstrakter Schatten sichtbar, so nicht
minder das «transzendentale Ego», dessen sich selbstbewuBt die
Husserlsche Phinomenologie immer wieder als eines verlidBlichen
Stutzpunktes bedient. Sicher ist dem Referenten zuzustimmen, daB3
nur durch eine angemessene Erfassung der «Ichseite» auch jene des
kommunikativen Andern in Sicht kommen kann. In diesem Belange
diirfte die Position des auf das BewuBtsein gegriindeten «trans-
zendentalen Subjektivismus» reichlich zu eng angesetzt worden sein.
Durch die Fixierung eines «ego», itber dessen GewiBheit kein Zweifel
bestehen soll, tritt eine schattenhafte Gegenposition auf, ein «alter
ego». Im folgenden beziehen wir die vom Referenten ausgeschiedene
Moglichkeit eines Denkens, das mit der radikalen Unsicherheit der
Ichposition operiert.

Das Problem der Zeit

Wenden wir uns vorerst dem Zeitproblem zu: Reflexionen tber
die Zeit und uber das Transzendentale sind immer eng miteinander
verbunden. Denn was wollen wir fassen mit dem Begriff der Zeit?
Offenbar etwas, was allem Denken und allem Seienden zuvorgeht
und ohne das weder Denken noch Seiendes erfahren werden kénnen.

39



Die Wirklichkeit dessen, was wir da in den Blick bekommen, 148t sich
letztlich nicht in den Begriff «Zeit» einsperren, denn wir denken
«in der Zeit» und denken in ihr «iiber die Zeit». Wir kénnen streng
genommen nur von einer Erhellung jener Wirklichkeit sprechen, mit
der wir es hier zu tun bekommen. Sie hat die Eigenart, nicht direkt,
sondern immer nur mittelbar erkannt zu werden. Das hangt mit einem
Umstand zusammen, den wir auch bei Husserl antreffen, nimlich,
daB3 wir Zeit immer durch ein Etwas erfahren, das sich zeitigt. Wir
haben es im Begriff der Zeit mit dem Geschehnis der «Zeitigung»
zZu tun.

Wir reflektieren immer auf die Zeit auf dem Umweg inhaltlicher
Zeitigung. Ist es immer «Etwas», das sich zeitigt, so ist die Weise der
Zeitigung immer geprigt von der spezifischen Seinsart dieses Etwas.
Die Zeitigung selbst hat aber transzendentalen Charakter. Wenn wir
in Hinsicht auf den transzendentalen Zeitigungshorizont alles Seiende
auslegen, erfahren wir Seiendes immer als eine Weise der Zeitigung
und somit als ein je spezifisches Geschehnis; das, was man «das Sein»
zu nennen beliebt, wird zum Horizont der Zeitigung schlechthin.
So haben wir nie irgendeine «Erscheinung» als ein ontologisches
Fixum vor uns, sondern immer als eine Erscheinung, die geschieht
oder «sich ereignet», als eine Einheit von Bedeutung und Werdeakt.
Das Sein der Erscheinung ist immer ihr Erscheinen und somit,
wenden wir hier die Kategorien der Zeitlichkeit an, ihre Zeitigung.
Die Konzeptionen der Zeit sind erschlieBbar aus den immer inhalt-
lichen, qualitativen Zeitigungsweisen.

So ist der Horizont, den wir jenen des «Seins» zu nennen gewohnt
sind, der Horizont der Zeitigung, jenes unabsehbare Feld, in dem sich
Erscheinendes, Existierendes und Erkennendes je und je aktualisiert
und sich manifestiert. Wie aus diesen Uberlegungen deutlich wird,
anerkennen wir den Vorrang der Gedanken der Zeit und der Zeiti-
gung vor jenen des Seins und des Seienden. Das kommt jenem
Grundwissen des biblischen Denkens nahe, das Mensch und Seiendes
als das von Augenblick zu Augenblick Erschaffene erkannte und dank
eines groBen Mythos, der Schépfung, auszusprechen befihigt war.
Es liegt uns nichts an der Bewahrung von Mythen, aber daran, da8
jener rationale und existentielle Kern, der in jedem lebendig ist,
nicht durch eine voreilige Entrationalisierung des Mythos preis-
gegeben wird. DaB3 wir das Seiende, das erscheint oder existiert, als
Manifestation und Zeitigung erkennen, ist eine Einsicht, die freilich

40



unabsehbar offen ist — zum Mythos, zur Wissenschaft, zur Theologie
und zur Philosophie hin. Doch fithren wir unsern Gedanken weiter.

Nun ist der nichste Schritt zu vollziehen: die Phasen der Zeit,
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, sind die Weisen der Zeiti-
gung. In ihnen manifestiert sich Seiendes in einem bestimmten
Modus der Zeitlichkeit, der zugleich ein Modus der Seinsart ist.
Greifen wir aber so bei allen Phasen der Zeit zurick auf das Grund-
geschehnis der Zeitigung, die offenbar in allen Phasen und in allen
Seinsweisen unabdingbar ist, so haben wir einen Horizont bereits
aufgedeckt, der die Zeitphasen transzendiert. Wir sagen, daBB damit
jenes «Prasentische» gemeint ist, das in der augustinischen Zeitlehre
eine so groBe Rolle spielt. Dieses «Prasentische» ist nicht mit der
Prisenz der Phasen zu verwechseln, sondern bildet jenes transzen-
dierende Moment, das die Zeitphasen unterlauft. Wenn wir nach der
Zeit dieser transzendentalen Prisenz fragen, miissen wir eine Zeit
ohne Zeitphasen denken, was mit dem Ausdruck « Ewigkeit» sogut
als mit jenem des « Augenblicks» geschehen kann. Nur wenn wir eine
transzendierende Zeit, gleichsam die Zeit der Zeitigung, in den
Blick bekommen, will uns scheinen, daB wir ein tragfihiges
Fundament gewinnen, auf dem eine Konzeption der Existenz und
des Anderen in einer wiirdevollen Weise moglich ist.

Damit ist der Sinn unserer Zeiterérterung genannt: sie soll den
allgemeinsten Rahmen skizzieren, in dem Zeit fiir den Menschen in
einem transzendentalen Sinne bedeutsam wird. Denn wir miissen
uns hiiten, den existierenden Menschen irgendeiner Zeitphase zu-
zuordnen, da er ja selber Zeitigung ist. Sein Sein ist nicht hinter oder
neben seiner Zeitigung, sondern sein Sein ist in strengem Sinne mit
der Zeitigung identisch. Das ist der strengere Begriff fir das, was wir
mit dem Begriff des «Lebens» intendieren.

Die entworfene Zeitlehre wird fiir das Sein des Menschen besonders
bedeutsam. Was wir mit « Existenz» aussprechen, dies ist eben nichts
anderes als das Sein des Menschen als je qualitative Zeitigung, die
ithm als Erinnerung, Einsicht, Hoffnung erschlossen ist. Wir glauben,
daBB man nicht von der Existenz aussagen kann, sie «habe» Erinne-
rung, Einsicht und Hoffnung, sondern daB sie selbst deren Zusammen
sel. Da hat Heidegger bestimmt griindlicher als Husserl gedacht; das
muf3 man ihm zugute halten. Existenz erfahrt nur dann eine ange-
messene Erorterung, wenn wir sie in allen Phasen der Zeit in den
Blick bekommen und sie dennoch nicht identisch setzen mit irgend-

4 Studia Philosophica XXV 41



einer Phase des einst und jetzt gelebten Daseins. Dies alles klingt
abstrakt. Doch wird kein existentielles Wissen vom Sinn der Ewigkeit
hell, dann ist irgendeine Form der Unmenschlichkeit unausweichlich.
Nur wenn alle Phasen des konkreten Lebens in ihrer eigenen
existentiellen Geltung anerkannt werden, kénnen wir z. B. tiber die
Barbarei der AusstoBung der alten Menschen in die Silos konser-
vierender Einsamkeit herauskommen. Wir meinen also, dal3 die uns
vorgefithrte Husserlsche Zeitanalyse ergianzt werden mu83 durch einen
tieferen Gedanken streng transzendentalen Ranges. Der Weg dazu
diirfte iiber jene «temporalité qui se temporalise» (S. 23) gehen,
welche der Referent im BewuBtsein aufdeckte. und iiber Heid-
egger und Augustinus zum Zeitigungsgeschehen als solchem fiihren.
Hinsichtlich seiner gemeinten Wirklichkeit wird jeder Begriff der Zeit
ein «tractus» bleiben.

Das Problem des Anderen

Wie angedeutet, muf} sich unsere Zeitkonzeption bei der Frage
nach dem Anderen in einer besonderen Art bewédhren. « Zeit» ist uns
jene Dimension, in der wir den Anderen in seinen potentiell weitesten
Unmnrissen in Sicht bekommen. Denn die Begegnung mit dem Anderen,
sei sie phdnomenal apophantisch oder sei sie gesellschaftlich institu-
tionell vermittelt, ist die Stitte der Humanitit. Im vernommenen
Referate ist die Zeitbasis, von der aus zum Anderen vorgestoBen wird,
eine Gegenwarts-Dauer (durée, présant vivant), in der zugleich die
unmittelbare Zukunft (futur immédiat, prochain) immer schon auf-
gebrochen ist. Es ist durch die Verhaftung an die phanomenologische
Denkweise verstandlich, daB von der Appresentation der Phinomene
und von der Intentionalitit ausgegangen wird und von daher die
Gegenwart in ihrem finalen Bezug zur unmittelbaren Zukunft im
Vordergrund steht. Wenn von dieser Basis aus der Andere in seiner
existentiellen Realitit angegangen werden soll, wird iiber die phino-
menale Leiberscheinung hinaus mit einem Gedanken der «Ich-
Analogie» operiert: « Autrui est mon analogue» (5. 32). Wir halten
nun einerseits diese Basis fiir zu schmal, um letztlich Humanitit zu
begriinden und anderseits im Ansatz vollkommen richtig, was die
Doppelsicht von phanomenologischer und existentiell-transzenden-
taler Kommunikationsanalyse anbetrifft. Diese Doppelsicht wurzelt
in einem Grundproblem: es ist etwas Verschiedenes, ob ich den

42



Andern als Leiberscheinung oder als ein Du meiner Kommunikation
erfahre. Beides ist nicht voneinander zu trennen, und doch herrscht
eine Kluft zwischen beiden Betrachtungen.

Wir geraten in der Begegnung mit dem Andern in einem ab-
griindigen Sinn in die Dialektik von transzendentaler Existenz und
phianomenaler Manifestation. Vollziechen wir auch hier einige
fundamentale Uberlegungen! Erfahre ich den Andern, so begegne
ich ihm vorerst in irgendeiner Weise im Feld des Phianomenalen. Da
ist er phinomenale Gegenwart und mit der ganzen kompakten Fiille
von Phinomenen verflochten. Nun halten wir eine streng phéno-
menale Analyse fiir moglich, in der sich der Mensch durch seinen
Bezug zum Betrachtenden vor allen anderen nicht-menschlichen
Phinomenen auszeichnet, wie durch den Blick, die Gebirde und die
Sprache. Die Erscheinung des Menschen bekundet sich so durch sich
selbst als menschliche Erscheinung, durch Mboglichkeiten der Be-
kundung ihres Existierens oder Sichzeitigens, wie es eben den nicht-
menschlichen Phianomenen abgeht. Es ist eines der groBen Verdienste
Sartres, gezeigt zu haben, wie ich selbst in der Begegnung mit dem
Anderen verindert werde. Bleiben wir beim strengen Phinomenalis-
mus, so ist zu bedenken, daB ich vom Menschen, der mir begegnet,
vorerst allein durch sein Erscheinen Kunde erhalte. Seine Gebirden
bekunden eine Sinnhaftigkeit, die mir durch keine andere Bewegung
irgendeines anderen Phinomens in dieser unmittelbaren Weise
offenkundig wird, bekunden seine Menschlichkeit. Wir miissen noch
einen Schritt weiter gehen: der mir erscheinende Mensch «hat»
nicht nur Gebirde, sondern er ist fiir mich tiberhaupt Gebirde. Er
ist in die Gebarde «hineingenommen». Was soll dies bedeuten? Wir
meinen, daB wir nur angemessen jener phanomenalen Sinnkundgabe
des Menschen als eines bestimmten Menschen gerecht werden
konnen, wenn wir seine Erscheinung als Bewegtheit seiner Zeitigung,
d.h. in ihrem fortwihrenden Emergieren in die Phinomenalitit er-
schauen. Doch was ist das, das sich da fortwdhrend zeitigt? Da
geraten wir nun an den Punkt, wo es so aussieht, als ob wir gleichsam
in einer Reduktion der humanen Leiberscheinung, gleichsam in
einem Schritt, der nach der Ursache der Gebirde fragt, auf das
stoBen, was wir als die Existenz des Andern aussagen kéonnen. Doch
wir fragen noch etwas zu allgemein, und, wie sich zeigen wird,
unangemessen.

Bis anhin haben wir in der phianomenalen Analyse vorausgesetzt,

43



daB es gentigt, wenn wir eine Erscheinung durch Blick, Gebirde und
Sprache als einen Menschen bezeichnen kénnen. Der ProzeB der
Begegnung ist aber genau genommen nicht ein kategorialer, der bei
der Kategorie « Mensch» oder einer soziologischen Fixierung auf-
hort, sondern er besitzt eine Dimension strenger Individualitit. Es
ist diese Erscheinung, die mir erscheint. Es ist dieser Mensch, der mir als
diesem Menschen begegnet. Wie Kierkegaard zeigte, reichen die
Moglichkeiten der Begegnung vom erotischen Jetzt bis hin zur
Theophanie. Kennzeichnenderweise haben wir in der theoretischen
Strukturanalyse, die wir in bewunderungswiirdiger Differenziertheit
vorgetragen erhalten haben, von dieser streng individuellen Dimen-
sion nichts gehért. Freilich ist das eine Sache der dispositionellen
Begrenzung, doch, wie mir scheint, auch eine methodische Schranke.
In einer Strukturanalyse des BewuBtseins kann ich einsichtig machen,
daB es bereits einer Disponierung bedarf, um den Andern in der
Abschattung von Kategorien der Mitmenschlichkeit zu erkennen.
Heidegger geht einen Schritt weiter, insofern er das « Mitsein» zu
einem «Existenzial» vertieft, und somit die Bezogenheit auf den
Andern zu einem Wesensmerkmal des Existierens (und nicht des
«BewuBtseins» S. 31) erhebt. Das «In-der-Welt-sein» ist immer
schon ein «Sein-bei-dem-Andern». Doch auch so kann nicht ab-
geleitet werden, was faktisch in den je einzelnen Begegnungen ge-
schieht. Es wire nun denkbar, die phanomenologische Methode beim
Faktum der Begegnung und dessen, was sich in ihr an differenzierten
Moglichkeiten ereignet, anzusetzen und so die Grundlage einer
Phinomenologie der Kommunikation zu schaffen.

Bin ich nun auf der Ebene der Phidnomenalitit «direkt» zum
Andern, konfrontiert durch mein Erscheinen mit seinem Erscheinen,
stehe ich da in einer phidnomenalen Wechselbeziehung und strémt
mir gleichsam Bedeutung zu, bin ich sogar wirklich kommunikativ
nur in der Faktizitit der Begegnung, so ist aber gerade das, was der
Andere als «Ich-Person» ist, mir nur indirekt erschlieBbar. Da gibt
es letztlich keinen Influxus — und man behilft sich mit der Vorstellung
einer «Analogie», mit der Konstruktion eines «alter ego», einer
«Intersubjektivitit». Wir mochten hier gegeniiber dem ganzen
Ansatz des «transzendentalen Subjektivismus» Bedenken anmelden.
In ihm kommt das ganze MiBverstindnis Husserls zum Ausdruck:
das Transzendentale ist nicht subjektiv, sondern das, woran sich
Subjektivitit entziindet. Wir halten es fiir eine totale Verkennung

44



des Anliegens von Kant, wenn gegen ihn die cartesische Zweifels-
reduktion ausgespielt wird (Vgl. Die Krisis der europaischen Wis-
senschaften und die transzendentale Phinomenologie, 19622 Haag,
S. 102). Von einer fraglosen Annahme eines Ichpunktes kann in
einer strengen Transzendentalphilosophie keine Rede sein. Jenes Ich,
das im BewuBtsein artikuliert wird, ist selbst ein Reflex der Einheit
jener Zeitigung, die mit meinem Sein identisch ist.

Wenn der Gedanke der Analogie fiir die Mitmenschlichkeit tiber-
haupt Bedeutung haben soll, dann in dem Sinne, daB ich einen
Anderen als meinen Mitmenschen nur dann in seiner personalen
Wiirde erfahren kann, wenn ich ihn wie mich selbst konfrontiert sehe
mit dem Transzendentalen als Wahrheit und als ubergreifende
Zeitigung. Denn die Voraussetzung, die ich mache, wenn ich mit
einem Andern zu reden beginne, ist die schlichte Einsicht, da} wir
einer gemeinsamen Ausrichtung auf Wahrheit Folge leisten. Ich weil3
den Andern als Menschen wie mich selbst, insofern er ebenfalls das
Geschick der Zeitigung erfiahrt. Da wir aber je wieder verschiedene
Weisen der Zeitigung «sind», trennt uns das Geschick der Indivi-
dualitit. Analog sind wir in den Intentionen, radikal getrennt im
faktischen Existieren.

Weshalb wir nun die transzendentalen Momente gegeniiber den
rein phinomenalen in den Vordergrund schieben, hat nun folgenden
Grund: eine phianomenologische Erorterung bleibt orientiert an der
Prasenz der phdnomenalen Bekundung. Im Referat scheint zwar die
Zukunft manchmal zu dominieren (S. 29, 30), doch ist das Zentrale
eine «imminence du futur immédiat» (S. 33). Da wir aber iiber
unsere eigene Zeitigung, eingegrenzt durch die Marken «Geburt»
und «Tod», in einem letzten Sinn nicht verfiigen und wir uns selbst
Geheimnis sind, sind wir auch in der Begegnung mit dem Andern zu
einer Haltung, ja sogar zu sozialen Institutionen verpflichtet, die
dieser radikalen Unverfiigbarkeit gerecht werden. Es gentigt der
phanomenale Aspekt der Prisenz des Andern nicht zur Bestimmung
eines wirklichen BewubBtseins des Anderen, da ich ja auch in allen
sozialen Handlungen immer auf den Anderen und die Anderen
gerichtet bin, ohne daB sie mir in phidnomenaler Begegnung ent-
gegentriten. — Darin scheint uns der Sinn jenes Kantischen Satzes zu
liegen, daB jeder Mensch «Selbstzweck» ist. Der Andere ist mir
weder stets phdnomenal gegenwartig, noch darf ich ihn auf irgend
eine Phase seiner Zeitigung oder seines Existierens letztlich festlegen.

45



Ich habe den Anderen erst dann in seiner ganzen Existenz anerkannt,
wenn ich ihn in seiner transzendierenden Zeitlichkeit und damit als
«Selbstzweck» in den Blick bekommen habe.

Wie es eine unmenschliche Einordnung des Anderen in den
Konnex der Dinge, der Zwecke usw. gibt, so auch eine unmensch-
liche Reduktion auf die verschiedenen Phasen: der reine GenuB
tendiert zur Absolutsetzung des schénen Augenblicks und zur Ne-
gierung von vergangenem und kunftigem Existieren; wen ich nur
in seinen vergangenen Werken sehe, beraube ich des Anrechtes, in
seinem Dasein ernst genommen zu werden; wen ich nur im Hinblick
auf kommende Taten beurteile, habe ich einer Absicht oder einem
Traum unterworfen. Darum ist der Andere nur dann Person in
strengem Sinne, wenn ich ihn in der Zeit in seiner Zeitlosigkeit erfahre.

Nun miissen wir noch auf eine letzte Dimension der mitmenschli-
chen Beziehung aufmerksam machen, die zutiefst mit dieser trans-
zendentalen Zeitlichkeit zusammenhéangt. Es ist zum mindesten ein
bedenkenswertes Problem, dafl die Ich-Du-Beziehung immer wieder
mit jener der Existenz zur Transzendenz verbunden wird. Wir denken
an die sdkularisierende Denkweise von Ludwig Feuerbach, aber
auch an die biblisch-alttestamentlich inspirierte von Martin Buber.
In betontem Gegensatz zu Buber betont Jaspers eine scharfe Tren-
nung zwischen Kommunikation und Transzendenzbeziehung. Allzu-
leicht wire es unserer Ansicht nach, in jener gesteigerten Mit-
menschlichkeit eine mythische Denkform der kosmischen Gesell-
schaftlichkeit entdecken zu wollen. Das interessantere Problem ist
vielmehr, den inneren Zusammenhang der Beziehung des Existieren-
den zum «Andern» und zu dem «Ganz-Anderen» als «Transzen-
denz» oder als « Ursprung», wozu sich die transzendentale Zeitigung
und Wahrheit verdichten kann, zu erértern. Wie im einzelnen auch
hier gedacht wird, jedenfalls diirfen wir nicht unterschlagen, daB die
Beziehung zum Anderen als dem einzigen Du nur gelingt und letztlich
wiirdig ist, wenn der Kommunizierende sich selbst als das Du des
Anderen bewuBt ist. Diese Selbsterkenntnis als Du bedarf eines Aktes
der Wahrheit, der existentiellen Offenheit, die nur im Riuckgriff auf
eine iibergreifende Wahrheit moglich ist. Es ist, wie mir scheint, mehr
als eine nur mythische Legende, wenn die Offenheit zum Du als die
Offenheit zu einer als «personlich» erfahrenen Transzendenz ver-
mutet wird. Mag es eine letztlich unkritische Denkweise sein, die
sog. «Transzendenz» zu verpersonlichen und zu veranthropologi-

46



sieren, aber nicht zu bestreiten ist, daB3 dann, wenn sich der Einzelne
auf « Wahrheit» zuriickbesinnt, er von ihr auf personliche Art, als
ein unverschleiertes Du, getroffen wird. Wir wollen hier nun fest-
halten, daf3 die Begegnung mit dem Andern durch den gemeinsamen
Bezug zum transzendentalen Moment der Wahrheit einen Eigenwert
gewinnt, den wir als «zeitlos» betrachten miissen.

Lusammenfassung

Wir stimmen also mit dem Referenten iiberein, dall der Andere
mir erst durch eine grindliche Zeitanalyse in seiner Realitit vor
Augen tritt. Dies geschieht in doppelter Hinsicht: phinomenal und
existentiell-transzendental. Beide Momente sind in der je individuel-
len Zeitigung der leib-seelischen Einheit vereint. Um aber gerade
dem existentiellen Sinne des « Anderen», seiner Personalitit — sei er
mir nun personlich zugegen oder habe ich ihn mir als bloBen Ent-
wurf einer Rechtskonzeption, einer Staatsverfassung, einer Gesell-
schaftsordnung hypothetisch vorgestellt — gerecht werden zu kénnen,
ist eine tiefere Erfassung des Zeitproblems und der in einer alle
Phasen der Zeit iibergreifenden Zeitlichkeit verwurzelten Existenz
am Platze. Wir sehen ein Fundament fiir diese Konzeption in der
«Zeitlosigkeit der Existenz in der Zeit». Das klingt paradox, doch
gelingt es eben nicht, die radikale Transzendentalitat der Zeit, ihre
ununterlaufbare Vorausgesetztheit in bezug zu allem Leben und
allem Sein in eine Begrifflichkeit zu bringen. Alle formulierbaren
Zeitkonzeptionen sind freilich niitzlich, sind aber immer irgendwann
einmal schief, denn die Zeitigung selbst hat keine «Zeit» (Phasen-
Zeit). Das bezieht sich ebenfalls auf die Existenz, die selbst durch
und durch zeitlich ist von Geburt bis zum Tod, doch als Ganzes
«zeitlos» oder «ewig» oder endlich in der Zeitlosigkeit der Zeitigung
ist. Steht so jeder Augenblick des Existierens unter dem Anspruch
einer iUbergreifenden Wahrheit, dann auch nicht minder jede Be-
gegnung mit dem Andern. Im Unterschied zum Referenten sind wir
der Meinung, daB die Offenheit jeglicher Ichbestimmung gerade-
zu verbiirgend ist fiir die angemessene Erkenntnis des Anderen.

47



	Erstes Diskussionsvotum zu Daniel Christoff: "La temporalité et la conscience d'autrui"

