
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)

Nachruf: Zum Gedenken an Hans Barth

Autor: Keller, Wilhelm

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Gedenken an Hans Barth

Trauerrede von Wilhelm Keller

Mir ist der Auftrag zuteil geworden, in dieser Stunde des

Abschieds dem Dahingegangenen im Namen der Universität Zürich,
insbesondere der Philosophischen Fakultät I, der er angehörte, den
Dank für sein Wirken zum Ausdruck zu bringen und den hinter-
lassenen Angehörigen das aufrichtigste Beileid auszusprechen.

Das ist eine ehrenvolle und zugleich schwere Aufgabe. Sie ist

ehrenvoll, weil sie den Beauftragten in eine Nähe zu dem
Verstorbenen bringt, dessen menschlicher Adel und dessen geistige
Leistung weit über dem gemeinen Maß stehen. Und sie ist schwer nicht

nur wegen des Leids, das auf uns allen lastet, sondern auch, weil es

in dem Verstorbenen einen Mann zu würdigen gilt, dessen Wirken
und Denken sich von seinem Sein nicht trennen lassen. Das Wirken
und Denken Hans Barths wurzelte, über alle seine theoretischen

Bedingungen hinaus, in seiner Haltung und Gesinnung, und diese

ihrerseits hatte ihren Ursprung im Quellgrund seiner persönlichsten
Existenz.

In der Auseinandersetzung mit seinem bestürzenden Tod ist mir
in den letzten Tagen diese Einheit von Wirken und Denken des

Dahingegangenen in einem immer ergreifenderen Maße offenbar

geworden; im selben Maß aber auch die Tatsache des Ungreifbaren,
das im Verborgenen bleibt. - Was Karl Jaspers in bezug auf jeden
anderen sagt : « ich kann nie gleichsam einen Bilanzstrich unter einen
Menschen setzen und die Summe ziehen in einem Wissen, was er
sei», das gilt in erhöhtem Grade von dem uns nunmehr Entrückten,
zumal er selbst in einer scheuen Verhaltenheit die Verschwiegenheit
des Persönlichen hochhielt. Diese Scheu will von uns auch in dieser
Stunde geehrt sein und verbietet uns alles Zudringliche.

Unzweideutig und klar aber steht vor uns die äußere Erscheinung
und Bekundung dieses vollen - und ich glaube sagen zu dürfen -
dieses geglückten, nun so früh abgebrochenen Lebens. Immer wieder
ist das Überraschende dabei, wie sich das scheinbar Zufälligste zur

3



tieferen Sinnganzheit fügt. Sein Studium der Jurisprudenz war einer

Verlegenheitswahl entsprungen; schon dem Studenten war die

Philosophie die geistige Wahlheimat. Aus beidem zusammen aber

ergab sich die überzeugende Linie seiner späteren Lebensarbeit : das

Feld der Rechts- und Staatsphilosophie und die Abklärung ihrer
geistesgeschichtlichen, systematischen und normativen Hintergründe.

- Nach dem Studienabschluß, in der Verlegenheit um den Beruf (da
ihm der des Juristen nichts zu bieten vermag), versucht er sich mit
schriftstellerischen Arbeiten und gewinnt damit die Aufmerksamkeit
Eduard Korrodis. Der so zuwege kommende, mehr zufällige als

gesuchte Einsitz in den Redaktionsstab der Neuen Zürcher Zeitung
zwingt ihn mitten hinein in eine Publizistik, die durch die
geistigpolitische Auseinandersetzung der dreißiger Jahre gebieterisch
bestimmt wird. Er nimmt teil, und sehr bald in maßgeblicher Rolle, an
dem Abwehrkampf gegen die dunklen Mächte des mystischen
Irrationalismus, der totalitären Verabsolutierungen, der
kollektivistischen Fanatismen, vor deren schleichendem Unheil und deren

drohender Gewalt es das Menschliche zu retten gilt, und von da ab

steht sein Denken immer eindeutiger im Dienst der Humanität und
der politischen Verantwortung, wie es die Festschrift zu seinem
60. Geburtstag in ihrem Titel formuliert. - Gewiß war die Aufgabe
ihm von Hause aus gemäß, aber sie gab ihrerseits, durch die
Unmittelbarkeit ihres Anspruchs, seinem Denken erst die volle ente-
lechiale Bestimmtheit und Prägung. — Und diese Aufgabe entband in
ihm auch den mannhaften Mut und die Unerschrockenheit in allem
Grundsätzlichen, die ihn für uns auszeichnete. Denn eine höchst
konkrete Bedrohung der eigenen Existenz, wie er sie da über sich

schweben wußte, beschenkt den, der sie auszuhalten entschlossen ist,
mit erhöhter Gelassenheit und Unbeirrbarkeit. - Mit der Fülle seiner

Beiträge zur Klärung des historischen Bewußtseins wurde der
Verstorbene damals für die Öffentlichkeit zum kritischen Mahner und
Wächter. Es war ein indirekter Weg : er schrieb über Bacon, Mande-
ville, Rivarol, Burke und seine Verdammung der französischen

Revolution, über Constant und Cortés, über Lamennais und Proud-

hon, über Destutt de Tracy und seinen Konflikt mit Napoleon, über
Tocqueville und seine Besinnung auf die Gefahren des Demokratismus,

über Hegel und Marx, über Jacob Burckhardt, über Nietzsche
und die modernen Ideologien, über Bergson, Sorel und Groce und
viele andere; er schrieb über die Idee der Toleranz, über politische

4



Anthropologie und politische Theologie, über staatlichen Zwang und
geistige Freiheit, über Vernunft und Gewalt, über Recht und Ethik
und vieles mehr. Alle seine Analysen sind geschichtlich rückbezogen,
aber sie erfolgten alle zugleich unablässig im Blick auf die Gegenwart.

- Was ihm aus dieser Arbeit am wichtigsten schien, hat er 1943

in einem Bande vereinigt, dessen Titel nicht sprechender sein könnte :

«Fluten und Dämme». - Diesem Buch folgt schon zwei Jahre später
ein zweites, «Wahrheit und Ideologie», um eine Thematik kreisend,
die für den Philosophen der politischen Ideen eine höchst beunruhigende

ist und sein muß : um Sinn und Recht der Ideologienlehre, der

Ideologieverdächtigungen alles politischen Denkens, und um die
Bedeutung und Funktion, die dementgegen doch auch dem Wahrheitsstreben

in diesem Denken zukommt; ein Glaube, den der Verstorbene
in unbeirrbarer Überzeugung hochhielt. Das besagte Buch erhellt
das Gemeinsame aller Ideologielehren: nämlich den zersetzenden

und darum inhumanen und bösen Willen, der darauf geht, eine
gegnerische Position zu entwerten, indem man ihr die Wahrheitswillig-
keit abspricht und sie als Ausfluß Standorts- und interessebedingter
Perspektiven erklärt. Das Buch zeigt weiter, wie diese Destruktion der
Humanität im 19. Jahrhundert sowohl von der rationalistischen wie
der irrationalistischen Seite, sowohl durch Marx wie durch Nietzsche

erfolgt ist; aber es muß für den Verfasser eine große Genugtuung
gewesen sein, zugleich zeigen zu können, daß gerade auch in diesen

relativistischen Theorien selbst - in ihrem inneren Widerspruch -
wie durch eine «List der Vernunft» der Maßstab des objektiv
Richtigen doch noch wie ein «Sprengkörper» zur Wirkung kommt.

Das Buch erschien in dem Jahr, in dem der Krieg zu Ende ging.
Und damit stand auch für Hans Barth eine neue Wendung bevor.
1946 erfolgte die Berufung auf den vakant gewordenen ersten Lehrstuhl

für Philosophie an der Universität Zürich, wobei es die weitere

Planung gestattete, eine Umschreibung seines Lehrgebiets zu
vollziehen, die seinem Arbeitsfeld aufs glücklichste entsprach. Auch dies

wieder dem Anschein nach ein Zufall, aber wie sinnvoll für seine

Entfaltung
Denn war nun nicht durch das Ende des Krieges - für eine Weile

wenigstens - die Dringlichkeit des Mahner- und Wächteramtes im
Rahmen der Öffentlichkeit vermindert, und stand nun nicht umgekehrt

alles im Zeichen des Aufbaus und der Sorge für die Zukunft -
und was konnte da nun für einen Mann mit dem Rüstzeug und dem

5



Anliegen, wie es in Hans Barth zur Reife gelangt war, angemessener
sein als die Bildungsarbeit an der Jugend, die der Träger dieses

Aufbaus und der verantwortliche Gestalter dieser Zukunft sein

würde?
Wieder hat aber er selbst dieses Amt nicht gesucht. Es suchte ihn.

Ja, er selber trug sich mit Bedenken; er hatte keine akademische

Lehrerfahrung, und er unterschätzte sich in seiner angestammten
Bescheidenheit. Die Fakultät mußte seine Bedenken zerstreuen. Wie
recht sie daran tat, bewies der Erfolg.

Der Wechsel von der Redaktionsstube in den Hörsaal war so denn
auch kein Bruch, sondern bedeutete eine Kontinuität auf neuer
Ebene. Diese Kontinuität blieb auch in seiner schriftstellerischen und
forscherlichen Arbeit gewahrt. Die Reihe der monographischen
Studien geht weiter, die geistesgeschichtliche Essayistik, zu deren
Meister er geworden war und die bei ihm von dem durchgehenden
Tenor bestimmt ist, den wir kennen, reißt nicht ab und drei neue
Bücher erscheinen im Laufe der Zeit: 1954 «Pestalozzis Philosophie
der Politik», worin Barth mit überzeugendem Erfolg nach der

systematischen Einheit von Pestalozzis politischer Philosophie fragt,
mit großer Klarheit die innere Zusammengehörigkeit derselben mit
Pestalozzis Pädagogik und Anthropologie darlegt und zugleich die
Modernität und Aktualität dieses Denkens ins Licht stellt.

1958 folgt «Die Idee der Ordnung», worin wir wohl, zusammen
mit der schönen Abhandlung über « Staat und Gewissen im Zeitalter
des Säkularismus», das geistige Testament des Verblichenen
erblicken dürfen. Da wird nichts Geringeres entworfen als die Logik
oder besser noch: die Dialektik jenes dynamischen Gefüges, das eine

Gemeinschaft allein lebensfähig macht: die politische Ordnung. Sie

konstituiert sich als das Zusammenspiel fundierender Momente: des

Konsensus der Einzelnen, der Loyalität, des Gefüges der Sanktionen,
das die Ordnung sichert und stützt, und der Instanz, welche - immer
in Personen bestehend - das soziale Gebilde handlungsfähig macht.
Über alle dem aber schwebt das Problem der Letztinstanzlichkeit
der Entscheidungen, sei es der Entscheidungen jener Funktionsträger
im Sinne der bestehenden Ordnung, sei es der Entscheidungen des

Einzelnen im Sinne einer Revolution der Ordnung und einer
besseren Wahrheit. Hier hat das Gewissen seinen Ort. So gehört zum
Wesen der Ordnung gerade ihre innere Konfliktmöglichkeit, und
darin steht einmal mehr das Menschliche in seiner Eigentlichkeit vor

6



unseren Augen. Mit steigender Zivilisation wächst die Gefahr der
Selbstentfremdung des Menschen in die tödlichen Extreme, und sie

kann nur durch die Kraft der Ordnung aufgehalten werden, die der
Freiheit ineins Schranken setzt und Boden gibt. «Ausschlaggebend»

- ich zitiere den Gipfelpunkt dieser Analyse - «ist eine politische
Ordnung, die in einem unausgesetzten Prozeß das Wahre zu suchen

und das Gerechte zu bestimmen erlaubt. Wenn man nun fragen
würde, ob es denn in dem Konflikt, von dem unsere Ausführungen
handeln, keine objektiv verbindliche, ein für allemal festlegbare

Lösung gebe, so muß geantwortet werden - nein. Freiheit ist ein

Wagnis.»
1959 endlich folgt «Masse und Mythos - die ideologische Krise an

der Wende zum 20. Jh. und die Theorie der Gewalt : Georges Sorel».
Der steigende Ruf hat dem Verstorbenen zwei ehrenvolle Berufungen

an ausländische Universitäten eingetragen. Beide hat er
abgelehnt, um Zürich die Treue zu halten.

Das akademische Amt brachte weitere Beanspruchungen mit sich.

Während drei Semestern hat er mit Einsicht und Sorgfalt das Dekanat
der Fakultät betreut. Groß war sein Einsatz im Präsidium des

Instituts für Auslandsforschung und in der Forschungskommission
des Nationalfonds an der Universität.

Zwei Institutionen haben mich ausdrücklich gebeten, auch in ihrem
Namen hier zu sprechen : ich lese aus einer Zuschrift des derzeitigen
Präsidenten der Zürcher Volkshochschule: «Prof. Barth war
überzeugt von der Bedeutung des lebenslangen Bildungsbemühens der
Menschen aller Bevölkerungskreise und übernahm es darum, der
Institution der Volkshochschule vorzustehen, die dem Erwachsenen
den Weg zum Erkennen und Verstehen und daraus zum Anerkennen
und Sichverpflichten ebnen will und ihn so das richtige Verhältnis
zu Umwelt und Gemeinschaft gewinnen läßt. - Wie überall, so

betrachtete Prof. Barth auch in der Volkshochschule alle Dinge vom
Grundsätzlichen her, was ihn die Einzelheiten in den richtigen
Dimensionen und Proportionen sehen ließ : stets suchte er dem
Einzelnen den ihm zukommenden Ort und das gemäße Gewicht im
Ganzen zuzuordnen... Die Klarheit und Grundsätzlichkeit seines

Denkens gaben seinem Urteil auch hier seine charakteristische
Sicherheit. Er mied die Vereinfachung, er suchte die Eindeutigkeit.»

In einer anderen Zuschrift bittet auch der derzeitige Präsident der

Stiftung Lucerna um eine Danksagung an dieser Stelle für die

7



großen und treuen Dienste, die Hans Barth dieser Stiftung während
der letzten sieben Jahre als Mitglied ihres Kuratoriums und als Leiter
ihres anthropologischen Instituts mit Rat und Tat geleistet hat. Der
Präsident drückt sich in ähnlichen Worten aus und betont insbesondere

die Wirkung der großen sittlichen Strahlungskraft des

Dahingegangenen und die liebenswürdige Gastlichkeit seines Hauses für
alle Mitglieder jener Institution.

Im akademischen Amt selbst besteht der Hauptteil in der
Lehrtätigkeit. Ihr hat sich Hans Barth mit aufopfernder Hingabe
gewidmet. Er war im Vortrag, so ebenmäßig sein geschriebener Stil
war, kein Sprachgewaltiger. Das Gedachte sollte durch den Gehalt,
nicht durch die Form wirken.

In seinen Lehrauftrag gehörte die Geschichte der Philosophie, aber

er hielt nicht viel von der veralteten Form eines kursorischen Laufs
durch die Historie. Am einzelnen Denker gilt es das Geschichtliche
und zugleich das Übergeschichtliche zu fassen. So hielt er seine

historischen Vorlesungen in monographischer Form. - Viele der
schon genannten Gestalten bildeten ihren Gegenstand und auch den

von Seminarien. Aber neue kamen hinzu: so Cusanus, Descartes,

Leibniz, Hume, Rousseau, Fichte, Kierkegaard, Dilthey, Lenin,
Hartmann - und immer wieder: Kant mit dem Fascinosum seines

Freiheitsbegriffs. - Daneben stehen die systematischen Vorlesungen
und unter ihnen mit besonderer Betonung die Grundlegungen zur
politischen Philosophie und zur Geschichtsphilosophie.

In den Seminarien, die vorwiegend in Diskussionen bestanden, durften

die Studierenden den Respekt vor dem inneren und eigenen Sinn

jeder denkerischen Leistung erfahren; in der persönlichen Begegnung
beeindruckte sie die Hilfs- und Verständnisbereitschaft, die Geduld und
die Toleranz, die väterliche Güte ihres Lehrers. Mir liegt am Herzen,
daß wir uns ein Bild von dem machen, wie er selber das Lehrersein
verstand. Er hat darüber vor einem Jahr in der Verabschiedung von
Hermann Weilenmann unnachahmliche Worte gesagt, die mir Zug
um Zug auf ihn selber zuzutreffen scheinen. Ich zitiere: «... gute
Lehrer sind solche, die immerzu zu lernen bereit sind. Derjenige, bei
dem der Prozeß des Lernens nicht abgeschlossen ist und nie
abgeschlossen wird, erhält sich die Fähigkeit, auch fortgesetzt lehren zu
können und lehren zu dürfen. -. Man sagt uns Schweizern nach -
bisweilen nicht ohne mehr oder minder gutmütigen Spott, bisweilen
aber auch mit dezidierter Verachtung - daß wir alles Heil von der

8



Erziehung erwarten würden, daß selbst die Lösung schwieriger
politischer und ökonomischer Probleme sich zu guter Letzt auf Fragen
der Erziehung zurückführen lassen müßten. Auf Kritik (selbst wenn
sie unangenehm ist und die Eigenliebe kränkt) soll man hören. Aber
diese Kritik - glaube ich - können, dürfen wir auf die leichte Schulter
nehmen. Denn da möchte man doch, gerade im Hinblick auf die

mächtige politische Philosophie des Abendlandes, mit der Gegenfrage
antworten: Was sind denn die großen Philosophen der Politik, die
Philosophen des Staates und des Rechts von Piaton an bis auf den

heutigen Tag anderes gewesen als Erzieher? Es ist doch sicher kein
Zufall, daß unser größtes pädagogisches Ingenium, Pestalozzi,
zugleich ein um die Politik ursprünglich und wesenhaft bekümmerter
Denker war! Wo wäre denn in der politischen Philosophie nicht der

Rückgriff auf den Gedanken vollzogen worden, daß der gute Staat
den guten Bürger voraussetzt, daß der gute Bürger aber Bescheid

wissen muß über die Spielregeln der Zusammenarbeit und der

Willensbildung, daß er Achtung auch vor Minderheiten üben muß,
daß Einsicht, Rücksicht, Verantwortungsbewußtsein dem Ganzen

gegenüber, und wie die uralten Tugenden halt nun einmal heißen,
das sind, was das Leben der Gemeinwesen überhaupt erst möglich
macht? Und wäre das alles nun etwa kein Problem, das den Erzieher
und die Erziehung angeht? Und schließlich gehört zu den unerläßlichen

Bedingungen des Gemeinwesens die Erkenntnis der Zusammenhänge,

die von ausnahmslos allen seinen Gliedern innerhalb bestimmter

Grenzen gefordert wird - als Aufklärung in der besten und
unverlierbaren Bedeutung des Wortes.

Wenn es schon richtig ist, daß die Umstände die Menschen
machen - Pestalozzi hat es gesagt -, dann ist es auch richtig, daß die
Menschen die Umstände machen - was der gleiche Pestalozzi im
selben Atemzuge festgestellt hat. Und die schlichte Folgerung ist
eben die: daß ordentliche Umstände nur von ordentlichen Menschen

gemacht werden, was wieder auf die Erziehung zurückführt.»

Wir haben uns vom Bildungsgang und der Gedankenwelt des

Verstorbenen in den letzten Betrachtungen nun doch immer mehr
dem Wesen seiner Person genähert. Und so sei uns gestattet, trotz
des am Anfang gemachten Vorbehalts, zum Schluß noch ein Wort
darüber zu sagen, wie er den Kollegen und Freunden erschien. Die
behutsame oder männlich-taktvolle Distanz mag für den einen mehr,

2 Studia Philosophica XXV 9



für den anderen weniger spürbar gewesen sein. Wir alle aber standen

gemeinsam unter dem Eindruck seiner Ritterlichkeit, seiner Gerechtheit

und Redlichkeit, seiner unbedingten Vertrauenswürdigkeit,
seiner Verständnisfähigkeit und Verständnisbereitschaft, seiner
Verläßlichkeit, seiner Unbestechlichkeit, seiner vornehmen Gesinnung,
der Souveränität seines Geistes und der Generosität seines Herzens,
der Unerschrockenheit seiner Meinungen und Verantwortungsbewußtheit

seines Urteils. Wir standen unter dem Eindruck seiner

Großzügigkeit, der alles Kleinliche fremd war, die dem Anderen das
Seine gönnte, ohne Mißgunst, die den Kleinkram als Kleinkram
behandelte und sich den Sinn für das Wesentliche bewahrte. Das
alles war bei ihm gepaart mit einer gewissen Lässigkeit gegenüber
allem Reglementarischen und Protokollarischen, bei ausgesuchter
Höflichkeit undGewissenhaftigkeit in allem Menschlichen. Er hatte die
Gelassenheit, alles Administrative zu lockern und die Gabe, in allen
Obliegenheiten die res humana zur Geltung zu bringen. Trotz einer
leisen Mißachtung alles Bürokratischen, dem gegenüber er sich gern
auf den gesunden Menschenverstand berief, war er ein Mann von
ausgeprägtestem Pflichtbewußtsein, der höchste Anforderungen an
sich selbst stellte.

Er hatte einen starken Glauben - nicht an eine göttliche Allmacht
(den traditionellen christlich dogmatischen Glaubensgehalt lehnte der
theologisch stark interessierte Sproß einer weitverzweigten Theologenfamilie

ab : er war ihm verdächtig wie aller vermeintliche Besitz von
Absolutheiten!) - aber er hatte einen starken Glauben an
unverrückbare Werte im Menschen und für den Menschen. Er war von
feinstem Zartgefühl, aber er konnte sehr deutlich werden, wo er die
Grenzen des menschlichen Anstandes verletzt sah. Mit seinem
Glauben an die normative Bestimmbarkeit des Menschen verband
sich eine spürbare Skepsis in bezug auf die Endlichkeit alles faktisch
Menschlichen, die ihm zugleich auf dem Grund seiner natürlichen
Güte eine große Versöhnlichkeit und Verzeihensbereitschaft verlieh.

Von seinem Verborgensten konnte sich für Augenblicke etwas

verraten, im Lächeln geheimen Einverständnisses, wenn man an die
Gebrochenheit und Gebrechlichkeit alles Menschlichen rührte. Er
wußte um eine letzte Einsamkeit im Menschen. In seiner verhaltenen
Distanz konnte man zuweilen die Spuren eines geheimen Wunsches

finden, die Schranken zum Anderen entschiedener durchstoßen zu
können. Gegenpart hierzu war die Fähigkeit und Bereitschaft zu

10



froher Geselligkeit, zum heiteren, ja lärmenden Gespräch und zum
sinnenfreudigen Lebensgenuß. Wir haben noch sein Lachen im Ohr,
das in vorgerückter Stunde eine festliche Tafel überschallen konnte. -
Nun ist uns seine Stimme verstummt!

Aber Hans Barth bleibt uns übers Grab hinaus ein unvergeßliches
Vorbild menschlicher Güte, Redlichkeit und unablässiger echtester

Daseinsbemühung.

11


	Zum Gedenken an Hans Barth

