Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 25 (1965)
Nachruf: Zum Gedenken an Hans Barth
Autor: Keller, Wilhelm

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Gedenken an Hans Barth
Trauerrede von Wilhelm Keller

Mir ist der Auftrag zuteil geworden, in dieser Stunde des Ab-
schieds dem Dahingegangenen im Namen der Universitit Ziirich,
insbesondere der Philosophischen Fakultiat I, der er angehorte, den
Dank fiir sein Wirken zum Ausdruck zu bringen und den hinter-
lassenen Angehorigen das aufrichtigste Beileid auszusprechen.

Das ist eine ehrenvolle und zugleich schwere Aufgabe. Sie ist
ehrenvoll, weil sie den Beauftragten in eine Nihe zu dem Ver-
storbenen bringt, dessen menschlicher Adel und dessen geistige Lei-
stung weit iiber dem gemeinen Ma@ stehen. Und sie ist schwer nicht
nur wegen des Leids, das auf uns allen lastet, sondern auch, weil es
in dem Verstorbenen einen Mann zu wiirdigen gilt, dessen Wirken
und Denken sich von seinem Sein nicht trennen lassen. Das Wirken
und Denken Hans Barths wurzelte, iiber alle seine theoretischen
Bedingungen hinaus, in seiner Haltung und Gesinnung, und diese
ihrerseits hatte ihren Ursprung im Quellgrund seiner persénlichsten
Existenz.

In der Auseinandersetzung mit seinem bestiirzenden Tod ist mir
in den letzten Tagen diese Einheit von Wirken und Denken des
Dahingegangenen in einem immer ergreifenderen MaBle offenbar
geworden ; im selben MaB aber auch die Tatsache des Ungreifbaren,
das im Verborgenen bleibt. — Was Karl Jaspers in bezug auf jeden
anderen sagt: «ich kann nie gleichsam einen Bilanzstrich unter einen
Menschen setzen und die Summe ziehen in einem Wissen, was er
sei», das gilt in erhohtem Grade von dem uns nunmehr Entriickten,
zumal er selbst in einer scheuen Verhaltenheit die Verschwiegenheit
des Personlichen hochhielt. Diese Scheu will von uns auch in dieser
Stunde geehrt sein und verbietet uns alles Zudringliche.

Unzweideutig und klar aber steht vor uns die duBere Erscheinung
und Bekundung dieses vollen — und ich glaube sagen zu dirfen —
dieses gegliickten, nun so frith abgebrochenen Lebens. Immer wieder
ist das Uberraschende dabei, wie sich das scheinbar Zufalligste zur

3



tieferen Sinnganzheit fiigt. Sein Studium der Jurisprudenz war einer
Verlegenheitswahl entsprungen; schon dem Studenten war die
Philosophie die geistige Wahlheimat. Aus beidem zusammen aber
ergab sich die iiberzeugende Linie seiner spiteren Lebensarbeit: das
Feld der Rechts- und Staatsphilosophie und die Abklirung ihrer
geistesgeschichtlichen, systematischen und normativen Hintergriinde.
— Nach dem Studienabschlu3, in der Verlegenheit um den Beruf (da
ihm der des Juristen nichts zu bieten vermag), versucht er sich mit
schriftstellerischen Arbeiten und gewinnt damit die Aufmerksamkeit
Eduard Korrodis. Der so zuwege kommende, mehr zufillige als
gesuchte Einsitz in den Redaktionsstab der Neuen Ziircher Zeitung
zwingt ihn mitten hinein in eine Publizistik, die durch die geistig-
politische Auseinandersetzung der dreiBliger Jahre gebieterisch be-
stimmt wird. Er nimmt teil, und sehr bald in maBgeblicher Rolle, an
dem Abwehrkampf gegen die dunklen Michte des mystischen
Irrationalismus, der totalitiren Verabsolutierungen, der kollekti-
vistischen Fanatismen, vor deren schleichendem Unheil und deren
drohender Gewalt es das Menschliche zu retten gilt, und von da ab
steht sein Denken immer eindeutiger im Dienst der Humanitiat und
der politischen Verantwortung, wie es die Festschrift zu seinem
60. Geburtstag in ihrem Titel formuliert. — Gewif3 war die Aufgabe
ihm von Hause aus gemaB, aber sie gab ihrerseits, durch die Un-
mittelbarkeit ihres Anspruchs, seinem Denken erst die volle ente-
lechiale Bestimmtheit und Prigung. — Und diese Aufgabe entband in
ihm auch den mannhaften Mut und die Unerschrockenheit in allem
Grundsitzlichen, die ithn fiir uns auszeichnete. Denn eine hdochst
konkrete Bedrohung der eigenen Existenz, wie er sie da iiber sich
schweben wuBte, beschenkt den, der sie auszuhalten entschlossen ist,
mit erhohter Gelassenheit und Unbeirrbarkeit. — Mit der Fiille seiner
Beitrage zur Klirung des historischen BewuBtseins wurde der Ver-
storbene damals fiir die Offentlichkeit zum kritischen Mahner und
Wiichter. Es war ein indirekter Weg: er schrieb iiber Bacon, Mande-
ville, Rivarol, Burke und seine Verdammung der franzésischen
Revolution, tiber Constant und Cortés, iiber Lamennais und Proud-
hon, iiber Destutt de Tracy und seinen Konflikt mit Napoleon, iiber
Tocqueville und seine Besinnung auf die Gefahren des Demokratis-
mus, tiber Hegel und Marx, iiber Jacob Burckhardt, iiber Nietzsche
und die modernen Ideologien, iiber Bergson, Sorel und Croce und
viele andere; er schrieb iiber die Idee der Toleranz, tiber politische

4



Anthropologie und politische Theologie, tiber staatlichen Zwang und
geistige Freiheit, iiber Vernunft und Gewalt, iiber Recht und Ethik
und vieles mehr. Alle seine Analysen sind geschichtlich riickbezogen,
aber sie erfolgten alle zugleich unablissig im Blick auf die Gegen-
wart. — Was ithm aus dieser Arbeit am wichtigsten schien, hat er 1943
in einem Bande vereinigt, dessen Titel nicht sprechender sein kénnte:
«Fluten und Damme». — Diesem Buch folgt schon zwei Jahre spiter
ein zweites, « Wahrheit und Ideologie», um eine Thematik kreisend,
die fir den Philosophen der politischen Ideen eine héchst beunruhi-
gende ist und sein muB: um Sinn und Recht der Ideologienlehre, der
Ideologieverdichtigungen alles politischen Denkens, und um die Be-
deutung und Funktion, die dementgegen doch auch dem Wahrheits-
streben in diesem Denken zukommt; ein Glaube, den der Verstorbene
in unbeirrbarer Uberzeugung hochhielt. Das besagte Buch erhellt
das Gemeinsame aller Ideologielehren: nidmlich den zersetzenden
und darum inhumanen und bésen Willen, der darauf geht, eine geg-
nerische Position zu entwerten, indem man ihr die Wahrheitswillig-
keit abspricht und sie als Ausflul standorts- und interessebedingter
Perspektiven erklirt. Das Buch zeigt weiter, wie diese Destruktion der
Humanitit im 19. Jahrhundert sowohl von der rationalistischen wie
der irrationalistischen Seite, sowohl durch Marx wie durch Nietzsche
erfolgt ist; aber es muB fiir den Verfasser eine groBe Genugtuung
gewesen sein, zugleich zeigen zu koénnen, daB3 gerade auch in diesen
relativistischen Theorien selbst — in ihrem inneren Widerspruch —
wie durch eine «List der Vernunft» der MaBstab des objektiv
Richtigen doch noch wie ein «Sprengkérper» zur Wirkung kommt.

Das Buch erschien in dem Jahr, in dem der Krieg zu Ende ging.
Und damit stand auch fiir Hans Barth eine neue Wendung bevor.
1946 erfolgte die Berufung auf den vakant gewordenen ersten Lehr-
stuhl fiir Philosophie an der Universitat Ziirich, wobei es die weitere
Planung gestattete, eine Umschreibung seines Lehrgebiets zu voll-
ziehen, die seinem Arbeitsfeld aufs gliicklichste entsprach. Auch dies
wieder dem Anschein nach ein Zufall, aber wie sinnvoll fiir seine
Entfaltung!

Denn war nun nicht durch das Ende des Krieges — fiir eine Weile
wenigstens — die Dringlichkeit des Mahner- und Wichteramtes im
Rahmen der Offentlichkeit vermindert, und stand nun nicht umge-
kehrt alles im Zeichen des Aufbaus und der Sorge fiir die Zukunft —
und was konnte da nun fiir einen Mann mit dem Riistzeug und dem

a



Anliegen, wie es in Hans Barth zur Reife gelangt war, angemessener
sein als die Bildungsarbeit an der Jugend, die der Triger dieses
Aufbaus und der verantwortliche Gestalter dieser Zukunft sein
wiirde?

Wieder hat aber er selbst dieses Amt nicht gesucht. Es suchte ihn.
Ja, er selber trug sich mit Bedenken; er hatte keine akademische
Lehrerfahrung, und er unterschitzte sich in seiner angestammten
Bescheidenheit. Die Fakultat muBite seine Bedenken zerstreuen. Wie
recht sie daran tat, bewies der Erfolg.

Der Wechsel von der Redaktionsstube in den Hérsaal war so denn
auch kein Bruch, sondern bedeutete eine Kontinuitit auf neuer
Ebene. Diese Kontinuitdt blieb auch in seiner schriftstellerischen und
forscherlichen Arbeit gewahrt. Die Reihe der monographischen
Studien geht weiter, die geistesgeschichtliche Essayistik, zu deren
Meister er geworden war und die bei ihm von dem durchgehenden
Tenor bestimmt ist, den wir kennen, rei8t nicht ab und drei neue
Biicher erscheinen im Laufe der Zeit: 1954 «Pestalozzis Philosophie
der Politik», worin Barth mit iiberzeugendem Erfolg nach der
systematischen Einheit von Pestalozzis politischer Philosophie fragt,
mit groBer Klarheit die innere Zusammengehorigkeit derselben mit
Pestalozzis Padagogik und Anthropologie darlegt und zugleich die
Modernitidt und Aktualitat dieses Denkens ins Licht stellt.

1958 folgt «Die Idee der Ordnung», worin wir wohl, zusammen
mit der schonen Abhandlung tiber «Staat und Gewissen im Zeitalter
des Sakularismus», das geistige Testament des Verblichenen er-
blicken diirfen. Da wird nichts Geringeres entworfen als die Logik
oder besser noch: die Dialektik jenes dynamischen Gefiiges, das eine
Gemeinschaft allein lebensfahig macht: die politische Ordnung. Sie
konstituiert sich als das Zusammenspiel fundierender Momente: des
Konsensus der Einzelnen, der Loyalitit, des Gefiiges der Sanktionen,
das die Ordnung sichert und stiitzt, und der Instanz, welche — immer
in Personen bestehend — das soziale Gebilde handlungsfihig macht.
Uber alle dem aber schwebt das Problem der Letztinstanzlichkeit
der Entscheidungen, sei es der Entscheidungen jener Funktionstrager
im Sinne der bestehenden Ordnung, sei es der Entscheidungen des
Einzelnen im Sinne einer Revolution der Ordnung und einer bes-
seren Wahrheit. Hier hat das Gewissen seinen Ort. So gehért zum
Wesen der Ordnung gerade ihre innere Konfliktméglichkeit, und
darin steht einmal mehr das Menschliche in seiner Eigentlichkeit vor

6



unseren Augen. Mit steigender Zivilisation wichst die Gefahr der
Selbstentfremdung des Menschen in die tédlichen Extreme, und sie
kann nur durch die Kraft der Ordnung aufgehalten werden, die der
Freiheit ineins Schranken setzt und Boden gibt. « Ausschlaggebend »
— ich zitiere den Gipfelpunkt dieser Analyse — «ist eine politische
Ordnung, die in einem unausgesetzten ProzeB das Wahre zu suchen
und das Gerechte zu bestimmen erlaubt. Wenn man nun fragen
wiirde, ob es denn in dem Konflikt, von dem unsere Ausfithrungen
handeln, keine objektiv verbindliche, ein fiir allemal festlegbare
Loésung gebe, so mull geantwortet werden — nein. Freiheit ist ein
Wagnis. »

1959 endlich folgt « Masse und Mythos — die ideologische Krise an
der Wende zum 20. Jh. und die Theorie der Gewalt: Georges Sorel».

Der steigende Ruf hat dem Verstorbenen zwei ehrenvolle Berufun-
gen an auslindische Universititen eingetragen. Beide hat er abge-
lehnt, um Ziirich die Treue zu halten.

Das akademische Amt brachte weitere Beanspruchungen mit sich.
Waihrend drei Semestern hat er mit Einsicht und Sorgfalt das Dekanat
der Fakultit betreut. GroB war sein Einsatz im Prisidium des
Instituts fur Auslandsforschung und in der Forschungskommission
des Nationalfonds an der Universitit.

Zwel Institutionen haben mich ausdriicklich gebeten, auch in ihrem
Namen hier zu sprechen: ich lese aus einer Zuschrift des derzeitigen
Prisidenten der Ziircher Volkshochschule: «Prof. Barth war iiber-
zeugt von der Bedeutung des lebenslangen Bildungsbemiihens der
Menschen aller Bevolkerungskreise und tbernahm es darum, der
Institution der Volkshochschule vorzustehen, die dem Erwachsenen
den Weg zum Erkennen und Verstehen und daraus zum Anerkennen
und Sichverpflichten ebnen will und ihn so das richtige Verhaltnis
zu Umwelt und Gemeinschaft gewinnen 14B8t. — Wie iiberall, so
betrachtete Prof. Barth auch in der Volkshochschule alle Dinge vom
Grundsitzlichen her, was ihn die Einzelheiten in den richtigen
Dimensionen und Proportionen sehen lieB: stets suchte er dem
Einzelnen den ihm zukommenden Ort und das gemiBe Gewicht im
Ganzen zuzuordnen... Die Klarheit und Grundsatzlichkeit seines
Denkens gaben seinem Urteil auch hier seine charakteristische
Sicherheit. Er mied die Vereinfachung, er suchte die Eindeutigkeit.»

In einer anderen Zuschrift bittet auch der derzeitige Prisident der
Stiftung Lucerna um eine Danksagung an dieser Stelle fiir die

7



groBen und treuen Dienste, die Hans Barth dieser Stiftung wéhrend
der letzten sieben Jahre als Mitglied ihres Kuratoriums und als Leiter
ihres anthropologischen Instituts mit Rat und Tat geleistet hat. Der
Prasident drickt sich in dhnlichen Worten aus und betont insbeson-
dere die Wirkung der groBen sittlichen Strahlungskraft des Dahin-
gegangenen und die liebenswiirdige Gastlichkeit seines Hauses fiir
alle Mitglieder jener Institution.

Im akademischen Amt selbst besteht der Hauptteil in der Lehr-
tatigkeit. Thr hat sich Hans Barth mit aufopfernder Hingabe ge-
widmet. Er war im Vortrag, so ebenmiBig sein geschriebener Stil
war, kein Sprachgewaltiger. Das Gedachte sollte durch den Gehalt,
nicht durch die Form wirken.

In seinen Lehrauftrag gehorte die Geschichte der Philosophie, aber
er hielt nicht viel von der veralteten Form eines kursorischen Laufs
durch die Historie. Am einzelnen Denker gilt es das Geschichtliche
und zugleich das Ubergeschichtliche zu fassen. So hielt er seine
historischen Vorlesungen in monographischer Form. — Viele der
schon genannten Gestalten bildeten ihren Gegenstand und auch den
von Seminarien. Aber neue kamen hinzu: so Cusanus, Descartes,
Leibniz, Hume, Rousseau, Fichte, Kierkegaard, Dilthey, Lenin,
Hartmann — und immer wieder: Kant mit dem Fascinosum seines
Freiheitsbegriffs. — Daneben stehen die systematischen Vorlesungen
und unter ihnen mit besonderer Betonung die Grundlegungen zur
politischen Philosophie und zur Geschichtsphilosophie.

In den Seminarien, die vorwiegend. in Diskussionen bestanden, durf-
ten die Studierenden den Respekt vor dem inneren und eigenen Sinn
jeder denkerischen Leistung erfahren; in der personlichen Begegnung
beeindruckte sie die Hilfs- und Verstindnisbereitschaft, die Geduld und
die Toleranz, die viterliche Giite ihres Lehrers. Mir liegt am Herzen,
daB wir uns ein Bild von dem machen, wie er selber das Lehrersein
verstand. Er hat dariiber vor einem Jahr in der Verabschiedung von
Hermann Weilenmann unnachahmliche Worte gesagt, die mir Zug
um Zug auf ihn selber zuzutreffen scheinen. Ich zitiere: «. .. gute
Lehrer sind solche, die immerzu zu lernen bereit sind. Derjenige, bei
dem der ProzeB des Lernens nicht abgeschlossen ist und nie abge-
schlossen wird, erhilt sich die Fihigkeit, auch fortgesetzt lehren zu
kénnen und lehren zu diirfen. —. . . Man sagt uns Schweizern nach -
bisweilen nicht ohne mehr oder minder gutmiitigen Spott, bisweilen
aber auch mit dezidierter Verachtung — daB wir alles Heil von der

8



Erziehung erwarten wiirden, daB selbst die Loésung schwieriger
politischer und 6konomischer Probleme sich zu guter Letzt auf Fragen
der Erziehung zuriickfithren lassen miiBten. Auf Kritik (selbst wenn
sie unangenehm ist und die Eigenliebe krinkt) soll man héren. Aber
diese Kritik — glaube ich — kénnen, diirfen wir auf die leichte Schulter
nehmen. Denn da méchte man doch, gerade im Hinblick auf die
méchtige politische Philosophie des Abendlandes, mit der Gegenfrage
antworten: Was sind denn die groBen Philosophen der Politik, die
Philosophen des Staates und des Rechts von Platon an bis auf den
heutigen Tag anderes gewesen als Erzieher? Es ist doch sicher kein
Zufall, daB unser groBtes padagogisches Ingenium, Pestalozzi, zu-
gleich ein um die Politik urspriinglich und wesenhaft bekiimmerter
Denker war! Wo wire denn in der politischen Philosophie nicht der
Riickgriff auf den Gedanken vollzogen worden, daB3 der gute Staat
den guten Biirger voraussetzt, daB der gute Burger aber Bescheid
wissen mul3 iiber die Spielregeln der Zusammenarbeit und der
Willensbildung, daf3 er Achtung auch vor Minderheiten iitben mu8,
daB Einsicht, Riicksicht, VerantwortungsbewuBtsein dem Ganzen
gegeniiber, und wie die uralten Tugenden halt nun einmal heiB8en,
das sind, was das Leben der Gemeinwesen tuberhaupt erst moglich
macht? Und wire das alles nun etwa kein Problem, das den Erzieher
und die Erziehung angeht? Und schlieBlich gehért zu den unerla3-
lichen Bedingungen des Gemeinwesens die Erkenntnis der Zusammen-
hinge, die von ausnahmslos allen seinen Gliedern innerhalb bestimm-
ter Grenzen gefordert wird — als Aufklirung in der besten und un-
verlierbaren Bedeutung des Wortes.

Wenn es schon richtig ist, daB die Umstinde die Menschen
machen — Pestalozzi hat es gesagt —, dann ist es auch richtig, daB die
Menschen die Umstiande machen — was der gleiche Pestalozzi im
selben Atemzuge festgestellt hat. Und die schlichte Folgerung ist
eben die: daB ordentliche Umstinde nur von ordentlichen Menschen
gemacht werden, was wieder auf die Erziehung zuriickfithrt.»

Wir haben uns vom Bildungsgang und der Gedankenwelt des
Verstorbenen in den letzten Betrachtungen nun doch immer mehr
dem Wesen seiner Person genihert. Und so sel uns gestattet, trotz
des am Anfang gemachten Vorbehalts, zum Schlufl noch ein Wort
dariiber zu sagen, wie er den Kollegen und Freunden erschien. Die
behutsame oder mannlich-taktvolle Distanz mag fiir den einen mehr,

2 Studia Philosophica XXV 9



fiir den anderen weniger spiirbar gewesen sein. Wir alle aber standen
gemeinsam unter dem Eindruck seiner Ritterlichkeit, seiner Gerecht-
heit und Redlichkeit, seiner unbedingten Vertrauenswiirdigkeit,
seiner Verstandnisfahigkeit und Verstindnisbereitschaft, seiner Ver-
1aBlichkeit, seiner Unbestechlichkeit, seiner vornehmen Gesinnung,
der Souverinitit seines Geistes und der Generositit seines Herzens,
der Unerschrockenheit seiner Meinungen und Verantwortungs-
bewuBtheit seines Urteils. Wir standen unter dem Eindruck seiner
GroBziigigkeit, der alles Kleinliche fremd war, die dem Anderen das
Seine gonnte, ohne Miflgunst, die den Kleinkram als Kleinkram
behandelte und sich den Sinn fiir das Wesentliche bewahrte. Das
alles war bei ihm gepaart mit einer gewissen Lassigkeit gegeniiber
allem Reglementarischen und Protokollarischen, bei ausgesuchter
Hoflichkeit und Gewissenhaftigkeit in allem Menschlichen. Er hatte die
Gelassenheit, alles Administrative zu lockern und die Gabe, in allen
Obliegenheiten die res humana zur Geltung zu bringen. Trotz einer
leisen MiBachtung alles Burokratischen, dem gegeniiber er sich gern
auf den gesunden Menschenverstand berief, war er ein Mann von
ausgeprigtestem PflichtbewuBtsein, der héchste Anforderungen an
sich selbst stellte.

Er hatte einen starken Glauben — nicht an eine gottliche Allmacht
(den traditionellen christlich dogmatischen Glaubensgehalt lehnte der
theologisch stark interessierte Sprof3 einer weitverzweigten Theologen-
familie ab: er war ihm verdichtig wie aller vermeintliche Besitz von
Absolutheiten!) — aber er hatte einen starken Glauben an unver-
riickbare Werte im Menschen und fiir den Menschen. Er war von
feinstem Zartgefiihl, aber er konnte sehr deutlich werden, wo er die
Grenzen des menschlichen Anstandes verletzt sah. Mit seinem
Glauben an die normative Bestimmbarkeit des Menschen verband
sich eine spiirbare Skepsis in bezug auf die Endlichkeit alles faktisch
Menschlichen, die ihm zugleich auf dem Grund seiner natiirlichen
Giite eine groBe Versohnlichkeit und Verzeihensbereitschaft verlieh.

Von seinem Verborgensten konnte sich fiir Augenblicke etwas
verraten, im Licheln geheimen Einverstindnisses, wenn man an die
Gebrochenheit und Gebrechlichkeit alles Menschlichen riihrte. Er
wubBte um eine letzte Einsamkeit im Menschen. In seiner verhaltenen
Distanz konnte man zuweilen die Spuren eines geheimen Wunsches
finden, die Schranken zum Anderen entschiedener durchstoBen zu
konnen. Gegenpart hierzu war die Fahigkeit und Bereitschaft zu

10



froher Geselligkeit, zum heiteren, ja lirmenden Gespriach und zum
sinnenfreudigen LebensgenuB3. Wir haben noch sein Lachen im Ohr,
das in vorgeriickter Stunde eine festliche Tafel iiberschallen konnte. —
Nun ist uns seine Stimme verstummt!

Aber Hans Barth bleibt uns tibers Grab hinaus ein unvergeBliches
Vorbild menschlicher Giite, Redlichkeit und unablissiger echtester
Daseinsbemiihung.

11



	Zum Gedenken an Hans Barth

