
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Valeur de connaissance du symbole : introduction à la discussion

Autor: Luyten, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VALEUR DE CONNAISSANCE DU SYMBOLE

Introduction à la discussion

par Norbert Luyten

On m'a demandé d'introduire la discussion. Je dois commencer

par avouer que je n'ai aucune compétence spéciale quant au thème
traité. J'estimais que c'était plutôt une contre-indication. La douce

persuasion de M. le Président a eu raison de mes scrupules. A défaut
de compétence, j'aurai au moins l'avantage de proposer mes questions
avec une certaine ingénuité. En philosophie, ce n'est pas nécessairement

mauvais, puisque cela nous rapproche de l'étonnement, source
de la philosophie, dont parlait Aristote.

Si on compare ce qui a été dit dans les deux excellentes conférences

qu'on nous a présentées, on constate, à travers une structure et un
développement profondément différents, une certaine unité de vues
fondamentale. M. le Professeur Ott, à travers une réflexion sur des

symboles bibliques, comme par des approches successives, nous a
montré dans le symbole, une forme privilégiée de connaissance,

surtout en ce qui concerne la connaissance du Transcendant.
M. Piguet défend, au fond, la même idée fondamentale. Il le fait
d'une façon plus systématique, plus explicite, je dirais presque plus
engagée. Il n'expose pas seulement une conception: il défend une
thèse.

L'accord fondamental entre sa conception et celle du Professeur

Ott risque d'être masqué par une différence de terminologie, qui
pourrait donner le change et faire croire qu'il est aux antipodes de la

position de son prédécesseur à la tribune. M. Piguet parle d'une
relation inversement proportionnelle entre la valeur de connaissance

et la valeur d'être d'un symbole, alors que le Professeur Ott afflrme

que «Seinsfunktion und Erkenntnisfunktion des Symbols aufs engste
zusammengehören». La divergence entre les deux positions est plus

apparente que réelle. En effet, lorsque M. Piguet oppose valeur de

connaissance et valeur d'être, il entend exprimer en français (d'une
façon peut-être pas très heureuse) la distinction entre «erkennen» et
«verstehen». Du coup, il devient évident que la «valeur d'être» d'un
symbole, garantit (ou est même identique avec) sa valeur de

Verstehen, ce qui est assez exactement la thèse du Professeur Ott.

35



A la lumière de ce qui vient d'être dit, il devient clair que les deux
conférenciers convergent vers une même conclusion: la supériorité
de la connaissance symbolique - c'est-à-dire de la connaissance par
et dans le symbole - sur la connaissance abstraite, conceptuelle.

C'est sur ce point central que je voudrais vous présenter quelques
réflexions critiques.

Le Professeur Ott a montré de façon positive la valeur de la
connaissance symbolique, sans insister sur une critique d'autres
modes de connaissance. M. Piguet par contre a défendu la valeur
éminente de la connaissance symbolique, faisant en même temps le

procès de ce qu'il nomme la «connaissance analytique». Je regrette
un peu, pour ma part, que pour défendre sa thèse, il a forcé tant soit

peu la note. En tout cas a-t-il simplifié le problème en le formulant
dans une antithèse, qui tend à opposer la connaissance symbolique
coïncidant avec l'être, à une connaissance toute formelle, vidée de

tout rapport avec la réalité. Ne faut-il pas dire qu'entre ces deux
extrêmes, il y a tout le domaine d'une pensée conceptuelle qui
exprime des aspects de la réalité. Sans doute M. Piguet ne le nie pas.
Mais sa critique de la connaissance analytique semble quand même
viser la connaissance conceptuelle en la tirant un peu trop du côté

d'un pur formalisme, vidé de tout vrai contenu. C'est là une exagération

qui ne peut que nuire à une position nette du problème.
Dans le même ordre d'idées, j'aurais des doutes assez sérieux sur

la possibilité de distinguer les «Vertretungs-» et «Real-symbole» de

façon aussi marquée, que cela a été affirmé, surtout dans la discussion

suivant l'exposé du Professeur Ott. La même chose vaut, en termes
de M. Piguet, pour la distinction entre signes à valeur de connaissance

et symboles à valeur de réalité.

Il me semble que la distinction entre les deux n'est pas si tranchée

que les deux conférenciers semblent l'admettre. C'est pourquoi
j'hésiterais à souscrire à la thèse de M. Piguet, dans sa forme presque
cassante, ainsi d'ailleurs qu'à la position du Professeur Ott. Pour ne
donner que quelques exemples très simples: on a classé les formes

géométriques et les nombres dans la catégorie des signes ayant faible
valeur de réalité. Cela semble évident. Et néanmoins, le cercle ne
symbolise-t-il pas l'infini? Le triangle, la Trinité? Et que dire de

la mystique des nombres, qui a une longue tradition derrière elle?

Certes, il ne faudrait pas exagérer en sens contraire. Mais ces quelques
exemples, ne nous invitent-ils pas à ne pas opposer les différentes

36



espèces de signes, de façon trop violente. Ce qui reviendrait à dire

que le signe, même très formalisé, ne serait peut-être pas si loin de la
réalité qu'on le pense. Et que, réciproquement, le symbole ne serait

pas si étranger à la pensée conceptuelle qu'on veut bien nous le dire.
Essayons d'y voir plus clair en réfléchissant de façon critique à la

critique de la pensée analytique, développée par M. Piguet.
Je voudrais commencer en marquant mon accord fondamental

avec une critique du rationalisme, qui prétend pouvoir exprimer
adéquatement le réel en idées claires. Accord encore, avec la critique
d'une pensée toute formalisée, dans laquelle le signe a purement et

simplement supplanté le réel. Ce double refus, je le partagerais assez

complètement avec les deux conférenciers.
Mais cela signifie-t-il que la connaissance «analytique» comme

telle serait à rejeter?
Je ferais d'abord remarquer, par un argument «ad hominem»

sans méchanceté, que la connaissance analytique et le langage y
correspondant ne semblent pas être tellement dépourvus de valeur
puisque c'est en se servant de ce langage que M. Piguet a défendu

sa thèse. Paradoxalement, il s'est efforcé à nous montrer l'inefficacité
de la pensée conceptuelle, en empruntant à celle-ci les instruments
et la charpente de son argumentation. Je crois qu'il y a ici plus qu'un
paradoxe facile. Si la chose est possible, n'est-ce pas que la cassure

entre pensée analytique et symbolique n'est pas aussi nette qu'on le

disait. Il est permis de le croire. J'irais même plus loin, et me
risquerais à opiner que cette affirmation, malgré les apparences
contraires, n'est pas si éloignée de la thèse de M. Piguet. En effet,
à la fin de son exposé, celui-ci fait appel à la pensée analogique. Il
serait évidemment illusoire de se baser sur cette seule expression pour
arriver sous le couvert d'une similitude purement terminologique
entre la connaissance analogique de M. Piguet et celle dont on parle
dans la tradition philosophique, à un accord qui, en réalité, n'irait
pas plus loin que les mots. Mais je crois qu'il y a ici plus qu'un
rapprochement verbal. D'ailleurs, le Professeur Ott lui aussi, après
avoir cité un texte - malheureusement pas très limpide - de K. Rahner,
dans lequel le symbole est rattaché, dans son fondement ontologique,
à la doctrine scolastique de l'analogie de l'être, constatait, malgré des

réserves sérieuses, une parenté fondamentale entre ses vues et celles

du P. Rahner. Tout ceci ne nous permet-il pas de soupçonner à

travers des oppositions réelles - qu'il ne s'agit pas de minimiser -
37



une parenté tout aussi réelle avec la doctrine de l'analogie de l'être,
d'origine aristotélicienne, prolongée dans la scolastique, malheureusement

méconnue ou dénaturée par une scolastique nominaliste ou
rationalisante, mais redécouverte aujourd'hui. Je verrais, dans cette
doctrine bien comprise, deux éléments qui me semblent du plus haut
intérêt pour le problème qui nous occupe.

Et d'abord, pour la doctrine de l'analogie de l'être, notre
connaissance est d'emblée posée dans une perspective d'être, c'est-à-dire
dans un horizon de totalité. En effet, la notion d'être n'est pas un
concept analytique comme les autres, signifiant tel ou tel contenu
bien délimité et détaché du reste. Puisque tout est saisi comme être,
la notion d'être débouche de soi sur le tout, est saisie de totalité.
Toute conceptualité prend sa valeur significative au sein de cette
perspective de totalité. C'est dans ce sens qu'il faut comprendre la
thèse scolastique classique du «ens primum cognitum». Non pas que
le contenu «être» soit historiquement le premier contenu thématisé et

explicite de notre connaissance. Mais dans toute connaissance, de la plus
primitive à la plus élaborée, il y a cette visée d'être comme élément

fondamental, et, en ce sens, premier. Ceci me semble extrêmement

important face aux réflexions critiques, adressées par M. Piguet à la
connaissance analytique. Ces critiques qui valent parfaitement pour
une pensée nominaliste ou rationaliste, tombent à faux lorsqu'on les

adresse à la pensée analogique de la philosophie scolastique. Je dirais
volontiers que pour cette conception - comme d'ailleurs pour toute
vraie intelligence de notre connaissance - une connaissance purement

analytique est une contradiction dans les termes. Toute
connaissance est toujours synthèse. Si, comme M. Piguet l'admet, la
pensée et le langage humain sont dominés depuis des millénaires par
la pensée conceptuelle, c'est que celle-ci n'est pas si analytique - et
donc si inadéquate - qu'il le croit. Autrement dit: si nous nous
fions tellement à la pensée analytique - c'est-à-dire conceptuelle -
c'est qu'elle se meut toujours déjà dans un horizon de synthèse.

L'analyse n'est possible que parce que la synthèse est toujours déjà
assurée d'avance. Si les concepts peuvent exprimer des réalités
déterminées, c'est qu'ils en découpent les contours dans une étoffe
de réalité, toujours déjà présente dans chaque contact connaissant

(au plan intellectuel, évidemment) avec n'importe quelle réalité.
C'est pourquoi à partir de n'importe quelle signification particulière,
il y a toujours moyen de rejoindre la totalité, puisque les significations

38



particulières ne nous sont jamais données que sur cet horizon de

totalité, dans lequel elles viennent s'inscrire, et à l'intérieur duquel
elles cohérent.

C'est le tort de la pensée rationaliste de croire qu'il y a réversibilité
complète entre l'analyse et la synthèse. La synthèse précède et
déborde toujours l'analyse, et ne peut jamais être adéquatement
saisie à travers cette dernière.

C'est ce qui fait le dynamisme profond, que rien n'arrêtera jamais,
de notre connaissance. Ou, pour l'exprimer en termes plus réalistes:
le réel ne peut jamais être parfaitement reconstitué à travers des

concepts, c'est-à-dire ne pourra jamais être adéquatement saisi ou
exprimé dans une pensée analytique. Ceci, ne rejoint-il pas de façon

frappante une des préoccupations majeures de mes deux devanciers
à cette tribune? Pour ma part, je le croirais.

Ceci d'ailleurs m'amène à une deuxième constatation, que j'ai déjà
mentionnée en passant, mais sur laquelle je voudrais insister davantage.

Les significations - concepts - se révélant toujours à l'intérieur d'un
horizon, sont nécessairement reliées entre elles. Et c'est là, à mon
avis, que l'on peut trouver le fondement ontologique de la possibilité
du symbole. On a relevé l'aspect relationnel - le Verweischarakter -
du symbole, qui, à travers sa saisie nous rend présent une réalité qui
le dépasse et le déborde. D'où le symbole tient-il cette possibilité de

dépassement? N'est-ce pas, en dernière analyse, parce que la réalité
du symbole est ontologiquement reliée à tout un contexte de réalités,
non pas par une pure relation de surcroît, ou par une décision

arbitraire, mais par ce qu'elle est en elle-même. C'est ce que la
doctrine classique de la relation transcendantale a tâché d'exprimer.
Toute réalité, n'importe laquelle, dit toujours déjà une référence à

plus qu'elle-même, puisqu'elle n'est elle-même que dans un contexte
de réalité, auquel elle est reliée de par son être même. Les preuves
classiques de l'existence de Dieu, dont on a dit tant de mal, et que
l'on a surtout si mal comprises, ne sont, au fond, pas autre chose

qu'une mise en valeur technique de ce «Verweischarakter» que
contient chaque être par rapport à sa source.

Ces preuves, qui dans leur expression technique peuvent nous

apparaître comme des formalismes abstraits, bien éloignés de la
réalité, sont plus proches des symboles du Professeur Ott qu'on ne le

croirait à première vue.

39



Il est évident - et heureux - que l'Ecriture n'emploie pas une
dialectique si austère que celle des preuves de l'existence d'un Etre
absolu, pour nous mettre en présence de la réalité vivante de Dieu.
Néanmoins, elle emploie le même procédé fondamental, en se basant,

non sur des notions techniquement décantées, mais sur des

expériences concrètes, qui n'ont pas été dépouillées de leur résonnance
affective et émotive, et qui, par là même, sont plus proches de cet
horizon de réalité et de totalité dont nous parlions. Notons seulement

en passant, que cette richesse affective et émotive ne nous condamne
nullement à la subjectivité, comme on a trop coutume de le penser.
En effet, cette dimension affective est, elle aussi, une dimension de

réalité, qui en manifeste mieux que des concepts, la plénitude et la
richesse.

Or, il me semble que c'est le propre du symbole de nous faire
coïncider, à travers une expérience concrète, avec une réalité plus
grande, plus mystérieuse que nous arrivons difficilement à exprimer
en concepts. Dans ce sens, nous communions davantage avec la

réalité, surtout avec la réalité transcendante de Dieu, à travers des

symboles, qu'à travers des concepts, si techniquement parfaits soient-
ils. Je rejoindrais ici, je pense, ce que le Professeur Ott a dit sur les

caractéristiques du vrai symbole, plus spécialement son caractère

irremplaçable (Unersetzlichkeit), sa dominance par rapport à

l'étirement du temps en passé, présent et futur. J'estime également

rejoindre dans ce que je viens d'exposer, ce que M. Ott a nommé de

façon si heureuse la «Unkonturierte Konkretheit» du symbole, qui
le place entre le «Konkrete Einzelding» et le «Generell Abstraktes».

Il serait toutefois illusoire, à mon sens, de vouloir supprimer,
comme semble vouloir le faire M. Piguet, toute distance entre le

symbole et le symbolisé. S'il y a toujours, ontologiquement fondé,
relation entre le symbole et ce qu'il symbolise, il n'y a jamais coïncidence

pure et simple. Une certaine «distance» me semble même
constitutive du symbole : c'est identiquement son «Verweischarakter».
Ceci d'ailleurs - et c'est important dans le cadre de notre discussion -
affecte nécessairement la connaissance symbolique d'une dimension

analytique, qui ne saurait jamais être complètement dépassée.

Notre pensée tend à épouser le réel, et ne peut le faire qu'en
s'installant dans l'horizon de totalité, qui est précisément un horizon
de réalité. Mais, cette totalité est articulée, structurée, ontologiquement.

Nous ne pouvons atteindre ces articulations qu'en les thémati-

40



sant, c'est-à-dire en les conceptualisant. C'est la justification, en même

temps que l'avantage, de la pensée conceptuelle.
Mais c'est l'avantage tout aussi indéniable de la pensée

symbolique, de nous donner un accès privilégié à la cohérence intime du
réel. C'est là sa valeur éminente de connaissance, qui prend toute son

importance, lorsqu'il s'agit de nous mettre en présence de la
Transcendance, dans son mystère inaccessible à nos concepts univoques.

Notons pourtant qu'à côté de ces concepts univoques, la grande
tradition scolastique connaît les notions analogiques qui, tout en

appartenant au registre de la connaissance conceptuelle, n'en partagent

pas le caractère analytique. Ce sont des notions qui réunissent

pour ainsi dire en elles les avantages des connaissances conceptuelle
et symbolique à la fois. Il n'est pas possible, dans le cadre de cette

intervention, de faire tout un exposé sur cette connaissance analogique
au sens le plus fort et le plus ontologiquement valable du mot.
Faisons simplement remarquer que, pour nous communiquer les

vérités les plus fondamentales concernant la réalité transcendante de

Dieu, les Ecritures ont recours, avec une certaine prédilection, à des

notions de ce type. Le Père et le Christ sont Un; le Christ est la
Vérité; Dieu est Esprit; Il est Amour; sa Volonté est sainte. Il serait
facile de multiplier ces exemples; le message chrétien par là dépasse

la connaissance par symbole, aussi bien que celle des purs concepts
univoques, pour exprimer la transcendance divine dans des notions
à portée transcatégoriale ou transcendantale (et donc non analytiques
au sens strict du terme). Car si la connaissance conceptuelle uni-

voque nous enferme dans des limites trop étroites pour pouvoir
signifier la totalité et la transcendance, les symboles, eux, restent

trop ancrés dans le monde sensible pour rendre présente de façon
suffisamment adéquate la réalité suprasensible du Dieu transcendant.

Mais il est temps de mettre fin à ces considérations. Elles sont loin
d'être exhaustives. Si, au moins, elles ont pu faire entrevoir, à travers
les divergences qui nous séparent, une direction commune dans la
recherche de la vérité, je n'en serais que trop heureux.

4 Studia Philosophica XXIV 41


	Valeur de connaissance du symbole : introduction à la discussion

