Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Le symbole et ses valeurs de connaissance
Autor: Piguet, J.-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die beiden gebriduchlichen deutschen Ausdriicke «Sinn-Bild» und
«Leit-Bild» scheinen mir hier sehr angemessen und sagekriftig. Das
Real-Symbol ist ein Bild, eine Gestalt —sichtbarer oder anderer Art.
Es hat in jedem Fall etwas Gestalthaftes und insofern Bestimmtes.
Es ist wiedererkennbar, so wie eben Gestalten wiedererkennbar sind,
und in gewissen Grenzen reproduzierbar. Aber es ist eine Gestalt,
ein Bild, das einen Sinn mit sich tragt, eine Dynamik der Bedeutsam-
keit, die iiber die Grenzen der Gestalt hinausstrémt und wieder zu
ihr zuriickstromt. Das Symbol ist ein Bild, das gleichsam eine Aura
des Sinns um sich verbreitet und damit Menschen leitet auf ihren
Wegen.

Die Geschichte der Menschen kristallisiert sich um solche Sinn-
Bilder und Leit-Bilder. Ahnungen und Befiirchtungen, Sehnsucht,
Wagnis und Treue sind durch sie in mannigfacher Weise geleitet.
Einige Sinn- und Leit-Bilder aber sind, die nicht aus partikuldren
Schicksalen von Einzelnen oder Gruppen erwuchsen, sondern von
anderer Instanz her den Menschen letztgiiltig gegeben wurden,
damit sie in ihnen sich selbst und das Ganze der Geschichte in ihren
jetzten Strukturen erkennen. Doch dieser Satz liegt — vorlaufig —
wieder auBlerhalb des Bereichs philosophischer Analysen.

LE SYMBOLE ET SES VALEURS DE CONNAISSANCE
par J.-Claude Piguet

Deux mots semblent requis, pour situer mon projet face a celui de M. Ott.
En apparence, en effet, M. Ott affirme une identité des valeurs de connaissance
et des valeurs d’étre du symbole, ce que je parais nier dans les pages qui suivent.

En réalité M. Oti n’a parlé que des symboles qu’il appelle «réels», au
sujet desquels j’affirme aussi Uidentité¢ des deux valeurs de Uétre el de la con-
naissance, & condition d’enlendre par «connaissance» le Verstehen. Le Ver-
stehen est pour moi Uintuition par laquelle I esprit « mime» le cours intérieur d’un
étre en I’épousant dialectiquement; I’Erkennen, en revanche, désigne un pouvoir
analytique et relationnel de Uesprit aux prises avec 'extériorité d’une réalité par
le truchement d’un langage et d’ume pensée entrant précisément en relation
externe avec cetle réalité. Comprendre une symphonie, ce n’est pas encore Iexpli-

17



quer; et Uexpliquer, ce n’est pas nécessairement I avoir comprise. Expliquer une
Sigure géométrique par les signes de Ialgébre, c’est en revanche avoir « compris»
la figure (en géomélrie analylique), mais le verbe «comprendre» n’a ici le
sens que de I’allemand «erkenneny.

Un second point est important, qui touche au rapport au langage. M. Ot
affirme Uidentité, dans le symbole réel, du mot et de la chose, du symbole et son
expression. Seulement il entend ict non pas le langage qui porte sur le symbole,
c’est-a-dire le langage de Uinterpréte, mais bien le langage qu’est le symbole,
sur lequel porte une enquéte herméneutique. Sans nier un instant cette conaturalité
du symbole et du langage qu’il est, je demande que soit pris en considération
le langage par lequel interpréle interpréle précisément celle conaturalité; ce
qui est poser le langage d’une part du cité de la chose interprétée, et d’autre part
du coté de Pinterprétation du symbole. Il ne suit pas en effet que ces deux
langages n’en sotent nécessairement qu’un seul.

Tout symbole comporte deux valeurs fondamentales: une valeur
d’étre et une valeur de connaissance. Sa valeur d’étre consiste en la
présence, en lui, de quelque chose et non de rien: ainsi la patrie est
présente dans le drapeau qui la symbolise. Par sa valeur de connais-
sance, en revanche, le symbole fait connaitre: ainsi le drapeau porté
par un soldat me permet d’identifier la nationalité de ce soldat.
Toutes choses sont a cet égard des symboles: un poteau indicateur, un
mythe religieux, une équation algébrique sont des symboles qui ont
valeur d’étre et qui symbolisent des réalités: la ville voisine, un certain
état des religions anciennes, un mouvement moléculaire; et en méme
temps tous ces symboles servent la connaissance: ils révélent, mani-
festent, éclairent ou analysent.

La thése que j’aimerais présenter ici est que ces deux valeurs du
symbole, sa valeur d’étre et sa valeur de connaissance, sont inverse-
ment proportionnelles. Quand la valeur de connaissance croit, la
valeur d’étre décroit; ainsi les symboles algébriques s’amenuisent
ontologiquement jusqu’a devenir de simples signes sans valeur d’étre,
en proportion des services qu’ils rendent a4 la connaissance scienti-
fique. Inversement, la valeur d’étre d’un symbole croit quand décroit
sa valeur de connaissance; un mythe archaique, par exemple, est
doué d’une trés grande structure ontologique; il est structuré et
ordonné en intériorité de fagon contraignante. Or quelle sorte de
connaissance nous livre-t-il, ou plutét nous permet-il vraiment une
connaissance? On en peut douter, puisqu’en son étre s’unissent indis-

18



sociablement la chose connue et la connaissance de la chose. Et
Bultmann, pour transformer le mythe chrétien en instrument de
connaissance, doit d’abord le démythologiciser.

L’usage est d’appeler symboles les seuls symboles doués d’une forte
valeur d’étre, et de réserver le terme de signes aux symboles pourvus
d’une grande valeur de connaissance. C’est oublier que tout signe est
symbole, et tout symbole signe. C’est pourquoi il vaut mieux parler
de la valeur d’étre et de la valeur de connaissance d’un symbole, le
symbole étant défini, au sens large, comme le porteur d’une significa-
tion, comme un Sinnirdger. On peut parler aussi, comme le fait Husserl,
de la fonction expressive et de la fonction représentative de tout
symbole: un poteau indicateur a une fonction représentative évidente:
il indique la ville voisine. Mais sa fonction expressive, pour étre
cachée, n’en est pas moins réelle: il témoigne des intentions touristiques
du syndicat d’initiative de la ville voisine, des intentions publicitaires
de la maison Michelin ou Citroén, ou de la prévenance de 1’Auto-
mobile-Club.

Ces deux valeurs ou ces deux fonctions du symbole varient pour-
tant en sens inverse ’une de ’autre. Représentatif, le poteau indicateur
témoigne médiocrement de ses origines; mais s’il les exprime, alors il
indique mal et devient panneau publicitaire. Cela revient a dire que
dans les symboles le pouvoir explicatif et la force compréhensive sont
inversement proportionnels.

Par pouvoir explicatif, j’entends que tout symbole tend a se
substituer & la chose signifiée pour la révéler en servant ainsi la con-
naissance de la chose. Ainsi les équations algébriques se substituent
aux figures de la géométrie dans la géométrie analytique cartésienne.
Or ce pouvoir explicatif du symbole est un pouvoir: I’équation est
explicative avant méme qu’on 'applique & une figure et contient
éminemment en elle le principe méme de ’explication.

Au pouvoir explicatif du symbole s’oppose sa force compréhensive.
Par force compréhensive j’entends que tout symbole nous place
d’emblée a une certaine proximité de la réalité qu’il symbolise. Par
le mythe nous sommes ainsi placés a proximité de la réalité vécue
sous forme mythique; les paraboles de I’Evangile nous approchent
de la Bonne Nouvelle, quelque difficulté — et méme quelque impossi-
bilité qu’il y ait a mesurer la distance qui nous en séparerait.

Considérons maintenant un symbole doué d’un pouvoir explicatif
considérable. Il s’agira de montrer — et cela fera la premiére partie de

19



ce travail — que sa force compréhensive est minime; en d’autres termes
plus un symbole sert la connaissance, moins il est, et moins il touche
Pétre. Tout se passe comme si le symbole a grand pouvoir explicatif
nous ¢loignait de I’étre au lieu de nous en approcher. Pour faire
connaitre, il doit cesser d’étre.

Si en revanche on accorde au symbole une trés grande force com-
préhensive, il cesse en proportion de servir la connaissance. Tout se
passe alors comme si 4 proximité de I’étre s’effagait le connaitre.
La seconde partie de ce travail s’attachera a de tels symboles et a la
possibilité¢ de les interpréter selon I’étre dont ils témoignent et non
selon la connaissance qu’ils livrent.

Avant d’entrer dans la partie centrale de mon exposé, j’aimerais
encore relever que tout symbole se présente en extériorité sous trois
aspects. Premi¢rement un symbole a ’aspect d’une réalité, d’une
chose dans le monde; a cet égard, il tombe sous une enquéte ontolo-
gigue. En second lieu un symbole a un aspect de pensée et se préte a
une étude de logique. Enfin tout symbole posseéde un aspect de langage,
qui I'offre aux prises de la Sprachphilosophie. Aucun de ces aspects n’est
exhaustif, et chacun se préte a une entrée particuliere qui mene
au cceur du phénomeéne. Mais si I'un des aspects est privilégié, par
exemple I’aspect «langage», il suit de 12 une mise en position des
deux autres aspects qui est fonction directe de I’entrée choisie. On
n’élucide pas le phénomeéne du symbole sous son aspect de langage
sans mettre en cause son aspect de réalité et son aspect de pensée.

Il importe pourtant de donner d’emblée au terme de langage une
extension plus vaste qu’on ne le fait habituellement, plus vaste en
particulier que ne I’est celle du terme allemand Spracke. Par langage, il
faut donc entendre non seulement nos diverses langues modernes
(allemande, francaise, italienne, etc.), mais encore la peinture, la
musique, I’algebre, les formalismes logiques, etc. Comme langage, un
symbole est donc ce que Jaspers appelle un chiffre.

Ceci précisé, entrons dans le cceur du sujet et montrons qu’un
symbole sert d’autant mieux la connaissance humaine qu’il perd sa
valeur d’étre. Cela revient a dire que valeur d’étre et valeur de con-
naissance d’un symbole, qui sont complémentaires, se desservent
mutuellement.

A vrai dire ces deux valeurs semblent déja antagonistes aussi haut
qu’on remonte dans I’histoire de I’Occident. Les dictionnaires nous
apprennent en effet qu’originairement le symbole était un objet coupé

20



en deux dont chaque héte conservait une moitié pour se faire recon-
naitre. D’emblée donc le symbole a possédé deux valeurs, une valeur
d’étre et une valeur de connaissance, qui sont antagonistes. Servant
la connaissance, le symbole n’est plus que la moitié de son étre (c’est
I’objet coupé en deux) ; et si son étre est entier, il ne permet pas encore
de se reconnaitre.

On voit ainsi que d’emblée le symbole a possédé un statut équi-
voque et a entretenu un antagonisme en son sein: il rapproche de
I’étre en méme temps qu’il nous en éloigne, et il permet la connais-
sance sans nous faire encore rien connaitre.

Il est difficile de dire quand la conscience occidentale a commencé
par privilégier de facon décidée la valeur de connaissance du symbole.
Pour cela, il fallait prendre conscience de la possibilité de représenter,
par le symbole, une réalité éloignée par une réalité prochaine, ce qui
définirait & nos yeux le symbole dans sa fonction représentative et
dans sa valeur de connaissance. A beaucoup d’égards les fables
d’Esope sont déja une tentative, par la fabulation, de se représenter
le monde humain par le monde animal. Mais la relation d’un monde
a l'autre, la relation symbolique elle-méme, ne se réfléchit dans la
conscience qu’a I’époque stoicienne. C’est alors en effet que la philo-
sophie stoicienne saisit pour soi le rapport symbolique lui-méme,
c’est-a~dire le rapport qui unit un signifiant & un signifié: fo semainon
et to semainomenon. Cette prise de conscience correspond du reste a la
séparation effective de ce que nous appelons d’un c6té la réalité,
c’est-a-dire ’ensemble des pragmata, et d’un autre coté la conscience
qui pense et qui s’exprime, a savoir les lecta. L’aspect représentatif du
symbole découle alors du fait que la conscience lit les pragmata au
travers des lecta et déchiffre les réalités corporelles au travers de ces
réalités incorporelles que sont les lecta.

Or la fonction représentative des lecta est une fonction de connaissance.
Les lecta symbolisent les pragmata, la pensée et le langage humains
symbolisent la réalité, le signifiant symbolise le signifié. Or quelle est
la valeur d’étre de ces lecta mis ainsi au service de la connaissance des
pragmata? En fait ce n’est plus une valeur ontologique, mais une
valeur logique, ou, dirions-nous aujourd’hui, une valeur grammaticale.
La grammaire stoicienne est en effet une maniére de se représenter le
logos; elle double en connaissance le contenu ontologique du logos
et reflete pour ainsi dire de manieére oblique le logos méme. La
découverte de la valeur attributive du verbe étre, par exemple,

21



qui semble devoir étre attribuée a Eudéme déja (d’apres Prantl,
I, 355), c’est-a-dire a un disciple d’Aristote, montre que la valeur
ontologique du verbe étre est doublée de sa valeur prédicative, c’est-
a-dire logique, au moment ou, comme dit Prantl, le verbe étre se
prédique lui-méme. C’est a la méme époque du reste que prennent
naissance les catégories grammaticales fondamentales, noms et
classification des temps, dénomination, en particulier, de I’aoriste
comme temps «indéterminé», noms et classification des cas et des
modes, toutes choses qui créent une distance au sein de I’étre entre ce
qu’il est et la maniére que les lecta ont de se le représenter et de le
«symboliser» grammaticalement.

La grammaire stoicienne, par quoi il faut du reste entendre bien
davantage que ce que nous comprenons aujoud’hui sous ce terme,
joue donc le role d’un signifiant dont 1’étre méme est le signifié.
Ainsi nait un intervalle entre le dire des choses et les choses simplement
dites, intervalle qui est celui du connaitre a I’étre. Le dire devient alors
symbolique des choses dites, dans la mesure ou il les représente et
cherche a les expliquer. Or, voila qui va indiscutablement dans le
sens de la connaissance des choses: je connais une langue par sa
grammaire; mais c’est au détriment de la charge ontologique: des
énoncés grammaticaux n’auront jamais méme poids d’étre que les
textes sur lesquels ils portent et dont ils rendent compte. De la méme
maniére ’explication d’une symphonie, si utile pour la connaitre,
n’aura jamais méme poids ontologique que la symphonie elle-méme.

On voit ainsi que la valeur de connaissance a été acquise a I’époque
stoicienne au prix de la valeur d’étre. Car pour connaitre le logos, le
stoicisme a dii cesser d’habiter en son sein pour se situer en dehors et
le survoler avec les yeux de la connaissance. Si donc les lecta symboli-
sent les pragmata en se liant a4 eux par un rapport de signifiant a
signifié, c’est que les lecta ont définitivement cessé d’étre des pragmata.
Ils sont en effet incorporels, alors que toute chose, pour le stoicisme, est
corporelle.

Le symbole a donc perdu en étre ce qu’il a gagné en connaissance.
En symbolisant I’étre, il se contraint a ne plus étre ce qu’il symbolise
et & symboliser ce qu’il n’est pas. Or quel est I’étre trés particulier
auquel peut encore prétendre le symbole comme tel? Ce ne peut plus
étre un étre réel, mais ce sera, plus tard, un étre de raison. Trés tot,
en effet, la logique latine s’est apergue que certaines structures lin-
guistiques énongcaient des faits réels, disaient quelque chose, et se

22



liaient a I’étre réel en le prédiquant. Ainsi quand je dis que Pierre
est malade, j’énonce un fait réel et j’attribue a un Pierre réel une mala-
die tout aussi réelle. De telles structures linguistiques, parce qu’elles
prédiquent I’étre, sont dites structures catégorématiques. 11 faut remar-
quer que I’étre ainsi prédiqué n’est pas nécessairement une réalité que
nous appellerions matérielle ou positive, c’est-a-dire constatée a la
manié¢re d’un fait physique; cela peut tout aussi bien étre une réalité
que nous nommerions «morale» ou psychologique: par exemple,
dans la phrase: «Je dis que Pierre est malade», le verbe «Je dis» est
une structure catégorématique qui affirme la réalité de mon assertion,
car c’est moi, précisément, qui énonce cette vérité que Pierre est
malade.

Par conséquent dans cette phrase: «Je dis que Pierre est malade»,
tous les termes sont des structures catégorematiques, a la seule excep-
tion de la conjonction que. Car si tous les autres termes symbolisent un
état de fait réel, le terme «que» ne symbolise aucun état de fait réel.
La seule valeur de la conjonction gue est une valeur de connaissance;
dans le monde réel, ou imaginaire, ou méme possible, il n’y a aucune
place pour un étre qui serait I’étre de la conjonction gue.

Or les structures syncatégorématiques existent. Que sont-elles?
On saisira mieux le probléme si on se référe aux structures syncaté-
gorématiques postérieures que sont les grandeurs mathématiques.
Dans I’algebre en effet, qui est une pensée symbolique, les symboles ne
symbolisent plus un ens reale qu’ils auraient pour tiche de connaitre;
mais ils ne sont eux-mémes que ce que leur seule valeur de connais-
sance les fait étre. Le nombre entier positif, par exemple, peut bien
encore passer pour une structure catégorématique: disant qu’il y a
dix-huit pommes dans mon panier, je prédique encore I’étre. Mais les
nombres négatifs, et a plus forte raison les nombres imaginaires, ou
méme le simple nombre zéro, cessent définitivement de prédiquer
I’étre réel.

On sait historiquement quelles ont été les difficultés théoriques qui
firent obstacle au XVe et XVIe si¢cle a 'usage du nombre zéro, de
méme que des nombres négatifs et des nombres imaginaires. Le
nombre zéro, en effet, s’il doit prédiquer 1’étre, ne peut prédiquer que
le néant. Il est I'idée méme du néant. Or la relation symbolique du
signifiant au signifié ne peut étre dans ce cas que la relation d’un
signe a rien du tout, si bien que la relation s’abolit elle-méme dans
la mesure ou il n’y a plus rien a symboliser. Le nombre zéro perd

23



donc tout étre réel, tout ens reale. De méme les nombres négatifs:
si + 2 renvoie encore a I’existence au moins possible de deux pommes,
— 2 ne renvoie qu’a ’existence impossible de moins deux pommes,
c’est-a-dire a la non-existence tout court. Avec les nombres imagi-
naires, le probléme s’éléve au carré: i = /—1 est un nombre qui non
seulement ne renvoie pas a quelque chose de réel, mais qui ne ren-
voie a aucun nombre réel.

Le seul étre dont puissent étre ainsi doués de tels symboles qui ne
symbolisent plus rien est I’étre de raison, U’ens ratiomis, élaboré par les
scolastiques et repris par Leibniz. C’est du reste sur cette idée, qui est
essentiellement nominaliste, qu’ont vécu non seulement la science
classique mais presque toute I’épistémologie moderne.

La science contemporaine pourtant va si loin dans I’élaboration de
tels étres de raison que la pensée humaine elle-méme tend a ne plus
s’y reconnaitre, si bien que les symboles scientifiques tendent a perdre
cet ens ralionis exactement comme les structures syncatégorématiques
avaient perdu tout ens reale. J’en veux pour exemple I’examen de ce
probléme hautement leibnizien des principes fondamentaux de la
raison. Leibniz avait cru trouver ce principe, destiné a unifier autant
la logique que les mathématiques, dans les relations d’identité et
de contradiction. Or la logique contemporaine s’est attachée au
méme probléme, a la suite des Principia mathematica de Russel-White-
head, et a cherché la relation logique fondamentale a partir de
laquelle toutes les relations de la pensée humaine pouvaient étre
déduites. C’est aller exactement dans le sens de Leibniz, mais avec
beaucoup plus de rigueur et avec des moyens formels que Leibniz ne
connaissait pas. Or les logiciens Nicod-Sheffer ont démontré qu’une
seule relation logique remplissait cet office: la relation dite d’incom-
patibilité. Cette relation affirme que deux propositions ne peuvent
pas €tre vraies en méme temps. On voit ainsi que le probléme de
Leibniz a certes re¢u une solution, mais une solution qui est bien
paradoxale: car pour la pensée humaine avide de vérité, la seule
relation logique qui I'unifie tout enti¢re est celle qui affirme que le
vrai n’est pas compatible au vrai. La relation qui est ainsi censée
unifier logiquement la totalité des énoncés vrais se trouve donc moins
étre une relation qu’une non-relation, une absence de relation entre
le vrai et le vrai. Il est alors juste de dire que le principe fondamental
que les logiciens attribuent & la pensée humaine est un principe qui,
pour la pensée, est dépourvu de tout ens rationis et se contente, finale-

24



ment, d’un ens que j’appellerai I'ens fermini. Le symbole logique, en
effet, s’est amenuisé au point de n’étre plus qu’un signe sur le papier,
et il se voit doué moins d’un étre de raison que d’un étre de langage,
d’un étre graphique.

En conclusion de cette premiére partie, on constate que les sym-
boles acqui¢rent un pouvoir explicatif au détriment de leur structure
d’étre, par quoi j’entends qu’un symbole se met d’autant plus au
service de la connaissance que, d’une part, il se tient & une plus
grande distance de la chose qu’il veut connaitre et qu’il tend & sur-
voler, et que, d’autre part, son étre méme s’amenuise en proportion,
perdant tout d’abord Pens reale pour ne conserver qu’un ens ration:s,
et perdant dans les pointes extrémes du formalisme logique son étre
de raison pour ne conserver qu’un étre graphique, un ens lermini.
Tout se passe comme si le symbole, dans son intention de servir la
connaissance humaine, obligeait sans cesse a penser les signes a la
place des choses signifiées, si bien que finalement, a force de penser
les signes, on oublie les choses.

On voit donc que le proces intenté ici a la pensée symbolique touche
aussi la formalisation, si formaliser veut dire, selon une excellente
formule de Lambert, penser les signes a la place des choses. Et en
derni¢re analyse, ce proceés touche au premier chef ce que Sartre
appelle la raison analytique. La raison analytique se reconnait en effet
a deux traits: d’une part elle pense le tout sous les espéces de la partie
en symbolisant le tout par la partie et par la composition des parties:
ce qui revient, au vu de ce qui précéde, a oublier la totalité. D’autre
part la raison analytique pense par relations, ainsi que le remarquait
déja Nietzsche, et elle substitue sans cesse aux choses liées la liaison
qui les tient ensemble: au lieu de saisir la chose différente, elle pense
la différence entre les choses, laquelle n’est justement pas une chose.
Penser analytiquement, c’est donc penser la partie en oubliant le tout,
et c’est penser la relation entre les choses au lieu de penser les choses.

I1 va s’agir maintenant, dans une seconde partie, de montrer que la
valeur d’étre du symbole n’a jamais cessé d’exister, mais qu’elle a été
simplement oubliée par une raison soucieuse de connaitre I’étre par le
symbole davantage que de connaitre la valeur d’étre du symbole.

Or la valeur d’étre d’un symbole, c’est sa fonction expressive, ou,
si 'on veut, sa force compréhensive. Comment parvenir a s’en ap-
procher, tel est le probléme qui nous occupe maintenant et qu’il
convient d’aborder dans son ampleur.

3 Studia Philosophica XXIV 25



Le procés qui vient d’étre intenté a la raison analytique a été en
effet mené au nom de la raison dialectique. Et I’antagonisme de la
valeur d’étre et de la valeur de la connaissance du symbole n’est qu’une
forme particuli¢re et privilégiée de I’antagonisme qui oppose la
raison dialectique a la raison analytique.

C’est la raison analytique, en effet, qui veut connaitre; c’est elle qui
vise ’étre comme un bien, qu’elle aimerait capitaliser et monnayer
sous forme de connaissances reliées les unes aux autres. Et c’est pour
mieux connaitre qu’elle se représente sans cesse son objet, ne pouvant
le tenir en main que s’il se préte a sa prise; aussi modele-t-elle 1’étre
sur le connaitre. Son idéal, c’est alors I’explication, c’est-a-dire la
substitution a la réalité des raisons qui la font connaitre.

La raison dialectique, en revanche, cherche a partir d’abord de
I’étre; elle voudrait mimer 1’étre, en épouser le mouvement propre, en
suivre les fluctuations. Elle est ainsi un exercice de lecture d’abord:
I’étre nous parle, et il faut avant toute autre occupation apprendre a
I’écouter. La raison dialectique veut donc lire I’étre du dedans comme
expression, au lieu de se le représenter du dehors; elle veut moins
expliquer que comprendre d’abord. Elle est d’abord intuition.

Cela ne signifie pas que la raison dialectique renonce a connaitre
cet étre dont elle épouse le mouvement propre; mais sa connaissance
sera postérieure A la compréhension. La dialectique veut interpréter
ce qu’elle comprend, au lieu de comprendre en interprétant. C’est
pourquoi elle doit chercher & compléter I'intuition de la recherche
d’une méthode propre a I'intuition. La raison dialectique a ainsi une
double tache: ontologie et logique.

Or sitét qu’on considére le symbole sous I’ceil dialectique, sa figure
change du tout au tout. Sa valeur de connaissance, dont j’ai dit
qu’elle entrainait la perte de I’étre, se change en plénitude d’étre; sa
fonction représentative s’abolit au profit de sa fonction expressive;
son pouvoir explicatif se mue en une force compréhensive. Loin de
nous en éloigner, le symbole nous place alors 4 proximité immédiate
de I’étre. La raison analytique avait en eflet obligé le symbole a
toujours mieux servir la connaissance, a toujours mieux représenter,
A toujours mieux expliquer; et la raison dialectique demande au
symbole de mieux étre, de mieux exprimer et de mieux faire compren-
dre. C’est la raison analytique qui a vu dans la notion archaique du
symbole la division en deux d’un objet et la composition postérieure
des deux moitiés: car diviser et composer sont des opérations analy-

26



tiques. Et c’est la raison dialectique qui lit dans ce méme symbole
archaique — sorte de symbole des symboles — I'unité dialectique, le
mouvement méme du prochain a I’éloigné et de I’éloigné au prochain,
le trajet de la séparation a la présence et de la présence a la séparation.

Mais qu’est-ce alors qu’un symbole sous I’ceil de la dialectique?
Qu’est-ce que la raison dialectique? Tout change alors, disais-je, et la
figure du symbole devient tout autre. Toutefois il n’est pas facile de
dire ce qui change, ni de dire ce qu’est cette nouvelle figure.

Cette difficulté provient d’une cause évidente. J’ai dit au début de
cet exposé que tout symbole possédait trois aspects: premi¢rement un
aspect en réalité, ou aspect ontologique; deuxi¢mement un aspect en
pensée, ou aspect logique; et troisitmement un aspect de langage.
Or si 'on place un symbole sous I’ceil de la dialectique, ce sont ces
trois aspects qui doivent changer, et non pas I'un seul d’eux. Par
exemple, il serait vain de poser la réalité dialectique du symbole pour
continuer a penser cette réalité selon des schémas analytiques;
car c’est une chose que de penser des totalités dialectiques, et une
autre chose que de penser dialectiquement une totalité. C’est I’erreur
du marxisme, releve Sartre, que de s’imaginer que la nature, pour
avoir été pensée dialectiquement, devient par cela méme une réalité
dialectique; ce serait du reste un peu I’erreur inverse de Sartre, pour
le dire en passant, de croire qu’en posant la réalité dialectique du
devenir historique, il a su du méme coup la penser dialectiquement.

Si donc un symbole placé sous I’ceil de la dialectique change de
figure, cela signifie que doit changer aussi lamaniérede ’appréhender;
a la modification de son statut ontologique doit correspondre une
modification parallele de son statut logique. Ce n’est du reste pas
assez dire: les positions de langage doivent changer en proportion, car
toute structure logique demande & étre formulée. Interpréter dialecti-
quement un symbole, c’est donc lier de maniére non analytique (et en
donnant a ce verbe «lier» un sens qui n’est pas lui-méme analytique)
la réalité du symbole aux structures logiques requises pour ’appréhen-
der, et c’est de surcroit relier ces structures logiques a des positions
de langage adéquates.

Or nos langues modernes et la langue que nous, philosophes, par-
lons habituellement, sont un langage qui est tout entier structuré
analytiquement. La plus simple de nos phrases de philosophe prend
toujours I’allure d’une relation attributive (sujet, verbe, attribut) et
repose toujours sur l'idée sous-jacente d’analyser une substance par

27



ses attributs. Notre langage tenu est donc un langage analytique et
notre pensée qui s’exprime par ce langage est en proportion une
pensée analytique. Il suit donc que la raison dialectique, pour avoir
posé et fait comprendre la réalité dialectique du symbole, n’a fait
que la moitié ou plutét le tiers du chemin qu’elle doit parcourir; elle
doit encore créer des positions de pensée propres et recourir a des
positions de langage spécifiques. A sa tache ontologique s’ajoutent une
tache de logicien et une tiche de philosophe du langage.

Toutefois la raison dialectique est parvenue a attester ontologique-
ment ’existence de réalités qui sont irréductibles a4 la pensée ana-
lytique. Et c’est déja beaucoup. Qu’on songe par exemple a la prise
au sérieux du mythe platonicien ou chrétien, au renouveau des
études touchant la pensée archaique grecque ou a I'appréhension par
I’ethnographie des mythes préhistoriques; qu’on songe encore a un
Bachelard ou a un Jung; a chaque coup on s’apergoit que la prise au
sérieux de la structure dialectique de ces réalités symboliques a mis
en échec le rationalisme traditionnel.

Tout le probléme commence ainsi avec la maniére qui est requise
pour interpréter ces réalités de fagon non analytique, ce qui est poser le
probléme non plus de ’objet, mais des méthodes de la raison dialectique.
Car les taches de la raison dialectique sont multiples; son tort est
peut-étre d’avoir visé d’emblée trop haut, et d’avoir voulu intégrer
en elle ce que justement elle n’est pas, a savoir raison analytique.
Des taches de la raison dialectique, en effet, I'une me parait urgente:
s’attacher & ce que ’on peut appeler les lotalités internes, dont le trait
propre est le recours a la relation dite «interne»; et forger, a leur
propos, la méthode adéquate qui se mettra au service de la compréhen-
sion en intériorité de ces sortes de réalités. Comme «comprendre»
une totalité interne, c’est en épouser le cours intérieur et « mimer»
Pétre qu’elle est, il suit que, la compréhension de la réalité étant
livrée par une intuition spécifique, tout le probléme de la raison ana-
lytique est, au premier chef, de forger une méthode propre a lintuition
des réalités singuliéres. A ce point de vue, et si on les prend avec le recul
suffisant, les tentatives méthodologiques d’un Bergson et d’un
Husserl se rejoignent: elles cherchent une logique adéquate a 'intuition
du singulier, plutét que d’imposer une logique préalable «a la Hegel».

Toujours est-il que la raison analytique avait de son coté toujours
eu une maniére d’interpréter la réalité en fonction directe de procédés
analytiques; son ontologie avait été a4 'image de son épistémologie.

28



Cela avait valu a la philosophie les sommets de la pensée classique,
mais on s’apercoit aujourd’hui que les totalités internes sont restées
en dehors de toute saisie analytique: une ceuvre d’art échappe, hier
comme aujourd’hui, a I'enquéte analytique, et personne n’a pu
dire encore, selon la méthode analytique, ce qu’est la musique.

En fait, cela vient essentiellement de ceci, que les procédés spéci-
fiques de la raison analytique sont, comme je I’ai dit, de deux sortes:
le recours a la relation et a I’analyse. Or il se peut — et c’est déja
franchir un pas — que le refus systématique et méthodique de ces
procédés analytiques mette la raison dialectique sur la voie d’une
nouvelle logique.

La raison analytique a en effet toujours pensé le symbole sous la
catégorie de la relation. Elle a pensé moins le symbole que la relation
symbolique, qui relie le signifiant au signifié en se représentant ce
dernier.

Or c’est au refus de la relation que conduit I'interprétation dialec-
tique du symbole. J’en prends pour exemple le symbole littéraire.
I1 est trés tentant, lorsqu’on est placé devant un po¢me symbolique,
de tirer a partir de la matérialité du poéme une ligne qui conduirait a
sa signification spirituelle, exactement comme le signifiant stoicien
conduit en ligne droite au signifié. Lisant alors ce vers: «La chair est
triste, hélas, et j’ai lu tous les livres», je suis enclin a chercher, assez
vainement du reste, une sorte de réalité symbolique qui serait celle
de la «chair» en soi, telle qu’elle serait signifiée par le vers de Mal-
larmé. Or, en réalité, I'effort de Mallarmé vise non pas a distinguer
pour les unir les symboles verbaux des réalités qu’ils signifieraient, mais
a fondre, dans le verbe, le langage et la réalité. Le Livre des Livres,
dont révait Mallarmé, est une tentative de refermer sur soi la relation
que ’on pose habituellement entre le langage et la réalité, de maniére
que le langage soit toute la réalité et la réalité toute de langage, ce qui
abolit précisément la relation comme telle. Le symbole littéraire n’est
donc pas une relation, et I'on en dirait autant de I’image littéraire en
général: le vers de Racine: «La fille de Minos et de Pasiphaé» n’est
pas une périphrase destinée a signifier autrement une réalité supposée
immuable.

Ce point apparait encore mieux si I'on considére non pas 'image
littéraire mais I'image musicale. B. de Schloezer avait déja remarqué
que 'image musicale unifie de Pintérieur le signifiant et le signifié,
en abolissant toute relation externe et en rendant les significations de

29



la musique immanentes a I’acte qui les signifie. Dans cette voie Ernest
Ansermet va encore plus loin: P’acte imageant musical, dit-il en
substance, est I'image de I’existence affective de la conscience reflétée
dans les sons. On vérifie cela en considérant une image musicale qui
présente en extériorité toutes les apparences d’une relation: il s’agit
de ce qu’on appelle en technique musicale un «pont», qui conduit du
premier theme de la symphonie au second théme, qui relie donc les
deux thémes généralement antagonistes d’un allegro initial. Or le
«pont» n’est pas une relation: il est substance liant et liée a la fois.
Ce n’est que dans les ceuvres académiques (chez un Vincent d’Indy
par exemple, ou chez Saint-Saéns) que le pont s’affaiblit ontologique-
ment au point de devenir une relation qui, comme dit Leibniz, a un
pied dans une substance et ’autre dans une autre substance. Preuve en
soit que certaines symphonies inversent, a la réexposition, ’ordre des
deux thémes principaux: or le pont est alors toujours un nouveau pont,
alors que, lorsque j’ai passé de la rive gauche a la rive droite d’un
fleuve, c’est grdce au méme pont que je puis retourner de la rive droite a la
rive gauche. Le pont, dans une symphonie, n’est donc pas un pont
sur la riviére, mais il est la riviére méme, aux eaux sans cesse renouve-
lées et flanquée de ses deux rives.

Le symbole littéraire et I'image musicale sont donc, dans leur valeur
d’étre, des réalités irréductibles a la catégorie de la relation. La
raison analytique, qui pense toujours par relations, échoue donc a en
rendre compte. Cet échec est aggravé par le recours constant, par la
raison analytique, & son trait le plus distinctif qui est précisément
I’analyse.

Or l'analyse, c’est deux choses: c’est d’une part la division d’une
totalité en ses éléments ou en ses parties, ce qui définit I’analyse au
sens étroit; et c’est d’autre part la composition de cette totalité avec
d’autres, ce qui définit la synthése, opération inverse de I’analyse.
Le propre de la raison analytique ne consiste donc pas a analyser ou
a synthétiser, mais a affirmer 1’équivalence logique des deux opérations
de division et de composition. La raison analytique repose donc
d’abord sur la réversibilité affirmée de I’analyse et de la synthése, en
identifiant en particulier une totalité avec la synthése de ses parties
antérieurement analysées, ou, ce qui revient au méme, en identifiant
la totalité a la partie analytique d’une synthése postérieure.

L’examen du symbole religieux va permettre de montrer, avant de
terminer, quelles sont les difficultés de I’analyse ainsi entendue. Car

30



la Révélation chrétienne, dans sa valeur d’étre, est rebelle & une
interprétation analytique, et cela de deux maniéres: tout d’abord elle
n’est pas une partie destinée a composer une synthése plus large, et
secondement elle n’est pas une totalité destinée a étre décomposée.
Telles sont en effet les deux voies quiouvrent a une méthodeanalytique.

Or ce serait peut-étre l’erreur du libéralisme théologique tradi-
tionnel a la fin du XIXe si¢cle que d’avoir voulu composer la religion
chrétienne a I’aide des Ecritures ainsi qu’on batit une maison avec
des briques. La personne de Jésus risque alors de n’étre plus qu’un
moment dans une vaste évolution, laquelle, partant de la naissance du
sentiment religieux en Inde ou ailleurs, se trouverait traverser simple-
ment le Christ pour aboutir & notre propre religiosité ou peut-étre
méme plus avant, jusqu’au point Oméga du Pere Teilhard de Char-
din. Les Ecritures mémes deviendraient alors comme le cas particu-
lier d’une révélation plus générale, et c’est un fait que le libéralisme
n’en retient que les thémes qui sont universalisables, tels que, par
exemple, la Paternité de Dieu ou la Fraternité des Hommes. L’inter-
prétation libérale des Ecritures revient alors a les considérer comme
une partie destinée a prendre place au sein d’une totalité plus vaste,
totalité visée qui voudrait bien étre synthése mais qui, hélas, n’est que
trop souvent syncrése. Ce faisant, le libéralisme de la fin du XIXe
siecle a cédé a I'illusion selon laquelle une totalité donnée dans sa
valeur d’étre équivaudrait a cette méme totalité mise au service, comme
élément analytique, de la connaissance d’une syntheése postérieure.
Une telle illusion revient finalement a penser le symbole chrétien
non plus dans sa valeur d’étre, mais comme relation symbolique
ou les Ecritures sont un signifiant renvoyant a un signifié qu’on
voudrait connaitre, mais qui reste toujours au-dela, visé sans cesse
et jamais atteint, exactement comme la Croix a été au moyen age un
symbole dont la signification débordait largement les cadres histo-
riques du signifié.

On voit ainsi que lelibéralisme a exploité I’'une des voies qui s’ouvrent
a la méthode analytique: celle qui remonte de la partie donnée a la
totalité construite. Or la seconde voie de ’analyse est inverse: elle
descend de la totalité donnée a la partie qui la contiendrait pour ainsi
dire en germe. On pourrait & cet égard — mais cela dépasse mes
compétences — renvoyer, dos a dos et au nom d’'un méme examen
critique de la méthode analytique, la théologie libérale et celle de Bult-
mann. Car lorsque Bultmann cherche le noyau central du Christia-

31



nisme, lorsqu’il veut retrouver ce qu’il appelle I’«intention authen-
tique» du message chrétien, il distingue le Kérygma des images
mythiques qui font corps avec lui et cherche a réduire la totalité a sa
partie signifiante. Il inverse donc le mouvement logique du libéralisme
en cherchant non plus a batir une maison avec des briques, mais a
retrouver I’habitat d’une maison dans les seuls plans qu’il en tire.
Descendant de la périphérie au centre par ablation des contours
extérieurs, il détotalise en proportion; il réduit le fruit a ses pépins et
symbolise la péche en son seul noyau. La démythisation revient en
effet & considérer les Ecritures comme une donnée globale sur la-
quelle porte une réduction qui la particularise; elle réduit la totalité
a sa partie signifiante, et cette réduction, pour étre existentiale et ne
pas se confondre avec I’analyse de type logique et scientifique ordi-
naire, n’en demeure pas moins une analyse dans la mesure ou elle
postule I’équivalence de la totalité avec la partie qui la signifie.
Car P’analyse existentiale est existentiale ontologiquement et analy-
tique épistémologiquement: la décision existentielle a beau étre con-
créte en son étre, individuelle et source de compréhension, elle n’en
repose pas moins, chez Bultmann tout comme dans le libéralisme,
sur une vision analytique de la méthode herméneutique, laquelle re-
vient & penser moins le symbole chrétien que la relation symbolique
qui unit le signifiant au signifié: car lorsque Bultmann écrit! que
la «démythisation vise une intelligence de I’Ecriture dégagée de toute
image du monde», il ne fait que renverser la maniére dont le libéra-
lisme cherchait 'image de Dieu a partir de PEcriture. La relation
symbolique a certes été renversée, mais c’est la méme relation.

On s’apercoit ainsi que le symbole chrétien a été une premiére
fois lu par le libéralisme théologique comme une partie signifiant une
totalité plus vaste, type de lecture qui repose sur la structure logique
de la relation ascendante qui unit la partie au tout dans le sens de
Puniversalisation. Et une seconde fois Bultmann lit le symbole chrétien
comme une totalité exigeant d’étre réduite & sa partie signifiante,
par réduction des mythes, nouveau type de lecture qui repose sur la
méme relation logique, parcourue cette fois-ci dans I'autre sens, du
tout a la partie, c’est-a-dire dans le sens d’une particularisation. Une
premiére fois c’est I’Ecriture qui est la partie qui ouvre a la synthése
libérale, une seconde fois ’Ecriture devient le tout et se réduit a sa

1 L’interprétation du Nouveau Testament, p. 193.

32



seule partie signifiante, qui est la décision. Or 'universalisation et la
particularisation sous des structures logiques analytiques.

Quelle peut étre maintenant la conclusion de cet examen? On a vu
dans une premiére partie la raison analytique conférer au symbole
une valeur de connaissance; mais ce fut au détriment de sa valeur
d’étre. On voit maintenant la raison dialectique s’attacher a cette
valeur d’étre, mais hésiter sur la maniére de la connaitre. De surcroit
on constate que les échecs de la raison dialectique dans sa méthode,
c’est-a-dire les échecs de ’herméneutique, ont pour cause des résidus
hérités de la raison analytique, & savoir 'usage, qu’imposent notre
langage habituel ainsi que notre type de pensée fagonné par deux
mille ans d’exercices rationalistes, des catégories fondamentales de la
relation et de 1’analyse.

Il suit donc de cela une premiére conclusion. La raison dialectique,
si elle veut parvenir a étayer les positions ontologiques, qu’elle a
acquises, par des positions logiques assurées, puis par ’espoir de
positions de langage adéquates, doit d’abord s’entourer de précautions.
Or la premiére de ces précautions et la plus grande est une précaution
logique, certes, mais d’abord négative: la raison dialectique doit
commencer, de mani¢re négative, par expurger d’elle-méme les
procédés logiques propres a la raison analytique, le recours a ’analyse
et a la relation en tout premier lieu. Car lorsque le symbole devient
relation symbolique, il cesse d’étre ce qu’il est pour se dédoubler en
signifiant et signifié. Et ’analyse est de son c6té une forme particuli¢re
de la relation symbolique, dans laquelle ou bien la partie signifie le
tout, ou bien le tout se laisse signifier par la partie.

Toutefois des procédés négatifs, fussent-ils structurés logiquement,
ne constituent point encore une méthode. Il y faut un élément positif.
Que peut-il étre? Il est bien difficile de le dire.

Une voie semble avoir été ouverte récemment dans cette direction:
celle que suit aujourd’hui un linguiste comme Johannes Lohmann,
ou aussi un ethnologue comme Claude Lévi-Strauss. Cette voie
remonte assez loin dans I’histoire: c’est la voie de I’analogie, ou la voie
de I’ Eanfiihlung, si ’on veut bien 6ter de ce terme tout ce qu’il contient
de simplement psychologique. Lohmann définit en effet ainsi I'idée
directrice qui lui sert de méthode pour aborder linguistiquement la
pensée mythique grecque: «S’approcher le plus possible, par une
sorte d’ <Einfiihlung> méthodique, de 'usage méme de la langue,
la ¢uger» beaucoup moins du dehors que du dedans, et pour ainsi

33



dire amener ce témoin aux aveux sponlanés.» Et Lévi-Strauss® écrit:
L’ethnologue «fait alors ce que tout ethnologue essaie de faire pour des
cultures différentes: se mettre a la place des hommes qui y vivent,
comprendre leur intention dans son principe et dans son rythme,
apercevoir une époque ou une culture comme un ensemble signifiant».
J’aimerais donner a ce procédé positif le nom d’actualisation analogique.
Actualiser analogiquement, c’est rendre présente la valeur d’étre d’un
symbole qui ne nous est plus familier, et qu’une interprétation rela-
tionnelle ou analytique a défiguré. Il ne faut pas confondre I'actuali-
sation analogique avec l’anachronisme; l’anachronisme abolit la
distance a l'intérieur d’un temps relationnel, tandis que I’actualisa-
tion analogique abolit le temps comme relation pour restaurer ce qui
est a distance. C’est en actualisant par analogie le contenu des mythes
ethnographiques que Lévi-Strauss donne une force compréhensive
magistrale au sens qu’ont eu, par exemple, les noms des choses et des
personnes, dont il dit qu’ils sont classificateurs au méme titre que le
sont aujourd’hui encore des prénoms comme Médor, Hector ou
Nestor. C’est peut-étre également en 1’actualisant par la prédication
que I’Eglise rend le plus proche le contenu du mythe chrétien.

Un tel procédé, toutefois, peut bien étre positif et se mettre positive-
ment au service de la force compréhensive propre au symbole; il n’en
reste pas moins encore purement empirique. Il a Pavantage de servir
la cause de la raison dialectique sans contrarier, par des procédés logi-
ques de type analytique, ses positions ontologiques acquises. Il vise
en derni¢re analyse la constitution de I’analogie comme méthode
rigoureuse de penser.

En un mot et pour terminer, procéder logiquement de maniére
négative, et, positivement, de maniére analogique, tel me semble étre,
brievement résumé, le principe directeur d’une herméneutique
future.

2 Rev. Théol. Phil., 1959 - IV, p. 326.
% La pensée sauvage, Paris 1962, p. 331.

34



	Le symbole et ses valeurs de connaissance

