
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Buchbesprechung: Rousseau als Philosoph der modernen Gesellschaft

Autor: Ryffel, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rousseau als Philosoph der modernen Gesellschaft *

Wenige Denker sind bis auf den heutigen Tag so kontrovers und so sehr
das Opfer grotesker Mißverständnisse geworden wie Rousseau. Dies gilt für
das Ganze seiner Philosophie, besonders aber für seine Sozialphilosophie und
seine Philosophie der Politik, obwohl man (wie ich glaube) sehr wohl zeigen
kann, daß Rousseau recht eigentlich der Philosoph der modernen Gesellschaft

ist, deren ersten großen Aufbruch er kündet und deutet. Es ist bezeichnend,

daß sich sogar in einem so renommierten Standardwerk wie dem
Handwörterbuch der Sozialwissenschaften eine Darstellung findet, die in höchstem
Grade mißverständlich und zum Teil unsinnig ist (Bd. 9, 1956). Es gibt heute
auch noch keine wirklich befriedigende und umfassende Gesamtdarstellung
Rousseau's, obwohl in den letzten Jahren eine Reihe wichtiger Schriften
erschienen ist. Das gründliche und gediegene Werk von Martin Rang
(Rousseau's Lehre vom Menschen, Göttingen 1959), das wohl zu den
bedeutsamsten und wichtigsten Werken der freilich kaum überblickbaren
Rousseau-Literatur gehört, ist «Rousseau's Philosophie der individuellen
Existenz» gewidmet und klammert die Philosophie der Politik aus, so sehr es

zu deren Verständnis wesentlich beiträgt. Die neuesten Gesamtdarstellungen,
insbesondere von Pierre Burgelin (La philosophie de l'existence de J.-J. Rousseau,

Paris 1951), ferner von Robert Derathé (Le rationalisme de J.-J. Rousseau,

Paris 1948) und Bernard Groethuysen (J.-J. Rousseau, Paris 1949)
sowie auch von Hermann Röhrs (Vision und Wirklichkeit, Heidelberg 1957),
die ich vor allem nennen und denen ich die freilich weiter zurückliegende,
aber mit Recht immer noch wirksame große Abhandlung von Ernst Cassirer
aus dem Jahre 1932 (Das Problem J.-J. Rousseau, im Archiv für Geschichte
der Philosophie, Bd. XLI) zur Seite stellen möchte, setzen in je verschiedener
Weise einseitige Akzente. Was die wichtigsten Schriften der letzten Jahre zu
Rousseau's politischer Theorie betrifft (Robert Derathé, Rousseau et la
science politique de son temps, Paris 1950, und Iring Fetscher, Rousseau's

politische Philosophie, Zur Geschichte des demokratischen Freiheitsbegriffs,
Neuwied 1960), so lassen sie das folgerichtige und durchgehende
Herausarbeiten der eigentlich treibenden systematischen Motive vermissen; die
zweitrangigen Probleme des Institutionellen werden überbewertet. Nun hat
Otto Vossler ein neues Buch über Rousseau vorgelegt, das sich gerade durch
die Darstellung der systematischen Hauptmotive der politischen Theorie
auszeichnet und Anspruch auf einen hohen Rang erheben darf. Wenn sich
mir auch einige Vorbehalte aufdrängen, möchte ich doch auf das Ganze
gesehen ausrufen: Endlich! Ein kleiner Vorbehalt sei gleich angebracht:
Da Vossler, nach der ganzen Anlage des Buches und seinem eigenen
Eingeständnis (z. B. S. 183: «unser Thema der politischen Lehre»), die Philosophie
der Politik in den Mittelpunkt rückt, hätte er diese Einschränkung in einem
entsprechenden Untertitel schon zum Ausdruck bringen sollen. Im übrigen

* Zum Buch von Otto Vossler: Rousseau's Freiheitslehre. Vandenhoeck&
Ruprecht, Göttingen 1964.

222



ist noch darauf zurückzukommen, daß der Verfasser das Politische
überbewertet und die individuelle Existenzform bei Rousseau vernachlässigt.
Zuweilen scheint mir sogar der Anspruch auf eine Gesamtdarstellung deutlich

zu werden, so wenn der Verfasser am Schluß des Buches sagt, er habe
«eine Seite von Rousseau's Lehre» (also offenbar nur diese), nämlich die
«künstlerische und ästhetische» übergangen (S. 393). Das Phänomen
Rousseau ist aber zu umfassend, als daß es auf eine primär sozial- und
staatsphilosophisch ausgerichtete «Freiheitslehre» eingeschränkt werden
könnte.

Im folgenden möchte ich auf Absicht, Anlage und Inhalt dieses bedeutsamen

Werkes hinweisen (I) und im Anschluß daran einige Bemerkungen
über Rousseau's Stellung und Bedeutung anbringen, vornehmlich unter
sozial- und staatsphilosophischen Aspekten (II). Gerade Vossler gibt zu
einigen weiterführenden Überlegungen den Anstoß, indem er nachdrücklich
darauf aufmerksam macht, daß Kerngedanken Rousseau's heute in weitem
Ausmaß Gemeingut sind (S. 391 f.). Dies weniger, weil Rousseau in dieser
Breite gewirkt hätte, was Vossler, als Historiker, natürlich nicht behaupten
möchte, vielmehr weil Rousseau in exemplarischer Weise Grundgehalte der
modernen individuellen, vornehmlich aber auch der sozialen und politischen
Existenz vorbereitet und formuliert hat. Locke, heute noch vielfach
überschätzt, läßt sich in dieser Hinsicht mit Rousseau in keiner Weise vergleichen,
so sehr er scheinbar wirksamer war. Freilich kommt es nicht auf das für die
moderne Gesellschaft und ihre politische Form bloß in faktischer Hinsicht
konstitutive Gemeingut an, sondern auf dessen legitime Motive. Diese sind
aber vornehmlich von Rousseau gesehen worden.

I.
Vossler betreibt nicht bloße Gelehrsamkeit und will nicht nur

Geistesgeschichte schreiben. Mit seinem Buch möchte er «dem besseren Verständnis
der sog. wirklichen Geschichte und unserer eigenen Zeit. dienen, wie alle
Historie der Selbstbesinnung und dem Selbstverständnis» (S. 393). Er
bemüht sich deshalb, den systematischen Kern herauszuschälen, was ihm
im ganzen m. E. vorzüglich gelungen ist. Zahlreiche scheinbare Widersprüche
im internen systematischen Bereich werden so geklärt und als bloße
Mißverständnisse aufgedeckt oder dann als weniger wichtige, vom Kern ablösbare
Lehrstücke erwiesen. Dazu befähigt ihn vor allem auch «das erste Gebot
des Historikers, welches lautet: Du sollst den anderen nicht für dümmer
halten als Du selbst bist» (S. 225). Die streng durchgehaltene systematische
Absicht ermöglicht erst eine angemessene Würdigung der besonderen
gegeschichtlichen Stellung Rousseau's im (wie ich sagen möchte) neuzeitlichen
Emanzipationsprozeß des Menschen und bannt von vornherein die Gefahr,
Rousseau's Eigenständigkeit in die Vielfalt geschichtlicher Einflüsse aufzulösen,

wie dies zahlreichen gelehrten Interpretationen des «Contrat social»
widerfährt. Mannigfache Einflüsse wird kein Interpret leugnen wollen;
anderseits darf die einzigartige Eigenständigkeit nicht übersehen werden, die
«inem radikalen Drang zur selbsttätigen Findung der Wahrheit entstammt

223



(«J'ai cherché la vérité dans les livres: je n'y ai trouvé que le mensonge et
l'erreur.» Lettre à M. de Beaumont).

Vossler's Buch ist eines jener heute seltenen Werke, denen man die darauf
verwendete Mühe und Arbeit nicht mehr anmerkt, weil er darauf verzichtet,
seinen Zettelkasten auch noch wiederzugeben. Der ganze Wust der Sekundärliteratur

ist in eine kritisch ausgewogene Darstellung sozusagen ohne äußere
Spuren eingegangen, obwohl es sich angesichts der tiefgreifenden und noch
andauernden Kontroversen und der straff durchgezogenen einheitlichen
Linie in der Sache selbst um ein durch und durch polemisches Buch handelt,
wie Vossler selber mit Recht sagt. Freilich wäre es wünschenswert, wenn
gewiegte Kenner, z. B. in Exkursen, die in einem Anhang untergebracht
werden, in zusammenfassender Übersicht die Literatur kritisch sichten
würden; eine so zu ihrer Vollendung gebrachte, noch seltenere und heute
kaum mehr bekannte Gelehrsamkeit ließe man sich gern gefallen. Dagegen
belegt Vossler seine Darstellung fortlaufend mit Rousseau's eigenen Texten
und spart nicht an Nachweisen und Originalzitaten, ohne daß darunter die
Lesbarkeit leiden würde (wobei einige Druckfehler heute offenbar
unvermeidlich sind). Die Historiker sind eben oft Künstler der Darstellung. Das
Buch ist auch frei von allem Jargon und befleißigt sich gar einer gewissen
Burschikosität und Derbheit im Ausdruck, die vielleicht nicht alle goutieren.
Das auch für hohe Ansprüche bestimmte Werk ist zugleich eine Darstellung
für breitere Kreise gebildeter und aufmerksamer Leser (was z. B. für Martin
Rang's Werk nicht gilt). Dies ist ganz besonders zu begrüßen, denn die
Staatsphilosophie Rousseau's ist, wie Vossler immer wieder betont, von großer
Aktualität für unsere Zeit. Man möchte deshalb Vossler's Buch einen besonders

großen Leserkreis wünschen. Verbreitet ist ja noch heute das groteske
Mißverständnis, daß Rousseau dem Totalitarismus den Weg bereitet habe
(so vor allem J. L. Talmon, The Origins of Totalitarian Democracy, London
1955; deutsch 1961; so aber z. B. auch die Einleitung von Heinrich Weinstock

in der verbreiteten, wohl auch in Schulen verwendeten Ausgabe des

«Gesellschaftsvertrages» in der Sammlung Reclam, 1958). Ebenfalls
unzutreffend ist es, wenn man Rousseau als «konservativen» Denker auffaßt und
seiner politischen Theorie jede Gegenwartsbedeutung abspricht, weil man die
Demokratie nicht mehr für möglich hält (so Bertrand de Jouvenel in seiner
Ausgabe des «Contrat social», Genf 1947) oder weil Rousseau nicht «der
Theoretiker der Demokratie der modernen Industriegesellschaft» sein könne

(Iring Fetscher). Einen an sich legitimen Versuch, Rousseau zur Begründung
der modernen Demokratie heranzuziehen, hat Friedrich Glum unternommen
(J.-J. Rousseau, Religion und Staat. Grundlegung einer demokratischen
Staatslehre, Stuttgart 1956), doch ist sein Buch - abgesehen von sachlichen

Einwendungen - auf weite Strecken ein unzuverlässiges und allzu sorglos
zusammengestoppeltes Florilegium.

Vossler stützt sich bei den politischen Schriften Rousseau's auf die kritische
Ausgabe von Vaughan (1915; wozu nachzutragen wäre, daß 1962 bei
Blackwell, Oxford, ein Neudruck erschienen ist), während er im übrigen wie
üblich vornehmlich die Hachette-Ausgabe zitiert. Jetzt erscheint die
vortreffliche kritische Ausgabe von Bernard Gagnebin und Marcel Raymond

224



in der Bibliothèque de la Pléiade, Paris, von der drei Bände vorliegen
(Bd. I, 1959; Bd. II, 1961 und Bd. III mit den «Écrits politiques», 1964).

Im Rahmen einer kurzen «Einführung» (S. 9-49) befaßt sich Vossler
zunächst mit «Lage und Ort, Voraussetzung und Gegner», um vor allem
auf die völlig neue Position Rousseau's in der Staatslehre aufmerksam zu
machen, mit der alle bisherigen theologisch oder rational begründeten
politischen Ordnungsvorstellungen überwunden werden. Gleich zu Beginn
heißt es: «MitJ.-J. Rousseau gelangt das abendländische Denken über den
Staat an eine große Wende, ja, ich glaube sagen zu können, an seine
bedeutendste Wende überhaupt seit der Christianisierung» (S. 9). Im Anschluß an
die historische Ortsbestimmung wird der Leser auf die Gesamtthematik
vorbereitet durch eine Erörterung der «Ersten und allgemeinen Eindrücke»,
die die Lektüre Rousseau's vermitteln und die zu widersprechenden Deutungen

Anlaß geben. Immer noch im Rahmen der «Einführung» wird an
dritter Stelle «Das Erlebnis» verhandelt, das zur ersten wichtigen Schrift
Rousseau's, dem «Discours sur les sciences et les arts» führt. Vossler folgt
hier dem Selbstzeugnis Rousseau's (Brief an Malesherbes vom 12. 1. 1762,
Conf. VIII, 3e Promenade), das anzuzweifeln in der Tat kein Anlaß besteht,
und glaubt, daß das «Urerlebnis» von Vincennes (S. 44) für Rousseau
entscheidend war. Rousseau wurde damals, nach einer Periode ziellosen
Tastens, des Problems bewußt, das ihn packte und zeitlebens nicht mehr
losließ: daß die Entwicklung der modernen Kultur und Gesellschaft den
Menschen von seinem wahren Wesen entfremdet und daß dem Menschen aufgegeben

ist, zu sich selbst zu finden. Hans Barth hat in einer aufschlußreichen
Abhandlung über Rousseau den Begriff der «Selbstentfremdung» in den

Mittelpunkt gerückt (Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. XIII,
1959). Schon Harald Höffding hatte von der «absoluten Selbstentfremdung
des Lebens» gesprochen, gegen die Rousseau ankämpfe (Rousseau und seine

Philosophie, Stuttgart 1897, mit mehreren späteren Auflagen). Auch Vossler
verwendet mehrfach den Ausdruck «Selbstentfremdung», im Gegensatz zur
«Selbstbestimmung» und «Selbstfindung» (z. B. S. 162, 180, 314f., 368,
375), denn damit wird der Kern der Anthropologie und Ethik Rousseau's
sowohl im individuellen als auch im sozialen und politischen Bereich getroffen.

Rousseau hat nicht nur, wie der Verfasser gegen die verbreitete Auflösung
von Rousseau's Philosophie in sein persönliches Lebensschicksal geltend
macht, um das Selbstsein des Menschen in der persönlichen Gestaltung seines

Lebens gerungen, sondern dieses Erlebnis als das Schicksal und die Aufgabe
des modernen Menschen zu begreifen versucht. Um diese Mitte kreisen alle
seine Werke, die Vossler in ihren Hauptzügen auf den Generalnenner einer
«Freiheitslehre» bringen möchte. Für den Verfasser mündet diese Freiheitslehre

nolens volens in eine Gesellschafts- und Staatslehre ein, die einen
epochalen Umschwung bezeichnet. «Rousseau ist, ausgehend von seinem
zunächst nur persönlichen Entschlüsse, sich selber treu er selbst zu sein, und
von seinem zunächst unpolitischen Unternehmen, statt der in den beiden
Discours zerschlagenen Vernunft- und Verstandesordnung nur aus seinem
sich selbst bestimmenden Ich eine neue sittliche Ordnung aufzustellen,
unversehens an ein höchst politisches Problem geraten: er eröffnet nichts

225



Geringeres als den Kampf des modernen demokratischen und nationalen
Staates gegen den Staat des Ancien Régime» (S. 138). Rousseau traf aber in
seiner Zeit auf ungünstigste Voraussetzungen für das Streben des Menschen,
er selbst zu sein. Deshalb waren seine ersten Werke solche des «Protestes und
der Zerstörung»; unter diesem Titel befaßt sich Vossler mit den beiden
Discours (S. 50-97). Im Artikel über die «Économie politique» und in den
Erörterungen zu den Schriften des Abbé de Saint-Pierre unternimmt dann
Rousseau «erste Versuche des Neuaufbaus» (S. 98-155). Der Neubau
(S. 156-389) erfolgt im «Émile» und im «Contrat social», aber auch in der
«Nouvelle Héloïse», die der Verfasser zwar nicht ganz beiseite läßt, in ihrer
vollen Bedeutung aber m. E. nicht ausreichend würdigt. Aufwenigen Schlußseiten

werden ein paar Hauptgedanken zusammengefaßt. Vossler analysiert
ein Werk nach dem anderen (ohne die «Nouvelle Héloïse») und stellt so
Rousseau's Lehre im Nachzeichnen der gedanklichen Entwicklung dar, wie
sie sich in den einzelnen Werken zeigt. Daraus ergibt sich eine im großen und
ganzen überzeugende, wiewohl einseitig sozial- und staatsphilosophisch
ausgerichtete Gesamtinterpretation der Philosophie Rousseau's. Daß es sich in
der Tat um eine von innerer Systematik beherrschte philosophische
Gesamtauffassung handelt, zeigt Vossler's Buch in eindringlicher Weise, und man
möchte hoffen, daß die Tage des früher stark verbreiteten biographischen
und psychologischen Rousseau-Verständnisses, wie es noch bei Hermann
Röhrs (1957) und ferner in der kurzen Darstellung von Wolfgang Ritzel
(J.-J. Rousseau, Urban-Bücherei, Stuttgart 1959) sowie der kommentierten
Textauswahl von Paul Sakmann (Kroner's Taschenausgaben) anzutreffen
ist, endlich gezählt seien. Die autobiographischen Werke werden von Vossler
teilweise berücksichtigt, aber nicht eigens erörtert. Vossler ist freilich
beizupflichten, daß sie jedenfalls der Gesellschafts- und Staatslehre nichts Wesentliches

beifügen. Rousseau hat nach der großen zehnjährigen, überaus fruchtbaren

Schaffensperiode auf die Abfassung weiterer philosophischer Werke
nach seinem eigenen Zeugnis verzichtet. In seinen autobiographischen
Werken, zu denen im weiteren Sinne schon der Brief an den Erzbischof de
Beaumont und die «Lettres de la Montagne» gerechnet werden können,
mußte sich Rousseau, der sich mit seinen neuen Ideen und dem damit
unvermeidlich verbundenen Angriff auf Personen und Institutionen überall
Gegner geschaffen hatte, zur Wehr setzen, sich auch mit sich selber immer
wieder verständigen, da die Ablehnung, die ihm widerfuhr, seine
Selbstsicherheit erschüttern mußte. Diese Werke sind aber zugleich bedeutsame
Beiträge zu Rousseau's Anthropologie und vermögen z. B. eine allzu
aktivistische Konzeption seiner Anthropologie als «Freiheitslehre» teilweise zu
berichtigen. Was Rousseau als persönliches Schicksal empfand, war «der
tiefe, unausweichliche, überpersönliche und tödliche Zusammenstoß zweier
Zeitalter, den er heraufbeschworen hatte» (S. 212). Den Vorrang des Werkes

vor der Person hat namentlich auch Martin Rang überzeugend dargetan
(«Die Dissonanz, die in dieses glückliche Leben trat, kam, so seltsam es

klingt, nicht aus dem Leben, sondern aus dem Gedanken», a.a.O. S. 24).
Der gleiche Autor hat auch den systematischen und gesamtphilosophischen
Charakter von Rousseau's Werk vielfältig belegt (Rousseau gleiche «vie1

226



eher den philosophischen Systematikern des 17. Jahrhunderts als den
philosophischen Essayisten des 18. Jahrhunderts», nur daß er nicht mehr «more
geometrico» verfahre, S. 31).

In der Erörterung des 1. Discours - um im folgenden mit ein paar
Hinweisen auf die Einzelanalysen einzugehen — legt Vossler darauf Gewicht,
daß Rousseau hier neben der radikalen Kulturkritik, die der Entfremdung
und Entäußerung des Menschen in der zeitgenössischen Kultur gilt, zugleich
schon in Ansätzen «ein positives Kulturprogramm» andeutet. Nicht nur
denkt Rousseau keineswegs an eine Rückkehr zum «Naturzustand», was ihm
Voltaire böswillig unterschob und in breiten Kreisen noch heute
herumgeistert, sondern die Kritik ist überhaupt nicht sein eigentliches Ziel: «Ce
n'est point la Science que je maltraite c'est la Vertu que je défends» (da
übrigens einer der Druckfehler, S. 53). Rousseau postuliert die Einheit von
«Vertu» (welcher Begriff dem späteren der «Natur» hier vorausgeht und
der antikes und politisches Gepräge hat) und von «Science», die im Wollen
und Handeln des Menschen herzustellen ist, jedenfalls weder von Tradition
und Autorität noch von abstrakter Vernunft und Konvention gestiftet werden
kann. Im bedeutsamen 2. Discours, in dem alles Spätere angelegt ist (S. 88)
und dem der Verfasser deshalb eine besonders eingehende Analyse widmet
(S. 56-97), wird das Bild auf die Gesellschaft im ganzen und deren Geschichte
ausgeweitet, die als fortschreitende Entartung erscheint. Der Angriff auf
Wissenschaft und Kunst im 2. Discours wird so auf der Grundlage einer mit
hypothetischen historischen Modellen arbeitenden Anthropologie zum
Angriff auf den gegenwärtigen gesellschaftlich-kulturellen Zustand der Menschheit.

Da eine Rückkehr zum ursprünglichen Naturzustand, in dem der
Mensch in der Nähe tierischer Existenz als gesellschaftsloses Wesen noch
nicht zu Vernunft und Sittlichkeit gelangt ist, von vornherein entfällt, drängt
die Fragestellung jetzt erst recht auf die Überwindung der Entartung, die
sich im Laufe der geschichtlichen Entfaltung des Menschen und des Aufbaus
der Gesellschaft und ihrer politischen Strukturen ergibt. Der Verfasser rückt
dies als das treibende Motiv der zentralen philosophischen Bemühungen
Rousseau's in den Mittelpunkt und unterstreicht die originale und völlig
neuartige Problemlösung, auf die Rousseau schon im 2. Discours zielbewußt
hinsteuert. Rousseau verwirft nämlich das überlieferte und auch von den
Zeitgenossen in abgewandelter Form vertretene Naturrecht als eine dem
Menschen vorgegebene Ordnung (in bedeutsamer Weise läßt er den Terminus

«droit naturel» entgegen der Formulierung der Preisfrage schon im
Titel fallen) und macht die Vernunft und ihre Ordnungen, vor allem das
rationalistische Naturrecht, zum Erzeugnis des geschichtlichen Prozesses.

«Die Vernunft... ist historische Vernunft» (60). Das eigentliche Wesen
des Menschen besteht demgemäß nicht mehr in der Vernunft, sondern in der
Freiheit und dem Freiheitsbewußtsein, in der Selbstbestimmung, wozu als
weitere Wesensbestimmungen die «perfectibilité» und die «pitié» kommen.
Die «perfectibilité», die den großen Entfaltungsgang der Menschheit
ermöglicht, könnte recht eigentlich als das Vehikel der Freiheit angesprochen
werden. Und auch das Mitgefühl (pitié) scheint mir aus der Selbstbestimmung
sich zu ergeben, weil es die in eigener Erfahrung der Selbstbestimmung

227



verwurzelte Erfahrung fremder Selbstbestimmung bzw. Selbstbestimmbarkeit
ist. Solange der Mensch in sich selbst steht, insbesondere sich selber
bestimmt, ist er vom «amour de soi» erfüllt. In dem Maße, als der Mensch im
Verlauf der geschichtlichen und kulturellen Entwicklung aus sich heraustritt
und nicht mehr zu seiner ursprünglichen Einheit zurückfindet, nimmt der
«amour-propre» überhand. «Der Schwerpunkt des Menschen verlagert
sich aus diesem hinaus nach außen in die Gesellschaft, ja, diese fatale
Schwerpunktverlagerung ist die Gesellschaft» (S. 74). Es ergeben sich so Abhängigkeit,

Unfreiheit, Ungleichheit, Unterdrückimg und letztlich der Krieg aller
gegen alle, der nur durch scheinhafte Verständigungen (den listigen
Gesellschaftsvertrag der Reichen) für kurze Zeit jeweils gebannt werden kann, mit
einem Wort: der Mensch entfremdet sich selbst immer mehr von seinem
wahren Wesen. Völlig neue Grundlagen der Gesellschaft und des Staates sind
erforderlich. Dies ist aber nur möglich im Rückgang auf den wahren
Menschen, der auch die Verantwortung für die Gesellschaft, diesen seinen Abfall
von sich selbst, übernehmen und sie selber nunmehr neu schaffen muß. Denn
die Gesellschaft sind wir alle. Die Auseinandersetzimg zwischen Mensch und
Gesellschaft bzw. Staat ist deshalb keine äußere, die mit bloßen Einrichtungen
und realpolitischen Vorkehrungen bestritten werden könnte, vielmehr
vollzieht sie sich im Innern des Menschen. Nur auf diesem Boden kann die Frage
einer wahrhaft menschenwürdigen Gestaltung der Gesellschaft überhaupt in
Angriff genommen werden.

In straffer Gedankenführimg untersucht der Verfasser, wie Rousseau das
im 2. Discours formulierte Problem einer Lösung näherführt. Im Hinblick
darauf wird, im Rahmen der «Ersten Versuche des Neuaufbaus», vor allem
der Artikel über die «Économie politique» ausführlich erörtert (S. 100-138),
der Bausteine zur Lösung beiträgt (insbesondere die Auffassung des Gesetzes,
das Selbstbestimmung und staatlichen Zwang versöhnt, S. 107, und der
Gedanke vom Staat als «sittlicher Ordnung», S. 136), ja, den «Grundriß
des Aufbaues von Recht, Gesetz und Staat und zugleich von Sittlichkeit
und Freiheit aus dem sich selbst bestimmenden Willen des Menschen»
schon erkennen läßt (S. 123), aber noch keine umfassende Klärung bringt.
Weniger bedeutsam für die Lösung der Hauptfrage sind die Kommentare
Rousseau's zur «Paix perpétuelle» und zur «Polysynodie» von Saint-Pierre
(S. 138-155). Hier nimmt Rousseau eine vornehmlich kritische Haltung ein,
wobei sich sein Angriff nicht nur gegen die rationalistische Staatslehre,
nunmehr auch im internationalen Bereich, sondern auch gegen bloße sog.
Realpolitik und rein organisatorische Reformen wendet. Diese Ausführungen
Rousseau's machen deutlich, daß der Verderb des Menschen die Wurzel
allen Übels in der Politik ist, weshalb weder mit Techniken noch mit
Vernunft, sondern nur mit einer sittlichen Ausrichtung des Willens eine Wendung
zum Besseren erreicht werden kann. Von da aus werden nun die Probleme in
den Hauptwerken Rousseau's, im «Émile» und im «Contrat social», in
Angriff genommen.

Bei seinen Darlegungen über den «Neubau» (S. 156-389) beginnt Vossler
in bedeutsamer Weise mit dem «Émile», der in sonstigen Darstellungen der
Rousseau'schen Philosophie der Politik nicht oder wenig beachtet wird (so

228



z. B. auch bei Fetscher; nebenbei: eine deutsche Übersetzung des «Émile»,
hrsg. von Martin Rang, mit einer Einleitung von fast 100 Seiten und mit
nützlichen Anmerkungen, jetzt bei Reclam, 1963). Freilich fragt es sich, ob
er dieses Werk nicht zu ausschließlich in der Perspektive des «Contrat
social» sieht, auf den es ihm letztlich ankommt. Der «Émile», der zusammen
mit der nebenherlaufenden Arbeit an der «Nouvelle Héloïse» geschrieben
wurde und nur wenige Wochen vor dem «Contrat social» erschienen ist,
ziehe den anthropologisch-ethischen Gesamtrahmen, in den sich auch der
«Contrat social» zwanglos einfüge. Dazu wäre zu bemerken, daß es sich
freilich fragt, wie diese Einfügung des näheren gedacht wird. Vossler wendet
sich damit entschieden gegen diejenigen, die beide Werke für unvereinbar
halten. Man wird dem Verfasser beipflichten, wenn er den anthropologischen
Charakter des «Émile» betont (den vor allem Martin Rang eindrücklich
dargetan hat). Es geht hier Rousseau darum, das Wesen des Menschen,
unabhängig von der Gesellschaft, die ihn verdorben hat, auf der Grundlage des

«amour de soi» zu verstehen. Dies ist der Kern der «negativen Erziehung»,
die den ganzen und freien, sich selbst bestimmenden Menschen zur Geltung
bringen soll, im Gegensatz zum verstümmelten, unfreien und fremdbestimmten

Menschen der zeitgenössischen Gesellschaft. Nur aus einem solchen
Menschen können eine wahre Gesellschaft und ein wahrer Staat erwachsen.
Insofern ist die Anthropologie des «Émile» zugleich auch die Grundlegung
der Politik, und die impolitische Erziehung des «Émile» erscheint als eine
eminent politische! (S. 162f.) Deshalb befaßt sich Vossler zuerst mit der
«Erziehungslehre», der «merkwürdig unpolitisch-politischen Erziehung»
(S. 163), und geht von da zur «Vernunftlehre» und zur «Sittenlehre» über,
wie sie im «Émile» entwickelt werden. Sehr schön wird dargelegt, wie die
Rousseau'sche Erziehung auf die Selbstbestimmung des Menschen angelegt
ist, insofern durchaus als Freiheitslehre verstanden werden kann (übrigens
spricht auch Rang gelegentlich von einer «Philosophie der Freiheit», a.a.O.
S. 272). Nur daß man den Begriff der «negativen Erziehung» auf die
Kindheit beschränken sollte, denn für den Jugendlichen tritt an ihre Stelle
eine als positiv zu charakterisierende Erziehung, wenn es nämlich darum geht,
den sittlichen Willen zur Selbstbestimmung zu wecken. Da Rousseau die
vorgegebenen Ordnungen verwirft, muß der Mensch aus sich selbst heraus
die objektive Ordnimg der Wahrheit und des Guten aufbauen, was «einen
umfassenden Neubau der Vernunft» voraussetzt, «dessen Grundriß und
Struktur deutlich erkennbar werden» (S. 183). Die Wahrheit besteht nicht
in der Spiegelung einer vorgegebenen Ordnung, sondern ist «selbstgedacht»,
und ebenso muß das Sittengebot «selbstgewollt» sein (S. 184). Ohne Zweifel
sind nirgends «die Ursprünglichkeit, Spontaneität und Freiheit des Willens»,
«die Autonomie des freien und verantwortlichen Menschen» (186f.) vor
Kant so nachdrücklich herausgearbeitet worden. Deshalb konnte Kant
sagen, Rousseau habe ihn «zurecht gebracht», und konnte er in hochbedeutsamer

Weise Rousseau für den moralischen Bereich Newton zur Seite stellen.
Gewiß hat Kant den Gedanken der Autonomie schärfer gefaßt und die
Freiheit tiefer durchdacht, er hat aber den integralen Menschen Rousseau's
aufgegeben und den wahren Menschen zum «Vernunftwesen» zusammen-

229



schrumpfen lassen; damit ist er hinter Rousseau zurückgefallen. Es ist
entscheidend, daß Rousseau das Triebhafte, die Interessen und den Nutzen in
die Sittlichkeit miteinbezieht (viele konkrete Hinweise dazu vor allem auch
in der «Nouvelle Héloïse», ferner ist dies grundlegend für den «Contrat
social»). Denn es geht um die sittliche Selbstbestimmung des ganzen
Menschen, die in einer integralen Durchgestaltung besteht. Daneben machen sich
freilich in starkem Maße auch dualistische Motive bemerkbar (vor allem
in der «Profession de foi», was besonders bedenkenswert ist, wenn man
erwägt, wie zentral die «Profession» für Rousseau war). Auf dieser sittlichen
Grundlage wird schon im «Émile» die Gesellschaftslehre entwickelt,
ausgehend vom «Mitgefühl», das die Menschen in ihrem innersten Kern
verbindet und das durch die sittliche Vernunft erleuchtet und geformt wird.
Sehr prägnant sagt Vossler: «Das Gewissen erscheint also als die auf das Wir
bezogene, von der Vernunft erhellte Selbstliebe in ihrer höchsten Reinheit
und Vergeistigimg» (S. 204). Das Ich erweitert sich zum Wir; Selbstliebe
wird so zur Menschenliebe (S. 204, 207). So ergibt sich dann «die geforderte
Gesellschaft als die Herrschaft des allgemein gewordenen ,amour de soi', die
Wirklichkeit der Sittlichkeit. Das aber ist die Einheit von Moral und Politik»
(S. 207). Bedenkt man die Gleichursprünglichkeit von Individuum und
Gesellschaft bzw. Staat, so ergibt sich, daß Rousseau weder Individualist
noch Kollektivist ist, vielmehr steht er jenseits dieser gegensätzlichen Positionen,

und man begreift, warum er mit dem Anschein des Zutreffens bald in
jener oder dieser Richtung mißverstanden und ausgebeutet werden kann. Die
so verstandene Einheit von Individuum und Gesellschaft kennt demnach weder
eine abstrakte «Gesellschaft» noch abstrakte Individuen, noch ist die Gesellschaft

ein Aggregat von solchen abstrakten Individuen oder gar, wie die
ständische Gesellschaft, eine Konkretion, in die die unselbständigen Individuen

fest eingefügt sind. Es handelt sich um «konkrete historische Menschen»,
die mit der ebenso konkreten historischen Gesellschaft eins sind (S. 304).

So gesehen führt die im « Émile» entwickelte Anthropologie und Ethik in der
Tat zum Staat. Und der « Contrat social» erscheint als ein integrierender Teil
des «Émile», in dem er ja auch in abgekürzter Form und zum Teil wörtlich
wiedergegeben wird. Im Hinblick auf eine systematische Aktualisierung
Rousseau's, deren Bedeutung m. E. im Hinblick auf die geistesgeschichtliche
Stellung Rousseau's gar nicht hoch genug veranschlagt werden kann, ist
diese Sicht einer bruchlosen Einheit des «Émile» und des «Contrat social»
von hohem Interesse. «Denn es geht eine gerade Linie ungebrochen durch
vom triebhaften, amoralischen Säugling bis zur freien Persönlichkeit im
Staate, nämlich die Erziehung zur sittlichen Selbstbestimmung» (S. 209).
Der «Contrat social» ist so «nach seinem Zusammenhang zunächst einfach
ein Stück Erziehungslehre», indem er die Sittenlehre vollendet (S. 209).
Man kann in dieser Weise versuchen, Rousseau besser zu verstehen, als er
sich selbst verstand; schon Fichte hat ein solches Verfahren postuliert
(Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten, 1794). Doch fürchte ich, daß
Vossler dem historischen Rousseau in diesem Punkt nicht gerecht geworden
ist, und er hätte die vorhandenen Schwierigkeiten nicht stillschweigend
übergehen dürfen. Denn Rousseau hat zu Beginn des «Émile» klar zwei

230



Wege zur Verwirklichung des wahren Menschen unterschieden, den des

staatlichen und den des individuellen Daseins. Weil er an der Möglichkeit
eines wahren Staates in seiner Zeit zweifelte, soll «Émile», ganz im Sinne
der Idylle von Ciarens in der «Nouvelle Héloïse», auf die individuelle
Existenz vorbereitet werden. Darauf sind im «Émile» alle
Erziehungsvorkehrungen ausgerichtet. Selbst der Extrakt des «Contrat social» ist in
diese Individualerziehung eingefügt (wie es vor allem Martin Rang
überzeugend dargetan hat). Das heißt nicht, daß der «Émile» und der «Contrat
social» einander widersprechen würden, ja, ich würde auch, ganz im Sinne
Vossler's, meinen, daß sich individuelle und nationale Daseinsform systematisch

nicht widersprechen, und heute müssen wir sie zweifellos verbinden.
Dagegen widersprechen sich nach Rousseau's Auffassung für seine Zeit und
folgerichtigerweise nach Rousseau für eine andere mögliche Zeit die beiden
Daseinsweisen wahren Menschentums und die mit ihnen verbundenen
Formen der privaten und der nationalen Erziehimg. «Il faut opter entre faire
un homme ou un citoyen» (Émile I). «Donnez le tout-entier à l'état ou
laissez-le tout-entier à lui-même» (Frgt. Du bonheur public 1762, Oeuvres
complètes III 510). In den verdorbenen Großmonarchien seiner Zeit hielt
Rousseau zwar, wie der «Émile» zeigt, den sittlichen Menschen, nicht aber
den Bürger für möglich. Es ist unverständlich, daß Vossler auf diese Frage
nicht eingeht und die entsprechenden Stellen im «Émile» mit keinem Wort
erwähnt, obwohl die Frage des Verhältnisses von «Émile» und «Contrat
social» in der Literatur eine große Rolle spielt. Vossler sagt bloß einmal,
daß Ort und Funktion der Inhaltsangabe des «Contrat social» im «Émile»
weniger auf die Einrichtung künftiger Verfassungen als auf deren Beurteilung
hindeuteten, «nicht unähnlich der Art eines Reiseführers» (S. 325f.).

Auf der durch die Erörterung des «Émile» vorbereiteten Grundlage
braucht die eindringliche und streckenweise faszinierende Analyse des

«Contrat social» (S. 208-327) nur noch die Konklusionen zu ziehen. Der
sittliche Mensch führt zum Wir der Gesellschaft und zum Staat. Dabei
bleibt freilich bei Rousseau eine wichtige Frage ungeklärt, mit der sich auch
Vossler nicht befaßt, obwohl dies gerade in bezug auf eine Aktualisierung
Rousseau's und im Hinblick auf die schlicht unsinnigen totalitären Deutungen

Rousseau's nötig wäre. Zwischen dem Politischen, das in der
rechtlichstaatlichen Ordnung feste Gestalt annimmt und das wir als das

wirklichmaßgebliche Richtige bezeichnen können, und dem Sittlichen als dem
überhaupt Richtigen ist zu scheiden. Man kann ja nicht wohl die Gesellschaft
in toto politisieren, weshalb sich Gesellschaft und Staat nicht decken, was
Vossler zuweilen zu unterstellen scheint (z. B. : «Die sittliche Aufgabe ist dem
Menschen nur als Gesellschaft, nur politisch erfüllbar, nur im Staat und als

Staat», S. 207; oder: «die Beziehung unter den Menschen, das heißt aber
den Staat...» ebd.). Die Gesellschaft als sittliche Ordnung bedarf der
politischen Konturierung, die den Zwang zur Freiheit in sich schließt; aber
solchen Zwang kann es richtigerweise nur für bestimmte Formen und
Segmente menschlichen Verhaltens geben, und entsprechend ist auch der Staat
beschränkt. Daß Rousseau dies nicht expliziert hat, dürfte mit seiner
fraglosen Annahme eines absolut Richtigen zusammenhängen (worauf ohnehin

231



noch zurückzukommen ist). Andererseits hat die tendenzielle Gleichsetzung
von Staat und Gesellschaft bzw. von Recht und Sittlichkeit insofern ein
Fundament in der Sache, als beide eine untrennbare Einheit bilden. Alle
Moral ist auf Politik angelegt, mit ihr jedenfalls konsonant, und alle wahre
Politik ist Moral (Rousseau formulierte: «Alles, was in der Moral nicht taugt,
taugt auch in der Politik nicht», zit. 320) ; aber einiges Moralische bedarf,
im Interesse der Moral, der politischen Konturierung, der jeweiligen Kristallisation

in Rechtssätzen und in staatlichen Institutionen; nicht aber gilt dies

für den ganzen Bereich des Moralischen.
In der vom Verfasser übernommenen Sicht des «Émile» geht es darum,

einen Staat zu schaffen, der die Selbsttreue und Selbstbestimmung des
nunmehr geistig gereiften Zöglings wahrt. Auf dieses Kernproblem kommt alles

an. Das praktisch Politische und Technische dagegen sind nebensächlich,
weshalb es geradezu grotesk ist, mit welcher Akribie zuweilen diese Erörterungen

Rousseau's kommentiert werden. Die Frage wird deshalb von Rousseau

dahin formuliert, was den Wandel von der wesensmäßigen Freiheit zur
faktischen Unfreiheit, die der Staat als bloß äußere Einrichtung zunächst
darstellt, legitim oder verbindlich machen könne (dagegen ist es mißverständlich,

den Ausdruck «rendre légitime» mit «rechtfertigen» zu übersetzen,
was Vossler zuweilen tut: S. 221, 222, 261; dagegen richtig: S. 309). Solche

Legitimität kann nur begründet werden, wenn der Staat in der
Selbstbestimmung der Bürger wurzelt und er ihr wahres Wesen als Menschen
intakt läßt. Mit vollem Recht betont Vossler, daß die Vertragskonstruktion,
mit der sich Rousseau behilft und die zu Widersprüchen führt, als äußerliche
Floskel anzusehen ist, die Rousseau zu Unrecht und entgegen seiner eigentlichen

Absicht als traditionelles Lehrstück noch mitschleppt. Dies haben
merkwürdigerweise noch lange nicht alle Rousseau-Interpreten erfaßt. Denn
ein Vertrag, der entweder ein «Zwangsvertrag» oder dann ein nicht
bindender Vertrag wäre, ist eben kein Vertrag (S. 234f.). Der «Vertrag» ist
eigentlich nichts anderes als der «sittliche Entschluß», sich der «volonté
générale» zu unterwerfen, d. h. sich selber sittlich zu bestimmen, die Setzung
autonomer Sittlichkeit, die sich selbst im Staate verwirklicht (S. 240f.). Nur
wenn man diesen normativen Sinn der «volonté générale» von vornherein
zugrunde legt und erkennt, daß die «volonté générale» ein «Sollen anzeigt»
(S. 244), kann man dem blanken Unsinn entgehen, den viele Rousseau-

Interpretationen vorlegen. Selbstverständlich schließt dies nicht aus, daß
die «volonté générale» zugleich so etwas wie eine sozialpsychische Realität
sei, wiewohl kaum eine «représentation collective» (Maurice Halbwachs).
Denn die «volonté générale» soll Wirklichkeit werden, wie Rousseau immer
wieder betont. Sie ist, wie Vossler treffend formuliert, «Richtung», nicht
«Einrichtung» (S. 245, u. ö.). Freilich soll sie auch «Einrichtung» werden,
aber die «Einrichtungen» dürfen allein von der «Richtung» her verstanden
werden. Es geht um das «Faciendum», nicht das «Faktum» (S. 247).
Deshalb unterscheidet denn auch Rousseau mit aller Schärfe die «volonté
générale» von der «volonté de tous». Hat man die «volonté générale» richtig
verstanden, so ergibt sich fast alles Weitere sozusagen von selbst (so vor allem
die unabdingbare Souveränität des Volkes, die mit Über- und Unter-

232



Ordnung nichts zu tun hat, S. 288ff.), und auch das scheinbar Befremdliche
erhält seinen tieferen Sinn (z. B. «que la volonté générale est toujours droite»
CS II 3; ferner die scheinbare Schrankenlosigkeit des souveränen Volkes).
Vossler wird nicht müde, vor den hier lauernden Mißverständnissen zu
warnen, die zu «einer so ungeheuerlichen Menge von Unsinn, daß man viele
Bücher damit hat füllen können» (S. 288, 305f.), geführt hat. Auch Rousseau
selber gibt tüchtig zu Mißverständnissen Anlaß, wobei Vossler geneigt ist,
der «terminologischen Schlamperei» möglichst viel aufzuladen. Rousseau
ist im übrigen der Meinung, die «Richtimg» könne durch bestimmte
«Einrichtungen» auch wirklich hergestellt werden, womit die «Richtung»
unweigerlich verfälscht wird. Dies hängt mit dem aufklärerischen Glauben
Rousseau's an eine dem Menschen erreichbare und formulierbare absolute
Richtigkeit zusammen. Ferner wird die auf das Subjekt bezogene Allgemeinheit

des Willens dadurch verunklärt, daß Rousseau dem allgemeinen Willen
auch noch eine objektive Allgemeinheit zuschreiben möchte. Im Versuch der
Realisierung der «volonté générale» (GS II 6) geht sie in die «volonté de

tous» über (S. 270). Da wird die «volonté générale» unter der Hand zur
faktischen Gesetzgebung des faktischen ganzen Volkes über sich selbst. An
dieser «schwächsten Stelle» im «Contrat social» ist Rousseau «aus der
Richtung unversehens in die Einrichtung gerutscht» (S. 271). In der
Erörterung der Einrichtungen ergeben sich daraus dann auch die bekannten
weiteren Fragwürdigkeiten (insbesondere die Bestimmung des «Gesetzes», das
allein dem Gemeinwohl entsprechen könne, nicht aber die «Dekrete»).
Ebenfalls nicht gelöst hat Rousseau im «Contrat social» das «Problem der
Hierarchie von mehreren Gemeinwillen», wie Vossler ebenfalls einräumt.
Gerade der (übrigens von Vossler m. E. nicht angemessen gewürdigte)
Umstand, daß die «volonté générale» im «Contrat social» eine national
bestimmte ist und durch den menschheitlichen Willen zu ergänzen ist, zeigt,
daß die «volonté générale» im «Contrat social» nicht nur «Richtung» ist,
sondern eine schon in bestimmter Weise, nämlich national, einzelstaatlich
festgelegte oder (wenn der Ausdruck erlaubt ist) eingerichtete «Richtung»
darstellt; d. h. sie ist nicht nur reines Sollensprinzip. Zwar ist die «volonté
générale» ein immanentes formales Prinzip (S. 259) ; aber sie tritt im « Contrat
social» doch vielfach schon in der unlösbaren Konkretion des nationalen
Gemeinwillens in Erscheinung. Anderseits ist Vossler darin beizupflichten,
daß die «volonté générale» als sittliches Prinzip auch in anderen gesellschaftlichen

Verhältnissen als dem Staat gilt; aber in diesem hat sie höchste

Prägnanz (S. 262).
Bei den praktischen Folgerungen, die Rousseau zieht, kommt es vor allem

darauf an, die «Richtung» im Auge zu behalten. Die Umsetzimg der
Prinzipien in die Praxis, an der wir heute nach 200 Jahren auch noch arbeiten,

ohnehin ein hoffnungslos verfrühtes Unternehmen, konnte Rousseau

nicht gelingen, auch deshalb nicht, weil es ihm an den politischen Kenntnissen
und Erfahrungen, aber auch am Interesse für die politische Technik
gebricht (S. 321 ff.). Rousseau ist kein Staatsrechtler und Verfassungstechniker;
alle diejenigen, die ihn als solchen mißverstehen und ernst nehmen, tragen
zur Deutung Rousseau's gar nichts bei und stellen sich selbst ein schlechtes

16 Studia Philosophica XXIV 233



Zeugnis in eben jener zu Unrecht Rousseau imputierten Disziplin aus.
Vossler geht deshalb auf die Schriften über Korsika und Polen nicht mit der
gleichen Ausführlichkeit ein wie auf das Prinzipielle, und er mokiert sich mit
Recht über diejenigen, die diese Auslassungen Rousseau's mit «Ehrfurcht und
Andacht» untersuchen (S. 322). Der Streit über den revolutionären oder
konservativen Charakter von Rousseau's Staatslehre, der namentlich bei
seinen praktischen Vorschlägen entbrennt, sei nicht beizulegen, «bis man
erkennt, daß es sich um zwei verschiedene, ja getrennte Ebenen handelt:
um die prinzipielle, die höchst revolutionär ist, und um die praktische, die
zahm ist und zaghaft» (S. 324).

Eine interessante Betrachtung widmet Vossler dem berüchtigten Kapitel
über die «Religion civile» im «Contrat social» (S. 352 ff.), das gegenüber der
damaligen politischen Praxis zwar tolerant ist, im Verhältnis zur zeitgenössischen

Theorie aber als ein Rückfall erscheint. Auch hier sieht Vossler
mindestens zum Teil den verfehlten Versuch der praktischen Realisierung,
nunmehr der Toleranz, verbunden mit den bei Rousseau vorkommenden
rhetorischen und sonstigen Überspitzungen. In überzeugender Weise werden
die Schwierigkeiten und Widersprüche zu anderen Lehrstücken Rousseau's
auf das völlig veränderte Verhältnis von Religion und Politik zurückgeführt.
Da der Staat für Rousseau nicht bloße Einrichtung ist, sondern im Wesen
des Menschen wurzelt, kann er den Standpunkt der Aufklärung nicht
übernehmen (bei Kant formuliert: «Räsonniert soviel Ihr wollt und worüber
Ihr wollt; nur gehorcht!»). Der Glaube als Fundament der Sittlichkeit
gehört zum Wesen des Menschen. Deshalb müssen nicht nur Moral und
Politik, sondern auch Religion und Politik zusammengehen; gleichzeitig muß
aber die Toleranz aufrechterhalten werden. So sehr Rousseau das Problem
nicht gelöst hat, so bedeutsam ist seine Betonung der über- und außerrationalen

Fundierung des Staates. Die Freigabe des Glaubens im aufgeklärten
Absolutismus wurde schon fast zu dessen «Preisgabe». Was deshalb bei
Rousseau unverlierbar bleibe, sei die Einsicht, «daß Politik ohne ethischen
Impuls, ohne Glauben und Glaubenskraft kraftlos ist, ja undenkbar». Die
«Freiheitslehre» sei eben auch «Freiheitsglaube» (S. 366).

n.
Wie eingangs angedeutet, scheint mir Vossler's Buch vor allem auch

deshalb bedeutsam, weil es uns wie kaum ein anderes WerkAnlaß gibt, Rousseau's

Bedeutung für die moderne Gesellschaft zu bedenken. Dabei will ich der
Wirkung Rousseau's nicht weiter nachgehen, die teilweise im Gefolge kapitaler

Mißverständnisse sonderbare Wege gegangen ist und überdies bei der
komplexen Vielfalt der Rousseau'schen Philosophie sehr verschiedene

Anknüpfungspunkte fand, sondern mich von einem aktuellen systematischen
Interesse leiten lassen, wie es auch für Vossler's Buch bestimmend ist. Rousseau

hat im «Emile» einmal hinsichtlich der Geschichte des Altertums diese

Haltung treffend gekennzeichnet: «Les hommes sensés doivent regarder
l'histoire comme un tissu de fables dont la morale est très appropriée au
cœur humain».

234



Vossler sieht den «innersten Kern und Impuls» der demokratischen,
nationalen und sozialen Strömungen, die zur modernen Gesellschaft geführt
haben und denen vor allem Rousseau Ausdruck gab, im «Gedanken der
Selbstbestimmung des Menschen, seinem sittlichen Willen zur Freiheit»
(S. 392). Der Soziologe möge nur die moderne Gesellschaft als

«Massengesellschaft» etikettieren, «der Historiker aber, der ihre Entstehung kennt
und die früheren unfreien Gesellschaftsordnungen, feiert sie dankbar und
stolz als die Errungenschaft des sittlichen Freiheitswillens, als die in aller
früheren Geschichte nie gesehene Gesellschaft freier Menschen, in der keiner
Mittel sei, jeder sich entwickeln könne nach dem Gesetz, das er sich selbst

gegeben» (S. 392). Man mag die moderne Gesellschaft noch anders etikettieren,

was die heutigen Sozialwissenschaftler der verschiedenen Sparten in der
Tat auch tun, während sie die Etikette der «Massengesellschaft» den
lamentierenden oder verzweifelnden Kulturkritikern überlassen. Auf die wirklich
treibenden Motive gesehen, die allein auch unserer noch im Werden
begriffenen modernen Gesellschaft ihre Legitimation und tiefere Verankerung
verleihen und uns demnach vor billigem Gerede über «wohlfahrtsstaatliche
Massendemokratie» oder ähnliches und dem mit solchem Gerede nicht selten
verbundenen Zynismus bewahren, ist die moderne Gesellschaft die Gesellschaft

des sich emanzipierenden und in seinem Wesen entfaltenden Menschen.
Die politische, soziale, ökonomische, bildungsmäßige und allgemein kulturelle
Emanzipation des Menschen, die immer noch andauert und sich über den

ganzen Erdball ausbreitet, ist nur als eine Entfaltung menschlichen Wesens in
allen Menschen zu verstehen und zu rechtfertigen. Nach dem Abbau und
Zerfall bisheriger vorgegebener Ordnungen tritt der Mensch als ein
eigenständiges und sich entfaltendes Wesen erst in Erscheinung und muß jetzt die
Ordnungen selbst aufbauen. Von einem späteren Standpunkt der Emanzipation

und der Entfaltung gesehen war der Mensch früherer Epochen in
vorgegebene Ordnungen sozusagen eingebacken. Werner Ziegenfuß hat
diese in der Form der ständischen Gesellschaft, auf dem Hintergrund einer
gröblichen Rousseau-Verzerrung, vor wenigen Jahren noch verklärt (J.-J.
Rousseau. Eine soziologische Studie. Berlin 1952).

Im Aufgang der Kulturmenschheit wurde das «Richtige», dessen der
Mensch als ein plastisches Wesen zu seinem Bestand bedarf, in eine Ordnung
ausgebreitet, die den Einzelnen umfing und hielt, in engster Verbindung mit
der Natur, die überformt und in die Gesamtordnung mit eingefügt war. In
solchen Ordnungen lebt die Menschheit während Jahrtausenden, bis diese

Ordnungen allmählich verblassen, zerfallen und gar zerbrochen werden und
in eins damit das Wirkliche freigesetzt wird, d. h. sowohl der Mensch als

eigenständiges, auf Selbstsein und Selbstbestimmung drängendes Wesen als

auch das Gegebene in ihm selbst und in der äußeren Natur. Damit kommt die
Entfaltung des Menschen recht eigentlich in Gang, und damit ist der Mensch
erst aufdem Wege, wirklich er selbst zu sein, soweit ein endliches in gegebener
Welt stehendes und auch noch sich selbst bloß gegebenes, nicht sich selbst im
ganzen erzeugendes Wesen hierzu überhaupt imstande ist. Dieser Weg des

Menschen ist unvermeidlich, weil es in seinem Vermögen liegt, einmal er
selbst zu sein. Deshalb werden einmal die Tage aller vermeintlich fraglos

235



gegebenen Ordnungen allenthalben gezählt sein. Die Vom so verstandenen
Entfaltungsimpuls des Menschen getragene moderne Gesellschaft ist denn
auch im Begriff, von der ganzen Erde Besitz zu nehmen. Ich sagte, der sich
entfaltende Mensch möchte er selbst sein. Nun führt aber eben dieser
Entfaltungsprozeß, der in der grundsätzlichen Absicht Und dann auch in den
entsprechenden Verwirklichungen allmählich und in Schüben, vielleicht
auch in gefahrlicher Überstürzung, die Entfaltung aller Menschen ermöglichen

soll, gerade dazu, daß der Mensch sich selbst entfremdet wird, statt
daß er zu seiner Erfüllung kommt, und zwar in zweifacher Richtung.
1. Wenn vorgegebene Ordnungen abgebaut werden, wie wir dies heute in
allen Bereichen feststellen, und nicht im gleichen Zug vom Menschen selber

gesetzte Ordnungen an ihre Stelle treten, etwa weil breiteste Kreise dazu gar
nicht in der Lage sind, verliert der Mensch in der Auflösung aller Ordnungen
auch sich selbst. 2. Und die großen Veranstaltungen, mit denen die
Entfaltung unzählig vieler Menschen ermöglicht werden soll, führt zu
Organisationen und Einrichtungen, in die gerade der sich entfaltende Mensch sich
verstrickt und die der Auflösung nur scheinbare Dämme setzen. Einige
meinen gar, daß gewisse «Superstrukturen» die Entwicklung auf eine
posthistorische instinktoide Epoche der Menschheit einleiten (Roderick Seidenberg,

Posthistoric Man, Chapel Hill 1950). In «Superstrukturen» kann aber
der Mensch wohl nicht mehr eingebacken werden, wenn er einmal den Weg
der Entfaltung eingeschlagen hat.

Diesem Vorgang der Entfaltung des Menschen, dessen entscheidender
Aufbruch sich im 18. Jahrhundert ereignet, gilt nun Rousseau's Denken.
Die damit verbundenen Erschütterungen hat er vorausgesehen («Nous
approchons de l'état de crise et du siècle des révolutions», Emile III), und
zugleich schreckte er, im Hinblick auf die Einführung allgemeiner Wahlen,
vor den kommenden Ereignissen zurück («Qu'on juge du danger d'émouvoir
une fois les masses énormes qui composent la monarchie Française», Poly-
synodie). Er hat aber die Unvermeidlichkeit der Entfaltung des Menschen
und ihre Gefahren, zugleich aber den legitimen Sinn und die mögliche
Erfüllung als eine zu leistende Aufgabe dargetan. Ich glaube, man darf sagen,
Rousseau sei der Vollender der Neuzeit und deshalb, auf die Kerngehalte
gesehen, keineswegs überholt, ja wir können wohl kaum sehen, wie er überholt

werden könnte. Er bringt die eigentlichen Motive der Neuzeit zum
Ausdruck und steht deshalb in vielem im Einklang mit der Aufklärung; er ist
denn auch kein Dunkelmann, kein Mystiker und Irrationalist. Gleichwohl
stand er aber in scharfem Gegensatz zur Aufklärung, soweit diese nämlich
das Neue nicht rein zum Ausdruck brachte - auch Rousseau hat es übrigens
noch nicht getan - und soweit sie gar im Begriffe war, das erscheinende Wesen
des Menschen wieder zu verschütten (im schrankenlosen Sensualismus, im
dogmatischen Materialismus sowie in der utilitaristischen Ethik). Im großen
2. Discours, in dessen Gedankengang sich die Gegebenheiten unserer heutigen
Gesellschaft (wie Wissenschaft, Technik und Industrie in ihren heutigen
Formen und Ausmaßen sowie die mit ihnen verbundenen «sekundären
Sozialstrukturen») zwanglos einfügen und der deshalb in seinem Kern alle
ernsthafte Kulturkritik unserer Tage ein für allemal vorweggenommen hat,

236



zeichnet Rousseau diese Entfaltung des Menschen, die zugleich mögliche
Entartung ist. «Être et paraître devinrent deux choses tout à fait différentes. »
Rousseau versteht im 2. Discours den Menschen als ein Wesen, das erst im
Entfaltungsprozeß das wird, was es zu sein bestimmt ist. Als eigenständiges
Wesen ist er im hypothetischen Naturzustand ein «entier absolu», und ein
solches soll er auch bleiben, nicht ein «être fragmentaire» werden, so sehr

er die in ihm steckende «perfectibilité», mit der er sich recht eigentlich vom
Tier unterscheidet und weshalb er gerade in seinen Anfangen dem tierischen
Dasein so nahe steht, immer weiter ausbildet. Wenn Rousseau die
gesellschaftlich-kulturelle Entwicklung im ganzen als einen historischen Prozeß
beschreibt, so ist dies dahin aufzufassen, daß die Entfaltung als solche zwar ein
realer Prozeß ist, den wir nicht rückgängig machen können («La nature
humaine ne rétrograde jamais»). Die mit ihm verbundene Entartung, die
vom «homme original» zum «assemblage d'hommes artificiels» führt, ist
aber nur eine Möglichkeit, die überwunden werden kann und deren
Überwindung dem Menschen ständig aufgegeben ist. Vossler sagt deshalb mit
Recht: «Der ganze Discours muß im Präsens verstanden werden» (S. 93).
Es geht nicht um den «homme de la nature», sondern um die «nature de
l'homme». Der wahre, in sich stehende Mensch gehört nicht der Vergangenheit

an. Wie der Mensch diese Eigenständigkeit, und zwar nunmehr als

Selbstbestimmung, bewahren kann, wie der Naturzustand auf einer höheren
Stufe gegenüber allen immer wieder drohenden Entartungen hergestellt
werden könne, davon handeln seine Hauptwerke. Dabei möchte ich die
«Nouvelle Héloïse» auch mit einbeziehen, denn dieses Werk dokumentiert in
vielfaltiger und reicher Weise den neuentdeckten Menschen, wiewohl
ausgeklammert aus dem politischen Zusammenhang. Auch wenn Rousseau Wege
zur Überwindung der in der Entfaltung des Menschen liegenden Gefahr
weist, so kann man diese Entfaltung, die einen Bruch im ursprünglich einigen
Wesen des Menschen mit sich bringt, seit Rousseau nicht mehr als fraglosen
Fortschritt sehen, und man wird in mancher Lage Anlaß haben, den Gefahren

durch eine Hintanhaltung der Entwicklung und den Rückzug in die
private Existenz zu entgehen.

Im folgenden soll versucht werden, ein paar systematisch wichtige Punkte
des philosophischen Selbstverständnisses des modernen Menschen und seiner
Gesellschaft bei Rousseau anzuführen.

1. Vossler sagt, daß Rousseau eine «voluntaristische Wende» einleite
(passim) und alle vorgegebenen Ordnungen verwerfe. Das Verblassen und
der Zerfall der vorgegebenen Ordnungen und im weiteren Gefolge deren
bewußte Ablehnung ist eines der wesentlichen Kennzeichen der neuzeitlichen
Haltung, die auch für unsere Gegenwart bestimmend ist. Namentlich im
politischen Bereich hat Rousseau in einer völlig neuartigen Weise gegen alles

Vorgegebene Front gemacht. Hinsichtlich der Fragestellung des «Contrat
social» sagt Vossler: «So hatte bis dahin noch nie ein Mensch gefragt»
(S. 223). Die «voluntaristische Wende» läßt sich in der Tat vielfach belegen,
obwohl die Texte nicht eindeutig sind. So gibt es selbst im «Contrat social»
Stellen, die den Gedanken an eine naturrechtliche Ordnung nahelegen,
ferner finden sich Hinweise auf eine unverbrüchliche Ordnung der Natur,

237



eine übernatürliche Ordnung und ähnliches (insbesondere in der «Nouvelle
Héloïse» und im «Émile», da vor allem in der «Profession de foi»). Doch
kann man wohl sagen, daß Rousseau's Auffassung des Menschen mit der
Vorstellung vorgegebener Ordnungen nicht mehr vereinbar sei. Das Wesen
des Menschen ist nämlich nunmehr in der Tat «eine Kraft, die selber tätig
Ordnung schafft» (S. 133). Zweifellos gibt es für Rousseau keine sitüiche
und rechtliche Ordnung, die als ewige Ordnung ein für allemal vorgegeben
wäre. Dagegen könnte angenommen werden, daß der Mensch im Laufe seiner
Entfaltung in eine solche Ordnung hineinwachse; ein Gedanke, den die
«Profession de foi» nahelegen kann. Doch unterliegt es wiederum keinem
Zweifel, daß eine solche Ordnung «selbstgedacht» und «selbstgewollt» sein

muß, und es fragt sich, ob man dann zwischen einer vorgegebenen und einer
im Menschen selber erzeugten Ordnung noch scheiden kann. Jedenfalls ist
dies kaum möglich bei der Annahme Rousseau's, wonach der Mensch in
selbsttätiger Einsicht und eben solchem Wollen absolut Richtiges
grundsätzlich zu erreichen vermag. Vossler möchte Rousseau's Auffassung als eine
solche der Immanenz bezeichnen, weshalb er m. E. zu sehr darauf ausgeht,
Rousseau überall Dualismen aufheben zu lassen. Dies ist aber doch fraglich,
wenn wir die «Profession» bedenken. Die Transzendenz kann sich auch im
Menschen selbst eröffnen, und vielleicht ist dies Rousseau's eigentliche
Auffassung. So spricht Martin Rang vom Gewissen als «innerseelischer Transzendenz»

(a.a.O. S. 563). Jedenfalls ist es unbegründet, Rousseau allzu nahe
an die idealistische Philosophie heranzurücken, wie dies Vossler tut, der gar
geneigt ist, den Gedanken der idealistischen «Weltvernunft» bei Rousseau

vorgebildet zu sehen (S. 180).
2. Mit der Ablehnung aller vorgegebenen Ordnungen erscheint alles

Wirkliche, insbesondere das Wesen des Menschen, als es selbst. Damit ist
auch die «genetische» Methode verknüpft, die auf die wahren Ursprünge
zurückgeht, das wahre Wesen im Prozeß der Entfaltung freilegen möchte.
In ihren Anfangen hat die Neuzeit das freigesetzte Wirkliche vorwiegend als
das rational Erfaß-, Mach- und Beherrschbare gesehen, das ja im ganzen
Bereich des Gegebenen ein Fundament in der Sache hat, weshalb die
Naturwissenschaft erst nach der Entlassung der Natur aus den vorgegebenen tabuie-
renden Ordnungen entstehen konnte. Rousseau hatte keine solche rationalistischen

Präokkupationen, wie auch seine Vorliebe für Chemie und Botanik
zeigt. Die Auflösung vorgegebener Ordnungen ermöglicht ferner das namentlich

auch für Rousseau bezeichnende ursprüngliche Erlebnis der Natur, wie
es frühere Epochen nicht kannten. Vor allem aber erscheint nun der Mensch
in seiner in sich stehenden Eigenständigkeit, in seiner «Natürlichkeit», was
Rousseau in aller Prägnanz zum Ausdruck bringt. Dem freien Strampeln
des Säuglings und dem Herumtollen des «polisson» entspricht auf anderer
Ebene aufs genaueste die von allem Vorgegebenen freie Selbstbestimmung.
Der Mensch wird bei Rousseau nicht als bloßes «animal rationale» gesehen,
vielmehr (wie ich sagen möchte) als integrales Individuum, in der ganzen
Fülle seiner Fähigkeiten und Vermögen, die vom Triebhaften bis zur
sittlichen Vernunft reicht. Damit ist auch «ein neues und originales Lebensgefühl»

(Martin Rang) verbunden, auch die Hochschätzung der leiblichen

238



Existenz und der Sinn für Daseinsgenuß, soweit er den Menschen nicht sich
selbst entfremdet. Wie sehr für Rousseau das Leben als schlichtes Dasein
Selbstzweck hat, zeigen etwa die Schilderungen in der «Nouvelle Héloïse».
Die Gegenwart hat Wert in sich selbst. «Nous ne voyageons donc point en
courriers, mais en voyageurs» (Émile V). Rousseau hat die anthropologischen

Verengungen der Sensualisten seiner Zeit nicht mitgemacht, so bedeutsam

die sensualistische Erkenntnislehre für ihn war. Martin Rang hat deshalb
gesagt, Rousseau habe die «Anthropologie von unten» der jüngeren
Aufklärung mit der «Anthropologie von oben her», die in der älteren
Aufklärung noch nachwirkte, verbunden.

Diese Auffassung des Menschen bewahrt Rousseau, den «Judas» (Voltaire)
der jüngeren Aufklärung, vor deren Verflachung. Die Ordnung, die der
Mensch aus sich selbst erzeugt, selber aufbaut, basiert nicht auf dem Nutzen
der Einzelnen oder der Gesellschaft, sondern ist Ausdruck des Guten in einem
höchsten Sinne, das der Mensch aus sich selbst schöpft und in das er alle
seine menschlichen Kräfte mit einschließt. Damit stellt sich die Frage, wie die
ursprüngliche Güte des Menschen bei Rousseau zu denken sei. Karl Barth
(Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, Zollikon/Zürich 1947)
hat vom «geradezu ruchlosen moralischen Optimismus» Rousseau's
gesprochen. Ich glaube, die Annahme von der ursprünglichen Güte des
Menschen ist die notwendige Folge der Akzentverlagerung von einer vorgegebenen
Ordnung des Guten auf den die Ordnung schaffenden Menschen. Mit dem
Selbstsein des Menschen ist dessen ursprüngliche Güte gegeben. Ist das Gute
nicht mehr in einer vom Menschen unabhängigen Ordnung vorgegeben,
sondern muß der Mensch diese Ordnung selber aufbauen, so muß die Güte in
ihm selber liegen, die er dann entfaltet. Das heißt natürlich nicht, daß er
aktuell gut sei; aber ob er gut sei, hängt von ihm selber ab, nicht von einem
vorgegebenen Guten. Zwischen dem eigentlichen, wahren, echten Menschen,
der gut ist, und dem wirklichen, bloß faktischen Menschen, der das Böse tut,
kann ein Abgrund klaffen.

Die Abwendung von den vorgegebenen Ordnungen bedingt auch eine
Umzentrierung der Erkenntnisperspektiven. Rousseau hat deshalb die
anthropologische Fragestellung ins Zentrum gerückt und dies auch in aller
Ausdrücklichkeit gesagt (so auch Vossler, z. B. S. 156). Wie ein Programm
lautet der erste Satz des Préface zum 2. Discours: «La plus utile et la moins
avancée de toutes les connaissances humaines me paraît être celle de l'homme».
Eine Wissenschaft vom Menschen ist aber nur möglich, wenn es ihr (wie es

schon im 1. Discours heißt) nicht auf das «bien dire», sondern auf das «bien
faire» ankommt. Alle Bemühungen um eine wirkliche «Humanisierung» des

Daseins, die dessen Einrichtung im Zuge der unaufhaltsamen menschlichen

Entfaltung dem wahren Wesen des Menschen anmessen wollen, können sich
so vor allem aufRousseau berufen. Und in solchen Bemühungen müßte heute
doch alles grundsätzliche Denken zusammenlaufen, weshalb man sich nur
wundern kann, daß es heute noch Philosophen gibt, die in ihrem Leben
gewissenhafte und verständige Menschen sind, seltsamerweise aber gleichwohl
glauben, die Philosophie habe mit Sinn und Gestaltung des Lebens nichts zu
tun. Das sind dann in der Tat «frivoles spéculations». Umgekehrt ist das

239



immer weiter wuchernde instrumental-manipulative Verfahren der
Sozialwissenschaften und der anthropologischen Wissenschaften überhaupt ebenso

fragwürdig, dessen Ende und Auswirkungen noch lange nicht abzusehen

sind, das aber offenkundig zu einer fortschreitenden Verformung und
Selbstentfremdung des Menschen beiträgt. Deshalb ist eine radikale, d. h. eben

philosophische Reflexion auf den Menschen in seiner jeweiligen kulturellen
und sozialen Situation erforderlich, zu der Rousseau Wesentliches beiträgt.

Vossler stellt Rousseau's Philosophie unter den Titel einer «Freiheitslehre».
Sicher wird damit Wesentliches getroffen; doch wird der Rousseau'sche
Mensch vielleicht einseitig (wenn ich es so sagen darf) aktivistisch gedeutet. Es

empfiehlt sich, den Begriff des sich selbst bestimmenden, des freien Wesens
auszuweiten : denn dieser Mensch ist auch der schlicht daseiende, im an sich
wertvollen Dasein ruhende, der sich darlebende und fühlende Mensch, der
etwa die Natur sein läßt als das, was sie ist. Wir können auch sagen: es ist
der Mensch der in sich stehenden und erfüllten Subjektivität, die gewiß
Objektives aus sich heraus setzt, in das Objektive aber nicht «mit Haut und
Haaren» eingeht. Dies ist doch wohl die normative Gestalt des modernen
Menschen, so sehr er sich gerade dank seiner Subjektivität immer wieder
bis ans Ende der Welt und der Zeiten verliert.

3. Auch und vor allem im sozialen und politischen Bereich muß nun die
Ordnung, die der Mensch selber erzeugt, in einer Weise aufgebaut werden,
daß der Mensch er selbst bleibt, ja sich so erst erfüllt. Da es auf den Menschen
ankommt, darf er nicht der Ordnimg geopfert und darf er sich selbst nicht an
sie verlieren. Damit sind alle von außen sich auferlegenden Autoritäten
hinfallig. An ihre Stelle treten Selbstbestimmimg und natürliche oder
sachliche Notwendigkeit (mit einem heutigen Terminus: «funktionale
Autorität»).

a) Auszugehen ist davon, daß jeder Mensch sich entfalten soll. Demgemäß
hat jeder in sich die Ordnungen aufzubauen. Insofern gesellt sich zur Freiheit
auch die Gleichheit. Freiheit und Gleichheit bedeutet einfach Entfaltung aller
Menschen. In einer (zugegeben) stilisierten Weise können Sinn und Tragweite

des Gleichheitsgedankens wie folgt verdeutlicht werden: Wenn das

Gute, das Absolute, die Vernunft oder (zurückhaltender formuliert) das,
worauf es letztlich ankommt, in einer ewigen Ordnung besteht, sei sie eine
göttliche transzendente oder eine vernünftige immanente, haben sich die
Menschen dieser Ordnung anzugleichen, und es ist dann sekundär, ob sich
alle angleichen oder nicht. Ja, die faktische Ungleichheit mag gar eine
Abstufung in der Angleichung an die ewige Ordnung nahelegen, und es ergibt sich
dann eine hierarchische Ordnung, wie sie für das Mittelalter charakteristisch
war. Angesichts der Ordnung, auf die es ankommt, ist es aber nebensächlich,
in welcher Position sich der Einzelne befindet. Liegt dagegen das Absolute
oder das, worauf es ankommt, im Menschen selbst, so liegt es in jedem, und
jeder muß es oder sich selbst, das heißt sein wahres Wesen, zur Entfaltung
bringen. Die von den Menschen selber erzeugte Ordnung ist jedoch nur dann
eine wahre Ordnung, wenn alle an ihr in gleicher Weise teilhaben. Solange
dies nicht der Fall ist, ist die Ordnung selber unvollkommen. Dagegen sind
vorgegebene Ordnungen vom unvollkommenen Menschen ablösbar; sie

240



bewahren ihre Güte, auch wenn sie nicht oder nur unvollkommen
verwirklicht werden. Rousseau war von der Gleichheit der Menschen so sehr
erfüllt, daß er z. B. mehrfach betont hat, es komme auf die große Masse des

Volkes an, ja die Könige und Philosophen könne man ohne Schaden auch
weglassen (ÉmileIV3ième maxime). Darin zeigtsich ferner, daß das, woraufes

ankommt, das schlicht Menschliche ist, das jeder Mensch zu erfüllen vermag.
So könnte man denn im Anschluß an das Wort von Schiller sagen, daß
Rousseau aus allen Formen, in denen der Mensch erscheinen mag, «Menschen

wirbt», nicht nur aus «Christen». Es ist bedeutsam, daß Emile, der
zwar dem Stand der Reichen als «Opfer» entrissen wird, ein ganz und gar
durchschnittlicher Mensch ist, sozusagen ein «common man» (esprit
commun, Emile I). Man wird kaum bezweifeln mögen, daß unsere moderne
Gesellschaft an einem solchen Menschenverständnis ausgerichtet ist, wenn
es ernst gilt.

b) Rousseau's Auffassung vom Menschen führt zur Umgestaltung aller
überkommenen Sozialgebilde, so z. B. auch der Ehe und Familie (darüber
vor allem Martin Rang, a.a.O., S. 322ff., 367f.). Auf der Grundlage einer
«Erotisierung der Ehe und Moralisierung der Liebe» bereitet Rousseau die
moderne Intimfamilie vor. Die Lebensordnung in Ciarens in der «Nouvelle
Héloïse» erscheint wie die «,Verfassung der intimen Gesellschaft', gleichsam
das Gegenstück zum Contrat social» (Rang). Nun sind freilich das Idyll
von Ciarens wie auch die Ehe zwischen Emile und Sophie aus dem sozialen
und politischen Gesamtzusammenhang ausgeklammert. Dies war möglich
und nach Rousseau's Auffassung in den damaligen politischen Ordnungen
auch notwendig. Nachdem aber heute alle Gesellschaften demokratisch
durchgestaltet sind und andere Legitimationen innerlich nicht mehr
vollzogen werden können, ist die Rousseau'sche individuelle Existenzform
unmöglich geworden. Eine allgemeine Desertion aus den heutigen demokratischen

Formen, mögen diese noch so unvollkommen sein, müßte die größten
Gefahren heraufbeschwören und könnte nun nicht mehr Monarchen, die
damals von noch nicht ganz zerfallenen Traditionen gehalten wurden, auf
den Thron bringen, sondern skrupellosen Diktatoren zur Macht verhelfen.

c) Für unsere Zeit noch bedeutsamer ist aber, daß die Rousseau'sche

Auffassung vom Menschen den sozialen Bewegungen der Neuzeit, unabhängig

davon, wie sehr Rousseau selber wirksam gewesen sein mag, legitimen
Sinn verleiht. Rousseau legt «die tragenden Grundlagen für die gesamte
soziale Reform, welche, unter den verschiedensten Namen und Bannern
kämpfend, die alte Gesellschaft der Privilegien in die neue Gesellschaft von
Gleichen und Freien umgewandelt hat» (S. 389). Die Gesellschaft ist ja
nach Rousseau der Mensch selber. Alle ihre Mängel und Fehler sind deshalb

uns allen selbst zur Last zu legen, und so muß vom Menschen aus, von allen
Menschen aus, die Gesellschaft umgestaltet werden. Damit hat Rousseau,
wie Vossler mit Recht sagt, «das soziale Problem aus einem rational-utilitari-
stischen in ein moralisches Problem verwandelt; oder richtiger gesagt, damit
hat er es erst recht eigentlich geschaffen. Da wir die soziale Ordnung samt
allen ihren Leiden und Übeln selber wollen, ist diese unsere Schuld und
Verantwortung. Das bedeutet die Grundlegung und das Erwachen des sozialen

241



Gewissens. Das steht am Anfang der ganzen sozialen Bewegung des 19. und
20. Jahrhunderts.» (S. 92; auch S. 389.) In dem für den Menschen
konstitutiven «Mitgefühl» (pitié) hat das soziale Gewissen seine emotionale
Basis (vgl. die Funktion der Bilder von Not und Elend im «Émile»). Da das

«Mitgefühl» als allgemein menschliches sozialisiert und organisiert werden
kann (Martin Rang, a.a.O., S. 432), führt dies zum Aufbau einer Gesellschaft,

in der das Wohlergehen aller auf die Fahne geschrieben wird (als
Wohlfahrtsgesellschaft in Unkenntnis der tieferen Begründung oft belächelt
und verlästert), eine Bewegung, die heute den ganzen Erdball erfaßt hat und
nicht aufzuhalten ist, auch nicht aufgehalten werden darf. Auch die
ökonomischen Interessen, vor allem der unteren Schichten, die früher latent oder
unterdrückt waren, sind das Vehikel einer menschlichen Entfaltung, zugleich
freilich auch einer Entartung, wie alle Momente der gesellschaftlich-kulturellen

Entwicklung. Rousseau hat einer aus vielen Quellen gespeisten Bewegung,
die letztlich die Heraufkunft des integralen, eigenständigen, autonomen
Menschen bezeichnet, den tiefsten Ausdruck gegeben. Von Rousseau her
gesehen, kann Marx nur als ein Rückfall gewertet werden; der ursprüngliche,
der Rousseau'schen Haltung noch verwandte Impuls, den man dem jungen
Marx zubilligen mag, erlahmte bald und erstarb dann in einem ökonomistischen

System.
d) Den nationalen Bewegungen hat Rousseau ebenfalls die geistige Basis

geliefert, ohne den Bezug zum Gesamtverband der Menschheit abzuschneiden,
trotz «schrillen Tönen des eben erst geborenen Nationalgefühls» (S. 331 ff.).
Weil Rousseau den Menschen als integrales, konkretes historisches Individuum

sieht, steht für ihn der Mensch auch stets im Verband des national
geprägten Volkes (so vor allem in der Schrift über Polen). Denn das Richtige
tritt in historisch-konkreter Form in Erscheinung. Auch hier geht es um das
Selbstsein des Menschen.

e) Schließlich ist Rousseau der allein ernstzunehmende Begründer der
Demokratie, und zwar (wie wir sagen dürfen) einer sozialen Demokratie,
nicht einer altliberalen, der heute noch so manche Träne nachgeweint wird.
Allerdings mag man allen Anlaß haben, sich über die Institutionen ausschließlich

bei anderen Autoren Rat zu holen. Rousseau hat vieles, was in der
überkommenen Staatslehre im Zentrum stand, von seinem grundsätzlichen Standpunkt

aus, als Scheinproblem entlarvt (so die Frage nach dem Primat von
Individuum oder Staat, Abgrenzung der beidseitigen Sphären, Macht und
Recht, Staatsräson). Ein Teil dieser Probleme erscheint dann freilich im
institutionellen und technischen Gewand, was man nicht übersehen darf,
wenn man nicht Rousseau im Versuch der Aktualisierung heillos diskreditieren
will. Die Warnungen Von Vossler sind hier unmißverständlich. Aber ohne
die in ihnen lebendig gewordene Intention sind alle Institutionen wertlos.

Gehen wir vom freien, sich selbst bestimmenden Menschen aus, auf den
im Verlaufe der menschheitlichen Entfaltung alle Anspruch erheben, so kann
der Staat nur auf der Selbstbestimmung beruhen. Vorgegebene Ordnungen
irgendwelcher Art sind damit nicht vereinbar, auch nicht sog. unveräußerliche

Menschenrechte (so auch Vossler, S. 305). Diese sind nichts anderes als

die nach Zeit und Umständen wechselnden Erscheinungsformen der Selbst-

242



bestimmung des Einzelnen. Vermeintlich ein für allemal vorgegebene Rechte,
mit denen ja meist schon partikuläre Interessen gekoppelt sind, werden zu
Ansatzpunkten für die ideologische Verbrämung von solchen Interessen (das
klassische Beispiel hierfür ist Locke mit seinem Eigentümerstaat). «Mit
diesen Erkenntnissen, richtiger mit diesem WiUen, der sittlichen Pflicht zur
Selbstbestimmung, zur Schaffung einer dem Wesen, der Würde und der
Bestimmung des Menschen entsprechenden staatlichen Ordnung, strömen
ungeahnte, man möchte sagen die Welt verändernde Kräfte in das politische
Leben ein, das vor ihnen, im Ancien Régime, matt zu werden droht» (S.391).
Diese Wirkung dauert an. Es ist aufschlußreich, daß Rousseau in den neuen
afrikanischen und asiatischen Staaten gelesen wird. Und Fidel Castro will
Battista mit Rousseau's «Contrat social» in der Tasche aus dem Feld
geschlagen haben (B. Gagnebin, in Oeuvres complètes III, p. XXVI) ; daß er
Rousseau jedenfalls später mißverstanden hat, ist nicht Rousseau's Schuld.

Wenn der Staat nicht auf die Selbstbestimmung des Menschen zurückgeführt

werden kann, dann gibt es entweder nirgends einen Staat, der dem
erscheinenden Wesen des Menschen angemessen wäre, was grosso modo die
eine Hälfte auch der heutigen Theoretiker von Recht und Staat
unausgesprochen unterstellt (die Repristinatoren des Naturrechts aller Schattierungen),

oder das gegenseitige Einschlagen der Köpfe ist nicht nur ein
faktischer Zustand, sondern eine unausweichliche Denknotwendigkeit, was
die andere Hälfte der Theoretiker ebenso unausgesprochen oder gar offen
und zynisch behauptet (Szientisten aller Art).

4. Nun setzt freilich Rousseau ein dem Menschen grundsätzlich zugängliches

und formulierbares, ja im Staat sogar realisierbares absolut Richtiges
voraus; wiewohl die ursprüngliche Güte des hypothetischen Naturzustandes
zuweilen als unerreichbar erscheint und so alle gesellschaftlich-kulturellen
Veranstaltungen die verlorene natürliche Einheit auf höherer Entfaltungsstufe

nicht herzustellen vermögen, so daß man in den Hauptwerken Rousseau's
mit Karl Barth (a.a.O.) insofern «nicht ohne Resignation gemachte
Vorschläge zu zweitbesten Lösungen» sehen mag. Zwar kann man, wenn auch
nicht ohne gewisse Vorbehalte, mit Vossler sagen, daß Rousseau das Richtige
historisiere, dessen Vielfalt in Zeit und Raum schon sehe und insofern sich
einem Standpunkt der «idealistischen Identitäts- oder Immananzphilosophie»
(S. 175) nähere. Aber der Glaube an ein inhaltlich bestimmbares absolut

Richtiges hic et nunc bleibt bei Rousseau doch bestehen. Diese Annahme
muß jedoch mit der Preisgabe vorgegebener Ordnungen auch noch aufgegeben

werden, weil sie damit nicht vereinbar ist, was anscheinend Vossler
übersieht (vgl. S. 277ff.). Unangetastet bleibt allein die Selbstbestimmung
und was jeweils aus ihr folgt. Jene Annahme ist denn auch, so sehr das Gegenteil

in thesi immer noch behauptet wird, in der Praxis des modernen Menschen
und vornehmlich in der gesellschaftlichen Auseinandersetzung längst aufgegeben

worden. Unsere sog. pluralistische Gesellschaft ist nur denkbar, wenn
auf den dogmatischen Anspruch auf absolut richtige Lösungen verzichtet und
lediglich das ehrliche Bemühen um richtige Lösungen im Hinblick auf ein
gemeinsames absolutes, wenn auch nicht formulierbares Ziel aller Menschen
beansprucht wird. Dies bedeutet keineswegs Relativismus, weil alle ernsthafte

243



Praxis auf ein obzwar unerreichbares Absolutes ausgerichtet ist; mit diesem
steht und fällt sie. Dies ist der Kerngehalt der Rousseau'schen «Religion
civile».

Begründet man so in völlig undogmatischer Weise den Staat auf die
Autonomie der Einzelnen, so schließt dies mannigfache Vermittlungen, wie
sie durch die jeweils nach Ort und Zeit empfehlenswerten Einrichtungen und
durch die sachlichen Notwendigkeiten bedingt werden, nicht aus. Nur der
Anspruch auf Selbstbestimmung bleibt unabdingbar. Was das Gepräge von
bloßem Befehl, Dressur und Manipulation hat, muß ausscheiden. Die
rechtlich-staatliche Ordnung darf nicht bloße Anmaßung von Herrschaft,
gar von persönlicher Überordnung bleiben, sondern sie muß gewissermaßen,

und zwar auch in der Setzung des Zwangsaktes, Zumutung von
Autonomie sein. Autonomie muß dann aber weitgefaßt werden; sie

schließt auch freiwillige Unterstellung unter das nun einmal Nichtausweis-
bare und freiwillige Übernahme von nun einmal Gesetztem, das dann
Konvention ist, mit ein. Primär ist aber die Selbstbestimmung Aktivität, wie uns
Rousseau vor allem lehrt. Und als Aktivität des Menschen ist sie geistige
Auseinandersetzung und Zusammenarbeit im jeweiligen Rückgang auf das

unerschöpfliche Selbst. Insofern jeder Mensch als wahrer Mensch sich
behauptet und behaupten soll, ist es ein Rückgang auf den gemeinsamen
Grund des Menschseins. Dieser Grund ist aber immer erst zur Erscheinung
zu bringen; denn er ist in keiner Weise gegeben, sondern aufgegeben.

Hans Ryffel

244


	Rousseau als Philosoph der modernen Gesellschaft

