Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 24 (1964)

Buchbesprechung: Rousseau als Philosoph der modernen Gesellschaft
Autor: Ryffel, Hans

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rousseau als Philosoph der modernen Gesellschaft *

Wenige Denker sind bis auf den heutigen Tag so kontrovers und so sehr
das Opfer grotesker MiBlverstindnisse geworden wie Rousseau. Dies gilt fiir
das Ganze seiner Philosophie, besonders aber fiir seine Sozialphilosophie und
seine Philosophie der Politik, obwohl man (wie ich glaube) sehr wohl zeigen
kann, daB Rousseau recht eigentlich der Philosoph der modernen Gesell-
schaft ist, deren ersten groBen Aufbruch er kiindet und deutet. Es ist bezeich-
nend, daB sich sogar in einem so renommierten Standardwerk wie dem Hand-
worterbuch der Sozialwissenschaften eine Darstellung findet, die in héchstem
Grade mifBverstindlich und zum Teil unsinnig ist (Bd. 9, 1956). Es gibt heute
auch noch keine wirklich befriedigende und umfassende Gesamtdarstellung
Rousseau’s, obwohl in den letzten Jahren eine Reihe wichtiger Schriften
erschienen ist. Das griindliche und gediegene Werk von Martin Rang
(Rousseau’s Lehre vom Menschen, Gottingen 1959), das wohl zu den be-
deutsamsten und wichtigsten Werken der freilich kaum iiberblickbaren
Rousseau-Literatur gehort, ist «Rousseau’s Philosophie der individuellen
Existenz» gewidmet und klammert die Philosophie der Politik aus, so sehr es
zu deren Verstindnis wesentlich beitragt. Die neuesten Gesamtdarstellungen,
insbesondere von Pierre Burgelin (La philosophie de I’existence de J.-J. Rous-
seau, Paris 1951), ferner von Robert Derathé (Le rationalisme de J.-J. Rous-
seau, Paris 1948) und Bernard Groethuysen (J.-J. Rousseau, Paris 1949)
sowie auch von Hermann Réhrs (Vision und Wirklichkeit, Heidelberg 1957),
die ich vor allem nennen und denen ich die freilich weiter zuriickliegende,
aber mit Recht immer noch wirksame groBe Abhandlung von Ernst Cassirer
aus dem Jahre 1932 (Das Problem J.-J. Rousseau, im Archiv fiir Geschichte
der Philosophie, Bd. XLI) zur Seite stellen méchte, setzen in je verschiedener
Weise einseitige Akzente. Was die wichtigsten Schriften der letzten Jahre zu
Rousseau’s politischer Theorie betrifft (Robert Derathé, Rousseau et la
science politique de son temps, Paris 1950, und Iring Fetscher, Rousseau’s
politische Philosophie, Zur Geschichte des demokratischen Freiheitsbegriffs,
Neuwied 1960), so lassen sie das folgerichtige und durchgehende Heraus-
arbeiten der eigentlich treibenden systematischen Motive vermissen; die
zweitrangigen Probleme des Institutionellen werden tiberbewertet. Nun hat
Otto Vossler ein neues Buch iiber Rousseau vorgelegt, das sich gerade durch
die Darstellung der systematischen Hauptmotive der politischen Theorie
auszeichnet und Anspruch auf einen hohen Rang erheben darf. Wenn sich
mir auch einige Vorbehalte aufdringen, méchte ich doch auf das Ganze
gesehen ausrufen: Endlich! Ein kleiner Vorbehalt sei gleich angebracht:
Da Vossler, nach der ganzen Anlage des Buches und seinem eigenen Einge-
stindnis (z. B. S. 183: «unser Thema der politischen Lehre»), die Philosophie
der Politik in den Mittelpunkt riickt, hitte er diese Einschrinkung in einem
entsprechenden Untertitel schon zum Ausdruck bringen sollen. Im iibrigen

* Zum Buch von Otto Vossler: Rousseau’s Freiheitslehre. Vandenhoeck& Rup-
recht, Gottingen 1964.

222



ist noch darauf zuriickzukommen, da3 der Verfasser das Politische iiber-
bewertet und die individuelle Existenzform bei Rousseau vernachlassigt.
Zuweilen scheint mir sogar der Anspruch auf eine Gesamtdarstellung deut-
lich zu werden, so wenn der Verfasser am SchlufB3 des Buches sagt, er habe
«eine Seite von Rousseau’s Lehre» (also offenbar nur diese), namlich die
«kiinstlerische und asthetische» tuibergangen (S.393). Das Phanomen
Rousseau ist aber zu umfassend, als daB es auf eine primir sozial- und
staatsphilosophisch ausgerichtete «Freiheitslehre» eingeschrinkt werden
konnte. '

Im folgenden mochte ich auf Absicht, Anlage und Inhalt dieses bedeut-
samen Werkes hinweisen (I) und im Anschluf3 daran einige Bemerkungen
iiber Rousseau’s Stellung und Bedeutung anbringen, vornehmlich unter
sozial- und staatsphilosophischen Aspekten (II). Gerade Vossler gibt zu
einigen weiterfithrenden Uberlegungen den AnstoB, indem er nachdriicklich
darauf aufmerksam macht, da3 Kerngedanken Rousseau’s heute in weitem
Ausmall Gemeingut sind (S. 391f.). Dies weniger, weil Rousseau in dieser
Breite gewirkt hitte, was Vossler, als Historiker, natiirlich nicht behaupten
mochte, vielmehr weil Rousseau in exemplarischer Weise Grundgehalte der
modernen individuellen, vornehmlich aber auch der sozialen und politischen
Existenz vorbereitet und formuliert hat. Locke, heute noch vielfach iiber-
schitzt, 1468t sich in dieser Hinsicht mit Rousseau in keiner Weise vergleichen,
so sehr er scheinbar wirksamer war. Freilich kommt es nicht auf das fiir die
moderne Gesellschaft und ihre politische Form bloB in faktischer Hinsicht
konstitutive Gemeingut an, sondern auf dessen legitime Motive. Diese sind
aber vornehmlich von Rousseau gesehen worden.

;

Vossler betreibt nicht bloBe Gelehrsamkeit und will nicht nur Geistes-
geschichte schreiben. Mit seinem Buch mochte er «dem besseren Verstindnis
der sog. wirklichen Geschichte und unserer eigenen Zeit . . . dienen, wie alle
Historie der Selbstbesinnung und dem Selbstverstandnis» (S. 393). Er
bemiiht sich deshalb, den systematischen Kern herauszuschilen, was ihm
im ganzen m. E. vorziiglich gelungen ist. Zahlreiche scheinbare Widerspriiche
im internen systematischen Bereich werden so geklart und als bloBe MiB-
verstandnisse aufgedeckt oder dann als weniger wichtige, vom Kern ablosbare
Lehrstiicke erwiesen. Dazu befihigt ithn vor allem auch «das erste Gebot
des Historikers, welches lautet: Du sollst den anderen nicht fiir diimmer
halten als Du selbst bist» (S. 225). Die streng durchgehaltene systematische
Absicht erméglicht erst eine angemessene Wiirdigung der besonderen ge-
geschichtlichen Stellung Rousseau’s im (wie ich sagen mochte) neuzeitlichen
Emanzipationsprozel3 des Menschen und bannt von vornherein die Gefahr,
Rousseau’s Eigenstandigkeit in die Vielfalt geschichtlicher Einflusse aufzu-
losen, wie dies zahlreichen gelehrten Interpretationen des « Contrat social»
widerfahrt. Mannigfache Einfliisse wird kein Interpret leugnen wollen; an-
derseits darf die einzigartige Eigenstandigkeit nicht iibersehen werden, die
~inem radikalen Drang zur selbsttitigen Findung der Wahrheit entstammt

223



(«J’ai cherché la vérité dans les livres: je n’y ai trouvé que le mensonge et
Perreur.» Lettre 2 M. de Beaumont).

Vossler’s Buch ist eines jener heute seltenen Werke, denen man die darauf
verwendete Miihe und Arbeit nicht mehr anmerkt, weil er darauf verzichtet,
seinen Zettelkasten auch noch wiederzugeben. Der ganze Wust der Sekundir-
literatur ist in eine kritisch ausgewogene Darstellung sozusagen ohne dullere
Spuren eingegangen, obwohl es sich angesichts der tiefgreifenden und noch
andauernden Kontroversen und der straff durchgezogenen einheitlichen
Linie in der Sache selbst um ein durch und durch polemisches Buch handelt,
wie Vossler selber mit Recht sagt. Freilich wire es wiinschenswert, wenn
gewiegte Kenner, z. B. in Exkursen, die in einem Anhang untergebracht
werden, in zusammenfassender Ubersicht die Literatur kritisch sichten
wiirden; eine so zu ihrer Vollendung gebrachte, noch seltenere und heute
kaum mehr bekannte Gelehrsamkeit lieBe man sich gern gefallen. Dagegen
belegt Vossler seine Darstellung fortlaufend mit Rousseau’s eigenen Texten
und spart nicht an Nachweisen und Originalzitaten, ohne daB3 darunter die
Lesbarkeit leiden wiirde (wobei einige Druckfehler heute offenbar unver-
meidlich sind). Die Historiker sind eben oft Kiinstler der Darstellung. Das
Buch ist auch frei von allem Jargon und befleiBigt sich gar einer gewissen
Burschikositit und Derbheit im Ausdruck, die vielleicht nicht alle goutieren.
Das auch fiir hohe Anspriiche bestimmte Werk ist zugleich eine Darstellung
fiir breitere Kreise gebildeter und aufmerksamer Leser (was z. B. fiir Martin
Rang’s Werk nicht gilt). Dies ist ganz besonders zu begriilen, denn die
Staatsphilosophie Rousseau’s ist, wie Vossler immer wieder betont, von grofer
Aktualitat fiir unsere Zeit. Man méchte deshalb Vossler’s Buch einen beson-
ders groBBen Leserkreis wiinschen. Verbreitet ist ja noch heute das groteske
MiBverstindnis, daB Rousseau dem Totalitarismus den Weg bereitet habe
(so vor allem J. L. Talmon, The Origins of Totalitarian Democracy, London
1955; deutsch 1961; so aber z. B. auch die Einleitung von Heinrich Wein-
stock in der verbreiteten, wohl auch in Schulen verwendeten Ausgabe des
«Gesellschaftsvertrages» in der Sammlung Reclam, 1958). Ebenfalls unzu-
treffend ist es, wenn man Rousseau als «konservativen» Denker auffalit und
seiner politischen Theorie jede Gegenwartsbedeutung abspricht, weil man die
Demokratie nicht mehr fiir méglich hilt (so Bertrand de Jouvenel in seiner
Ausgabe des «Contrat social», Genf 1947) oder weil Rousseau nicht «der
Theoretiker der Demokratie der modernen Industriegesellschaft» sein kénne
(Iring Fetscher). Einen an sich legitimen Versuch, Rousseau zur Begriindung
der modernen Demokratie heranzuziehen, hat Friedrich Glum unternommen
(J.-J. Rousseau, Religion und Staat. Grundlegung einer demokratischen
Staatslehre, Stuttgart 1956), doch ist sein Buch — abgesehen von sachlichen
Einwendungen — auf weite Strecken ein unzuverlissiges und allzu sorglos
zusammengestoppeltes Florilegium.

Vossler stiitzt sich bei den politischen Schriften Rousseau’s auf die kritische
Ausgabe von Vaughan (1915; wozu nachzutragen wire, dafl 1962 bei
Blackwell, Oxford, ein Neudruck erschienen ist), wihrend er im iibrigen wie
iiblich vornehmlich die Hachette-Ausgabe zitiert. Jetzt erscheint die vor-
treffliche kritische Ausgabe von Bernard Gagnebin und Marcel Raymond

224



in der Bibliothéque de la Pléiade, Paris, von der drei Bande vorliegen
(Bd. I, 1959; Bd. I1, 1961 und Bd. ITI mit den «Ecrits politiques», 1964).
Im Rahmen einer kurzen «Einfiihrung» (S.9-49) befaBt sich Vossler
zunachst mit «Lage und Ort, Voraussetzung und Gegner», um vor allem
auf die vollig neue Position Rousseau’s in der Staatslehre aufmerksam zu
machen, mit der alle bisherigen theologisch oder rational begriindeten
politischen Ordnungsvorstellungen iiberwunden werden. Gleich zu Beginn
heifit es: «Mit J.-J. Rousseau gelangt das abendliandische Denken iiber den
Staat an eine groBe Wende, ja, ich glaube sagen zu kénnen, an seine bedeu-
tendste Wende iiberhaupt seit der Christianisierung» (S. 9). Im Anschluf3 an
die historische Ortsbestimmung wird der Leser auf die Gesamtthematik
vorbereitet durch eine Erorterung der «Ersten und allgemeinen Eindriicke»,
die die Lektiire Rousseau’s vermitteln und die zu widersprechenden Deutun-
gen AnlaB8 geben. Immer noch im Rahmen der «Einfithrung» wird an
dritter Stelle «Das Erlebnis» verhandelt, das zur ersten wichtigen Schrift
Rousseau’s, dem «Discours sur les sciences et les arts» fiihrt. Vossler folgt
hier dem Selbstzeugnis Rousseau’s (Brief an Malesherbes vom 12. 1. 1762,
Conf. VIII, 3e Promenade), das anzuzweifeln in der Tat kein AnlaB3 besteht,
und glaubt, daBl das «Urerlebnis» von Vincennes (S.44) fiir Rousseau
entscheidend war. Rousseau wurde damals, nach einer Periode ziellosen
Tastens, des Problems bewuBt, das ihn packte und zeitlebens nicht mehr los-
lieB: daB3 die Entwicklung der modernen Kultur und Gesellschaft den Men-
schen von seinem wahren Wesen entfremdet und da3 dem Menschen aufge-
geben ist, zu sich selbst zu finden. Hans Barth hat in einer aufschluBreichen
Abhandlung iiber Rousseau den Begriff der «Selbstentfremdung» in den
Mittelpunkt geriickt (Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. XIII,
1959). Schon Harald Héflding hatte von der «absoluten Selbstentfremdung
des Lebens» gesprochen, gegen die Rousseau ankampfe (Rousseau und seine
Philosophie, Stuttgart 1897, mit mehreren spateren Auflagen). Auch Vossler
verwendet mehrfach den Ausdruck «Selbstentfremdung», im Gegensatz zur
«Selbstbestimmung» und «Selbstfindung» (z. B. S. 162, 180, 314f., 368,
375), denn damit wird der Kern der Anthropologie und Ethik Rousseau’s
sowohl im individuellen als auch im sozialen und politischen Bereich getrof-
fen. Rousseau hat nicht nur, wie der Verfasser gegen die verbreitete Auflosung
von Rousseau’s Philosophie in sein personliches Lebensschicksal geltend
macht, um das Selbstsein des Menschen in der persénlichen Gestaltung seines
Lebens gerungen, sondern dieses Erlebnis als das Schicksal und die Aufgabe
des modernen Menschen zu begreifen versucht. Um diese Mitte kreisen alle
seine Werke, die Vossler in ihren Hauptziigen auf den Generalnenner einer
«Freiheitslehre» bringen mochte. Fiir den Verfasser miindet diese Freiheits-
lehre nolens volens in eine Gesellschafts- und Staatslehre ein, die einen epo-
chalen Umschwung bezeichnet. «Rousseau ist, ausgehend von seinem zu-
niachst nur personlichen Entschlusse, sich selber treu er selbst zu sein, und
von seinem zunichst unpolitischen Unternehmen, statt der in den beiden
Discours zerschlagenen Vernunft- und Verstandesordnung nur aus seinem
sich selbst bestimmenden Ich eine neue sittliche Ordnung aufzustellen,
unversehens an ein hochst politisches Problem geraten: er . . . eréffnet nichts

225



Geringeres als den Kampf des modernen demokratischen und nationalen
Staates gegen den Staat des Ancien Régime» (S. 138). Rousseau traf aber in
seiner Zeit auf ungiinstigste Voraussetzungen fiir das Streben des Menschen,
er selbst zu sein. Deshalb waren seine ersten Werke solche des « Protestes und
der Zerstorung»; unter diesem Titel befaB3t sich Vossler mit den ‘beiden
Discours (S. 50-97). Im Artikel iiber die «Economie politique» und in den
Erorterungen zu den Schriften des Abbé de Saint-Pierre unternimmt dann
Rousseau «erste Versuche des Neuaufbaus» (S.98-155). Der Neubau
(S. 156-389) erfolgt im «Emile» und im «Contrat social», aber auch in der
«Nouvelle Héloise», die der Verfasser zwar nicht ganz beiseite li3t, in ihrer
vollen Bedeutung aber m. E. nicht ausreichend wiirdigt. Auf wenigen Schluf3-
seiten werden ein paar Hauptgedanken zusammengefaB3t. Vossler analysiert
ein Werk nach dem anderen (ohne die «Nouvelle Héloise») und stellt so
Rousseau’s Lehre im Nachzeichnen der gedanklichen Entwicklung dar, wie
sie sich in den einzelnen Werken zeigt. Daraus ergibt sich eine im groBen und
ganzen uberzeugende, wiewohl einseitig sozial- und staatsphilosophisch aus-
gerichtete Gesamtinterpretation der Philosophie Rousseau’s. Daf} es sich in
der Tat um eine von innerer Systematik beherrschte philosophische Gesamt-
auffassung handelt, zeigt Vossler’s Buch in eindringlicher Weise, und man
mochte hoffen, daB3 die Tage des frither stark verbreiteten biographischen
und psychologischen Rousseau-Verstindnisses, wie es noch bei Hermann
Roéhrs (1957) und ferner in der kurzen Darstellung von Wolfgang Ritzel
(J.-J. Rousseau, Urban-Biicherei, Stuttgart 1959) sowie der kommentierten
Textauswahl von Paul Sakmann (Kroner’s Taschenausgaben) anzutreffen
ist, endlich gezihlt seien. Die autobiographischen Werke werden von Vossler
teilweise beriicksichtigt, aber nicht eigens erortert. Vossler ist freilich beizu-
pflichten, daB sie jedenfalls der Gesellschafts- und Staatslehre nichts Wesent-
liches beifiigen. Rousseau hat nach der groBen zehnjihrigen, iiberaus frucht-
baren Schaffensperiode auf die Abfassung weiterer philosophischer Werke
nach seinem eigenen Zeugnis verzichtet. In seinen autobiographischen
Werken, zu denen im weiteren Sinne schon der Brief an den Erzbischof de
Beaumont und die «Lettres de la Montagne» gerechnet werden kénnen,
mubBte sich Rousseau, der sich mit seinen neuen Ideen und dem damit un-
vermeidlich verbundenen Angriff auf Personen und Institutionen iiberall
Gegner geschaffen hatte, zur Wehr setzen, sich auch mit sich selber immer
wieder verstindigen, da die Ablehnung, die ihm widerfuhr, seine Selbst-
sicherheit erschiittern muBte. Diese Werke sind aber zugleich bedeutsame
Beitrage zu Rousseau’s Anthropologie und vermégen z. B. eine allzu akti-
vistische Konzeption seiner Anthropologie als «Freiheitslehre» teilweise zu
berichtigen. Was Rousseau als persénliches Schicksal empfand, war «der
tiefe, unausweichliche, iiberpersénliche und tédliche Zusammensto3 zweier
Zeitalter, den er heraufbeschworen hatte» (S. 212). Den Vorrang des Werkes
vor der Person hat namentlich auch Martin Rang iiberzeugend dargetan
(«Die Dissonanz, die in dieses gliickliche Leben trat, kam, so seltsam es
klingt, nicht aus dem Leben, sondern aus dem Gedanken», a.a.O. S. 24).
Der gleiche Autor hat auch den systematischen und gesamtphilosophischen
Charakter von Rousseau’s Werk vielfiltig belegt (Rousseau gleiche «viel

226



eher den philosophischen Systematikern des 17. Jahrhunderts als den philo-
sophischen Essayisten des 18. Jahrhunderts», nur daf3 er nicht mehr «more
geometrico» verfahre, S. 31).

In der Erorterung des 1. Discours — um im folgenden mit ein paar Hin-
weisen auf die Einzelanalysen einzugehen — legt Vossler darauf Gewicht,
daBl Rousseau hier neben der radikalen Kulturkritik, die der Entfremdung
und EntauBerung des Menschen in der zeitgendssischen Kultur gilt, zugleich
schon in Ansidtzen «ein positives Kulturprogramm» andeutet. Nicht nur
denkt Rousseau keineswegs an eine Riickkehr zum « Naturzustand », was ihm
Voltaire boswillig unterschob und in breiten Kreisen noch heute herum-
geistert, sondern die Kritik ist iiberhaupt nicht sein eigentliches Ziel: «Ce
n’est point la Science que je maltraite . . . c’est la Vertu que je défends» (da
tibrigens einer der Druckfehler, S. 53). Rousseau postuliert die Einheit von
«Vertu» (welcher Begriff dem spiteren der «Natur» hier vorausgeht und
der antikes und politisches Geprage hat) und von «Science», die im Wollen
und Handeln des Menschen herzustellen ist, jedenfalls weder von Tradition
und Autoritit noch von abstrakter Vernunft und Konvention gestiftet werden
kann. Im bedeutsamen 2. Discours, in dem alles Spitere angelegt ist (S. 88)
und dem der Verfasser deshalb eine besonders eingehende Analyse widmet
(S. 56-97), wird das Bild auf die Gesellschaft im ganzen und deren Geschichte
ausgeweitet, die als fortschreitende Entartung erscheint. Der Angriff auf
Wissenschaft und Kunst im 2. Discours wird so auf der Grundlage einer mit
hypothetischen historischen Modellen arbeitenden Anthropologie zum An-
griff auf den gegenwirtigen gesellschaftlich-kulturellen Zustand der Mensch-
heit. Da eine Riickkehr zum urspriinglichen Naturzustand, in dem der
Mensch in der Niahe tierischer Existenz als gesellschaftsloses Wesen noch
nicht zu Vernunft und Sittlichkeit gelangt ist, von vornherein entfallt, drangt
die Fragestellung jetzt erst recht auf die Uberwindung der Entartung, die
sich im Laufe der geschichtlichen Entfaltung des Menschen und des Aufbaus
der Gesellschaft und ihrer politischen Strukturen ergibt. Der Verfasser riickt
dies als das treibende Motiv der zentralen philosophischen Bemiihungen
Rousseau’s in den Mittelpunkt und unterstreicht die originale und voéllig
neuartige Problemlésung, auf die Rousseau schon im 2. Discours zielbewult
hinsteuert. Rousseau verwirft namlich das iberlieferte und auch von den
Zeitgenossen in abgewandelter Form vertretene Naturrecht als eine dem
Menschen vorgegebene Ordnung (in bedeutsamer Weise 148t er den Termi-
nus «droit naturel» entgegen der Formulierung der Preisfrage schon im
Titel fallen) und macht die Vernunft und ihre Ordnungen, vor allem das
rationalistische Naturrecht, zum Erzeugnis des geschichtlichen Prozesses.
«Die Vernunft. .. ist historische Vernunft» (60). Das eigentliche Wesen
des Menschen besteht demgemal3 nicht mehr in der Vernunft, sondern in der
Freiheit und dem FreiheitsbewuBtsein, in der Selbstbestimmung, wozu als
weitere Wesensbestimmungen die «perfectibilité» und die «pitié» kommen.
Die «perfectibilité», die den groBen Entfaltungsgang der Menschheit er-
moglicht, konnte recht eigentlich als das Vehikel der Freiheit angesprochen
werden. Und auch das Mitgefiihl (pitié) scheint mir aus der Selbstbestimmung
sich zu ergeben, weil es die in eigener Erfahrung der Selbstbestimmung

227



verwurzelte Erfahrung fremder Selbstbestimmung bzw. Selbstbestimmbarkeit
ist. Solange der Mensch in sich selbst steht, insbesondere sich selber be-
stimmt, ist er vom «amour de soi» erfiillt. In dem Ma@e, als der Mensch im
Verlauf der geschichtlichen und kulturellen Entwicklung aus sich heraustritt
und nicht mehr zu seiner urspriinglichen Einheit zuriickfindet, nimmt der
«amour-propre» iiberhand. «Der Schwerpunkt des Menschen verlagert
sich aus diesem hinaus nach auBlen in die Gesellschaft, ja, diese fatale Schwer-
punktverlagerung ist die Gesellschaft» (S. 74). Es ergeben sich so Abhingig-
keit, Unfreiheit, Ungleichheit, Unterdriickung und letztlich der Krieg aller
gegen alle, der nur durch scheinhafte Verstindigungen (den listigen Gesell-
schaftsvertrag der Reichen) fiir kurze Zeit jeweils gebannt werden kann, mit
einem Wort: der Mensch entfremdet sich selbst immer mehr von seinem
wahren Wesen. Vollig neue Grundlagen der Gesellschaft und des Staates sind
erforderlich. Dies ist aber nur méglich im Riickgang auf den wahren Men-
schen, der auch die Verantwortung fiir die Gesellschaft, diesen seinen Abfall
von sich selbst, iibernehmen und sie selber nunmehr neu schaffen mul3. Denn
die Gesellschaft sind wir alle. Die Auseinandersetzung zwischen Mensch und
Gesellschaft bzw. Staat ist deshalb keine duflere, die mit bloen Einrichtungen
und realpolitischen Vorkehrungen bestritten werden kénnte, vielmehr voll-
zieht sie sich im Innern des Menschen. Nur auf diesem Boden kann die Frage
einer wahrhaft menschenwiirdigen Gestaltung der Gesellschaft iiberhaupt in
Angriff genommen werden.

In straffer Gedankenfiihrung untersucht der Verfasser, wie Rousseau das
im 2. Discours formulierte Problem einer Losung naherfithrt. Im Hinblick
darauf wird, im Rahmen der «Ersten Versuche des Neuaufbaus», vor allem
der Artikel iiber die «Economie politique» ausfiihrlich erértert (S. 100-138),
der Bausteine zur Losung beitrigt (insbesondere die Auffassung des Gesetzes,
das Selbstbestimmung und staatlichen Zwang verséhnt, S. 107, und der
Gedanke vom Staat als «sittlicher Ordnung», S. 136), ja, den «Grundrif3
des Aufbaues von Recht, Gesetz und Staat und zugleich von Sittlichkeit
und Freiheit aus dem sich selbst bestimmenden Willen des Menschen»
schon erkennen 148t (S. 123), aber noch keine umfassende Klirung bringt.
Weniger bedeutsam fiir die Losung der Hauptfrage sind die Kommentare
Rousseau’s zur «Paix perpétuelle» und zur «Polysynodie» von Saint-Pierre
(S. 138-155). Hier nimmt Rousseau eine vornehmlich kritische Haltung ein,
wobei sich sein Angriff nicht nur gegen die rationalistische Staatslehre, nun-
mehr auch im internationalen Bereich, sondern auch gegen bloBe sog. Real-
politik und rein organisatorische Reformen wendet. Diese Ausfithrungen
Rousseau’s machen deutlich, daB der Verderb des Menschen die Wurzel
allen Ubels in der Politik ist, weshalb weder mit Techniken noch mit Ver-
nunft, sondern nur mit einer sittlichen Ausrichtung des Willens eine Wendung
zum Besseren erreicht werden kann. Von da aus werden nun die Probleme in
den Hauptwerken Rousseau’s, im «Emile» und im «Contrat social», in
Angriff genommen.

Bei seinen Darlegungen iiber den « Neubau» (S. 156-389) beginnt Vossler
in bedeutsamer Weise mit dem «Emile», der in sonstigen Darstellungen der
Rousseau’schen Philosophie der Politik nicht oder wenig beachtet wird (so

228



z. B. auch bei Fetscher; nebenbei: eine deutsche Ubersetzung des «Emile»,
hrsg. von Martin Rang, mit einer Einleitung von fast 100 Seiten und mit
niitzlichen Anmerkungen, jetzt bei Reclam, 1963). Freilich fragt es sich, ob
er dieses Werk nicht zu ausschlieBlich in der Perspektive des «Contrat
social» sieht, auf den es ihm letztlich ankommt. Der « Emile», der zusammen
mit der nebenherlaufenden Arbeit an der «Nouvelle Héloise» geschrieben
wurde und nur wenige Wochen vor dem «Contrat social» erschienen ist,
ziehe den anthropologisch-ethischen Gesamtrahmen, in den sich auch der
«Contrat social» zwanglos einfiige. Dazu wire zu bemerken, daB3 es sich
freilich fragt, wie diese Einfiigung des naheren gedacht wird. Vossler wendet
sich damit entschieden gegen diejenigen, die beide Werke fiir unvereinbar
halten. Man wird dem Verfasser beipflichten, wenn er den anthropologischen
Charakter des «Emile» betont (den vor allem Martin Rang eindriicklich
dargetan hat). Es geht hier Rousseau darum, das Wesen des Menschen, unab-
hingig von der Gesellschaft, die ihn verdorben hat, auf der Grundlage des
«amour de soi» zu verstehen. Dies ist der Kern der «negativen Erziehung»,
die den ganzen und freien, sich selbst bestimmenden Menschen zur Geltung
bringen soll, im Gegensatz zum verstiimmelten, unfreien und fremdbestimm-
ten Menschen der zeitgendssischen Gesellschaft. Nur aus einem solchen Men-
schen konnen eine wahre Gesellschaft und ein wahrer Staat erwachsen.
Insofern ist die Anthropologie des « Emile» zugleich auch die Grundlegung
der Politik, und die unpolitische Erziehung des « Emile» erscheint als eine
eminent politische! (S. 162f.) Deshalb befaBt sich Vossler zuerst mit der
«Erziehungslehre», der «merkwiirdig unpolitisch-politischen Erziehung»
(S. 163), und geht von da zur « Vernunftlehre» und zur «Sittenlehre» iiber,
wie sie im «Emile» entwickelt werden. Sehr schén wird dargelegt, wie die
Rousseau’sche Erziehung auf die Selbstbestimmung des Menschen angelegt
ist, insofern durchaus als Freiheitslehre verstanden werden kann (iibrigens
spricht auch Rang gelegentlich von einer «Philosophie der Freiheit», a.a.O.
S.272). Nur daB man den Begriff der «negativen Erzichung» auf die
Kindheit beschranken sollte, denn fiir den Jugendlichen tritt an ihre Stelle
eine als positiv zu charakterisierende Erziehung, wenn es namlich darum geht,
den sittlichen Willen zur Selbstbestimmung zu wecken. Da Rousseau die
vorgegebenen Ordnungen verwirft, mufl der Mensch aus sich selbst heraus
die objektive Ordnung der Wahrheit und des Guten aufbauen, was «einen
umfassenden Neubau der Vernunft» voraussetzt, «dessen Grundri8 und
Struktur deutlich erkennbar werden» (S. 183). Die Wahrheit besteht nicht
in der Spiegelung einer vorgegebenen Ordnung, sondern ist «selbstgedacht»,
und ebenso muf3 das Sittengebot «selbstgewollt» sein (S. 184). Ohne Zweifel
sind nirgends «die Urspriinglichkeit, Spontaneitit und Freiheit des Willens»,
«die Autonomie des freien und verantwortlichen Menschen» (186f.) vor
Kant so nachdriicklich herausgearbeitet worden. Deshalb konnte Kant
sagen, Rousseau habe ihn «zurecht gebracht», und konnte er in hochbedeut-
samer Weise Rousseau fiir den moralischen Bereich Newton zur Seite stellen.
Gewi3 hat Kant den Gedanken der Autonomie scharfer gefat und die
Freiheit tiefer durchdacht, er hat aber den integralen Menschen Rousseau’s
aufgegeben und den wahren Menschen zum «Vernunftwesen» zusammen-

229



schrumpfen lassen; damit ist er hinter Rousseau zuriickgefallen. Es ist ent-
scheidend, dal Rousseau das Triebhafte, die Interessen und den Nutzen in
die Sittlichkeit miteinbezieht (viele konkrete Hinweise dazu vor allem auch
in der «Nouvelle Héloise», ferner ist dies grundlegend fiir den «Contrat
social»). Denn es geht um die sittliche Selbstbestimmung des ganzen Men-
schen, die in einer integralen Durchgestaltung besteht. Daneben machen sich
freilich in starkem MaBe auch dualistische Motive bemerkbar (vor allem
in der «Profession de foi», was besonders bedenkenswert ist, wenn man er-
wagt, wie zentral die «Profession» fiir Rousseau war). Auf dieser sittlichen
Grundlage wird schon im «Emile» die Gesellschaftslehre entwickelt, aus-
gehend vom «Mitgefiihl», das die Menschen in ihrem innersten Kern ver-
bindet und das durch die sittliche Vernunft erleuchtet und geformt wird.
Sehr priagnant sagt Vossler: « Das Gewissen erscheint also als die auf das Wir
bezogene, von der Vernunft erhellte Selbstliebe in ihrer hochsten Reinheit
und Vergeistigung» (S. 204). Das Ich erweitert sich zum Wir; Selbstliebe
wird so zur Menschenliebe (S. 204, 207). So ergibt sich dann «die geforderte
Gesellschaft als die Herrschaft des allgemein gewordenen ,amour de soi’, die
Wirklichkeit der Sittlichkeit. Das aber ist die Einheit von Moral und Politik»
(S. 207). Bedenkt man die Gleichurspriinglichkeit von Individuum und
Gesellschaft bzw. Staat, so ergibt sich, daB3 Rousseau weder Individualist
noch Kollektivist ist, vielmehr steht er jenseits dieser gegensitzlichen Positio-
nen, und man begreift, warum er mit dem Anschein des Zutreffens bald in
jener oder dieser Richtung miBverstanden und ausgebeutet werden kann. Die
so verstandene Einheit von Individuum und Gesellschaft kennt demnach weder
eine abstrakte « Gesellschaft» noch abstrakte Individuen, noch ist die Gesell-
schaft ein Aggregat von solchen abstrakten Individuen oder gar, wie die
stindische Gesellschaft, eine Konkretion, in die die unselbstindigen Indivi-
duen fest eingefiigt sind. Es handelt sich um «konkrete historische Menschen»,
die mit der ebenso konkreten historischen Gesellschaft eins sind (S. 304).
So gesehen fiihrt die im « Emile» entwickelte Anthropologie und Ethik in der
Tat zum Staat. Und der « Contrat social» erscheint als ein integrierender Teil
des «Emile», in dem er ja auch in abgekiirzter Form und zum Teil wortlich
wiedergegeben wird. Im Hinblick auf eine systematische Aktualisierung
Rousseau’s, deren Bedeutung m. E. im Hinblick auf die geistesgeschichtliche
Stellung Rousseau’s gar nicht hoch genug veranschlagt werden kann, ist
diese Sicht einer bruchlosen Einheit des « Emile» und des « Contrat social»
von hohem Interesse. «Denn es geht eine gerade Linie ungebrochen durch
vom triebhaften, amoralischen Saugling bis zur freien Personlichkeit im
Staate, ndmlich die Erziehung zur sittlichen Selbstbestimmung» (S. 209).
Der «Contrat social» ist so «nach seinem Zusammenhang zunichst einfach
ein Stiick Erziehungslehre», indem er die Sittenlehre vollendet (S. 209).
Man kann in dieser Weise versuchen, Rousseau besser zu verstehen, als er
sich selbst verstand; schon Fichte hat ein solches Verfahren postuliert (Vor-
lesungen iiber die Bestimmung des Gelehrten, 1794). Doch fiirchte ich, daf3
Vossler dem historischen Rousseau in diesem Punkt nicht gerecht geworden
ist, und er hitte die vorhandenen Schwierigkeiten nicht stillschweigend
iibergehen diirfen. Denn Rousseau hat zu Beginn des «Emile» klar zwei

230



Wege zur Verwirklichung des wahren Menschen unterschieden, den des
staatlichen und den des individuellen Daseins. Weil er an der Moglichkeit
eines wahren Staates in seiner Zeit zweifelte, soll « Emile», ganz im Sinne
der Idylle von Clarens in der «Nouvelle Héloise», auf die individuelle
Existenz vorbereitet werden. Darauf sind im «Emile» alle Erziehungs-
vorkehrungen ausgerichtet. Selbst der Extrakt des «Contrat social» ist in
diese Individualerziehung eingefiigt (wie es vor allem Martin Rang iiber-
zeugend dargetan hat). Das heiBt nicht, daB der « Emile» und der « Contrat
social» einander widersprechen wiirden, ja, ich wiirde auch, ganz im Sinne
Vossler’s, meinen, daB sich individuelle und nationale Daseinsform systema-
tisch nicht widersprechen, und heute miissen wir sie zweifellos verbinden.
Dagegen widersprechen sich nach Rousseau’s Auffassung fiir seine Zeit und
folgerichtigerweise nach Rousseau fiir eine andere mogliche Zeit die beiden
Daseinsweisen wahren Menschentums und die mit ihnen verbundenen For-
men der privaten und der nationalen Erziehung. «Il faut opter entre faire
un homme ou un citoyen» (Emile I). «Donnez le tout-entier a I’état ou
laissez-le tout-entier a lui-méme» (Frgt. Du bonheur public 1762, Oeuvres
compleétes IIT 510). In den verdorbenen GroBmonarchien seiner Zeit hielt
Rousseau zwar, wie der « Emile» zeigt, den sittlichen Menschen, nicht aber
den Biirger fiir méglich. Es ist unverstandlich, daf3 Vossler auf diese Frage
nicht eingeht und die entsprechenden Stellen im «Emile» mit keinem Wort
erwihnt, obwohl die Frage des Verhiltnisses von «Emile» und «Contrat
social» in der Literatur eine groB3e Rolle spielt. Vossler sagt blof3 einmal,
daB Ort und Funktion der Inhaltsangabe des « Contrat social» im «Emile»
weniger auf die Einrichtung kiinftiger Verfassungen als auf deren Beurteilung
hindeuteten, «nicht unahnlich der Art eines Reisefithrers» (S. 325f.).

Auf der durch die Erérterung des «Emile» vorbereiteten Grundlage
braucht die eindringliche und streckenweise faszinierende Analyse des
«Contrat social» (S. 208-327) nur noch die Konklusionen zu ziehen. Der
sittliche Mensch fithrt zum Wir der Gesellschaft und zum Staat. Dabei
bleibt freilich bei Rousseau eine wichtige Frage ungeklart, mit der sich auch
Vossler nicht befal3t, obwohl dies gerade in bezug auf eine Aktualisierung
Rousseau’s und im Hinblick auf die schlicht unsinnigen totalitiren Deutun-
gen Rousseau’s notig wire. Zwischen dem Politischen, das in der rechtlich-
staatlichen Ordnung feste Gestalt annimmt und das wir als das wirklich-
malgebliche Richtige bezeichnen kénnen, und dem Sittlichen als dem
itberhaupt Richtigen ist zu scheiden. Man kann ja nicht wohl die Gesellschaft
in toto politisieren, weshalb sich Gesellschaft und Staat nicht decken, was
Vossler zuweilen zu unterstellen scheint (z. B.: «Die sittliche Aufgabe ist dem
Menschen nur als Gesellschaft, nur politisch erfiillbar, nur im Staat und als
Staat», S. 207; oder: «die Bezichung unter den Menschen, das heil3t aber
den Staat...» ebd.). Die Gesellschaft als sittliche Ordnung bedarf der
politischen Konturierung, die den Zwang zur Freiheit in sich schlieBt; aber
solchen Zwang kann es richtigerweise nur fiir bestimmte Formen und Seg-
mente menschlichen Verhaltens geben, und entsprechend ist auch der Staat
beschrankt. Dal3 Rousseau dies nicht expliziert hat, diirfte mit seiner frag-
losen Annahme eines absolut Richtigen zusammenhingen (worauf ohnehin

231



noch zuriickzukommen ist). Andererseits hat die tendenzielle Gleichsetzung
von Staat und Gesellschaft bzw. von Recht und Sittlichkeit insofern ein
Fundament in der Sache, als beide eine untrennbare Einheit bilden. Alle
Moral ist auf Politik angelegt, mit ihr jedenfalls konsonant, und alle wahre
Politik ist Moral (Rousseau formulierte: «Alles, was in der Moral nicht taugt,
taugt auch in der Politik nicht», zit. 320); aber einiges Moralische bedarf,
im Interesse der Moral, der politischen Konturierung, der jeweiligen Kristalli-
sation in Rechtssitzen und in staatlichen Institutionen; nicht aber gilt dies
fir den ganzen Bereich des Moralischen.

In der vom Verfasser iibernommenen Sicht des « Emile» geht es darum,
einen Staat zu schaffen, der die Selbsttreue und Selbstbestimmung des nun-
mehr geistig gereiften Zoglings wahrt. Auf dieses Kernproblem kommt alles
an. Das praktisch Politische und Technische dagegen sind nebensachlich,
weshalb es geradezu grotesk ist, mit welcher Akribie zuweilen diese Erorte-
rungen Rousseau’s kommentiert werden. Die Frage wird deshalb von Rous-
seau dahin formuliert, was den Wandel von der wesensmaBigen Freiheit zur
faktischen Unfreiheit, die der Staat als bloB duBere Einrichtung zunichst
darstellt, legitim oder verbindlich machen kénne (dagegen ist es miBverstind-
lich, den Ausdruck «rendre légitime» mit «rechtfertigen» zu iibersetzen,
was Vossler zuweilen tut: S. 221, 222, 261 ; dagegen richtig: S. 309). Solche
Legitimitit kann nur begriindet werden, wenn der Staat in der Selbst-
bestimmung der Biirger wurzelt und er ihr wahres Wesen als Menschen
intakt 1aBt. Mit vollem Recht betont Vossler, da3 die Vertragskonstruktion,
mit der sich Rousseau behilft und die zu Widerspriichen fiihrt, als dzuBerliche
Floskel anzusehen ist, die Rousseau zu Unrecht und entgegen seiner eigent-
lichen Absicht als traditionelles Lehrstiick noch mitschleppt. Dies haben
merkwiirdigerweise noch lange nicht alle Rousseau-Interpreten erfafit. Denn
ein Vertrag, der entweder ein «Zwangsvertrag» oder dann ein nicht bin-
dender Vertrag wire, ist eben kein Vertrag (S. 234f.). Der «Vertrag» ist
eigentlich nichts anderes als der «sittliche EntschluB», sich der «volonté
générale» zu unterwerfen, d. h. sich selber sittlich zu bestimmen, die Setzung
autonomer Sittlichkeit, die sich selbst im Staate verwirklicht (S. 240f.). Nur
wenn man diesen normativen Sinn der «volonté générale» von vornherein
zugrunde legt und erkennt, daB3 die «volonté générale» ein «Sollen anzeigt»
(S. 244), kann man dem blanken Unsinn entgehen, den viele Rousseau-
Interpretationen vorlegen. Selbstverstindlich schlieft dies nicht aus, daB
die «volonté générale» zugleich so etwas wie eine sozialpsychische Realitit
sei, wiewohl kaum eine «représentation collective» (Maurice Halbwachs).
Denn die «volonté générale» soll Wirklichkeit werden, wie Rousseau immer
wieder betont. Sie ist, wie Vossler treffend formuliert, «Richtung», nicht
«Einrichtung» (S. 245, u. 6.). Freilich soll sie auch «Einrichtung» werden,
aber die «Einrichtungen» diirfen allein von der « Richtung» her verstanden
werden. Es geht um das «Faciendum», nicht das «Faktum» (S.247).
Deshalb unterscheidet denn auch Rousseau mit aller Schirfe die «volonté
générale» von der «volonté de tous». Hat man die «volonté générale» richtig
verstanden, so ergibt sich fast alles Weitere sozusagen von selbst (so vor allem
die unabdingbare Souverinitit des Volkes, die mit Uber- und Unter-

232



ordnung nichts zu tun hat, S, 2881L.), und auch das scheinbar Befremdliche
erhilt seinen tieferen Sinn (z. B. «que la volonté générale est toujours droite»
CS II 3; ferner die scheinbare Schrankenlosigkeit des souverinen Volkes).
Vossler wird nicht miide, vor den hier lauernden MiBverstindnissen zu
warnen, die zu «einer so ungeheuerlichen Menge von Unsinn, da3 man viele
Biicher damit hat fiillen konnen» (S. 288, 3051.), gefiihrt hat. Auch Rousseau
selber gibt tiichtig zu MiBverstindnissen AnlaB, wobei Vossler geneigt ist,
der «terminologischen Schlamperei» moglichst viel aufzuladen. Rousseau
ist im tibrigen der Meinung, die «Richtung» kénne durch bestimmte
«Einrichtungen» auch wirklich hergestellt werden, womit die «Richtung»
unweigerlich verfalscht wird. Dies hingt mit dem aufklirerischen Glauben
Rousseau’s an eine dem Menschen erreichbare und formulierbare absolute
Richtigkeit zusammen. Ferner wird die auf das Subjekt bezogene Allgemein-
heit des Willens dadurch verunklirt, daB3 Rousseau dem allgemeinen Willen
auch noch eine objektive Allgemeinheit zuschreiben méchte. Im Versuch der
Realisierung der «volonté générale» (CS II 6) geht sie in die «volonté de
tous» iiber (S.270). Da wird die «volonté générale» unter der Hand zur
faktischen Gesetzgebung des faktischen ganzen Volkes iiber sich selbst. An
dieser «schwichsten Stelle» im «Contrat social » ist Rousseau «aus der
Richtung unversehens in die Einrichtung gerutscht» (S. 271). In der Er-
orterung der Einrichtungen ergeben sich daraus dann auch die bekannten
weiteren Fragwiirdigkeiten (insbesondere die Bestimmung des « Gesetzes», das
allein dem Gemeinwohl entsprechen konne, nicht aber die «Dekrete»).
Ebenfalls nicht gelést hat Rousseau im «Contrat social» das «Problem der
Hierarchie von mehreren Gemeinwillen», wie Vossler ebenfalls einraumt.
Gerade der (iibrigens von Vossler m. E. nicht angemessen gewiirdigte)
Umstand, dal3 die «volonté générale» im «Contrat social» eine national
bestimmte ist und durch den menschheitlichen Willen zu erginzen ist, zeigt,
dafB die «volonté générale» im «Contrat social» nicht nur «Richtung» ist,
sondern eine schon in bestimmter Weise, nimlich national, einzelstaatlich fest-
gelegte oder (wenn der Ausdruck erlaubt ist) eingerichtete «Richtung»
darstellt; d. h. sie ist nicht nur reines Sollensprinzip. Zwar ist die «volonté
générale» ein immanentes formales Prinzip (S. 259) ; aber sie tritt im « Contrat
social» doch vielfach schon in der unlésbaren Konkretion des nationalen
Gemeinwillens in Erscheinung. Anderseits ist Vossler darin beizupflichten,
daB die «volonté générale» als sittliches Prinzip auch in anderen gesellschaft-
lichen Verhiltnissen als dem Staat gilt; aber in diesem hat sie hochste
Pragnanz (S. 262).

Bei den praktischen Folgerungen, die Rousseau zieht, kommt es vor allem
darauf an, die «Richtung» im Auge zu behalten. Die Umsetzung der
Prinzipien in die Praxis, an der wir heute nach 200 Jahren auch noch arbei-
ten, ohnehin ein hoffnungslos verfrithtes Unternehmen, konnte Rousseau
nicht gelingen, auch deshalb nicht, weil es ihm an den politischen Kenntnissen
und Erfahrungen, aber auch am Interesse fiir die politische Technik ge-
bricht (S. 321ff.). Rousseau ist kein Staatsrechtler und Verfassungstechniker;
alle diejenigen, die ihn als solchen miBverstehen und ernst nehmen, tragen
zur Deutung Rousseau’s gar nichts bei und stellen sich selbst ein schlechtes

16 Studia Philosophica XXIV 233



Zeugnis in eben jener zu Unrecht Rousseau imputierten Disziplin aus.
Vossler geht deshalb auf die Schriften iiber Korsika und Polen nicht mit der
gleichen Ausfiihrlichkeit ein wie auf das Prinzipielle, und er mokiert sich mit
Recht iiber diejenigen, die diese Auslassungen Rousseau’s mit « Ehrfurcht und
Andacht» untersuchen (S. 322). Der Streit iiber den revolutioniren oder
konservativen Charakter von Rousseau’s Staatslehre, der namentlich bei
seinen praktischen Vorschligen entbrennt, sei nicht beizulegen, «bis man
erkennt, daB3 es sich um zwei verschiedene, ja getrennte Ebenen handelt:
um die prinzipielle, die héchst revolutionir ist, und um die praktische, die
zahm ist und zaghaft» (S. 324).

Eine interessante Betrachtung widmet Vossler dem beriichtigten Kapitel
iiber die «Religion civile» im « Contrat social» (S. 352fL.), das gegeniiber der
damaligen politischen Praxis zwar tolerant ist, im Verhiltnis zur zeitgendssi-
schen Theorie aber als ein Riickfall erscheint. Auch hier sieht Vossler min-
destens zum Teil den verfehlten Versuch der praktischen Realisierung,
nunmehr der Toleranz, verbunden mit den bei Rousseau vorkommenden
rhetorischen und sonstigen Uberspitzungen. In iiberzeugender Weise werden
die Schwierigkeiten und Widerspriiche zu anderen Lehrstiicken Rousseau’s
auf das vollig verdnderte Verhiltnis von Religion und Politik zuriickgefiihrt.
Da der Staat fiir Rousseau nicht bloBe Einrichtung ist, sondern im Wesen
des Menschen wurzelt, kann er den Standpunkt der Aufklirung nicht iiber-
nehmen (bei Kant formuliert: «Rasonniert soviel Thr wollt und woriiber
Ihr wollt; nur gehorcht!»). Der Glaube als Fundament der Sittlichkeit
gehort zum Wesen des Menschen. Deshalb miissen nicht nur Moral und
Politik, sondern auch Religion und Politik zusammengehen ; gleichzeitig mul3
aber die Toleranz aufrechterhalten werden. So sehr Rousseau das Problem
nicht gelést hat, so bedeutsam ist seine Betonung der tiber- und auBlerrationa-
len Fundierung des Staates. Die Freigabe des Glaubens im aufgeklirten
Absolutismus wurde schon fast zu dessen «Preisgabe». Was deshalb bei
Rousseau unverlierbar bleibe, sei die Einsicht, «dal3 Politik ohne ethischen
Impuls, ohne Glauben und Glaubenskraft kraftlos ist, ja undenkbar». Die
«Freiheitslehre» sei eben auch «Freiheitsglaube» (S. 366).

iy

Wie eingangs angedeutet, scheint mir Vossler’s Buch vor allem auch des-
halb bedeutsam, weil es uns wie kaum ein anderes Werk AnlaBgibt, Rousseau’s
Bedeutung fiir die moderne Gesellschaft zu bedenken. Dabei will ich der
Wirkung Rousseau’s nicht weiter nachgehen, die teilweise im Gefolge kapita-
ler MiBverstindnisse sonderbare Wege gegangen ist und iiberdies bei der
komplexen Vielfalt der Rousseau’schen Philosophie sehr verschiedene
Ankniipfungspunkte fand, sondern mich von einem aktuellen systematischen
Interesse leiten lassen, wie es auch fiir Vossler’s Buch bestimmend ist. Rous-
seau hat im «Emile» einmal hinsichtlich der Geschichte des Altertums diese
Haltung treffend gekennzeichnet: «Les hommes sensés doivent regarder
I’histoire comme un tissu de fables dont la morale est trés appropriée au
cceur humain».

254



Vossler sicht den «innersten Kern und Impuls» der demokratischen,
nationalen und sozialen Stromungen, die zur modernen Gesellschaft gefiihrt
haben und denen vor allem Rousseau Ausdruck gab, im «Gedanken der
Selbstbestimmung des Menschen, seinem sittlichen Willen zur Freiheit»
(S. 392). Der Soziologe moge nur die moderne Gesellschaft als «Massen-
gesellschaft» etikettieren, «der Historiker aber, der ihre Entstehung kennt
und die fritheren unfreien Gesellschaftsordnungen, feiert sie dankbar und
stolz als die Errungenschaft des sittlichen Freiheitswillens, als die in aller
fritheren Geschichte nie geschene Gesellschaft freier Menschen, in der keiner
Mittel sei, jeder sich entwickeln kdnne nach dem Gesetz, das er sich selbst
gegeben» (S. 392). Man mag die moderne Gesellschaft noch anders etikettie-
ren, was die heutigen Sozialwissenschaftler der verschiedenen Sparten in der
Tat auch tun, wihrend sie die Etikette der « Massengesellschaft» den lamen-
tierenden oder verzweifelnden Kulturkritikern iiberlassen. Auf die wirklich
treibenden Motive gesehen, die allein auch unserer noch im Werden be-
griffenen modernen Gesellschaft ihre Legitimation und tiefere Verankerung
verleihen und uns demnach vor billigem Gerede iiber «wohlfahrtsstaatliche
Massendemokratie» oder zhnliches und dem mit solchem Gerede nicht selten
verbundenen Zynismus bewahren, ist die moderne Gesellschaft die Gesell-
schaft des sich emanzipierenden und in seinem Wesen entfaltenden Menschen.
Die politische, soziale, 6konomische, bildungsmaBige und allgemein kulturelle
Emanzipation des Menschen, die immer noch andauert und sich iiber den
ganzen Erdball ausbreitet, ist nur als eine Entfaltung menschlichen Wesens in
allen Menschen zu verstehen und zu rechtfertigen. Nach dem Abbau und
Zerfall bisheriger vorgegebener Ordnungen tritt der Mensch als ein eigen-
standiges und sich entfaltendes Wesen erst in Erscheinung und mu8 jetzt die
Ordnungen selbst aufbauen. Von einem spéteren Standpunkt der Emanzi-
pation und der Entfaltung gesehen war der Mensch fritherer Epochen in
vorgegebene Ordnungen sozusagen eingebacken. Werner Ziegenful3 hat
diese in der Form der stindischen Gesellschaft, auf dem Hintergrund einer
groblichen Rousseau-Verzerrung, vor wenigen Jahren noch verklirt (J.-].
Rousseau. Eine soziologische Studie. Berlin 1952).

Im Aufgang der Kulturmenschheit wurde das «Richtige», dessen der
Mensch als ein plastisches Wesen zu seinem Bestand bedarf, in eine Ordnung
ausgebreitet, die den Einzelnen umfing und hielt, in engster Verbindung mit
der Natur, die iiberformt und in die Gesamtordnung mit eingefiigt war. In
solchen Ordnungen lebt die Menschheit wihrend Jahrtausenden, bis diese
Ordnungen allmihlich verblassen, zerfallen und gar zerbrochen werden und
in eins damit das Wirkliche freigesetzt wird, d. h. sowohl der Mensch als
eigenstindiges, auf Selbstsein und Selbstbestimmung dringendes Wesen als
auch das Gegebene in ihm selbst und in der AuBeren Natur. Damit kommt die
Entfaltung des Menschen recht eigentlich in Gang, und damit ist der Mensch
erst auf dem Wege, wirklich er selbst zu sein, soweit ein endliches in gegebener
Welt stehendes und auch noch sich selbst blo8 gegebenes, nicht sich selbst im
ganzen erzeugendes Wesen hierzu iiberhaupt imstande ist. Dieser Weg des
Menschen ist unvermeidlich, weil es in seinem Vermdgen liegt, einmal er
selbst zu sein. Deshalb werden einmal die Tage aller vermeintlich fraglos

235



gegebenen Ordnungen allenthalben gezahlt sein. Die vom so verstandenen
Entfaltungsimpuls des Menschen getragene moderne Gesellschaft ist denn
auch im Begriff, von der ganzen Erde Besitz zu nehmen. Ich sagte, der sich
entfaltende Mensch mochte er selbst sein. Nun fiihrt aber eben dieser Ent-
faltungsprozeB, der in der grundsatzlichen Absicht und dann auch in den
entsprechenden Verwirklichungen allmiahlich und in Schiiben, vielleicht
auch in gefihrlicher Uberstiirzung, die Entfaltung aller Menschen ermég-
lichen soll, gerade dazu, daB3 der Mensch sich selbst entfremdet wird, statt
daB er zu seiner Erfilllung kommt, und zwar in zweifacher Richtung.
1. Wenn vorgegebene Ordnungen abgebaut werden, wie wir dies heute in
allen Bereichen feststellen, und nicht im gleichen Zug vom Menschen selber
gesetzte Ordnungen an ihre Stelle treten, etwa weil breiteste Kreise dazu gar
nicht in der Lage sind, verliert der Mensch in der Auflésung aller Ordnungen
auch sich selbst. 2. Und die groBen Veranstaltungen, mit denen die Ent-
faltung unzihlig vieler Menschen ermoglicht werden soll, fithrt zu Organi-
sationen und Einrichtungen, in die gerade der sich entfaltende Mensch sich
verstrickt und die der Auflésung nur scheinbare Damme setzen. Einige
meinen gar, daB gewisse «Superstrukturen» die Entwicklung auf eine post-
historische instinktoide Epoche der Menschheit einleiten (Roderick Seiden-
berg, Posthistoric Man, Chapel Hill 1950). In «Superstrukturen» kann aber
der Mensch wohl nicht mehr eingebacken werden, wenn er einmal den Weg
der Entfaltung eingeschlagen hat.

Diesem Vorgang der Entfaltung des Menschen, dessen entscheidender
Aufbruch sich im 18. Jahrhundert ereignet, gilt nun Rousseau’s Denken.
Die damit verbundenen Erschiitterungen hat er vorausgesehen («Nous
approchons de I’état de crise et du siécle des révolutions», Emile ITI), und
zugleich schreckte er, im Hinblick auf die Einfithrung allgemeiner Wahlen,
vor den kommenden Ereignissen zuriick («Qu’on juge du danger d’émouvoir
une fois les masses énormes qui composent la monarchie Francaise», Poly-
synodie). Er hat aber die Unvermeidlichkeit der Entfaltung des Menschen
und ihre Gefahren, zugleich aber den legitimen Sinn und die mogliche Er-
filllung als eine zu leistende Aufgabe dargetan. Ich glaube, man darf sagen,
Rousseau sei der Vollender der Neuzeit und deshalb, auf die Kerngehalte
gesehen, keineswegs iiberholt, ja wir kénnen wohl kaum sehen, wie er iiber-
holt werden kénnte. Er bringt die eigentlichen Motive der Neuzeit zum Aus-
druck und steht deshalb in vielem im Einklang mit der Aufklirung; er ist
denn auch kein Dunkelmann, kein Mystiker und Irrationalist. Gleichwohl
stand er aber in scharfem Gegensatz zur Aufklirung, soweit diese niamlich
das Neue nicht rein zum Ausdruck brachte — auch Rousseau hat es iibrigens
noch nicht getan — und soweit sie gar im Begriffe war, das erscheinende Wesen
des Menschen wieder zu verschiitten (im schrankenlosen Sensualismus, im
dogmatischen Materialismus sowie in der utilitaristischen Ethik). Im groBen
2. Discours, in dessen Gedankengang sich die Gegebenheiten unserer heutigen
Gesellschaft (wie Wissenschaft, Technik und Industrie in ihren heutigen
Formen und AusmaBen sowie die mit ihnen verbundenen «sekundiren
Sozialstrukturen») zwanglos einfiigen und der deshalb in seinem Kern alle
ernsthafte Kulturkritik unserer Tage ein fiir allemal vorweggenommen hat,

236



zeichnet Rousseau diese Entfaltung des Menschen, die zugleich magliche
Entartung ist. «Btre et paraitre devinrent deux choses tout 2 fait différentes.»
Rousseau versteht im 2. Discours den Menschen als ein Wesen, das erst im
EntfaltungsprozeB3 das wird, was es zu sein bestimmt ist. Als eigenstandiges
Wesen ist er im hypothetischen Naturzustand ein «entier absolu», und ein
solches soll er auch bleiben, nicht ein «étre fragmentaire» werden, so sehr
er die in ihm steckende «perfectibilité», mit der er sich recht eigentlich vom
Tier unterscheidet und weshalb er gerade in seinen Anfangen dem tierischen
Dasein so nahe steht, immer weiter ausbildet. Wenn Rousseau die gesellschaft-
lich-kulturelle Entwicklung im ganzen als einen historischen ProzeB be-
schreibt, so ist dies dahin aufzufassen, daB3 die Entfaltung als solche zwar ein
realer ProzeB ist, den wir nicht riickgangig machen kénnen («La nature
humaine ne rétrograde jamais»). Die mit ihm verbundene Entartung, die
vom «homme original» zum «assemblage d’hommes artificiels» fiihrt, ist
aber nur eine Moglichkeit, die iiberwunden werden kann und deren Uber-
windung dem Menschen stindig aufgegeben ist. Vossler sagt deshalb mit
Recht: «Der ganze Discours mul3 im Prasens verstanden werden» (S. 93).
Es geht nicht um den «homme de la nature», sondern um die «nature de
I’homme». Der wahre, in sich stehende Mensch gehort nicht der Vergangen-
heit an. Wie der Mensch diese Eigenstindigkeit, und zwar nunmehr als
Selbstbestimmung, bewahren kann, wie der Naturzustand auf einer héheren
Stufe gegeniiber allen immer wieder drohenden Entartungen hergestellt
werden konne, davon handeln seine Hauptwerke. Dabei mochte ich die
«Nouvelle Héloise» auch mit einbeziehen, denn dieses Werk dokumentiert in
vielfaltiger und reicher Weise den neuentdeckten Menschen, wiewohl aus-
geklammert aus dem politischen Zusammenhang. Auch wenn Rousseau Wege
zur Uberwindung der in der Entfaltung des Menschen liegenden Gefahr
weist, so kann man diese Entfaltung, die einen Bruch im urspriinglich einigen
Wesen des Menschen mit sich bringt, seit Rousseau nicht mehr als fraglosen
Fortschritt sehen, und man wird in mancher Lage AnlaB haben, den Gefah-
ren durch eine Hintanhaltung der Entwicklung und den Riickzug in die
private Existenz zu entgehen.

Im folgenden soll versucht werden, ein paar systematisch wichtige Punkte
des philosophischen Selbstverstindnisses des modernen Menschen und seiner
Gesellschaft bei Rousseau anzufiihren.

1. Vossler sagt, da Rousseau eine «voluntaristische Wende» einleite
(passim) und alle vorgegebenen Ordnungen verwerfe. Das Verblassen und
der Zerfall der vorgegebenen Ordnungen und im weiteren Gefolge deren
bewuBte Ablehnung ist eines der wesentlichen Kennzeichen der neuzeitlichen
Haltung, die auch fiir unsere Gegenwart bestimmend ist. Namentlich im
politischen Bereich hat Rousseau in einer vollig neuartigen Weise gegen alles
Vorgegebene Front gemacht. Hinsichtlich der Fragestellung des «Contrat
social» sagt Vossler: «So hatte bis dahin noch nie ein Mensch gefragt»
(S. 223). Die «voluntaristische Wende» 148t sich in der Tat vielfach belegen,
obwohl die Texte nicht eindeutig sind. So gibt es selbst im « Contrat social»
Stellen, die den Gedanken an eine naturrechtliche Ordnung nahelegen,
ferner finden sich Hinweise auf eine unverbriichliche Ordnung der Natur,

237



eine iibernatiirliche Ordnung und ahnliches (insbesondere in der «Nouvelle
Héloise» und im «Emile», da vor allem in der «Profession de foi»). Doch
kann man wohl sagen, daBB Rousseau’s Auffassung des Menschen mit der
Vorstellung vorgegebener Ordnungen nicht mehr vereinbar sei. Das Wesen
des Menschen ist namlich nunmehr in der Tat «eine Kraft, die selber titig
Ordnung schafft» (S. 133). Zweifellos gibt es fiir Rousseau keine sittliche
und rechtliche Ordnung, die als ewige Ordnung ein fiir allemal vorgegeben
wire. Dagegen konnte angenommen werden, dal3 der Mensch im Laufe seiner
Entfaltung in eine solche Ordnung hineinwachse; ein Gedanke, den die
«Profession de foi» nahelegen kann. Doch unterliegt es wiederum keinem
Zweifel, daB eine solche Ordnung «selbstgedacht» und «selbstgewollt» sein
mubB, und es fragt sich, ob man dann zwischen einer vorgegebenen und einer
im Menschen selber erzeugten Ordnung noch scheiden kann. Jedenfalls ist
dies kaum moglich bei der Annahme Rousseau’s, wonach der Mensch in
selbsttatiger Einsicht und eben solchem Wollen absolut Richtiges grund-
satzlich zu erreichen vermag. Vossler méchte Rousseau’s Auffassung als eine
solche der Immanenz bezeichnen, weshalb er m. E. zu sehr darauf ausgeht,
Rousseau iiberall Dualismen aufheben zu lassen. Dies ist aber doch fraglich,
wenn wir die «Profession» bedenken. Die Transzendenz kann sich auch im
Menschen selbst eréffnen, und vielleicht ist dies Rousseau’s eigentliche Auf-
fassung. So spricht Martin Rang vom Gewissen als «innerseelischer Transzen-
denz» (a.a.0. S. 563). Jedenfalls ist es unbegriindet, Rousseau allzu nahe
an die idealistische Philosophie heranzuriicken, wie dies Vossler tut, der gar
geneigt ist, den Gedanken der idealistischen «Weltvernunft» bei Rousseau
vorgebildet zu sehen (S. 180).

2. Mit der Ablehnung aller vorgegebenen Ordnungen erscheint alles
Wirkliche, insbesondere das Wesen des Menschen, als es selbst. Damit ist
auch die «genetische» Methode verkniipft, die auf die wahren Urspriinge
zuriickgeht, das wahre Wesen im ProzeB der Entfaltung freilegen méchte.
In ihren Anfingen hat die Neuzeit das freigesetzte Wirkliche vorwiegend als
das rational Erfa3-, Mach- und Beherrschbare gesehen, das ja im ganzen
Bereich des Gegebenen ein Fundament in der Sache hat, weshalb die Natur-
wissenschaft erst nach der Entlassung der Natur aus den vorgegebenen tabuie-
renden Ordnungen entstehen konnte. Rousseau hatte keine solche rationali-
stischen Priaokkupationen, wie auch seine Vorliebe fiir Chemie und Botanik
zeigt. Die Auflésung vorgegebener Ordnungen erméglicht ferner das nament-
lich auch fiir Rousseau bezeichnende urspriingliche Erlebnis der Natur, wie
es frithere Epochen nicht kannten. Vor allem aber erscheint nun der Mensch
in seiner in sich stehenden Eigenstindigkeit, in seiner «Natiirlichkeit», was
Rousseau in aller Prignanz zum Ausdruck bringt. Dem freien Strampeln
des Sauglings und dem Herumtollen des «polisson» entspricht auf anderer
Ebene aufs genaueste die von allem Vorgegebenen freie Selbstbestimmung.
Der Mensch wird bei Rousseau nicht als bloBes «animal rationale» gesehen,
vielmehr (wie ich sagen méchte) als integrales Individuum, in der ganzen
Fiille seiner Fihigkeiten und Vermdégen, die vom Triebhaften bis zur sitt-
lichen Vernunft reicht. Damit ist auch «ein neues und originales Lebens-
gefithl» (Martin Rang) verbunden, auch die Hochschitzung der leiblichen

238



Existenz und der Sinn fiir DaseinsgenuB, soweit er den Menschen nicht sich
selbst entfremdet. Wie sehr fiir Rousseau das Leben als schlichtes Dasein
Selbstzweck hat, zeigen etwa die Schilderungen in der « Nouvelle Héloise».
Die Gegenwart hat Wert in sich selbst. «Nous ne voyageons donc point en
courriers, mais en voyageurs» (Emile V). Rousseau hat die anthropologi-
schen Verengungen der Sensualisten seiner Zeit nicht mitgemacht, so bedeut-
sam die sensualistische Erkenntnislehre fiir ihn war, Martin Rang hat deshalb
gesagt, Rousseau habe die «Anthropologie von unten» der jiingeren Auf-
klarung mit der «Anthropologie von oben her», die in der &lteren Auf-
kldrung noch nachwirkte, verbunden.

Diese Auffassung des Menschen bewahrt Rousseau, den «Judas» (Voltaire)
der jiingeren Aufklirung, vor deren Verflachung. Die Ordnung, die der
Mensch aus sich selbst erzeugt, selber aufbaut, basiert nicht auf dem Nutzen
der Einzelnen oder der Gesellschaft, sondern ist Ausdruck des Guten in einem
hochsten Sinne, das der Mensch aus sich selbst schopft und in das er alle
seine menschlichen Krafte mit einschliet. Damit stellt sich die Frage, wie die
urspriingliche Giite des Menschen bei Rousseau zu denken sei. Karl Barth
(Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, Zollikon/Ziirich 1947)
hat vom «geradezu ruchlosen moralischen Optimismus» Rousseau’s ge-
sprochen. Ich glaube, die Annahme von der urspriinglichen Giite des Men-
schen ist die notwendige Folge der Akzentverlagerung von einer vorgegebenen
Ordnung des Guten auf den die Ordnung schaffenden Menschen. Mit dem
Selbstsein des Menschen ist dessen urspriingliche Giite gegeben. Ist das Gute
nicht mehr in einer vom Menschen unabhingigen Ordnung vorgegeben,
sondern muf3 der Mensch diese Ordnung selber aufbauen, so muB die Giite in
ihm selber liegen, die er dann entfaltet. Das heiBt natiirlich nicht, dalB3 er
aktuell gut sei; aber ob er gut sei, hangt von ihm selber ab, nicht von einem
vorgegebenen Guten. Zwischen dem eigentlichen, wahren, echten Menschen,
der gut ist, und dem wirklichen, bloB faktischen Menschen, der das Bose tut,
kann ein Abgrund klaffen.

Die Abwendung von den vorgegebenen Ordnungen bedingt auch eine
Umzentrierung der Erkenntnisperspektiven. Rousseau hat deshalb die
anthropologische Fragestellung ins Zentrum geriickt und dies auch in aller
Ausdriicklichkeit gesagt (so auch Vossler, z. B. S. 156). Wie ein Programm
lautet der erste Satz des Préface zum 2. Discours: «La plus utile et la moins
avancée de toutes les connaissanceshumaines me parait étre celle de I’homme».
Eine Wissenschaft vom Menschen ist aber nur méglich, wenn es ihr (wie es
schon im 1. Discours heiBt) nicht auf das «bien dire», sondern auf das «bien
faire» ankommt. Alle Bemiihungen um eine wirkliche « Humanisierung» des
Daseins, die dessen Einrichtung im Zuge der unaufhaltsamen menschlichen
Entfaltung dem wahren Wesen des Menschen anmessen wollen, kénnen sich
so vor allem auf Rousseau berufen. Und in solchen Bemiithungen mii3te heute
doch alles grundsitzliche Denken zusammenlaufen, weshalb man sich nur
wundern kann, daB3 es heute noch Philosophen gibt, die in ihrem Leben ge-
wissenhafte und verstindige Menschen sind, seltsamerweise aber gleichwohl
glauben, die Philosophie habe mit Sinn und Gestaltung des Lebens nichts zu
tun. Das sind dann in der Tat «frivoles spéculations». Umgekehrt ist das

239



immer weiter wuchernde instrumental-manipulative Verfahren der Sozial-
wissenschaften und der anthropologischen Wissenschaften iiberhaupt ebenso
fragwiirdig, dessen Ende und Auswirkungen noch lange nicht abzusehen
sind, das aber offenkundig zu einer fortschreitenden Verformung und Selbst-
entfremdung des Menschen beitridgt. Deshalb ist eine radikale, d. h. eben
philosophische Reflexion auf den Menschen in seiner jeweiligen kulturellen
und sozialen Situation erforderlich, zu der Rousseau Wesentliches beitriagt.

Vossler stellt Rousseau’s Philosophie unter den Titel einer « Freiheitslehre».
Sicher wird damit Wesentliches getroffen; doch wird der Rousseau’sche
Mensch vielleicht einseitig (wenn ich es so sagen darf) aktivistisch gedeutet. Es
empfiehlt sich, den Begriff des sich selbst bestimmenden, des freien Wesens
auszuweiten: denn dieser Mensch ist auch der schlicht daseiende, im an sich
wertvollen Dasein ruhende, der sich darlebende und fithlende Mensch, der
etwa die Natur sein 148t als das, was sie ist. Wir kénnen auch sagen: es ist
der Mensch der in sich stehenden und erfiillten Subjektivitiat, die gewil3
Objektives aus sich heraus setzt, in das Objektive aber nicht «mit Haut und
Haaren» eingeht. Dies ist doch wohl die normative Gestalt des modernen
Menschen, so sehr er sich gerade dank seiner Subjektivitit immer wieder
bis ans Ende der Welt und der Zeiten verliert.

3. Auch und vor allem im sozialen und politischen Bereich muf3 nun die
Ordnung, die der Mensch selber erzeugt, in einer Weise aufgebaut werden,
daB3 der Mensch er selbst bleibt, ja sich so erst erfiillt. Da es auf den Menschen
ankommt, darf er nicht der Ordnung geopfert und darf er sich selbst nicht an
sie verlieren. Damit sind alle von auBlen sich auferlegenden Autorititen
hinfallig. An ihre Stelle treten Selbstbestimmung und natiirliche oder
sachliche Notwendigkeit (mit einem heutigen Terminus: «funktionale
Autoritat»).

a) Auszugehen ist davon, daB jeder Mensch sich entfalten soll. Demgemal3
hat jeder in sich die Ordnungen aufzubauen. Insofern gesellt sich zur Freiheit
auch die Gleichheit. Freiheit und Gleichheit bedeutet einfach Entfaltung aller
Menschen. In einer (zugegeben) stilisierten Weise kénnen Sinn und Trag-
weite des Gleichheitsgedankens wie folgt verdeutlicht werden: Wenn das
Gute, das Absolute, die Vernunft oder (zuriickhaltender formuliert) das,
worauf es letztlich ankommt, in einer ewigen Ordnung besteht, sei sie eine
gottliche transzendente oder eine verniinftige immanente, haben sich die
Menschen dieser Ordnung anzugleichen, und es ist dann sekundir, ob sich
alle angleichen oder nicht. Ja, die faktische Ungleichheit mag gar eine Ab-
stufung in der Angleichung an die ewige Ordnung nahelegen, und es ergibt sich
dann eine hierarchische Ordnung, wie sie fiir das Mittelalter charakteristisch
war. Angesichts der Ordnung, auf die es ankommt, ist es aber nebenséchlich,
in welcher Position sich der Einzelne befindet. Liegt dagegen das Absolute
oder das, worauf es ankommt, im Menschen selbst, so liegt es in jedem, und
jeder muB3 es oder sich selbst, das hei3t sein wahres Wesen, zur Entfaltung
bringen. Die von den Menschen selber erzeugte Ordnung ist jedoch nur dann
eine wahre Ordnung, wenn alle an ihr in gleicher Weise teilhaben. Solange
dies nicht der Fall ist, ist die Ordnung selber unvollkommen. Dagegen sind
vorgegebene Ordnungen vom unvollkommenen Menschen ablosbar; sie

240



bewahren ihre Giite, auch wenn sie nicht oder nur unvollkommen ver-
wirklicht werden. Rousseau war von der Gleichheit der Menschen so sehr
erfiillt, daB er z. B. mehrfach betont hat, es komme auf die groBe Masse des
Volkes an, ja die Koénige und Philosophen konne man ohne Schaden auch
weglassen (Emile IV 3iéme maxime). Darin zeigtsich ferner, daB das, woraufes
ankommt, das schlicht Menschliche ist, das jeder Mensch zu erfiillen vermag.
So konnte man denn im AnschluB an das Wort von Schiller sagen, daf3
Rousseau aus allen Formen, in denen der Mensch erscheinen mag, « Men-
schen wirbt», nicht nur aus «Christen». Es ist bedeutsam, daB3 Emile, der
zwar dem Stand der Reichen als «Opfer» entrissen wird, ein ganz und gar
durchschnittlicher Mensch ist, sozusagen ein «common man» (esprit
commun, Emile I). Man wird kaum bezweifeln mégen, daB unsere moderne
Gesellschaft an einem solchen Menschenverstindnis ausgerichtet ist, wenn
es ernst gilt.

b) Rousseau’s Auffassung vom Menschen fiihrt zur Umgestaltung aller
iiberkommenen Sozialgebilde, so z. B. auch der Ehe und Familie (dariiber
vor allem Martin Rang, a.a.O., S. 322ff,, 367f.). Auf der Grundlage einer
«Erotisierung der Ehe und Moralisierung der Liebe» bereitet Rousseau die
moderne Intimfamilie vor. Die Lebensordnung in Clarens in der « Nouvelle
Héloise» erscheint wie die «,Verfassung der intimen Gesellschaft’, gleichsam
das Gegenstiick zum Contrat social» (Rang). Nun sind freilich das Idyll
von Clarens wie auch die Ehe zwischen Emile und Sophie aus dem sozialen
und politischen Gesamtzusammenhang ausgeklammert. Dies war mdoglich
und nach Rousseau’s Auffassung in den damaligen politischen Ordnungen
auch notwendig. Nachdem aber heute alle Gesellschaften demokratisch
durchgestaltet sind und andere Legitimationen innerlich nicht mehr voll-
zogen werden konnen, ist die Rousseau’sche individuelle Existenzform un-
moglich geworden. Eine allgemeine Desertion aus den heutigen demokrati-
schen Formen, mogen diese noch so unvollkommen sein, miifite die groBten
Gefahren heraufbeschwéren und kénnte nun nicht mehr Monarchen, die
damals von noch nicht ganz zerfallenen Traditionen gehalten wurden, auf
den Thron bringen, sondern skrupellosen Diktatoren zur Macht verhelfen.

c) Fir unsere Zeit noch bedeutsamer ist aber, dal die Rousseau’sche
Auffassung vom Menschen den sozialen Bewegungen der Neuzeit, unabhin-
gig davon, wie sechr Rousseau selber wirksam gewesen sein mag, legitimen
Sinn verleiht. Rousseau legt «die tragenden Grundlagen fiir die gesamte
soziale Reform, welche, unter den verschiedensten Namen und Bannern
kampfend, die alte Gesellschaft der Privilegien in die neue Gesellschaft von
Gleichen und Freien umgewandelt hat» (S. 389). Die Gesellschaft ist ja
nach Rousseau der Mensch selber. Alle ihre Miéngel und Fehler sind deshalb
uns allen selbst zur Last zu legen, und so mull vom Menschen aus, von allen
Menschen aus, die Gesellschaft umgestaltet werden. Damit hat Rousseau,
wie Vossler mit Recht sagt, «das soziale Problem aus einem rational-utilitari-
stischen in ein moralisches Problem verwandelt; oder richtiger gesagt, damit
hat er es erst recht eigentlich geschaffen. Da wir die soziale Ordnung samt
allen ihren Leiden und Ubeln selber wollen, ist diese unsere Schuld und Ver-
antwortung. Das bedeutet die Grundlegung und das Erwachen des sozialen

241



Gewissens. Das steht am Anfang der ganzen sozialen Bewegung des 19. und
20. Jahrhunderts.» (S. 92; auch S. 389.) In dem fiir den Menschen kon-
stitutiven «Mitgefiihl» (pitié) hat das soziale Gewissen seine emotionale
Basis (vgl. die Funktion der Bilder von Not und Elend im «Emile»). Da das
«Mitgefiihl» als allgemein menschliches sozialisiert und organisiert werden
kann (Martin Rang, a.a.O., S. 432), fiihrt dies zum Aufbau einer Gesell-
schaft, in der das Wohlergehen aller auf die Fahne geschrieben wird (als
Wohlfahrtsgesellschaft in Unkenntnis der tieferen Begriindung oft belachelt
und verlistert), eine Bewegung, die heute den ganzen Erdball erfaBt hat und
nicht aufzuhalten ist, auch nicht aufgehalten werden darf. Auch die 6kono-
mischen Interessen, vor allem der unteren Schichten, die frither latent oder
unterdriickt waren, sind das Vehikel einer menschlichen Entfaltung, zugleich
freilich auch einer Entartung, wie alle Momente der gesellschaftlich-kulturel-
len Entwicklung. Rousseau hat einer aus vielen Quellen gespeisten Bewegung,
die letztlich die Heraufkunft des integralen, eigenstiandigen, autonomen
Menschen bezeichnet, den tiefsten Ausdruck gegeben. Von Rousseau her
gesehen, kann Marx nur als ein Riickfall gewertet werden; der urspriingliche,
der Rousseau’schen Haltung noch verwandte Impuls, den man dem jungen
Marx zubilligen mag, erlahmte bald und erstarb dann in einem 6konomi-
stischen System.

d) Den nationalen Bewegungen hat Rousseau ebenfalls die geistige Basis
geliefert, ohne den Bezug zum Gesamtverband der Menschheit abzuschneiden,
trotz «schrillen Ténen des eben erst geborenen Nationalgefiihls» (S. 331 ff.).
Weil Rousseau den Menschen als integrales, konkretes historisches Indivi-
duum sieht, steht fiir ihn der Mensch auch stets im Verband des national
geprigten Volkes (so vor allem in der Schrift iiber Polen). Denn das Richtige
tritt in historisch-konkreter Form in Erscheinung. Auch hier geht es um das
Selbstsein des Menschen.

e) SchlieBlich ist Rousseau der allein ernstzunehmende Begriinder der
Demokratie, und zwar (wie wir sagen diirfen) einer sozialen Demokratie,
nicht einer altliberalen, der heute noch so manche Trine nachgeweint wird.
Allerdings mag man allen Anlaf3 haben, sich iiber die Institutionen ausschlieB-
lich bei anderen Autoren Rat zu holen. Rousseau hat vieles, was in der iiber-
kommenen Staatslehre im Zentrum stand, von seinem grundsitzlichen Stand-
punkt aus, als Scheinproblem entlarvt (so die Frage nach dem Primat von
Individuum oder Staat, Abgrenzung der beidseitigen Spharen, Macht und
Recht, Staatsriason). Ein Teil dieser Probleme erscheint dann freilich im
institutionellen und technischen Gewand, was man nicht iibersehen darf,
wenn man nicht Rousseau im Versuch der Aktualisierung heillos diskreditieren
will. Die Warnungen von Vossler sind hier unmiBverstandlich. Aber ohne
die in ihnen lebendig gewordene Intention sind alle Institutionen wertlos.

Gehen wir vom freien, sich selbst bestimmenden Menschen aus, auf den
im Verlaufe der menschheitlichen Entfaltung alle Anspruch erheben, so kann
der Staat nur auf der Selbstbestimmung beruhen. Vorgegebene Ordnungen
irgendwelcher Art sind damit nicht vereinbar, auch nicht sog. unveriuBer-
liche Menschenrechte (so auch Vossler, S. 305). Diese sind nichts anderes als
die nach Zeit und Umstinden wechselnden Erscheinungsformen der Selbst-

242



bestimmung des Einzelnen. Vermeintlich ein fiir allemal vorgegebene Rechte,
mit denen ja meist schon partikulire Interessen gekoppelt sind, werden zu
Ansatzpunkten fiir die ideologische Verbrimung von solchen Interessen (das
klassische Beispiel hierfiir ist Locke mit seinem Eigentiimerstaat). «Mit
diesen Erkenntnissen, richtiger mit diesem Willen, der sittlichen Pflicht zur
Selbstbestimmung, zur Schaffung einer dem Wesen, der Wiirde und der
Bestimmung des Menschen entsprechenden staatlichen Ordnung, stromen
ungeahnte, man mochte sagen die Welt verindernde Krifte in das politische
Leben ein, das vor ihnen , im Ancien Régime, matt zu werden droht» (S.391).
Diese Wirkung dauert an. Es ist aufschluBreich, dal Rousseau in den neuen
afrikanischen und asiatischen Staaten gelesen wird. Und Fidel Castro will
Battista mit Rousseau’s «Contrat social» in der Tasche aus dem Feld ge-
schlagen haben (B. Gagnebin, in Oeuvres complétes III, p. XXVI); daB er
Rousseau jedenfalls spater miBverstanden hat, ist nicht Rousseau’s Schuld.

Wenn der Staat nicht auf die Selbstbestimmung des Menschen zuriick-
gefiihrt werden kann, dann gibt es entweder nirgends einen Staat, der dem
erscheinenden Wesen des Menschen angemessen wiare, was grosso modo die
eine Hilfte auch der heutigen Theoretiker von Recht und Staat unaus-
gesprochen unterstellt (die Repristinatoren des Naturrechts aller Schattie-
rungen), oder das gegenseitige Einschlagen der Kopfe ist nicht nur ein
faktischer Zustand, sondern eine unausweichliche Denknotwendigkeit, was
die andere Hilfte der Theoretiker ebenso unausgesprochen oder gar offen
und zynisch behauptet (Szientisten aller Art).

4. Nun setzt freilich Rousseau ein dem Menschen grundsatzlich zugang-
liches und formulierbares, ja im Staat sogar realisierbares absolut Richtiges
voraus; wiewohl die urspriingliche Giite des hypothetischen Naturzustandes
zuweilen als unerreichbar erscheint und so alle gesellschaftlich-kulturellen
Veranstaltungen die verlorene natiirliche Einheit auf héherer Entfaltungs-
stufe nicht herzustellen vermégen, so dall man in den Hauptwerken Rousseau’s
mit Karl Barth (a.a.0.) insofern «nicht ohne Resignation gemachte Vor-
schlage zu zweitbesten Losungen» sehen mag. Zwar kann man, wenn auch
nicht ohne gewisse Vorbehalte, mit Vossler sagen, daB3 Rousseau das Richtige
historisiere, dessen Vielfalt in Zeit und Raum schon sehe und insofern sich
einem Standpunkt der «idealistischen Identitits- oder Immananzphilosophie»
(S. 175) nahere. Aber der Glaube an ein inhaltlich bestimmbares absolut
Richtiges hic et nunc bleibt bei Rousseau doch bestehen. Diese Annahme
muB jedoch mit der Preisgabe vorgegebener Ordnungen auch noch aufgege-
ben werden, weil sie damit nicht vereinbar ist, was anscheinend Vossler
iibersieht (vgl. S.277ff.). Unangetastet bleibt allein die Selbstbestimmung
und was jeweils aus ihr folgt. Jene Annahme ist denn auch, so sehr das Gegen-
teil in thesi immer noch behauptet wird, in der Praxis des modernen Menschen
und vornehmlich in der gesellschaftlichen Auseinandersetzung liangst aufge-
geben worden. Unsere sog. pluralistische Gesellschaft ist nur denkbar, wenn
auf den dogmatischen Anspruch auf absolut richtige Losungen verzichtet und
lediglich das ehrliche Bemiihen um richtige Losungen im Hinblick auf ein
gemeinsames absolutes, wenn auch nicht formulierbares Ziel aller Menschen
beansprucht wird. Dies bedeutet keineswegs Relativismus, weil alle ernsthafte

243



Praxis auf ein obzwar unerreichbares Absolutes ausgerichtet ist; mit diesem
steht und fallt sie. Dies ist der Kerngehalt der Rousseau’schen «Religion
civile».

Begriindet man so in vollig undogmatischer Weise den Staat auf die
Autonomie der Einzelnen, so schlie8t dies mannigfache Vermittlungen, wie
sie durch die jeweils nach Ort und Zeit empfehlenswerten Einrichtungen und
durch die sachlichen Notwendigkeiten bedingt werden, nicht aus. Nur der
Anspruch auf Selbstbestimmung bleibt unabdingbar. Was das Geprige von
bloBem Befehl, Dressur und Manipulation hat, mufl ausscheiden. Die
rechtlich-staatliche Ordnung darf nicht bloBe AnmaBung von Herrschaft,
gar von personlicher Uberordnung bleiben, sondern sie muB gewisser-
malen, und zwar auch in der Setzung des Zwangsaktes, Zumutung von
Autonomie sein. Autonomie mull dann aber weitgefalt werden; sie
schlieBt auch freiwillige Unterstellung unter das nun einmal Nichtausweis-
bare und freiwillige Ubernahme von nun einmal Gesetztem, das dann Kon-
vention ist, mit ein. Primir ist aber die Selbstbestimmung Aktivitit, wie uns
Rousseau vor allem lehrt. Und als Aktivitit des Menschen ist sie geistige
Auseinandersetzung und Zusammenarbeit im jeweiligen Riickgang auf das
unerschopfliche Selbst. Insofern jeder Mensch als wahrer Mensch sich
behauptet und behaupten soll, ist es ein Riickgang auf den gemeinsamen
Grund des Menschseins. Dieser Grund ist aber immer erst zur Erscheinung
zu bringen; denn er ist in keiner Weise gegeben, sondern aufgegeben.

Hans Ryffel

244



	Rousseau als Philosoph der modernen Gesellschaft

