
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahresberichte - Mitteilungen

Rapports - Informations

Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Bericht über das Symposion der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft

in Bern, im Gasthof zur Inneren Enge, Samstag und Sonntag den
29. Februar und 1. März 1964. Gegenstand der Tagung:

Die Erkenntnisfunktion des Symbols

29. Februar: Professor Dr. Heinrich Ott, Basel

Beauftragt man einen Theologen, über den Tagimgsgegenstand zu
sprechen, so muß man auch hinnehmen, daß er ihn von seinem Gebiete her
entfaltet. Der Theologe ist besonders angewiesen auf das Symbol, ja das Symbol
erst gewährt die Möglichkeit, von einem theologischen Thema überhaupt zu
sprechen. Rahner bemüht sich um ontologische Grundlegung des theologischen

Symbolgebrauches: Seiendes ist, indem es sich durch Anderes
ausdrückt. Seiendes ist also Ausdrucksvorgang, in diesem Sinne ens in actu und
nur als solcher erkennbar. - Diese Auffassung wird hier nicht zugrunde
gelegt, weil sie dem Vortragenden sich nicht am Gegenstande zu bewahrheiten
scheint. Immerhin gehören auch für ihn Seins- und Erkenntnisfunktion nahe
zusammen. Im geschichtlichen Bereiche sind Sein und Erkennen wesenhaft
eins. Der Mensch ist, indem er erkennt. - Die folgende Betrachtung gilt nur
der Realsymbolik, nicht der Vertretungssymbolik vereinbarter Zeichen. -
Der Vortragende betrachtet drei zentrale Symbole christlicher Glaubensrede
auf ihre Symbolstruktur hin.

1. Das Symbol des Vaters. Schon im A.T. kommt «Vater» vor als bewußte
Bezeichnung des göttlichenWesens, seinesVerhaltens zumMenschen. Im N.T.
wird «Vater» Hauptname Gottes: Unservater, Römer 8, 15. — Wir nennen
diesen Namen Symbol, weil sich in ihm Wirklichkeit kundgibt, die genau
diese Kundgabe verlangt, so daß der Name nicht ersetzlich ist, obschon er
gewisse Variationen innerhalb seines Horizontes zuläßt. Wir können folgende
Symbolstrukturen feststellen: a) Das Symbol ist unersetzlich, b) Gleichwohl
geht es nicht in gehabten Erfahrungen auf, sonder weist über sich hinaus, c) Es weist
auch aufgehabte Erfahrungen zurück, bringt sie zum Leuchten, ordnet und
integriert sie. d) Das Symbol kann Erwartung wecken, die bestimmt ist aus dem
schon erfahrenen Gehalt und existential ausgelegt werden muß. Hier:
Vertrauen und Verantwortung im Vater-Kind-Verhältnis, e) Das Symbol
drückt gehabte Erfahrung und Erwartung im Blick auf die Zukunft aus;
es drückt aber auch aus und bestimmt des Menschen Verhalten in der Gegenwart
und läßt ihn hier und jetzt Gott anrufen als Vater.

305



2. Das Symbol der himmlischen Stadt. Jerusalem, der im Himmel vorgebildete
Wohnsitz Gottes, senkt sich am Ende der Zeit auf die Erde und wird Wohnstatt

der mit Gott vereinten Menschen. Diese Vorstellungen greifen über alles
innerweltlich Erfahrbare hinaus. Es handelt sich um eine Redeweise sui

i
generis. Das Symbol umschließt innerweltliche Elemente, doch weiß der es

Gebrauchende, daß er dabei von einer unbeschreiblichen, aber konkreten
Wirklichkeit spricht. Die unkonturierte Konkretheit des Symbols wirkt aber
konkret ins Leben. Das Symbol ist nicht etwas Individuell-konkretes, auch
nichts Allgemein-abstraktes, sondern etwas dazwischen, das durch keine
begriffliche Formulierung erreicht werden kann.

3. Das Symbol des Kreuzes. Ausgehend von einem geschichtlichen
Geschehen wurde das Kreuz zum Symbol des christlichen Bereiches. Die hier
ablesbare Symbolstruktur ist, daß ein geschichtliches Ereignis zum
zusammenfassenden Symbol eines ganzen geschichtlichen Bereiches werden kann,
daß das Symbol eine integrative Kraft hat. Auch läßt uns dieser Vorgang die
Möglichkeit ins Auge fassen, daß ein ursprünglich übereinkunftsmäßiges
Zeichen (Vertretungssymbol) durch seine Verwendung und seine Erfüllung
mit geschichtlicher Erfahrung Realsymbol wird, welches das gemeinsame
Erleben und Wollen einer großen Gemeinschaft ausdrückt.

Einschränkungen, a) Das Gesagte ist nur von geringem theologischem Gehalt,
da es dabei nicht um den Offenbarurigsanspruch der Symbole im Sinne der
dem Menschen geschenkten Deutung seiner Existenz ging. Das über Vater,
himmlische Stadt und Kreuz Gesagte müßte verifiziert werden, b) Die
Strukturen der Symbole können nicht vollständig dargestellt werden.
Symbole lassen zwar begriffliche und exemplifizierende Aneignung zu,
fordern sie sogar heraus, gehen aber darin nie auf. Eine existentiale
Interpretation wäre notwendig, die frei machen würde zum Vollzug im Leben.

Zusammenhang der Strukturmerkmale. Ihr Konvergenzpunkt ergäbe sich durch
Analyse des Wesens von Geschichte und Geschichtserkennen. Seinsfunktion
und Erkenntnisfunktion des Symbols kämen darin zur Deckung. Geschichte
ist wesenhaft symbolisch und nur in Realsymbolen erkennbar. Es wäre im
Besonderen die Beziehung des Realsymbols zur Zeit zu analysieren; dann
auch von der geschichtsbestimmenden Macht der Realsymbole zu reden. —

a) Ich verstehe wohl einen Andern in dem Maße, als ich mit ihm gemeinsame
Realsymbole habe. Solche kann ich mit Zeitgenossen gemeinsam haben.
Kann ich sie aber auch mit Angehörigen früherer Epochen gemein haben
und diese deshalb verstehen? b) Symbole wirken in unseren Entscheidungen
und Verantwortungen und drücken diese aus. c) Unsere Stimmung ist durch
Symbole geschichtlich bestimmt, d) Das beherrschende Symbol scheint
immer das Wort zu sein. Symbolkunde ist darum das Bindeglied zwischen
Geschichts- und Sprachphilosophie. Das Wort integriert gemachte Erfahrung
eröffnet Erwartungsräume und dichterische Evokation. Das Wort kann aber

nur deshalb dominierendes Symbol sein, weil es erfahrungsgeladen ist seit

Jahrhunderten und Jahrtausenden. Ein Esperantowort kann kein Symbol
werden, es sei denn, es hätten zuvor Generationen in Esperanto erlebt.

Gute deutsche Übersetzungen für Symbol sind: Sinnbild und Leitbild.
Das Symbol ist ein Bild, das eine Aura des Sinnes um sich verbreitet und den

306



Menschen leitet, Ahnung, Furcht, Sehnsucht erregt und ihn zu Wagnis und
Treue bestärkt.

1. März: Dr. Jean Claude Piguet, Lausanne

Herr Ott hat nur von den Realsymbolen gesprochen. Im folgenden soll
die Rede sein von den sowohl Real- wie Vertretungssymbolen gemeinsamen
Funktionen. Herr Ott hat Verstehen und Erkennen, wie es schien, synonym
verwendet. Hier wird davon ausgegangen, daß Verstehen von Realsymbolen,
Erkennen aber von Vertretungssymbolen vermittelt wird. Verstehen bringt
uns zur symbolisierten Wirklichkeit, Erkennen macht diese intellektuell
verfügbar. Beides ist umgekehrt proportional: «Plus un symbole servit la
connaissance, moins il nous approche de l'être symbolisé.» Seinswert und
Erkenntniswert treten philosophiegeschichtlich in der Stoa auseinander.
Da wird Grammatik getrieben. Grammatik setzt eine Spaltung zwischen
Aussage und Ausgesagtem, lecta und pragmata. Jene symbolisieren diese und
sind selber keine pragmata mehr. Es stellt sich nun die Frage nach der Seinsart

der Konjunktion oder der Seinsart der Zahl. Welche Seinsart hat die
Zahl 0? Sagt sie das Nichts aus? Auf welches Sein bezieht sich das Zeichen
(Symbol)? Es gibt offenbar Symbole, die nichts symbolisieren, die keine
Seinsfunktion, sondern eine reine Namenfunktion haben. Die zeitgenössische

Logik sucht, wie Leibniz, nach der fundamentalen logischen Relation.
Leibniz fand sie in Identität und Widerspruch; heute findet man sie im
Unvereinbarkeitsprinzip. Die Relation ist ens termini, d. h. nur Nominalsein,

kein Vernunftsein, kein Realsein. «La relation en elle n'est pas une
chose. »

Es ist die analytische Vernunft, welche in der begrifflichen Philosophensprache

spricht. Sie will die Dinge, sie von außen angehend, erklären. Die
dialektische Vernunft aber will verstehen, will im Innern der Dinge sein. Das
Problem der Hermeneutik ist nun gerade, nichtanalytische Methoden zu
finden, für das Verstehen Weg und Ausdruck zu finden. Die nicht analytische
Methode ist, nach dem Vortragenden, die Dialektik. Die dialektische Methode
folgt in ihrenAuslegungen nicht der Relation von Symbol und Symbolisiertem.
Die Relationsauffassung des Symbols ist falsch. Das dichterische Symbol ist
keine Relation; auch das musikalische nicht. Das Symbol vereint vielmehr
von innen her das Bezeichnende und das Bezeichnete. Ein musikalisches
Symbol kennt keine Überleitung, die nicht selber Substanz wäre. Das

Symbol ist auch keine Synthese, denn auch Synthese ist ein analytischer
Vorgang, ist umkehrbar, wie Analyse.

Auch die christliche Offenbarung ist jeder Analyse unzugänglich, nur
dialektisch und von innen her verstehbar. Die dialektische Vernunft heftet
sich ans Sein, ohne zu behaupten, es erklärend erkennen zu können. Die
Relationsauffassung des Symbols wird dem Wesen des Symbols keineswegs

gerecht, weil sie Symbolisiertes und Symbol auseinanderreißt.

Als Linguist vertritt Johannes Lehmann (Freiburg i. Br.) mit dem, was er
über Einfühlung sagt, als Ethnologe Willy Strauß mit seinem «ganzheitlichen
Erkennen» die Dialektik. Das Symbol ist nicht analytisch zu erklären,
sondern nur dialektisch zu verstehen in analogischer Aktualisierung. Analogische

307



Aktualisierung, Vergegenwärtigung, wäre wohl auch die Aufgabe der christlichen

Predigt.

Diskussion. Erstes Votum von Professor Dr. R. P. Norbert Luyten, Freiburg i. Br.

Herr Ott hat dargelegt, daß das Symbol eine ausgezeichnete Erkenntnisweise

ist. Herr Piguet hat Erkenntnis nicht nur durch, sondern im Symbol
verlangt. Beide bittet der erste Votant, die Grenze zwischen Zeichen und
Symbol nicht zu scharf zu ziehen. Begriffliches Denken bewegt sich immer
schon in überbegrifflichem Horizont. Dies dürfen wir nicht vergessen.
Anderseits ist das Symboldenken erst notwendig, wo das Begriffsdenken
nicht weiterkommt. Die Intentionen beider Herren Vorredner können
zusammengefaßt werden im Begriff der analogia entis. Unser Erkennen ist in
einen Ganzheitshorizont gesetzt, den Horizont des Seins. Sein ist kein
Begriff wie ein anderer, sondern alle Begrifflichkeit schöpft ihren Gehalt in
der Totalität des Seins. Alle Sinnzusammenhänge zeigen sich in diesem
Horizont und sind dadurch unter sich verbunden. Die Gottesbeweise sind
Explikationen des analogischen Allzusammenhanges. Hierin gehören die
Ausführungen von Herrn Ott über die unkonturierte Konkretheit und
integrierende Funktion des Symbols. Mit was für Seinsarten hat der Begriff, mit
welchen das Symbol zu tun? Es ist gefahrlich, alle Wirklichkeitserkenntnis
für das Symbol zu reservieren. Auch der Begriff faßt Wirklichkeit.

Die weitere Diskussion befaßt sich mit der von Herrn Ott vertretenen
Unvertauschbarkeit des Symbols und möchte sie einschränken. Beiden
Referenten wird entgegengehalten, daß sie zwar die Erkenntnisfunktion des

Symbols dargestellt, aber das Problem der Richtigkeit des Symbolerkennens
nicht berücksichtigt hätten, Welches sind die Kriterien der Richtigkeit beim
Erkennen durch Symbole?

J.A.
Société romande de philosophie

L'Assemblée de la Société Romande de Philosophie a groupé ses membres
à Rolle, le dimanche 7 juin 1964. C'était le tour de Genève. M. Jean Piaget
avait accepté de parler de la philosophie de Léon Brunschvicg, mort il y a
vingt ans. Il dut malheureusement renoncer à prendre la parole, et, à sa

place, c'est Mademoiselle Jeanne HERSCH, professeur à l'Université, qui
traita de «Le réel et l'imaginaire au fil du temps». Le mot Factum indique un
présent déjà arrivé. Dans le futur, il faut que s'y ajoute le sens en liaison
avec les projets des hommes. Dans leur passé, les faits attendent leur sens.
Une osmose se produit. Dès lors, le théorique et le pratique tendent à glisser
l'un dans l'autre comme le moyen à la fin, au fil du continu, sans présent.

Les perspectives «imaginaires» (passé, futur) qui ne s'organisent pas
autour d'un présent ne peuvent se situer que dans une eschatologie temporelle;

il manque à ce temps à la fois l'articulation décisive de l'instant présent

et la percée transcendante. Seul se déploie un champ déstructuré, le champ
des techniques.

Pour reconquérir la transparence théorique et l'acte libre, il nous faut
retrouver l'instant présent, qui est l'instant de présence de quelqu'un.

308



L'instant présent, c'est la présence au monde d'une liberté autour de laquelle
le temps se structure, une discontinuité par laquelle passé et futur se
différencient radicalement.

Théorie et action naissent de la même origine: une liberté située. La
théorie se découvre «point de vue»; la discontinuité de l'instant présent
arrête le savoir, limite l'évidence. Mais nous ne vivons pas d'ordinaire dans
l'instant ponctuel, nous le dilatons en petite durée.

Mais malgré les apparences et notre désir, totalité et réalité s'excluent.
Le temps, avec sa parfaite imperfection, est la condition sine qua non
d'histoire et de liberté.

Cet exposé brillant souleva une discussion animée et vivante.

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

16. Januar 1964: Dr. Jakob David (Dortmund/Zürich), «Neue
sozialethische Probleme»; 12. März: Prof. Dr. Norbert M. Luyten (Fribourg),
«Teilhard de Chardin und die Philosophie»; 14. Mai: Prof. Dr. Johann
Baptist Lötz (Pullach/Rom), «Philosophie und Sprache»; 22. Oktober:
Prof. Dr. J. O. Fleckenstein (Basel/München), «Galilei auf der Schwelle
zwischen ,nuova scienza' des Rinascimento und der ,méthode nouvelle' des

Barock. »

Philosophische Gesellschaft Basel

20. Januar 1964: Prof. Dr. Dolf Sternberger (Heidelberg), «Säkulare
Offenbarung als Grund politischer Herrschaft». 4. Februar: Prof. Dr. Günter
Stratenwerth (Basel), «Zur gegenwärtigen Situation der Rechtsphilosophie».
28. Februar: Prof. Dr. Wilhelm Keller (Zürich), «Die Zeit des Bewußtseins».
24. April: Prof. Dr. Eugen Fink (Freiburg i. Br.), «Zeit und Zeitbegriff bei
Aristoteles». 22. Mai: Prof. Dr. Ludwig Landgrebe (Köln), «Die Geschichtlichkeit

der Frage nach dem Sein». 29. Juni: Prof. Dr. Keiji Nishitani
(Kyoto), «Vom Wesen der Begegnung. Eine zenbuddhistische Erörterung».
30. Oktober: Prof. Dr. J. O. Fleckenstein (Basel/München), «Die Einheit von
Philosophie, Forschung und Technik im Wissenschaftsideal des Barockzeitalters».

10. November: Dr. Wolfgang Mommsen (Köln), «Max Webers
politische Soziologie in universalhistorischer Sicht». 23. November: PD. Dr.
J.-Claude Piguet (Lausanne), «Die Erkenntnis und das negative Denken».
2. Dezember: Curt Paul Janz (Muttenz), «Probleme der Nietzsche-Biographie».

Philosophische Gesellschaft Bern

15. Juni 1963: Jahresversammlung. - Wahlen: Prof. Dr. Gauß tritt als

Präsident zurück. Präsident: W. Säuberli, Gymnasiallehrer; Vizepräsident:
Dr. J. Amstutz, Pfarrer in Frauenkappelen. - Vortrag: Prof. Dr. P. N. Luyten

(Fribourg), «Das Problem der Materie in philosophischer Sicht». 24. Oktober

: Dr. A. Müller (Freiburg i. Br.), «Gibt es eine objektive Schönheit in der
Natur?» (Zusammenarbeit mit dem Naturhistorischen Museum Bern und der
Naturforschenden Gesellschaft Bern). 9. November: Pfarrer Dr. P. Marti,

309



«Inspiration als Ausdruck letzter Gewißheit des schöpferischen Menschen».
5. Dezember: Einladung durch das Comité du Centenaire Vivekânada zur
Feier für den ind. Religionsphilosophen. 16. Januar 1964: Rabbiner L. Adler
(Basel), «Warum es im Judentum nicht zur Entstehung einer eigenen
Religionsphilosophie kommen konnte» (Zusammenarbeit mit der Christlichjüdischen

Arbeitsgemeinschaft Bern und der Israelitischen Kultusgemeinde
Bern). 9. Februar: Prof. Dr. J. Hersch (Genf), «Die Gegenwärtigkeit des

Philosophen im Denken von Karl Jaspers». 26. Februar: Prof. Dr. H. Thie-
licke (Hamburg), «Freiheit und Schicksal in der technischen Welt»
(Zusammenarbeit mit Studio Radio Bern). 2. Mai: Gedenkfeier für Prof. D.D.
Martin Werner. Dr. J. Amstutz liest Prof. Werners Vortrag: «Der
Gedanke der Heilsgeschichte und die Sinnfrage der menschlichen Existenz».
Pfarrer Dr. P. Marti: «Martin Werner in der Erinnerung seiner Freunde».
Winter 1963/64: Beteiligung am Vortragszyklus der Freistudenten: «Der
moderne Mensch zwischen Theologie und Naturwissenschaften». 7. November:
Jahresversammlung. Wahlen: Dr. L. M. Kern tritt als Schriftführer und
Kassier zurück. Schriftführer: Dr. I. Baumer; Kassier: A. Luginbühl.
Vortrag: Dr. F. P. Hager, «Nietzsches Opposition gegen Plato und die
Frage nach ihrer Berechtigung». 21. November: Rektor Dr. P. I. M.
Bochenski (Fribourg), «Die ,wahre' Logik». 5. Dezember: Pfarrer A. Wild-
berger, «Die Krankheit des Menschen als philosophisches Problem».
15. Januar 1965: Prof. Dr. E. Spieß, «Erfahrungen, Schwierigkeiten, Ergebnisse

und Folgerungen meiner Troxler-Forschung» (Zusammenarbeit mit
dem Histor. Verein des Kts. Bern). 4. Februar: Dr. H. L. Goldschmidt,
«Dialektik oder Dialogik - eine notwendige geistige Entscheidung»
(Zusammenarbeit mit der Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft Bern). 27.
Februar: Prof. Dr. E. Topitsch (Heidelberg), « Mythische und religiöse Elemente
in der Erkenntnistheorie» (Zusammenarbeit mit dem Institut für Soziologie
und sozi-ökonomische Entwicklungsfragen der Universität Bern).

Société philosophique de Fribourg

4 novembre 1963: N. Dolch (Bonn), «Der Fall Galilei und die Freiheit
derWissenschaft». Janvier 1964: N.Luyten (Fribourg), «Teilhard de Chardin
et la philosophie». 19 février: E.Wolff (Paris), «Sur les voies de la découverte».
15 mai: J. B. Lötz (Pullach-Rome), «Philosophie und Sprache». 22 mai:
R. Schaerer (Genève), «L'homme antique devant son choix».

Groupe genevois

1 novembre 1963: Ch. Perelman (Bruxelles), «Considérations sur la
raison pratique». 17 décembre: R. Schaerer, «L'homme antique devant
ses choix». 24 janvier 1964: J.-P. Leyvraz, «Philosophie et religion
aujourd'hui, présentation du livre de K. Jaspers, La foi philosophique face à la
Révélation». 6 mars: G. Widmer, «Dieu des philosophes et Dieu des

théologiens selon H. Duméry». 29 mai: J. Starobinski, «La stylistique et le
cercle herméneutique». 17 juin: A. David (Aix-les-Bains), «Intuitions

310



scientifiques des écrivains d'entre deux guerres: Le système du monde de

Jean Giraudoux».

Grouqe neuchâtelois

20 novembre 1963: Jean Rudhardt (Genève), «Sur la possibilité de

comprendre une religion étrangère (à propos de la religion grecque)».
11 décembre: Ferdinand Gonseth (Lausanne), «Le temps, prétexte à

philosopher». 29 janvier 1964: R. P. M.-D. Philippe (Fribourg), «Le rôle
de Dieu dans la philosophie d'Aristote». 12février: Benjamin Décorvet (Bex),
«La substance selon Aristote». 18 mars: Dominique Rivier (Lausanne),
«Le renouvellement de la confrontation de la science à la foi chrétienne»
(conférence publique). 29 avril: Marcel Deschoux (Besançon), «La pensée
religieuse de Léon Brunschvicg» (séance ouverte au public). 27 mai: Denis
Zaslawsky, «Approches critiques de la notion de finalité». 17 juin: Claude
Favarger, «Le développement de la notion du gène».

Groupe vaudois

1 novembre 1963: O. Rabut, «L'évolution pose le problème de Dieu».
4 décembre: Maxime Chastaing, «Thérapeutique philosophique et
philosophie de la connaissance d'autrui». 17 janvier 1964: Henri Germond,
«Etudes sur la mentalité dite primitive» (précédé de: «Hommage à Henri-L.
Miéville», par MM. Maurice Gex et André Voelke). 21 février: Philippe
Wehrlé, «La réfutation épistémologique du paradoxe de Langevin et ses

conséquences scientifiques». 13 mars: Magdalena Aebi, «De Kant aux
existentialistes; fondements et conséquences de l'apriorisme allemand».
17 avril: Antoinette Virieux-Reymond, «L'épistémologie grecque des

Eléates à Platon». 15 mai: Jean-Biaise Grize, «Logique et sens commun».
12 juin: Georg Mende, «Husserl et l'histoire de la philosophie».

Philosophische Gesellschaft Zürich

Die Philosophische Gesellschaft Zürich hat im Berichtsjahr 1964/65

folgende Veranstaltungen durchgeführt: 27. Mai 1964: Prof. Dr. A. Bloch
(Basel), «Das wissenschaftliche Denken in Indien». 27. Juni: Erinnerungsfeier

zum 500. Todestag von Nikolaus von Kues (gemeinsam mit der Marie-
Gretler-Stiftung), Dr. Gerd Heinz-Mohr (Hamburg), «Leben und Werk des

Nikolaus von Kues»; Prof. Dr. Paul Wilpert (Köln), «Die Regel der Docta
Ignorantia». 8. Juli: Prof. Dr. E. Walter (Zürich), «Erkenntnistheoretische
Kritik der Jungschen Psychologie». 28. Oktober: Prof. Dr. Hermann Zeltner
(Erlangen), «Ideologie und Idee». Zum Kallikles-Gespräch im Gorgias.
16. Dezember: Dr. F. P. Hager (Adelboden), «Zur philosophischen Problematik

der ungeschriebenen Lehre Piatons». 27. Januar 1965: Prof. Dr.
R. Meyer (Zürich), «Pico della Mirandola und der Orient» (gemeinsam
mit der Schweiz. Gesellschaft für Asienkunde). 24. Februar: Dr. Hermann
Levin Goldschmidt, «Dialektik oder Dialogik».

311


	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

