Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 24 (1964)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahresberichte - Mitteilungen

Rapports - Informations

Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Bericht iiber das Symposion der Schweizerischen Philosophischen Gesell-
schaft in Bern, im Gasthof zur Inneren Enge, Samstag und Sonntag den
29. Februar und 1. Méarz 1964. Gegenstand der Tagung:

Die Erkenntnisfunktion des Symbols
29. Februar: Professor Dr. Heinrich Ott, Basel

Beauftragt man einen Theologen, tiber den Tagungsgegenstand zu spre-
chen, so muB3 man auch hinnehmen, daB er ihn von seinem Gebiete her ent-
faltet. Der Theologe ist besonders angewiesen auf das Symbol, ja das Symbol
erst gewidhrt die Moglichkeit, von einem theologischen Thema {iberhaupt zu
sprechen. Rahner bemiiht sich um ontologische Grundlegung des theologi-
schen Symbolgebrauches: Seiendes ist, indem es sich durch Anderes aus-
driickt. Seiendes ist also Ausdrucksvorgang, in diesem Sinne ens in actu und
nur als solcher erkennbar. — Diese Auffassung wird hier nicht zugrunde ge-
legt, weil sie dem Vortragenden sich nicht am Gegenstande zu bewahrheiten
scheint. Immerhin gehoren auch fiir ihn Seins- und Erkenntnisfunktion nahe
zusammen. Im geschichtlichen Bereiche sind Sein und Erkennen wesenhaft
eins. Der Mensch ist, indem er erkennt. — Die folgende Betrachtung gilt nur
der Realsymbolik, nicht der Vertretungssymbolik vereinbarter Zeichen. —
Der Vortragende betrachtet drei zentrale Symbole christlicher Glaubensrede
auf ihre Symbolstruktur hin.

1. Das Symbol des Vaters. Schon im A.T. kommt «Vater» vor als bewullte
Bezeichnung des gottlichen Wesens, seines Verhaltens zum Menschen. Im N.T.
wird «Vater» Hauptname Gottes: Unservater, Rémer 8, 15. — Wir nennen
diesen Namen Symbol, weil sich in ihm Wirklichkeit kundgibt, die genau
diese Kundgabe verlangt, so da3 der Name nicht ersetzlich ist, obschon er
gewisse Variationen innerhalb seines Horizontes zuldf3t. Wir kénnen folgende
Symbolstrukturen feststellen: a) Das Symbol ist unersetzlich. b) Gleichwohl
geht es nicht in gehabten Erfahrungen auf, sonder weist iiber sich hinaus. c) Es weist
auch auf gehabte Erfahrungen zuriick, bringt sie zum Leuchten, ordnet und inte-
griert sie. d) Das Symbol kann Erwartung wecken, die bestimmt ist aus dem
schon erfahrenen Gehalt und existential ausgelegt werden mufBl. Hier:
Vertrauen und Verantwortung im Vater-Kind-Verhaltnis. e¢) Das Symbol
driickt gehabte Erfahrung und Erwartung im Blick auf die Zukunft aus;
es driickt aber auch aus und bestimmt des Menschen Verhalten in der Gegenwart
und 148t ihn hier und jetzt Gott anrufen als Vater.

305



2. Das Symbol der himmlischen Stadt. Jerusalem, der im Himmel vorgebildete
Wohnsitz Gottes, senkt sich am Ende der Zeit auf die Erde und wird Wohn-
statt der mit Gott vereinten Menschen. Diese Vorstellungen greifen iiber alles
innerweltlich Erfahrbare hinaus. Es handelt sich um eine Redeweise :sui
generis. Das Symbol umschliet innerweltliche Elemente, doch weil3 der es
Gebrauchende, dal er dabei von einer unbeschreiblichen, aber konkreten
Wirklichkeit spricht. Die unkonturierte Konkretheit des Symbols wirkt aber
konkret ins Leben. Das Symbol ist nicht etwas Individuell-konkretes, auch
nichts Allgemein-abstraktes, sondern etwas dazwischen, das durch keine
begriffliche Formulierung erreicht werden kann.

3. Das Symbol des Kreuzes. Ausgehend von einem geschichtlichen Ge-
schehen wurde das Kreuz zum Symbol des christlichen Bereiches. Die hier
ablesbare Symbolstruktur ist, daB ein geschichtliches Ereignis zum zusam-
menfassenden Symbol eines ganzen geschichtlichen Bereiches werden kann,
daB3 das Symbol eine integrative Kraft hat. Auch 148t uns dieser Vorgang die
Moglichkeit ins Auge fassen, daB ein urspriinglich iibereinkunftsmiBiges
Zeichen (Vertretungssymbol) durch seine Verwendung und seine Erfiillung
mit geschichtlicher Erfahrung Realsymbol wird, welches das gemeinsame
Erleben und Wollen einer groBen Gemeinschaft ausdriickt.

Einschrankungen. a) Das Gesagte ist nur von geringem theologischem Gehalt,
da es dabei nicht um den Offenbarungsanspruch der Symbole im Sinne der
dem Menschen geschenkten Deutung seiner Existenz ging. Das iiber Vater,
himmlische Stadt und Kreuz Gesagte miite verifiziert werden. b) Die
Strukturen der Symbole konnen nicht vollstindig dargestellt werden.
Symbole lassen zwar begriffliche und exemplifizierende Aneignung zu,
fordern sie sogar heraus, gehen aber darin nie auf. Eine existentiale Inter-
pretation ware notwendig, die frei machen wiirde zum Vollzug im Leben.

Lusammenhang der Strukturmerkmale. Thr Konvergenzpunkt ergibe sich durch
Analyse des Wesens von Geschichte und Geschichtserkennen. Seinsfunktion
und Erkenntnisfunktion des Symbols kimen darin zur Deckung. Geschichte
ist wesenhaft symbolisch und nur in Realsymbolen erkennbar. Es ware im
Besonderen die Beziehung des Realsymbols zur Zeit zu analysieren; dann
auch von der geschichtsbestimmenden Macht der Realsymbole zu reden. —
a) Ich verstehe wohl einen Andern in dem Ma@e, als ich mit ihm gemeinsame
Realsymbole habe. Solche kann ich mit Zeitgenossen gemeinsam haben.
Kann ich sie aber auch mit Angehorigen fritherer Epochen gemein haben
und diese deshalb verstehen? b) Symbole wirken in unseren Entscheidungen
und Verantwortungen und driicken diese aus. c) Unsere Stimmung ist durch
Symbole geschichtlich bestimmt. d) Das beherrschende Symbol scheint
immer das Wort zu sein. Symbolkunde ist darum das Bindeglied zwischen
Geschichts- und Sprachphilosophie. Das Wort integriert gemachte Erfahrung
erdffnet Erwartungsraume und dichterische Evokation. Das Wort kann aber
nur deshalb dominierendes Symbol sein, weil es erfahrungsgeladen ist seit
Jahrhunderten und Jahrtausenden. Ein Esperantowort kann kein Symbol
werden, es sei denn, es hitten zuvor Generationen in Esperanto erlebt.

Gute deutsche Ubersetzungen fiir Symbol sind: Sinnbild und Leitbild.
Das Symbol ist ein Bild, das eine Aura des Sinnes um sich verbreitet und den

306



Menschen leitet, Ahnung, Furcht, Sehnsucht erregt und ihn zu Wagnis und
Treue bestirkt.

1. Miérz: Dr. Jean Claude Piguet, Lausanne

Herr Ott hat nur von den Realsymbolen gesprochen. Im folgenden soll
die Rede sein von den sowohl Real- wie Vertretungssymbolen gemeinsamen
Funktionen. Herr Ott hat Verstehen und Erkennen, wie es schien, synonym
verwendet. Hier wird davon ausgegangen, dal3 Verstehen von Realsymbolen,
Erkennen aber von Vertretungssymbolen vermittelt wird. Verstehen bringt
uns zur symbolisierten Wirklichkeit, Erkennen macht diese intellektuell
verfiighar. Beides ist umgekehrt proportional: «Plus un symbole servit la
connaissance, moins il nous approche de I’étre symbolisé.» Seinswert und
Erkenntniswert treten philosophiegeschichtlich in der Stoa auseinander.
Da wird Grammatik getrieben. Grammatik setzt eine Spaltung zwischen
Aussage und Ausgesagtem, lecta und pragmata. Jene symbolisieren diese und
sind selber keine pragmata mehr. Es stellt sich nun die Frage nach der Seins-
art der Konjunktion oder der Seinsart der Zahl. Welche Seinsart hat die
Zahl 0? Sagt sie das Nichts aus? Auf welches Sein bezieht sich das Zeichen
(Symbol)? Es gibt offenbar Symbole, die nichts symbolisieren, die keine
Seinsfunktion, sondern eine reine Namenfunktion haben. Die zeitgendssische
Logik sucht, wie Leibniz, nach der fundamentalen logischen Relation.
Leibniz fand sie in ldentitit und Widerspruch; heute findet man sie im
Unvereinbarkeitsprinzip. Die Relation ist ens termini, d. h. nur Nominal-
sein, kein Vernunftsein, kein Realsein. «La relation en elle n’est pas une
chose.»

Es ist die analytische Vernunft, welche in der begrifflichen Philosophen-
sprache spricht. Sie will die Dinge, sie von auBlen angehend, erkldren. Die
dialektische Vernunft aber will verstehen, will im Innern der Dinge sein. Das
Problem der Hermeneutik ist nun gerade, nichtanalytische Methoden zu
finden, fiir das Verstehen Weg und Ausdruck zu finden. Die nicht analytische
Methode ist, nach dem Vortragenden, die Dialektik. Die dialektische Methode
folgt in ihren Auslegungen nicht der Relation von Symbol und Symbolisiertem.
Die Relationsauffassung des Symbols ist falsch. Das dichterische Symbol ist
keine Relation; auch das musikalische nicht. Das Symbol vereint vielmehr
von innen her das Bezeichnende und das Bezeichnete. Ein musikalisches
Symbol kennt keine Uberleitung, die nicht selber Substanz wire. Das
Symbol ist auch keine Synthese, denn auch Synthese ist ein analytischer
Vorgang, ist umkehrbar, wie Analyse.

Auch die christliche Offenbarung ist jeder Analyse unzuginglich, nur
dialektisch und von innen her verstehbar. Die dialektische Vernunft heftet
sich ans Sein, ohne zu behaupten, es erklirend erkennen zu kénnen. Die
Relationsauffassung des Symbols wird dem Wesen des Symbols keineswegs
gerecht, weil sie Symbolisiertes und Symbol auseinanderreif3t.

Als Linguist vertritt Johannes Lehmann (Freiburg i. Br.) mit dem, was er
iiber Einfiithlung sagt, als Ethnologe Willy StrauB mit seinem «ganzheitlichen
Erkennen» die Dialektik. Das Symbol ist nicht analytisch zu erkliren,
sondern nur dialektisch zu verstehen in analogischer Aktualisierung. Analogische

307



Aktualisierung, Vergegenwirtigung, wire wohl auch die Aufgabe der christ-
lichen Predigt.

Diskussion. Erstes Votum von Professor Dr. R. P. Norbert Luyten, Freiburg i. Br.

Herr Ott hat dargelegt, dal3 das Symbol eine ausgezeichnete Erkenntnis-
weise ist. Herr Piguet hat Erkenntnis nicht nur durch, sondern im Symbol
verlangt. Beide bittet der erste Votant, die Grenze zwischen Zeichen und
Symbol nicht zu scharf zu ziehen. Begriffliches Denken bewegt sich immer
schon in iberbegrifflichem Horizont. Dies diirfen wir nicht vergessen.
Anderseits ist das Symboldenken erst notwendig, wo das Begriffsdenken
nicht weiterkommt. Die Intentionen beider Herren Vorredner kénnen zu-
sammengefalt werden im Begriff der analogia entis. Unser Erkennen ist in
einen Ganzheitshorizont gesetzt, den Horizont des Seins. Sein ist kein Be-
griff wie ein anderer, sondern alle Begrifflichkeit schopft ihren Gehalt in
der Totalitit des Seins. Alle Sinnzusammenhinge zeigen sich in diesem
Horizont und sind dadurch unter sich verbunden. Die Gottesbeweise sind
Explikationen des analogischen Allzusammenhanges. Hierin gehéren die
Ausfithrungen von Herrn Ott iiber die unkonturierte Konkretheit und inte-
grierende Funktion des Symbols. Mit was fiir Seinsarten hat der Begriff, mit
welchen das Symbol zu tun? Es ist gefiahrlich, alle Wirklichkeitserkenntnis
fiir das Symbol zu reservieren. Auch der Begriff fat Wirklichkeit.

Die weitere Diskussion befafit sich mit der von Herrn Ott vertretenen
Unvertauschbarkeit des Symbols und méchte sie einschranken. Beiden Refe-
renten wird entgegengehalten, daB sie zwar die Erkenntnisfunktion des
Symbols dargestellt, aber das Problem der Richtigkeit des Symbolerkennens
nicht berticksichtigt hatten, Welches sind die Kriterien der Richtigkeit beim
Erkennen durch Symbole?

7. A

Société romande de philosophie

L’Assemblée de la Société Romande de Philosophie a groupé ses membres
a Rolle, le dimanche 7 juin 1964. C’était le tour de Genéve. M. Jean Piaget
avait accepté de parler de la philosophie de Léon Brunschvicg, mort il y a
vingt ans. Il dut malheureusement renoncer a4 prendre la parole, et, a sa
place, c’est Mademoiselle Jeanne HERSCH, professeur &4 I’'Université, qui
traita de «Le réel et ’imaginaire au fil du temps». Le mot Factum indique un
présent déja arrivé. Dans le futur, il faut que s’y ajoute le sens en liaison
avec les projets des hommes. Dans leur passé, les faits attendent leur sens.
Une osmose se produit. Dés lors, le théorique et le pratique tendent a glisser
I’'un dans I'autre comme le moyen 2 la fin, au fil du continu, sans présent.

Les perspectives «imaginaires» (passé, futur) qui ne s’organisent pas
autour d’un présent ne peuvent se situer que dans une eschatologie tempo-
relle; il manque a ce temps a la fois P’articulation décisive de V’instant frésent
et la percée transcendante. Seul se déploie un champ déstructuré, le champ
des techniques.

Pour reconquérir la transparence théorique et I’acte libre, il nous faut
retrouver linstant présent, qui est l'instant de présence de quelqu’un.

308



L’instant présent, c’est la présence au monde d’une liberté autour de laquelle
le temps se structure, une discontinuité par laquelle passé et futur se diffé-
rencient radicalement.

Théorie et action naissent de la méme origine: une liberté située. La
théorie se découvre «point de vue»; la discontinuité de I'instant présent
arréte le savoir, limite I’évidence. Mais nous ne vivons pas d’ordinaire dans
I’instant ponctuel, nous le dilatons en petite durée.

Mais malgré les apparences et notre désir, totalité et réalité s’excluent.
Le temps, avec sa parfaite imperfection, est la condition sine qua non
d’histoire et de liberté.

Cet exposé brillant souleva une discussion animée et vivante.

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

16. Januar 1964: Dr. Jakob David (Dortmund/Ziirich), «Neue sozial-
ethische Probleme»; 12. Mérz: Prof. Dr. Norbert M. Luyten (Fribourg),
«Teilhard de Chardin und die Philosophie»; 14. Mai: Prof. Dr. Johann
Baptist Lotz (Pullach/Rom), «Philosophie und Sprache»; 22. Oktober:
Prof. Dr. J. O. Fleckenstein (Basel/Miinchen), «Galilei auf der Schwelle
zwischen ,nuova scienza‘ des Rinascimento und der ,méthode nouvelle® des
Barock.»

Philosophische Gesellschaft Basel

20. Januar 1964: Prof. Dr. Dolf Sternberger (Heidelberg), «Sékulare
Offenbarung als Grund politischer Herrschaft». 4. Februar: Prof. Dr. Giinter
Stratenwerth (Basel), «Zur gegenwirtigen Situation der Rechtsphilosophie».
28. Februar: Prof. Dr. Wilhelm Keller (Ziirich), «Die Zeit des BewulBtseins».
24. April: Prof. Dr. Eugen Fink (Freiburg i. Br.), «Zeit und Zeitbegriff bei
Aristoteles». 22. Mai: Prof. Dr. Ludwig Landgrebe (Kéln), «Die Geschicht-
lichkeit der Frage nach dem Sein». 29. Juni: Prof. Dr. Keiji Nishitani
(Kyoto), « Vom Wesen der Begegnung. Eine zenbuddhistische Erorterung».
30. Oktober: Prof. Dr. J. O. Fleckenstein (Basel/Miinchen), «Die Einheit von
Philosophie, Forschung und Technik im Wissenschaftsideal des Barockzeit-
alters». 10. November: Dr. Wolfgang Mommsen (Kéln), « Max Webers
politische Soziologie in universalhistorischer Sicht». 23. November: PD. Dr.
J.-Claude Piguet (Lausanne), «Die Erkenntnis und das negative Denken».
2. Dezember: Curt Paul Janz (Muttenz), «Probleme der Nietzsche-Bio-
graphie».

Philosophische Gesellschaft Bern

15. Juni 1963: Jahresversammlung. — Wahlen: Prof. Dr. GauB3 tritt als
Prisident zuriick. Prisident: W. Siduberli, Gymnasiallehrer; Vizeprisident:
Dr. J. Amstutz, Pfarrer in Frauenkappelen. — Vortrag: Prof. Dr. P. N. Luy-
ten (Fribourg) , «Das Problem der Materie in philosophischer Sicht». 24. Okto-
ber: Dr. A. Miiller (Freiburg i. Br.), «Gibt es eine objektive Schonheit in der
Natur?» (Zusammenarbeit mit dem Naturhistorischen Museum Bern und der
Naturforschenden Gesellschaft Bern). 9. November: Pfarrer Dr. P. Marti,

309



«Inspiration als Ausdruck letzter GewiBheit des schopferischen Menschen».
5. Dezember: Einladung durch das Comité du Centenaire Vivekdnada zur
Feier fur den ind. Religionsphilosophen. 16. Januar 1964: Rabbiner L. Adler
(Basel), «Warum es im Judentum nicht zur Entstehung einer eigenen Reli-
gionsphilosophie kommen konnte» (Zusammenarbeit mit der Christlich-
judischen Arbeitsgemeinschaft Bern und der Israelitischen Kultusgemeinde
Bern). 9. Februar: Prof. Dr. J. Hersch (Genf), «Die Gegenwirtigkeit des
Philosophen im Denken von Karl Jaspers». 26. Februar: Prof. Dr. H. Thie-
licke (Hamburg), «Freiheit und Schicksal in der technischen Welt» (Zusam-
menarbeit mit Studio Radio Bern). 2. Mai: Gedenkfeier fiir Prof. D.D.
Martin Werner. Dr. J. Amstutz liest Prof. Werners Vortrag: «Der Ge-
danke der Heilsgeschichte und die Sinnfrage der menschlichen Existenz».
Pfarrer Dr. P. Marti: «Martin Werner in der Erinnerung seiner Freunde».
Winter 1963/64: Beteiligung am Vortragszyklus der Freistudenten: « Der mo-
derne Mensch zwischen Theologie und Naturwissenschaften». 7. November:
Jahresversammlung. Wahlen: Dr. L. M. Kern tritt als Schriftfithrer und
Kassier zuriick. Schriftfithrer: Dr. I. Baumer; Kassier: A. Luginbiihl.
Vortrag: Dr. F. P. Hager, «Nietzsches Opposition gegen Plato und die
Frage nach ihrer Berechtigung». 21. November: Rektor Dr. P. I. M. Bo-
chenski (Fribourg), «Die ,wahre‘ Logik». 5. Dezember: Pfarrer A. Wild-
berger, «Die Krankheit des Menschen als philosophisches Problem».
15. Januar 1965: Prof. Dr. E. SpieB3, « Erfahrungen, Schwierigkeiten, Ergeb-
nisse und Folgerungen meiner Troxler-Forschung» (Zusammenarbeit mit
dem Histor. Verein des Kts. Bern). 4. Februar: Dr. H. L. Goldschmidt,
«Dialektik oder Dialogik — eine notwendige geistige Entscheidung» (Zusam-
menarbeit mit der Christlich-jiidischen Arbeitsgemeinschaft Bern). 27. Fe-
bruar: Prof. Dr. E. Topitsch (Heidelberg), « Mythische und religiése Elemente
in der Erkenntnistheorie» (Zusammenarbeit mit dem Institut fiir Soziologie
und sozi-okonomische Entwicklungsfragen der Universitat Bern).

Société philosophique de Fribourg

4 novembre 1963: N. Dolch (Bonn), «Der Fall Galilei und die Freiheit
der Wissenschaft». Janvier 1964: N. Luyten (Fribourg), « Teilhard de Chardin
etla philosophie». 19 février: E.Wolff (Paris), «Sur les voies de la découverte».
15 mai: J. B. Lotz (Pullach-Rome), «Philosophie und Sprache». 22 mai:
R. Schaerer (Genéve), «L’homme antique devant son choix».

Groupe genevois

1 novembre 1963: Ch. Perelman (Bruxelles), «Considérations sur la
raison pratique». 17 décembre: R. Schaerer, «L’homme antique devant
ses choix». 24 janvier 1964: J.-P. Leyvraz, «Philosophie et religion au-
jourd’hui, présentation du livre de K. Jaspers, La foi philosophique face a la
Révélation». 6 mars: G. Widmer, «Dieu des philosophes et Dieu des théo-
logiens selon H. Duméry». 29 mai: J. Starobinski, «La stylistique et le
cercle herméneutique». 17 juin: A. David (Aix-les-Bains), «Intuitions

310



scientifiques des écrivains d’entre deux guerres: Le systtme du monde de
Jean Giraudoux».

Grouqe neuchitelois

20 novembre 1963: Jean Rudhardt (Genéve), «Sur la possibilité de
comprendre une religion étrangére (2 propos de la religion grecque)».
11 décembre: Ferdinand Gonseth (Lausanne), «Le temps, prétexte a
philosopher». 29 janvier 1964: R. P. M.-D. Philippe (Fribourg), «Le réle
de Dieu dans la philosophie d’Aristote». 12 février: Benjamin Décorvet (Bex),
«La substance selon Aristote». 18 mars: Dominique Rivier (Lausanne),
«Le renouvellement de la confrontation de la science a la foi chrétienne»
(conférence publique). 29 avril: Marcel Deschoux (Besangon), «La pensée
religieuse de Léon Brunschvicg» (séance ouverte au public). 27 mai: Denis
Zaslawsky, « Approches critiques de la notion de finalité». 17 juin: Claude
Favarger, «Le développement de la notion du géne».

Groupe vaudois

1 novembre 1963: O. Rabut, «L’évolution pose le probléme de Dieu».
4 décembre: Maxime Chastaing, «Thérapeutique philosophique et
philosophie de la connaissance d’autrui». 17 janvier 1964: Henri Germond,
«Etudes sur la mentalité dite primitive» (précédé de: « Hommage 2 Henri-L.
Miéville», par MM. Maurice Gex et André Voelke). 21 février: Philippe
Wehrlé, «La réfutation épistémologique du paradoxe de Langevin et ses
conséquences scientifiques». 13 mars: Magdalena Aebi, «De Kant aux
existentialistes; fondements et conséquences de Papriorisme allemand».
17 avril: Antoinette Virieux-Reymond, «L’épistémologie grecque des
Eléates a Platon». 15 mai: Jean-Blaise Grize, «Logique et sens commun».
12 juin: Georg Mende, « Husserl et I’histoire de la philosophie».

Philosophische Gesellschaft Ziirich

Die Philosophische Gesellschaft Ziirich hat im Berichtsjahr 1964/65
folgende Veranstaltungen durchgefiihrt: 27. Mai 1964: Prof. Dr. A. Bloch
(Basel), «Das wissenschaftliche Denken in Indien». 27. Juni: Erinnerungs-
feier zum 500. Todestag von Nikolaus von Kues (gemeinsam mit der Marie-
Gretler-Stiftung), Dr. Gerd Heinz-Mohr (Hamburg), « Leben und Werk des
Nikolaus von Kues»; Prof. Dr. Paul Wilpert (Ké6ln), «Die Regel der Docta
Ignorantia». 8. Juli: Prof. Dr. E. Walter (Ziirich), « Erkenntnistheoretische
Kritik der Jungschen Psychologie». 28. Oktober: Prof. Dr. Hermann Zeltner
(Erlangen), «Ideologie und Idee». Zum Kallikles-Gesprich im Gorgias.
16. Dezember: Dr. F. P. Hager (Adelboden), «Zur philosophischen Proble-
matik der ungeschriebenen Lehre Platons». 27. Januar 1965: Prof. Dr.
R. Meyer (Ziirich), «Pico della Mirandola und der Orient» (gemeinsam
mit der Schweiz. Gesellschaft fiir Asienkunde). 24. Februar: Dr. Hermann
Levin Goldschmidt, «Dialektik oder Dialogik».

311



	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

