
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes-rendus

Hans-Georg Gadamer: Dialektik und Sophistik im siebenten platonischen

Brief. Carl Winter Universitätsverlag, Heidelberg 1964.

Die Autorschaft Piatos beim VII. Brief ist schon oft angezweifelt worden.
Daß selbst auch große Unsicherheit besteht, wie er im ganzen platonischen
Werk einzuordnen sei, führt Gadamer zurück auf eine weitgehende
Mißachtung der «hermeneutischen Grundsätze» (S. 9). In ihrer Befolgung
kommt er zum Schluß, man habe es bei diesem Brief um einen «propädeutischen

Ort der Darlegung» zu tun (S. 10). Im folgenden wird nun eine
philosophische Interpretation jener vier Mittel des Erkennens (Onoma,
Logos, Eidolon, Episteme) geboten, welche das Zentralstück des VII. Briefes
bilden. Vorausgesetzt für die interpretatorische Argumentation ist Heideggers
Seinsspekulation und dessen Auslegung der Wahrheit als «Unverborgen-
heit». Dies zeigt der Grundgedanke des Vortrages an: «Piatos These ist:
Sie alle (die vier Mittel des Erkennens, A. W.) machen sich als das, was sie für
sich sind, geltend und drängen sich gleichsam vor das, was sich in ihnen
anzeigt» (S. 17).

Damit strömt eine Unruhe in den eidetischen Bereich, denn zwei
Tendenzen machen sich in ihm geltend: 1. die vier «Vermittlungen», wie die
Erkennensweisen auch genannt werden, «bieten keine Sicherheit, daß in
ihnen wirklich die Sache selbst in ihrem wahren Sein zur Erkenntnis kommt»
(S. 12) - und 2. ist festzuhalten: «Sie alle lassen die Sache selber irgendwie da
sein» (S. 16). Mit diesem Antagonismus von Verdeckung und «Verkehrungstendenz»

einerseits und der eidetischen Daseinsweise der gemeinten Sache
selbst anderseits kämpft vor allem die Sprache, nicht minder auch die
Dialektik, die im sprachlich artikulierten Dialoge gründet. Weil eben keine
eindeutige Zuordnung besteht «zwischen der Zeichenwelt, die wir beherrschen,

und der Sachenwelt, die ihr zuzuordnen ist, um sie zu beherrschen»
(S. 23), gerät der ganze Bereich der Ideen in die Problematik der «Mannigfaltigkeit

sprachlicher Auslegungshinsichten» (ib). Die Schlüsse aus diesem
Ansatz sind überraschend, liegen aber letzlich auf der Linie der Heidegger-
schen Platointerpretation, die wir vom «Humanismusbrief» her kennen.

Die Möglichkeit der Dialektik und der Bedeutungsmannigfaltigkeit der
Ideen erwächst nach diesem Ansatz einer Art Seinsabgelöstheit des Eidetischen.

«Die Produktivität dieser Dialektik ist die Kehrseite zu der un
aufhebbaren Schwäche, die dem Verfahren der Begriffsbestimmung anhaftet»
(S. 23). Dies bedeutet, daß gerade das Erkennen, welches sich um die
Erschließung einer Sache bemüht, durch sein eigenes Tun diese wieder
verdeckt, ferner auch, daß die Dialektik deshalb mit dem Erkennen ursprünglich

zusammenhängt, weil es seine eigene Verdeckungstendenz nie los wird.

245



Die Gefahr der Sophistik droht jeder Lehre, die sich rein auf das Eidetische
gründet, dieses in seine unendliche Reichhaltigkeit entfaltet, jedoch den
Bezug zu den «Sachen selbst» vergißt. Damit ist bereits eine Gesamtdeutung
des platonischen Denkens skizziert, die die Akzente entscheidend verlagert!

Denn : « die Annahme von Ideen läßt Plato als eine unausweichliche
Konsequenz gelten, die im Wesen von Rede und Verständigung liegt. Aber
diese Annahme ist nicht als solche die eigentliche Philosophie Piatos. Sie
wird im platonischen Phaidon, d. h. dort, wo sie vermutlich zum erstenmal
literarisch dargestellt wird, nicht zufällig geradezu als etwas Abgedroschenes
bezeichnet. Diese Annahme der Ideen ist nicht selbst die platonische Philosophie,

sondern stellt ihr erst die philosophischen Aufgaben» (S. 30/31). Die
sog. Spätphilosophie Piatos, die wir aus Andeutungen in aristotelischen Schriften

wenig genug kennen, wird somit zur eigentlichen, seit dem Phaidon
explizit gemeinten Philosophie Piatos erhoben. Dies geschieht in dem Sinne,
als die «Eins» den Bereich des wahren Seins und die «unbestimmte Zweiheit»
jenen der dialektischen Ideenentfaltung darstellen muß.

Bedenkt man die weiteren Zusammenhänge dieser Interpretation, erwächst
Plato zu jenem Denker, der um die Seinsentrücktheit aller Ideen wußte, sie
selbst aber als unausweichliche Behältnisse des sich in die Unverborgenheit
stellenden wahren Seins erfuhr. Die verborgene platonische Lehre der sog.
«Idealzahlen» wäre demnach das nie klar artikulierte Wissen um diesen
letztlich schiefen Sachverhalt alles Geistigen und um die «Verborgenheit»
des wahren Seins. In einer Geschichte der sog. «Seinsvergessenheit» käme
Plato eine ganz entscheidende Bedeutung zu. Vorausgesetzt, alles dies sei

richtig: dann dürften alle auf ihn gründenden Philosophien, die sich auf ein
Prinzip des « Logos » oder der « Idee » zurückbezogen, nicht stets der Sophistik,
jedoch sicher der «Uneigentlichkeit» verfallen. - Ein hartes Urteil - ob es

immer noch das letzte sein muß? Armin Wildermuth

René Schaerer: Le Héros, le Sage et VEvénement dans l'humanisme grec.

Paris, Aubier, 1964, 226 pages.

Il existe deux manières opposées de ne plus entendre un message: ne
prêter attention qu'à la lettre sans plus chercher à découvrir le sens;
précipiter la recherche du sens et le manquer, faute d'avoir déchiffré la lettre.
René Schaerer veut à la fois, dans son ouvrage, éviter ces deux écueils et
réunir les vertus du philologue soucieux de détail et celles du philosophe
préoccupé d'ordonner le message à des fins et d'en éclairer le sens ultime.

Paraissant après L'homme antique et la structure du monde intérieur d'Homère
à Socrate1, ce nouvel ouvrage, en interrogeant successivement les tragiques,
Socrate, Platon et Aristote, puis les stoïciens, les épicuriens et Plotin, dessine
et décrit la figure de l'homme grec devant l'événement.

D'emblée, le philosophe pose, à propos des oracles, le problème central
du livre: Hérodote commente ainsi l'oracle concernant Gygès: «Ni les

Lydiens ni leurs rois ne tinrent aucun compte de la prédiction avant qu'elle fût

1 Payot, Paris, 1958.

246



accomplie». «L'avertissement divin devait donc susciter la vigilance de ceux
qu'il menaçait. Mais à quoi bon cette vigilance, dira-t-on, si l'événement ne
pouvait manquer de se produire?» (p. 37). La nécessité de l'oracle, nous dit
l'auteur, demeure entière, mais cette nécessité, loin d'être un mécanisme, est

une trame dans laquelle s'inscrivent les libres initiatives des dieux et des

hommes. A travers l'histoire d'Œdipe - dans une perspective très différente
de l'interprétation psychanalytique - nous découvrons ce qu'est la responsabilité

pour le héros. L'oracle appelle le héros à une prise de conscience, à

une obéissance à son être le plus intérieur, à travers et dans la détermination
des actes: «Détermination fatale des événements, responsabilité radicale de
l'homme» (p. 51). Ce plan transcendantal où se joignent pour le héros
liberté et nécessité, constitue l'horizon de possibilité ouvert au héros et, bien
sûr, à la fois fait surgir ce que Kant appelle le mal radical: désobéir, alors,
à l'appel, persister, comme Egisthe ou Ajax, dans l'hybris, c'est n'être plus
soi, c'est être perdu. Quant à Oreste et Œdipe, ils demeurent dans cet
horizon de possibilité et «se décident librement pour le nécessaire» (p. 74).
Du reste, la tragédie même existerait-elle si l'action d'Œdipe était, comme
le veut M. A. Rivier, un crime nécessaire?

Socrate et Platon ouvrent eux aussi le chemin des vrais possibles, en nous
détournant d'une passivité instinctive : la vertu, le choix du Bien, s'inscrivent
dans une trame de nécessité, mais ne sont pas nécessaires. Pour Platon,
même l'homme entièrement mauvais «demeure ouvert au delà de lui-même
sur une conversion toujours possible» (p. 152). Cette ouverture des possibles,
dans la sagesse d'Aristote, se limite et à la fois s'intériorise: elle se limite, car
le vicieux, ici, est un malade incurable: il ne veut pas guérir; elle s'intériorise
car, pour Aristote, la vertu doit s'incarner dans un sujet humain complexe,
composé de pensée et de désir, et réalise notre essence totale.

Cette intériorisation se poursuit avec le stoïcisme et l'épicurisme. Les

chapitres consacrés à la sagesse stoïcienne sont parmi les meilleurs du livre
et l'on y sent vibrer la sagesse antique et le bon sens vrai. Ici, l'événement
tend à se ramasser dans un instant qui contient en lui l'existence et le temps.
L'événement librement accepté par le sage en ce heu originel de lui-même
qui est raison, spontanéité, accord avec l'univers, puis l'événement haussé

par Plotin du présent vécu au présent spirituel et relié à son origine
transcendante, tel est l'horizon, qui est incomparable, de la pensée antique en
ses ultimes démarches.

L'auteur relie dans une conclusion cet horizon antique des possibles au
message chrétien. A ce propos, nous poserons une question: on parvient
souvent assez mal à distinguer, au cours de l'ouvrage, le point de vue
métaphysique et le point de vue moral et juridique. Sans doute, dans le mythe,
la juridiction est-elle divine; cependant, que doivent nous enseigner, à nous,
les destins d'Egisthe, de l'âme, chez Platon, qui choisit le vice, du vicieux
d'Aristote? Cette question du mal radical - qui semble pâlir, du reste, dans
la pensée antique tardive - demeure ambiguë. Moralement, Egisthe est

condamné, mais métaphysiquement, est-il perdu? S'il l'est, ne recontre-t-on
pas, en deçà de la prise de conscience des possibles, une faute radicale et
quasi nécessaire, celle d'être aliéné de son être même? Nous voudrions que

247



l'auteur, un jour, nous parle plus longuement de l'hybris, de l'àxokaala, du
non au dieu ou au Bien, de ce que représentait pour les Anciens cette
subversion totale que Kant jugeait inexplicable. J--P- Leyvraz

Friedrich Schneider: Philosophie der Gegenwart. Ernst Reinhardt Verlag,
München / Basel 1964.

Schon in Band 22 unserer Studia philosophica haben wir in der Einleitung
zu unserer Besprechung des Buches «Lebendiger Realismus. Festschrift für
Johannes Thyssen» (S. 233 ff.) nachdrücklich auf die Bedeutung und auf die
Konsequenzen des realistischen Einbruches in die Erkenntnistheorie und
Ontologie der Gegenwartsphilosophie aufmerksam gemacht. Unter den
Mitarbeitern an dieser Festschrift ist uns damals auch Friedrich Schneider
begegnet mit seinem wesentlichen Beitrag «Die Bedeutung des Realismus in
der Erkenntnislehre des 19. Jahrhunderts».

Schneider darf heute zu den repräsentativen Vorkämpfern eines integralen
philosophischen Realismus gerechnet werden. Zur Lösung dieser weit
ausgreifenden Aufgabe verfügt er nicht nur über die hiezu notwendige mutige
Entschiedenheit und Initiative, er trägt auch das zur Auseinandersetzung
unerläßliche Rüstzeug an philosophiegeschichtlicher und systematischer
Kenntnis in die Auseinandersetzung hinein.

An eine stattliche Reihe früherer Schriften schließt sich heute die zur
Besprechimg vorhegende Veröffentlichung «Philosophie der Gegenwart»;
ihr wenden wir uns nunmehr zu.

Der zur Verfügung stehende Raum im üblichen Rahmen der bekannten
Reinhardt-Veröffentlichungen ist knapp bemessen; eine Darstellung der
Gegenwartsphilosophie, wie sie vor kurzem noch Hermann Noack hat geben
können, kommt nicht in Frage. Unser Autor reduziert seine Aufgabe und
beschränkt sich darauf, die wichtigsten Vertreter der Gegenwartsphilosophie
darauf hin zu überprüfen, wie sie sich zum Realismus stellen und wie weit sie

da, wo sie sich zum Realismus bekennen, in der Lage sind, diesen Realismus
konsequent durchzuhalten. Diese stark spezifizierte Aufgabe löst unser Autor
mit vorbildlicher Klarheit im Ganzen der Linienführung wie auch mit
vorbildlicher Gewissenhaftigkeit in den Einzelheiten seiner Untersuchung.
Kann auch der eindeutige Entscheid in den grundlegenden
erkenntnistheoretischen und ontologischen Fragen des philosophischen Realismus
explicit hier weder entfaltet noch begründet werden - implicit ist dieser
Entscheid in allen Einzeluntersuchungen wirkungsvoll an der Arbeit. Möge
es dem Autor vergönnt sein, in einer späteren besonderen Arbeit seinen
Entscheid zum Realismus ausführlich darzustellen und zu begründen — hier
muß er sich mit einigen wenigen, aber präzis gehaltenen Hinweisen im
Vorwort, in seiner Einführung, in seinen Schlußworten S. 162/163 und in seinen
kurzen terminologischen Erläuterungen S. 164 ff. begnügen. Um seine
realistische Confessio zu kennzeichnen, holen wir aus der Fülle des im
engsten Rahmen Dargebotenen einige wenige Sätze in unsere Besprechung
herüber:

248



S. 7: «Es ist seit Descartes eine Tradition der Philosophie geworden, die
auch durch Feuerbach nicht erschüttert werden konnte, diesen ,naiven
Standpunkt', der im Blick auf die Einzelwissenschaften alles andere als

kritiklos ist, von vornherein in Zweifel zu ziehen und dann im Kerne zu
einem Standpunkt fortzuschreiten, dem ,der Geist bekannter (notior) ist als

der Körper' (Descartes, Meditationes II). Damit ist im Prinzip eine
Subjektivität vor der Objektivität, der Geist vor der Materie als gesichert
angesetzt. »

S. 10: «Was heißt Realismus? Es soll hier auf Reales hingewiesen werden,
das vom Wissen und Erkennen des Menschen jedenfalls unabhängig ist und
das in seinem Sein und Wesen bleibt, auch wenn es keine Menschen geben
sollte, die es wissen und benennen können. »

S. 11 : .«Im Laufe der philosophischen Entwicklung ersetzte ich deshalb
fallweise das Wort Realismus durch Materialismus, das auf jeden Fall deutlich

hinweist auf die Realität, die Wirklichkeit der Materie, der Natur,
die vom Menschen in Sein und Wesen unabhängig ist, von denen der Mensch
mit all seinen Wissensfunktionen aber abhängig ist und denen er sich wie
jedes Lebewesen in der Erkenntnis ihrer Gesetze einzupassen hat.»

S. 27: «Aber - das Eine läßt sich sagen: In dieser idealistischen Philosophie

rettet sich in den erkenntnistheoretisch aufgeworfenen Fragen, die
scheinbar gelöst werden, die Philosophie des Geistes in neuer Form. Der Geist
setzt die uns bekannte Welt, das,Denken' ist das Erste gegenüber dem ,Sein'. »

S. 31 : «Weil im gesamten Idealismus ,das Denken' - das Bewußtsein - das

Erste gegenüber dem Sein ist (bei Kant selbst spielen die Dinge an sich
außer ihrem Anstoßen des Gemütes keine Rolle), scheint die Philosophie in
der Lage zu sein, ,die naturalistische Weltanschauung grundsätzlich' zu
überwinden, so daß für Schule und Bildung fortan ,Kants kritisches Denken'
vorbildlich werden muß (A. Messer, Philosophie der Gegenwart, 1933,
S. 31). Diese Vorbildlichkeit wurde in den Philosophen-Schulen des 19.
Jahrhunderts aktualisiert. Sie wurden maßgeblich durch die Systeme Kants und
Fichtes bestimmt und beherrschten bis zum Ende des ersten Weltkrieges mehr
oder minder die Universitätsphilosophie.»

S. 163: «Philosophie ohne die Einzelwissenschaften ist und bleibt ,leer';
diese bleiben aber ohne die Philosophie ,blind' (im Anschluß an Kants Wort
von Anschauungen und Begriffen). Die Naturwissenschaft weist die Philosophie

hin auf das wirkliche, lebendige, sich bewegende Objekt, das jede
,Leere' aufhebt, ohne das jede Rede vom Sein, jedes Leben, Handeln,
Planen, Denken nicht nur ,leer', sondern unmöglich wäre. Dieses Objekt
(recht verstanden!) untersucht die Philosophie auf das Allgemeinste, Prinzipielle,

Gesetzliche hin. Und die Naturwissenschaft erhält im philosophischen
Realismus, der besonders in der Erkenntnislehre wichtig ist, das Fundament,
dessen sie bedarf. Er schützt sie vor der ,Blindheit' des Agnostizismus (etwa:
Unerkennbarkeit von Seiendem an sich, da angeblich nur ,im' Bewußtsein
Befindliches wißbar) und Idealismus, der die Natur selbst vergißt.»

S. 166/167: «Die Seele / das Bewußtsein ist kein besonderes autonomes,
selbständiges Prinzip, die Substantive ,die Seele', ,das Bewußtsein' dürfen
auch nicht zur Vorstellung einer besonderen Substanz führen; sondern so

17 Studia Philosophica XXIV 249



wie die Verbindung bestimmter chemischer Elemente neue Eigenschaften
erstellt, so erreicht ,die Entwicklung einer Zellengruppe (des Gehirns)
bestimmte Formen, (wo) Psychisches entstehen muß' (C. Stumpf). Der
qualitative Unterschied von Leib und Seelischem / Bewußtseinsmäßigem
bleibt, ontologisch gehören sie aber zusammen, und zwar ist der Leib das

erstellende Moment. - Schließlich beachte man in dieser Frage den Einfluß
der Sprache. - Die Auffassimg der Seele, des Bewußtseins als Eigenschaft des

Leibes erklärt allein die Intermittenz des Seelischen, des Wissens im Leben
des Organismus. Biologie und Medizin vertreten heute vorbehaltlos diese

Auffassung. »
Der Hauptteil des Buches bleibt, der gestellten Aufgabe entsprechend,

der Auseinandersetzung mit einigen gegenwärtigen Philosophen vorbehalten,
die für unser Problem besonders bedeutsam und die für die vorgesehene
Diskussion ergiebig sind. Es sind dies Feuerbach, Marx, Engels, Lenin;
Husserl, Heidegger, Nicolai Hartmann; A. Comte, Ernst Mach, Moritz
Schlick, R. Carnap, L. Wittgenstein; Scheler und Sartre; H. Dingler,
A. Eddington, P. Jordan und B. Bavink. Den Autor bedrückt die Schwierigkeit

der Auswahl, und er ist sich bewußt, daß auch dem aus der vorliegenden
Diskussion Ausgeschlossenen sein voller Wert und seine volle Bedeutung
zukommen.

Mit unermüdlichem Fleiß und mit einer bis ins Einzelne gehenden Akribie
wird bei den behandelten Philosophen allen Unsicherheiten, allen Unklarheiten

und Zweideutigkeiten die Eindeutigkeit und Evidenz der
integralrealistischen Grundthese gegenübergestellt - eine philosophische Kleinarbeit,
die wir nicht missen möchten. Die Lektüre gerade dieser Partien stellt an den
Leser einige Anforderungen, und der Autor ist wohl beraten, wenn er in
seinem Vorwort für eine eventuelle Verwendung des Buches im gymnasialen
Philosophieunterricht immer auch die Mithilfe des Lehrers in Rechnung
stellt. Der Ton der Auseinandersetzung ist wohltuend schlicht und
überzeugend; da gibt es keine schulmeisterliche Rechthaberei und erst recht
keine Herabsetzung; der Respekt vor der philosophischen Eigenart des

Diskussionspartners wird gewahrt.
Die vorliegende Bemühung Schneiders ist gewiß nur ein Teil, ein

Ausschnitt nur aus dem weiten Felde der grundsätzlichen Auseinandersetzung.
Aber auch dieses Segment leistet seinen vollen Beitrag zur Grundlegung der
realistischen Grundthese, damit aber auch zur Belebimg und Klärung einer
der Hauptfragen der Gegenwartsphilosophie. Ernst Haenssler

Thomas Seebohm: Die Bedingungen der Möglichkeit der Transzendental-

Philosophie. Edmund Husserls transzendental-phänomenologischer
Ansatz, dargestellt im Anschluß an seine Kant-Kritik. H. Bouvier

u. Co. Verlag, Bonn 1962.

Das Thema der vorliegenden Abhandlung ist der Nachweis einer «wirklich

gelingenden, Letztbegründung leistenden Transzendentalphilosophie»,
die freilich nicht als ein «abgeschlossenes System» möglich sei. Seebohm

250



sieht sie in Husserls transzendentaler Phänomenologie realisiert. «Es stellt
sich die Frage: Ist die Philosophie Husserls tatsächlich ein lebensunfähiges
Zwittergebilde, oder muß der Intuitionismus der transzendentalen
Phänomenologie als das notwendige Ingredienz einer Transzendentalphilosophie
gedeutet werden, die nicht nur die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung

und ihrer Gegenstände, sondern auch die der Transzendentalphilosophie
selbst zu bedenken wagt, kurz, das Ingredienz eines Kritizismus, der nicht
bloß Kritizismus, sondern Kritizismus in der Potenz und als letztbegründende

Kritik Kritizismus in absoluter Potenz sein will? Der Auflösung dieser

Frage stellt sich eine Schwierigkeit entgegen. Husserl entwickelt seine
Philosophie anhand intuitiver Aufweise. Der zur kritischen Letztbegründung
führende systematische Zusammenhang, aus dem sein Begriff der
Transzendentalphilosophie in seiner Besonderheit entwickelt werden müßte, wird von ihm
zumeist nur durch kurze, eingeschobene Anmerkungen angedeutet. Dieser
Zusammenhang, dem gegenüber der Zusammenhang der Aufweise kurz als

Formalzusammenhang der transzendentalen Phänomenologie bezeichnet werden

soll, kann aber in seiner Grundstruktur von einer anderen Seite her
leichter faßbar gemacht werden. Im Gesamtwerk Husserls finden sich überall
kritische Gedanken zur Kantschen Transzendentalphilosophie, aus denen

man die formalen Forderungen ableiten kann, die Husserl an eine wirklich
gelingende, Letztbegründung leistende Transzendentalphilosophie stellt. Hier
sind eine Reihe leitender Gesichtspunkte zu gewinnen, die es erlauben, das

Material auf Aufweise in seinem Fbma/zusammenhang durchschaubar zu
machen. Ein solches Verfahren kann sich auf Husserl selbst berufen, der
meinte, daß der Gegensatz von Objektivismus und Transzendentalismus
anhand einer Kritik der Kantischen Philosophie am besten zu verdeutlichen
wäre. Husserl selbst hat eine solche Kritik nicht mehr in abgeschlossener
Form vorgelegt. In seinen Schriften finden sich aber genügend Anhaltspunkte,
die es erlauben, die Grundgedanken einer Kritik der Kantischen
Transzendentalphilosophie in seinem Sinne zu entwickeln». Dabei klammert See-

bohm die Frage, ob und inwieweit Husserl Kant etwa im philologischen
Sinne «adäquat» verstanden habe, mit Recht von vornherein aus, da es

Husserl in seinen teils zustimmenden, teils verwerfenden Auseinandersetzungen

mit Kant nicht um Kant-Philologie, sondern allein um die Sache der
Transzendentalphilosophie ging. «Husserls Gedanken über die Philosophie
Kants sollen nur insoweit in Betracht gezogen werden, als sie Aufschlüsse

über Husserls eigene Problemstellungen geben. Von einer Bezugnahme auf
Kant wird daher prinzipiell abgesehen, ebenso von einer kritischen Beleuchtung

des Husserlschen Kantverständnisses». Deshalb ist es nicht verwunderlich,

wenn Kant nur in den zwei ersten Kapiteln der Schrift - «Der Streit um
das A-priori» und «Kritik der Kantischen Transzendentalphilosophie» —

und dann wieder im (neunten) Schlußkapitel, das die von neukantischer
Seite an Husserl geübte Kritik und die «Prinzipien einer phänomenologischen

Kantauslegung» diskutiert, eine erhebliche Rolle spielt. Die dazwischen

liegenden Abschnitte behandeln folgende Themen: «Wie ist
Transzendentalphilosophie überhaupt möglich?»; «Transzendentale Vorbetrachtungen»;

«Die transzendental-phänomenologische Reduktion»; «Intentionalität

251



und Intcntionalanalysc»; «Die Kritik der Kritik» und «Die absolute
Subjektivität».

Die Darstellung dieser Themen geschieht mit einer außerordentlichen
Subtilität und Klarheit. Durchwegs ist Seebohm bestrebt, Husserls Auffassungen

- die er auch im Hinblick auf die ihnen zugrunde liegenden
Sachverhalte zu teilen scheint - optimal gerecht zu werden und sie gegen verfehlte
Kritiken zu verteidigen. So heißt es etwa : « Die Aufgabenstellung der
transzendentalen phänomenologischen Deduktion ist umfassender als die einer
geltungstheoretischen Transzendentalphilosophie. Es gilt hier nicht nur, die
Einheit des Bewußtseins als die Bedingung der Möglichkeit gegenständlicher
Einheit zu erweisen, es muß auch gezeigt werden, daß das Bewußtsein als

reflektierend-vergegenständlichendes Bewußtsein und das gegenständlich
gegebene reflektierte Bewußtsein unmittelbar die Einheit eines Bewußtseins
bilden, obwohl sie sich als Einheit des fungierenden transzendentalen
Bewußtseins und die durch es ermöglichte gegenständliche Einheit des
reflektierten Bewußtseins gegenüberstehen. Dieses Ziel wird in der transzendentalen

Phänomenologie erreicht, weil hier das Bewußtsein nicht nur als

Gegenstandsbewußtsein zum Thema wird, sondern auch nach der Form des
Bewußtseins als Selbstbewußtsein, das mit jedem Gegenstandsbewußtsein
verbunden ist, gefragt wird. Es erweist sich dann, daß es aufgrund der Form
des Selbstbewußtseins, der immanenten Zeitlichkeit des Bewußtseins, möglich
ist, das Bewußtsein als gegebenes Bewußtsein und als transzendental Synthesis
stiftendes Bewußtsein, als Einheit zu begreifen ist».

Es ließen sich wohl gegen Seebohms Husserl-Interpretation einzelne
Einwände erheben, jedoch scheint mir das nebensächlich zu sein. Die andere
Frage bleibt aber, ob mit einer Husserl-Philologie, wie sie hier in vorbildlicher
Weise vorliegt, dem eigenen sachlichen, d. h. transzendental-philosophischen
Anliegen Husserls gedient wird. Oder ob, wenn die «Husserl-Renaissance»
über gewiß reizvolle, sozusagen doxographische Streitigkeiten hinaus für
seine Sache fruchtbar werden soll, es nicht unerläßlich ist, seine
Auffassungen immer wieder mit den darin vermeinten Gegebenheiten zu
konfrontieren, also das Husserl gegenüber zu wiederholen, was er selber
im Hinblick auf Kant getan hatte. Mit Recht schreibt der Verfasser: «Eine
bloße transzendental-logische Postulierung der Einheit des Bewußtseins als

Bedingung der Möglichkeit immanenter und transzendenter Erfahrung galt
Husserl als nicht zureichend Die Transzendentalphilosophie sollte die
Bedingungen ihrer Möglichkeit aus den positiv ausgewiesenen Strukturen der
Subjektivität selbst herleiten, wobei diese Strukturen zugleich die Bedingungen

der Möglichkeit ihres Aufweises einsichtig machen sollte. Die
Bewußtseinsstruktur, durch die all dies möglich ist, wurde in der Struktur der
immanenten Zeitlichkeit des Bewußtseins gefunden. Von hierher konnte die
Reflexion als der Akt, durch den das Bewußtsein sich selbst zum Objekt wird,
eine transzendentale Klärung erfahren».

Gerade wenn der direkte Aufweis der Strukturen der transzendentalen
Subjektivität - statt ihr wie im Neukantianismus logische, geltungstheoretische

«Prinzipien», d.h. erdachte Gebilde zu unterstellen - als verpflichtende
Methode anerkannt wird, drängen sich gegen manche von Seebohm über-

252



nommene Thesen und Unterlassungen Husserls Bedenken auf. Was er
beispielsweise als «passive» Konstitution und Synthesis bezeichnet, die den
intentionalen konstituierenden Bewußtseinsakten vorausliegt, hat er in ihrer
Eigenart nie wirklich aufgeklärt, sondern sich mit der bloß negativen
terminologischen Abhebung von der reflexiven Konstitutionsaktivität des Ich
begnügt. Versucht man sie positiv zu fassen (was freilich nur mittels der Reflexion

auf sie gelingt), dann gerät die von Husserl der Bewußtseinsintentionali-
tät zugeschriebene Leistung und damit die transzendentale Subjektivität
als konstitutives Fundament des Welt- und Selbstbewußtseins von Grund aus
ins Wanken. Desgleichen erheben sich entschiedene Zweifel gegen das sup-
ponierte stetige Strömen des inneren Zeitbewußtseins, welches wohl das

Erfassungsmedium der ursprünglichen gelebten Zeitlichkeit bildet, aber mit
dieser keineswegs identisch ist.

Gelegentlich kommt Seebohm auch auf den schon wiederholt geäußerten
Vorwurf zu sprechen, der der Husserlschen transzendentalen Subjektivität
eine «Inhaltslosigkeit» oder «Leere» vorhält. Er meint, daß dieser Vorwurf
unberechtigt sei. Aber wenn das empirische (mundane) und das transzendentale

Subjekt identisch sein sollen (was auch Seebohm annimmt), dann
ist es doch recht auffällig, daß nach den Texten Husserls das transzendentale
Subjekt lediglich aus sich aufschichtenden reflexiven Bewußtseinsakten zu
bestehen scheint, wobei die darin «gespiegelten» Bestände, auf die sie sich
beziehen (z. B. die hyletischen Daten und die passiven Konstitutionen), gleichsam

im Anonymen versinken, also nicht mehr zur transzendentalen Subjektivität

selbst zu gehören scheinen. Anders formuliert: die letztere stellt trotz
aller gegenteiligen Versicherungen faktisch eben doch nur ein erdachtes
reduktives Reflexionsgebilde dar, das weder das empirische Subjekt noch die
«Lebenswelt» zu konstituieren vermag. Deshalb kann man z. B. das «reine
Ich» nicht einen phänomenologischen «Befund» am einheitlichen Bewußtsein

nennen: es ist wie alle «reinen Phänomene» ein sekundäres - eidetisches
und transzendentales - Reduktionsprodukt. Die Auslegung der Korrelation

von Ich und Welt, sagt Seebohm, «ist die Aufgabe transzendentaler
Erfahrung, die durch die Reduktion möglich wird. Die Reduktion führt nicht
von der Welt und allem, was in ihr ist, fort zu einem von der Welt abgetrennten

Bereich, sie zeigt nur, wie die Welt von der Subjektivität her zum Thema
gemacht werden kann, und wie so eine letztbegründende Philosophie möglich

ist. Dazu ist es nicht notwendig, daß auch nur ein einziges inhaltliches
Moment, geschweige denn eine ganze Sphäre, außerhalb des mundanen
Bereiches durch die Reduktion aufgedeckt wird. Es ist lediglich erforderlich,
zu zeigen, daß die mundane Subjektivität sich in entsprechender Einstellung
als transzendentale Subjektivität apperzipieren kann, weil sie sich in sich
selbst eine apodiktische Thesis erteilen kann und daß von der so sich selbst als

transzendentale Subjektivität entdeckenden mundanen Subjektivität alle
mundanen Gegebenheiten in den Griff gebracht und transzendental geklärt
werden können». Falls das zutrifft, begreift man kaum, weshalb aus Husserls

«Analysen» der transzendentalen Subjektivität immer wieder der Eindruck
sich aufdrängt, diese erschöpfe sich in den das innere Zeitbewußtsein
zeitigenden Reflexionsakten. H. Kunz

253



Jan M. Broekman: Phänomenologie und Egologie. Faktisches und
transzendentales Ego bei Edmund Husserl. Martinus Nijhoff, Den Haag
1963.

«Wohl selten», schreibt Broekman im Vorwort, «ist das Bild über das
Werk eines zeitgenössischen Philosophen solchen Wandlungen ausgesetzt
gewesen, wie dies bei Edmund Husserl der Fall ist. Mit der zunehmenden
Fülle der Husserliana werden neue Aspekte den traditionellen Gesichtspunkten

hinzugefügt. Keiner vermag genau zu sagen, wie das Ganze einmal
aussehen wird. Diese Tatsache steht aber der Möglichkeit einer
Interpretation nicht im Wege. Vielmehr bereichert sie jede Auseinandersetzung
mit einem glücklichen Zug des Vorläufigen; jede Diskussion wird ein fruchtbares

Wagnis. Das entspricht ganz und gar der Lebenshaltung des Urhebers
der transzendentalen Phänomenologie. Noch gegen Ende seines Lebens
stand Edmund Husserl unter dem überwältigenden Eindruck der vielen und
vielversprechenden möglichen neuen Anfängen in der Phänomenologie.»
Diesen Wandlungen der sich oft widerstreitenden Interpretationen gegenüber

möchte nun Broekman den Nachweis erbringen, daß die Idee der
transzendentalen Phänomenologie im Grunde das sich durch alle Schriften
Husserls durchhaltende Thema gewesen ist. Was sich in diesem Sinne von
seiner Habilitationsschrift aus dem Jahre 1887 (Über den Begriff der Zahl)
an bis zu den spätesten Äußerungen verwerten läßt, führt Broekman
zunächst an. Dann erörtert er am Leitfaden der «üblichen Kritik an der
angeblichen Trennung zwischen dem Bereich des Transzendentalen und
dem des Faktischen» - er nennt Ingarden, Schuetz, Wagner, König, Plessner,
Asemissen, Landgrebe, Sartre, Binswanger, Adorno — das Problem des
Verhältnisses zwischen faktischem und transzendentalem Ich. «In der
phänomenologischen Reduktion eröffnet sich angeblich ein neues Erfahrungsfeld.
Kann aber das transzendentale ego Erfahrungen sammeln? Die Absolutheit
und Seinsirrelativität der Transzendentalsphäre scheintgerade jede Möglichkeit

der Erfahrung, die noch seinsrelativ ist, auszuschließen. Eben dieses

Entgegensetzungsverhältnis — der gemeinsame Punkt der Husserlkritik —

verhindert letztlich die Annahme des Reduktionsgedankens. Muß man dann
dieses spekulativen Fehlers wegen zur klassischen», d.h. wie etwa Wagner
meint, zur «geltungstheoretischen» «Transzendentalreflexion zurückgehen?»
Für Broekman beruht eine solche Fragestellung auf einer verfehlten
Voraussetzung: «Wenn man meint, daß das faktische ego überhaupt und endgültig
vom transzendentalen ego abgeschnitten ist, nachdem sich das transzendentale

ego als ein solches konstituiert hat, dann wird jede Identität des faktischen
mit dem transzendentalen ego als widersinniges Prinzip abgelehnt. Man
kommt dann tatsächlich zu der Auffassung: das transzendentale ego ist ein
derart anders strukturiertes ego, daß es zu keiner Wahrnehmung im Sinne
einer faktischen Wahrnehmung imstande ist.» Nun zeigt Broekman «aber,
daß das faktische ego keineswegs vom transzendentalen ego abgeschnitten
ist, wie auch die letztgenannte Form eines ego nicht vom faktischen. Die
besagte Trennung ist eine durchschaute und als solche eine Bewußtseinsabwandlung

eines und desselben ego. In diesem Sinne sagt Husserl. : ,Ich,

254



dieser Mensch bin es doch, der die ganze Methode der transzendentalen
Umstellung übt, der dadurch sich auf sein reines ego zurückzieht'».

Anschließend arbeitet Broekman differenzierend drei Grundbegriffe -
zum Teil auch unter Berücksichtigung der bereits vorliegenden Kritik an
Husserl - der transzendentalen Phänomenologie heraus: Intentionalität,
Einstellung und Reduktion. Ein besonderes Gewicht legt er auf die Einstellung:

«Dieser Terminus ,Einstellung' ist bislang in der Diskussion um die
Phänomenologie nicht als ein selbständiger Begriff gewürdigt worden. Das
ist gut zu verstehen, denn eine wirklich zentrale Bedeutung wurde ihm erst
durch die Theorie der phänomenologischen Reduktion verliehen. Diese stand
zwar im Vordergrund, aber mit ihm wurden das Problem der Einklammerung
und Husserls Theorie der Reflexion diskutiert. So kann es noch im Jahre
1959 vorkommen, daß Farber zwar von der Reflexion sprechen will, aber
im Grunde die Reduktion behandelt, während beispielsweise Schmitt den
umgekehrten Weg geht und in einem Aufsatz über die Reduktion
hauptsächlich von der Reflexion berichtet. Dem einstellungsmäßig gegebenen
Charakter des ganzen reduktiven Verfahrens brachte man weniger Interesse
entgegen.» In der Hauptsache handelt es sich um die Unterscheidung der
nicht-reflexiven, naiv-natürlichen und der reflexiv-phänomenologischen
Einstellung, die Broekman gründlich und subtil analysiert. In der zweiten
Einstellung soll ein «neues» Erkenntnisobjekt «entspringen», wie Husserl
schon im 1. Band der «Ideen» behauptet hat: «Natürlich eingestellt, wie
wir nach den festesten, weil nie beirrten Gewohnheiten auch im
wissenschaftlichen Denken sind, nehmen wir diese sämtlichen Vorfindlichkeiten
der psychologischen Reflexion als reale Weltvorkommnisse, eben als Erlebnisse

animalischer Wesen. So natürlich ist es uns, sie nur als solche zu sehen,
daß wir, nun schon bekannt mit der Möglichkeit geänderter Einstellung
und auf der Suche nach dem neuen Objektgebiet, gar nicht merken, daß es

diese Erlebnissphären selbst sind, aus denen durch die neue Einstellung das

neue Gebiet entspringt.» Treffend bemerkt Broekman zu dem so oft
mißverstandenen Ruf «Zu den Sachen»: «Damit wird nicht zu irgendeinem
Empirismus aufgefordert, denn diese Sachen' sind durch die Einklammerung

bereits ganz anderer Natur als in empiristischen Auseinandersetzungen.
Sie enthalten nämlich nicht mehr den Charakter der Faktizität jener Sachwelt

der naiv-natürlichen Einstellung. Dies soll man aber nicht mißverstehen,
denn es bedeutet nicht, daß sie diese Faktizität durch das reduktive
Verfahren endgültig verloren hätten.» Im Zusammenhang der Darstellung der
in drei Schritte zerlegten Reduktion findet sich auch ein Exkurs über das

Solipsismusproblem bei Husserl.
Da die in Husserls Phänomenologie konzipierte Transzendentalphilosophie

auf eine gegenüber Descartes, Hume und Kant radikalisierte «Egologie»
hinausläuft, liegt eine Konfrontation mit Kants Transzendentalphilosophie
um so näher, als Husserl selbst das schon versucht hat. Broekman tut dies in
zwei Kapiteln, zwischen welche er die unter dem Titel «egologische
Strukturen» behandelte Subjektivitätsanalyse Husserls einfügt. Dieser hatte Kant
vorgeworfen, er sei in der Zergliederung der transzendentalen Subjektivität
zu wenig radikal vorgegangen, habe keine adäquate Methode entwickelt und

255



nicht alle am Erkennen beteiligten Wesenskomponenten der Subjektivität
berücksichtigt. Demgegenüber meint Broekman in seiner Analyse der
«Subjektivitätsstruktur» bei Kant, «daß Husserl an einem zentralen Punkt
seiner Kantkritik nicht genügend in Kant selbst eingedrungen ist, um seine
These aufrechterhalten zu können, nach welcher Kant nicht durch das Reich
des Subjektiven hindurchgedrungen sei». Daran knüpft die abschließende

Explikation des reinen und des transzendentalen ego an. Broekman spricht
hier von einer «Vielheit egologischer Momente», was mit der «stufenweise
erfolgenden Selbsterhellung des ego im Fortschritt des phänomenologischen
Prozesses» zusammenhänge. Er unterscheidet in der «natürlichen
Einstellung» (sollte es nicht «in der reflexiven Einstellung» heißen?): «ein
sogenanntes natürliches ego, ein phänomenologisches ego, ein eidetisches ego,
ein transzendentales ego, ein transzendentalphänomenologisierendes ego und
ein reines ego». «Mit der großen Einstellungsänderung von der
naivnatürlichen zu der natürlichen Einstellung wird so ein erster Schritt der
Bewußtwerdung des reinen ego gegangen. Dann manifestiert sich dieses ego
in der von ihm aufgerufenen Gestalt des nicht-naiv-natürlichen ego. Spätere
Phasen sind die des phänomenologischen, eidetischen und transzendentalen

ego. Durch diese letzte Formulierung hoffen wir zugleich zu verdeutlichen,
daß man sich die verschiedenen egologischen Momente nicht voneinander
vollkommen unabhängig denken darf. Sie alle bilden Momente einer und
derselben Struktur. Das reine ego, unwandelbar in sich, manifestiert sich

jeweils in der Gestalt des zu der bestimmten Einstellung gehörigen ego;
es färbt' so die totale egologische Struktur, es funktioniert als ein Ich,
welches die Apperzeption ,Ich, dieser Mensch, vollzieht' ». Das reine,

d.h. auf die «strenge Immanenz» beschränkte unwandelbare Ich ist es auch,
bei dem der «wirkliche Anfang» der konstitutiven Leistungen liegt. «Immer
wieder und in vielerlei Gestalt sehen wir, daß - um ein Bild zu gebrauchen -
das reine ego eine Initiative nimmt. Diese Tatsache meinen wir nun als

entscheidend hervorheben zu dürfen». Überdies vollzieht es die Reduktionen
und Einsteflungsänderungen, ist also «gleichsam als Motor des phänomenologischen

Prozesses anzusehen». Trotzdem kann man ihm keine
«Willensfunktion» zuschreiben. Bezüglich der von den Interpreten gegensätzlich
beantworteten Frage, ob bei Husserl ein erkenntnistheoretischer Idealismus
oder Realismus vorhege, meint Broekman (wie schon Drüe), Husserls
transzendentale Phänomenologie habe diesen Gegensatz überwunden.

Man kann die vorliegende (etwas viele Druckfehler enthaltende)
wertvolle, subtile Studie Broekmans als einen Beitrag zur sog. Husserl-Renaissance
betrachten und wird damit rechnen müssen, daß sich die verschiedenen -
sich gegenseitig ihr Recht mehr oder minder bestreitenden - Husserl-
Deutungen mehren werden. Ob Husserl daran Freude gehabt hätte, weiß
ich nicht; zwei Sachverhalte scheinen mir aber unleugbar zu sein: einmal,
daß Husserls eigenes Anliegen damit nicht gefördert wird; und zum andern,
daß er an diesem seinem Schicksal nicht «unschuldig» ist. Um den zweiten
Punkt vorweg zu nehmen, so liegt es auf der Hand, daß ein Denker ohne
eigentliche philosophiehistorische Interessen wie Husserl die tradierten
philosophischen Begriffe unbekümmert um ihren ursprünglichen, geschicht-

256



lieh fixierten Sinn übernimmt und ihnen eine neue Bedeutung gibt, ohne
sich dessen immer bewußt zu sein und sie zu präzisieren. Hier lassen sich
Mißverständnisse von Seiten der Zeitgenossen und Nachkommenden nicht
vermeiden. Bei Husserl kommt noch hinzu, daß sich die Sinngehalte seiner
Begriffe in seinem unausgesetzten denkerischen Bemühen gelegentlich
gewandelt zu haben scheinen, ohne daß er sich selber darüber klar war. An
sich ist das gewiß keine exzeptionelle Situation. Allein wenn damit wie bei
Husserl der Anspruch auf «strenge Wissenschaftlichkeit», auf «apodiktische»
Erkenntnis, auf «apriorische», die Erfahrung leitende «Begründung» aller
Wissenschaften u.a. verknüpft wird, dann gerät man doch in eine reichlich
fatale Lage. Und damit berühren wir den ersten Punkt: Husserls eigenes
Anliegen.

Wir lassen die seltsame überschwengliche Erwartung, die Husserl bezüglich

der möglichen «menschheitlichen» Sendung seiner transzendentalen
Phänomenologie gehegt hat, auf sich beruhen; sie mag dem Überwältigt-
werden durch die Fülle der auf ihn einströmenden ungelösten Probleme
entsprungen sein. Wesentlich ist allein die wenigstens seit den «Ideen» verfolgte
Absicht, allem positiv-wissenschaftlichen und philosophischen Erkennen
«aus noch uneröffneten, überfachlichen Quellen eine neuartige
Erkenntnisvollkommenheit» zu sichern. Darin eben besteht das Ziel der transzendentalen

Phänomenologie, das sie mittels der reflektiven Enthüllung der
transzendentalen Subjektivität, d.h. der gegenstandskonstituierenden Leistungen
des reinen intentionalen Bewußtseinsstromes - Leistungen, die schon in der
fundierenden vorwissenschaftlichen, naiv-natürlichen Einstellung innerhalb
der Lebenswelt wirksam sind - zu erreichen versucht. Darin sah sich Husserl
als der radikale methodische Vollstrecker der eigentlichen Absicht Descartes'
und Kants. Aber hat er in seiner phänomenologischen Reduktion die von
ihm mit gewissem Recht an Kant kritisierte Unzulänglichkeit vermieden,
hat wirklich Husserl alle am Erkennen beteiligten Wesenskomponenten des

faktischen und transzendentalen Ego berücksichtigt? Das müssen wir
bestreiten. Die Intentionalität, die Ichspaltung und die egologischen Strukturen

mögen umfassender sein als Sinnlichkeit und Verstand: sie umgreifen
keineswegs den kognitiv relevanten, mithin transzendentalen Gesamtbestand
der faktischen Subjektivität, wie Husserl bei Dilthey hätte sehen können.
Gewiß ist Dilthey weniger radikal gewesen als Husserl; jedoch hat ihn das

davor bewahrt, das menschliche Subjekt vor lauter Radikalität auf die
intentionale Reflexivität zu reduzieren. Niemand kann doch verkennen, daß
die von Broekman aufgezählte (oben zitierte) «Vielheit egologischer
Momente» sekundäre gedankliche Reflexionsgebilde sind, die deshalb weder am
vorwissenschaftlich-alltäglichen wirklichen Erkennen mitwirken können noch

fähig sind, die Lebenswelt in ihrer unverkürzten Fülle intentional zu
konstituieren. Außerdem scheint bislang übersehen worden zu sein, daß Husserls
zumal für die Psychologie so bedeutsamen Einsichten in das Wesen der
Denk- und Vorstellungsakte, der Wahrnehmungen, des Zeitbewußtseins

u.a. aus der sozusagen «natürlichen» Reflexion auf das Erleben, nicht auf
Grund der frei variierenden Ideation gewonnen worden sind. Diese von
Husserl erfundene Methode der eidetischen Erkenntnis hat er zwar wiederholt

257



beschrieben, aber weder sie noch die phänomenologische Reduktion hat
Früchte gezeitigt, bei Husserl nicht noch sonst bei jemandem.

Die Auseinandersetzung mit Husserl muß, soll sie nicht in einer sterilen,
obgleich reizvollen Husserl-Philologie versanden, seine Aussagen mit seiner
eigenen Thematik, d.h. mit der Aufklärung der faktischen menschlichen
Subjektivität und der innerhalb ihrer fungierenden transzendentalen
Leistungen konfrontieren. yj Kunz

Kierkegaard-Gedenkfeier. Basler Universitätsreden, 49. Heft. Eröffnungsansprache

von H. A. Salmony. Vortrag von Hendrik van Oyen:

Kierkegaards «Meldung an die Geschichte». Verlag Helbing und
Lichtenhahn, Basel 1963.

Am 10. Juni 1963 gedachte die Basler Universität des 150. Geburtstages
von Sören Kierkegaard. «Kierkegaards Redlichkeit» betitelte H. A. Salmony
seine Eröffnungsansprache, in welcher er besonders auf die verschiedene

Wirkung des Hegel-Studiums auf Kierkegaard und seinen Zeitgenossen
Karl Marx, aber auch auf den Unterschied zwischen theologischer und
philosophischer Aneignung kierkegaardischen Denkens aufmerksam machte:
«Obgleich nicht zu bezweifeln ist, daß christlichem Glauben in Kierkegaards
Leben entscheidende Bedeutimg zukommt, trat dieser Glaube für den
philosophisch Interessierten in den Hintergrund» (S. 7).

Der Vortrag, den der Theologe Hendrik van Oyen hielt, war nun ganz
aus der Sicht des christlich Gläubigen gesprochen. Im Zentrum stand
Kierkegaards «Meldung an die Geschichte», also die Schrift «Über meine
Wirksamkeit als Schriftsteller» von 1851. Von jener inneren Wendung
ausgehend, die Kierkegaard nach der Abfassung der «Abschließenden
Nachschrift» von 1846 andeutete, entwarf van Oyen ein Bild Kierkegaards, bei
dem die philosophischen Probleme restlos in den Hintergrund traten. Es ist
bemerkenswert, daß in einer solchen theologischen Perspektive gerade das

Ungeheuerlichste, das Kierkegaard versuchte, nämlich als redlicher Einzelner
mit dem Risiko des Wahnsinns gegen ein Zeitalter Sturm zu laufen, eingeebnet

wird durch die These, es sei dieses Leben ein Opfergang für Gott
gewesen. Uns scheint, es gehört gegenüber einer solchen Interpretation, die
sich auf Kierkegaards Selbstverständnis stützt (S. 30), eine kritische Distanz.
Daß diese notwendig ist, hat auch Karl Barth in seiner Kopenhagener Rede

von 1963 gut sichtbar gemacht.
Van Oyen deutet Kierkegaards Leben in einem unüberbietbaren Sinn:

«... die ,Meldung', die er (K.) in die Geschichte eingehen lassen möchte,
bestätigt die Tatsache, daß hier ein Leben als Opfer von Gott dargebracht
wurde und daß das der Weg christlicher Nachfolge sei» (S. 31). Mit einer
solchen Tatsachenaussage könnte das Leben Kierkegaards in einen Bereich
gehoben werden, wo es sich kritischer Prüfung zu entziehen droht, wo aber
das Paradox doch letztlich wieder verstanden und in theologischer
Begrifflichkeit aufgehoben wird. Wird dies bewußt, erscheinen die Versuche,
Kierkegaard als Beispiel moderner und zugleich christlicher Existenz zu

258



zeichnen, als sehr fragwürdig. Sie widerstreiten im übrigen auch der These

vom «Opfer» des exemplarischen Einzelnen. Hier lesen wir: «Und wir
müssen uns hier fragen: ist nicht gerade das die dialektische Spannung
christlicher Existenz überhaupt: die Verborgenheit des Noch-Nicht und das

Offenbarsein des Schon-Jetzt? Ist nicht Kierkegaard uns darin lebendige
Verkündigung? wir begegnen in ihm dem wahrhaft modernen Menschen,
der dennoch vom christlichen Glauben nicht loskommen kann» (S. 34).
Immer aber bleibt eine Krux - denn wie soll das Absonderliche, bewußt
Exzentrische, ja das bewußte Arrangement des Existierens, das Kierkegaard
vorführte, ein Vorbild sein? Wenn dieses sogar die These stützen sollte, der
Denker und der Dichter habe zu leben, was er darstelle und entwickle, so

wäre dazu das Leben Kierkegaards ein unbrauchbares Paradigma, wollte
es doch bewußt in das Religiöse «hineinbetrügen». Vielleicht verlagert sich
das Gewicht des Lebens Kierkegaards doch wieder in das, was er uns als

Geschriebenes hinterlassen hat. Das wäre wieder ein anderes Verstehen der
kierkegaardianischen «Meldung an die Geschichte», die doch immer — und
ganz besonders für den Philosophen — bleiben wird, was in anderem
Zusammenhange heißt: ein Ärgernis. Armin wüdermuth

Augusta Guzzo: II pensiero di Spinoza. 2a edizione. Torino, Edizioni
di Filosofia, 1964, in 8° 302 p. (Scritti di storia della Filosofia.)

Le «Pensiero di Spinoza» est de 1923, mais réédité en 1963-64. Mais
M. Augusto Guzzo y a travaillé avec zèle, de façon à lui donner le cadre de
toute étude d'ensemble de toute l'œuvre de Spinoza.

M. Guzzo mentionne toutes les versions du «Bref Traité», y compris les

deux «Dialogues»; dans le «Bref Traité», Spinoza se sonsacre à l'existence de
Dieu, «more geometrico demonstrata». Spinoza développe d'abord le

concept de l'essence divine, puis conclut que Dieu existe nécessairement.
Mais un Dieu cause immanente et un Dieu substance sont antithétiques.
Spinoza ne se rendait pas encore compte du fait. Il y a les lois naturelles et
les lois humaines, dit le «Bref Traité», les lois naturelles et les lois de la
civilisation, dit le «Tractatus theologico-politicus»; l'«Ethique» dit que la
métaphysique déclare tout également parfait, et la morale une perfection
mineure et une perfection majeure, conduisant de la première à la seconde,
la sagesse où tout est connaissance claire et distincte, où l'homme reste
soi-même.

Le «De Emendatone intellectus» est un traité inachevé qui parut après la
mort de Spinoza. Il énonce les quatre formes de connaissance philosophique,
puis s'arrête à la question de la bonne définition, et comment la trouver.

Les «Principes de la philosophie de Descartes » et les «Pensées métaphysiques»

forment l'écrit suivant; on y trouve les parties concernant l'être et ses

affections. Vient ensuite 1 '«Ethique», avec les fondements du spinozisme:
les présupposés de la physique et de la psychologie, l'état de servage et celui
de liberté. L'«Ethique» est un traité d'une valeur incomparable. La
technique de la libération est conçue comme le moyen du salut.

259



Le «Traité théologico-politique» est plus ample que 1 '«Ethique», mais
1'«Ethique» est antérieure dans son achèvement. Une thèse fondamentale,
l'indépendance mutuelle de la révélation et de la raison: il faut réduire toute
religion à une morale pour laisser libre la liberté de pensée. Spinoza est

persuadé que la lumière naturelle est elle-même divine, seule compétente
pour juger de la vérité. Mais il réduit toute l'autorité publique dans les

mains de l'Etat, afin que la pensée individuelle n'ait pas à faire les comptes
avec l'Etat.

Le «Traité politique», inachevé, parut en 1677 dans le recueil des Oeuvres

posthumes. Si l'Etat correspond à la raison, il ne peut naître que dans la
raison. Le philosophe est obligé de faire naître la raison comme une germination

naturelle de l'Etre.
La pensée moderne sur la voie ouverte par Spinoza n'en est pas moins

différente de lui. Elle continue son immanentisme, mais pas sous la forme
naturaliste de sa métaphysique. Elle affirme l'esprit, mais sous une forme
spirituelle. Marcel Reymond

Michèle Federico Sciacca: La filosofia di Tommaso Reid. 8a edizione.

Milano, C. Marzorati, 1963, in-8, 174 p. (Opere complete. Vol. 18.)

C'est un des meilleurs livres d'un Italien sur Thomas Reid, clair, concis,
qui met en lumière la pensée de Reid en la distinguant de Berkeley, de Locke,
de Hume, et annonçant les continuateurs français du XIXe siècle. On l'a
parfois méconnu, alors que son originalité était incontestable. La fortune
de Reid en Italie sera traitée par Sciacca à part, vu l'importance du sujet.

C'était une philosophie de bon sens, de sens commun, entre Berkeley,
Locke, Hume. Jouffroy s'est déjà posé la question de son importance, au
moment de sa traduction française, en 1836.

Toutes les connaissances dérivent des sens, disent les uns. Non, dit Kant.
Un instinct de notre intellect nous pousse à adjoindre à nos sensations un
objet, dit Reid. Cette chose seule sont les objets extérieurs, les idées n'existent

pas, a-t-il ajouté, Reid s'est limité à constater en nous le fait de la
connaissance a priori, Kant en a exploré les conditions. Reid a parlé de

croyance ou suggestion. Kant a affirmé les formes a'priori de la sensibilité, ce

qui est plus que la doctrine de Reid développée. Marcel Reymond

G. Bretonneau: Valeurs humaines de J.-J. Rousseau. Paris, Editions du
Vieux Colombier, 196), in-8, 309 p.

Tiré d'une thèse de doctorat d'Université, soutenue en 1961, cet ouvrage
est une étude d'ensemble de la personnalité de Rousseau. G. Bretonneau
part de La Nouvelle Héloïse, ce refuge spirituel et moral auquel accédait
Rousseau. Il manifestera l'ordre de perfection des valeurs naturelles. Le
Traité de l'éducation et le Contât social donnent la peinture des mêmes sentiments,
l'existence naturelle de l'être humain et la vie sociale du citoyen.

260



Libéré de la polémique, Rousseau aborde les thèmes principaux de la
vie, la nature, la sensibilité, l'expérience, la liberté, l'amour, qui mènent à
la vertu et au bonheur.

Les valeurs rousseauistes apparaissent ainsi comme étant la nature et le

respect de la personnalité, l'accès libre des valeurs: la personnalité est

créatrice des valeurs. Puisant à la source de ses valeurs originelles, la
nature humaine s'est retrouvée en sa libre simplicité. Le sens de cette
métaphysique, c'est l'acte de la personnalité vers les valeurs humaines qui reste
le plus juste. Marcel Reymond

Augusto Guzzo: La filosofia. Concetto. Struttura. Caratteri. Memoria. Torino,
Accademia delle Scienze, 1961, in-8, 177 p. (Memorie dell'Acca-
demia delle Scienze di Torino, serie 3a, tomo 5, parte II, n. 4.)

«L'autore propone un concetto di filosofia, come consapevolezza critica...»
La philosophie n'est ni inférieure, ni supérieure aux autres activités humaines
(l'art, la religion, la science, la praxis, la storiographie). Dans la seconde

partie de ce Mémoire, l'Auteur étudie les principales décisions que doit
prendre la philosophie pour se donner une structure problématique rigoureuse:

Etre une philosophie de l'être ou de l'esprit, ou une philosophie de la
libre invention de formes infinies d'activité humaine, une dialectique des

distincts ou une dialectique de la distinction que le moi fait de soi d'entre les

activités auxquelles il doit la vie, entendre les opposés comme des moments
d'un développement continu, ou maintenir le sens d'une nette opposition
du mal au bien et du bien au mal? Dans la troisième partie, l'Auteur
reconnaît comme caractères de la philosophie l'humanisme, le rationalisme
et le criticisme; il entend par humanisme le témoignage rendu à toute
l'expérience humaine, y compris l'intérêt scientifique pour la nature, et
l'aspiration religieuse au divin, il entend par rationalisme l'usage de la
raison dans son rapport concret, positif non négatif, avec l'imagination, le
sentiment et la foi; il entend par criticisme la situation de l'homme entre
le monde physique où il naît et le monde historique auquel il doit la vie,
avec les œuvres pour réaliser ses fins propres.

Tel est le résumé de M. Augusto Guzzo en tête de ce Mémoire.

1. Concept de philosophie.
Retour de l'homme à soi-même. La philosophie n'est ni supérieure, ni ne

transcende les autres activités, mais elle en a une nouvelle conscience

critique. La philosophie ne peut liquider la religion en en riant ou en la déclarant
a priori inadmissible. La philosophie est supérieure à une foi, quand elle
croit d'avoir dominé la foi comme forme de l'esprit humain: la philosophie
n'est ni supérieure, ni inférieure à la religion supranaturelle, la raison
révélante est autre chose que la raison raisonnante. Supérieur est Dieu à chaque

acte humain. L'acte de croire n'est pas supérieur; ce sont deux domaines

incomparables.
Gomme la philosophie, l'art est irréductible à la religion, et vice versa.

Même autonomie de la philosophie à l'égard de la science, ou de la praxis.

261



D'ailleurs, la science admet la légitimité de quelque chose qui n'est plus la
science. La science d'aujourd'hui s'en tient à quelque chose qui n'est plus
un monisme matérialiste.

La technique occupe toute la vie humaine, mais elle est instituée par
l'intelligence inventrice. La philosophie n'est pas pure méthodologie de la
storiographie. Les grands historiens reconstruisent le cours des événements,
selon leur propre vision du monde, mais elle peut aussi provenir de la
philosophie, et peut aussi inspirer la perception elle-même et l'action.

L'autonomie ne prend pas norme d'autrui, mais ne donne pas sa norme à

autrui. C'est superfétation, de la part de la philosophie, de vouloir prescrire
ou proscrire l'une ou l'autre activité, ou leurs formes. La liberté est le devoir
de l'homme, mais elle ne se laissera pas dicter son devoir ni par la politique,
ni par la religion, devenue une politique.

2. Structure problématique de la philosophie.

Phénoménologie de la philosophie. Le ferment critique naît de la
merveille qui nous pousse à chercher la raison des choses, à ne pas le confondre
avec la cause. La critique rigoureuse, ou scepticisme, est un devoir de chercher,

un pouvoir de chercher; elle exclut le scepticisme dans les conclusions
comme le dernier mot de la philosophie.

Etre et esprit. Les quatre causes ont un sens pour le Dieu chrétien, non
pour celui d'Aristote, seul le fini a son sens. L'ontologie générale d'Aristote
est une téléologie générale. Aristote analyse; il faudrait problématiser,
autre problème Dialectique des distincts. C'est l'homme qui distingue ses

activités l'une de l'autre. De même entre penser et juger. Pour atteindre ses

fins, infinis parce qu'imprévisibles, l'homme invente des labeurs et des

techniques infinis. L'homme est libre de ses œuvres, après les avoir exécutées,
avant de les accomplir, et même pendant qu'il les accomplit.

Dialectique des opposés, il faut les traiter comme distincts. Les jugements
de valeur sont divers des jugements historiques sur le plus ou moins de

progrès réalisé. Les faits ne sont jamais privés de valeur. Les valeurs que
nos actes atteignent ont une validité intrinsèque, qui stimule le jugement.

3. Les caractères de la philosophie.
Humanisme: A la fois bipède sans plumes, il est aussi homme raisonnable.

La philosophie ne peut se désintéresser de la science, de la religion.
Rationalisme. Il se réclame de Kant. La Dialectique transcendantale est

interprétée comme une antimétaphysique, quand bien même Kant la
destine à une métaphysique morale, quand le devoir moral est affirmé; la
moralité est d'origine rationnelle.

Ou la raison inclut toute la vie spirituelle de l'homme ou le rationalisme
ne peut nier a priori toute valeur au non logique. Le système vivant de
la raison concrète est l'instinct de vérité, la vérification logique, l'épreuve
pratique.

Criticisme. L'Analytique des trois critiques kantiennes prend son sens de la
Dialectique de ces Critiques, dont elle n'est plus séparable. La liberté est

une certitude, bien qu'elle soit une certitude non conoscitive. Si les lois de
l'œuvre humaine sont structurales, l'homme concret reste responsable de

262



son mode d'opérer selon de telles lois. Le criticisme révèle à l'homme d'être
sujet moral dans un monde physique.

Tels sont les traits de ce Mémoire de l'Académie des Sciences de Turin.
Marcel Reymond

Michèle F. Sciacca: Acte et être, Trad, de l'italien par Francis Authier.
Paris, Aubier, Ed. Montaigne, 1958, in-8, 226 p. (Philosophes
italiens.)
Acte et être est un essai d'une grande importance, car Sciacca précise les

rapports entre être et l'acte. Comme Antonio Rosmini, il pose le problème
ontologique comme problème constitutif de l'être spirituel. On ne ramène
plus la métaphysique à la gnoséologie.

L'être est acte par essence, la première prise de possession réfléchie est la
conscience de soi ou autoconscience. L'autoconscience rend son acte adéquat
à l'intériorité objective. Sont actes seulement le Sujet infini et les sujets
spirituels. L'acte est spirituel et seul l'existant spirituel est acte et capable
d'actes.

L'existant est la synthèse des formes de l'être. La personnalité, comme
développement de la personne dans l'incarnation des valeurs, est valeur
incomparable.

Un appendice sur l'acte de l'actualisme compare Gentile à Sciacca. Celui-ci
rapproche Hegel et Kant. Sciacca affirme qu'il y a le sujet pensant contenant
en soi l'intériorité objective. Marcel Reymond

Henri-L. Miéville: Foi et Credo. Neuchâtel, La Baconnière, 1964, 109 p.
L'auteur a réussi ce tour de force de synthétiser le dernier état de sa pensée

religieuse en un bref volume à la fois substantiel, vigoureux, très irénique
d'esprit et de ton. Voici exprimée, dans la mesure où une formulation est

possible, la religion d'un philosophe qui a connu le bienfait de pouvoir
travailler en pleine lucidité jusque dans sa quatre-vingt-sixième année. Au
cours de sa belle vie, il a éprouvé la grandeur et la misère humaines, il a
maintenu sans faiblesse le courage de l'esprit, il a su conduire sa pensée
selon les règles supérieures de la tolérance et de la vérité.

L'entreprise de Foi et Credo n'est pas nouvelle: des ouvrages analogues ont
été publiés par d'autres philosophes; citons seulement Paul Haeberlin et Karl
Jaspers avec lesquels H.-L. Miéville a été lié. Comme eux, H.-L. Miéville
marque son œuvre de son sceau personnel et il est juste de le souligner ici,
puisqu'il appartient à son intention de faire voir dans la vie religieuse l'activité
de l'intelligence humaine tout autant que la réception, plus ou moins passive,
de l'être et de la foi comme des dons. Actuellement, l'examen critique de

l'enseignement chrétien traditionnel s'impose, parce que nous vivons à une
époque de «confrontations», de «compétitions» (p. 12). Et surtout l'exigence
philosophique de vérité comme norme, comme source de la cohérence

intérieure, puis de l'accord des esprits, oblige le chercheur à s'élever à une
conscience critique, mais aussi positive, des faits religieux (traditions reçues,
vie «ecclésiale», expérience personnelle).

263



De ce point de vue critique, le mouvement de la pensée d'H.-L. Miéville
comporte schématiquement quatre moments principaux. Sa réflexion
commence par circonscrire en quelques formules le credo traditionnel; elle
distingue ensuite la foi et la croyance, écartant le contenu dogmatique de
la croyance au nom d'une foi vivante en l'Esprit à l'œuvre dans l'univers;
en troisième lieu, elle choisit dans les traditions ce qui peut alimenter cette
foi vivante: les croyances reçues sont non pas rejetées en bloc, mais
interprétées pour les «concilier» avec «les exigences d'une pensée devenue
majeure» (p. 13). C'est un appel à l'esprit contre la lettre. Finalement, sa
réflexion reconnaît «l'insondable Mystère» (p. 92), mais elle a découvert
en cours de route non seulement son lien social et «son appartenance à un
ensemble cosmique» (p. 12), mais encore l'enracinement profond de l'homme,
«la dépendance où il se sait à l'égard d'une Réalité dont il est issu, ne s'étant
pas donné l'être» (p. 11).

Pour H.-L. Miéville, le credo traditionnel s'exprime en une «histoire
sacrée» qui se déploie selon six grandes étapes (la création, la chute, l'incarnation,

la mort de Jésus, la résurrection, le retour du Christ pour le jugement
dernier). L'idée de création évoque, quand on l'interprète selon l'esprit,
non un fait historique qui puisse être repéré, mais «un Pouvoir souverain
présent dans le devenir de l'univers» (p. 24). La chute ne peut s'entendre
comme l'événement historique du premier couple humain qui tomberait
d'un état d'innocence paradisiaque. C'est plutôt le drame, raconté par un
mythe, d'un mauvais usage que l'être humain fait de sa liberté en se révoltant
contre le bien. Mais le mythe garde la valeur d'un langage qui, selon l'expression

de Paul Ricœur, «donne à penser» (Foi et Credo, p. 26). L'incarnation de

Jésus est celle «d'un Messie qui n'est pas Dieu, mais son délégué chargé
d'instaurer son règne» (p. 40) : le propre du message chrétien est d'enseigner
l'égalité des hommes devant Dieu, suivie du devoir d'aimer le prochain.
«Quelque durs que soient restés les cœurs, ce n'est pas en vain que pendant
près de deux mille ans l'égalité des hommes devant Dieu et leur devoir
d'aimer et d'aider le prochain ont été proclamés» (p. 19). Dans cette perspective,

le pardon de Dieu se trouve non dans un rachat, mais dans la paix
rétablie avec le prochain. «C'est la rupture réparée: la plus difficile et la plus
éclatante victoire de l'Esprit, le consentement de l'homme à la loi de son être
qui lui est immanente et le destine à chercher l'accomplissement de sa destinée
dans le dépassement de soi, dans l'amour qui dit nous et non plus seulement
moi» (p. 50). Par le détour de la psychologie et de l'histoire des religions,
l'auteur aborde le problème de la résurrection. Là encore, deux interprétations

se confrontent: la traditionnelle, qui donne la résurrection comme
«un fait historique», et la spirituelle qui, sans reconnaître le fait comme tel,
traduit par là une promotion personnelle au service de la justice, de la
charité, de la vérité, «une foi qui persévère jusque dans les pires épreuves»
(p. 57). Le retour du Christ symbolise non un événement futur, mais la
victoire du bien «qui augmente l'amour dans le monde» (p. 63). On le

constate: à chaque moment, il s'agit d'un appel à l'esprit contre la lettre.
C'est le thème constant du livre.

264



Grâce à sa clarté incisive et à la sérénité de son ton, il stimule la réflexion.
Qu'on me permette donc d'exprimer brièvement ce qu'il m'a suggéré.
L'auteur relève certaines disparates dans les récits néotestamentaires (Foi et

Credo, p. 34—36 ; p. 62) et il a raison. Il ne marque pas cependant une des

concordances parmi les plus frappantes, celle de la première profession de foi
chrétienne: Jésus-Christ est Seigneur. Sur ce point, saint Pierre à travers le
récit de Luc (Ac II, 36; X, 36), saint Paul (Rm X, 9; 1 Co XII, 3; PA II, 11)

et l'évangéliste Jean (XX, 28 et 31) expriment des témoignages qui concordent.

La nouvelle religion est appelée «la voie du Seigneur» (Ac XVIII, 25),
le «service du Seigneur» (Ac XIII, 2 ; XX, 19). Jésus lui-même avait ratifié la
légitimité de cette appellation le concernant (Mt IX 27-31 ; Jn XIII, 13) et,
selon les trois évangiles synoptiques, il attribuait au terme «Seigneur» une
portée transcendante (Mt XXII, 41-46; Me XII, 36-37; Le XX, 41 -44). Ces

concordances manifestent le caractère unique de la personne de Jésus selon
ses premiers témoins.

L'auteur pose l'alternative: on prend les croyances à la lettre ou bien on les

interprète symboliquement. Oui, il est juste que perce, tôt ou tard, la nécessité

de l'interprétation et je sais gré à cet ouvrage d'insister là-dessus.

N'y a-t-il pas toutefois d'autres voies d'interprétation que celle du symbole
évocateur? Les traditions chrétiennes en offrent plusieurs, la voie de l'uni-
vocité et de l'équivocité, celle aussi (l'auteur la mentionne en passant) de

l'analogie et de l'éminence. Il apparaît que les méthodes élaborées par
Origène, saint Augustin et, bien que différemment, par saint Thomas
d'Aquin ne sont pas prises de façon suivie en considération. L'auteur s'inspire
davantage, en effet, de Fichte, de Schleiermacher, puis, en quelque mesure,
de R. Bultmann.

De Fichte, il retient l'idée d'une société des esprits. Grâce à la raison, dont
la fonction est de discerner les normes directrices de la pensée, chaque
personne humaine est en mesure de dépasser sa propre individualité pour s'élever
à l'universel où se découvre «notre appartenance à la société des esprits»
(H.-L. Miéville, Vers une philosophie de l'Esprit, p. 93). Dès lors, loin de
correspondre à une aliénation, comme le prétend le matérialisme, l'acte religieux
coïncide, dans la profondeur de l'être conscient, avec la reconnaissance d'une
dépendance à l'égard de Dieu-Esprit. C'est le schlechthinniges Abhängigkeitsgefühl

selon Schleiermacher. Mais H.-L. Miéville, attentif à l'activité de
l'homme, ne dit pas que cette dépendance est «absolue». Tout en intégrant
à sa propre vision ce qu'il peut admettre de «l'histoire sacrée», H.-L. Miéville
considère l'immense «drame éternel de la vie de l'Esprit» (p. 84): drame
d'une puissance spirituelle qui s'intègre à l'humanité, à cette humanité que
menacent des forces antagonistes de dissociation et de négation sans cesse

renaissantes; drame qui se déroule selon une «loi permanente» (p. 84) où
le message chrétien surgit comme un «levain» (p. 16, 19, 57, 61). Par la
justice et la charité, il contribue à instaurer un «ordre de valeurs» (p. 84)

qu'il importe toujours de conquérir à nouveau. «La foi dont il s'agit, conclut
H.-L. Miéville (p. 84), serait confiance en la permanente présence créatrice
de l'Esprit dans le monde. »

Charles Gagnebin

18 Studia Philosophica XXIV 265



Helmut Kuhn: Das Sein und das Gute. Kösel-Verlag, München 1962.

«Dem Buch über ,Das Sein und das Gute' liegt», schreibt Kuhn im
Vorwort, «ein Gedanke zugrunde, der dem Verfasser seit langem, genauer
gesagt seit dreißig Jahren vorschwebt. Er hat ihn seitdem in einer Reihe
von Veröffentlichungen, beginnend mit einem Buch über Sokrates (1934), zu
entwickeln versucht, ohne ihm, nach seinem eigenen Bewußtsein, je wirklich
gerecht zu werden. Auch in der vorliegenden Untersuchung geht es um nichts
anderes; und sie hat jedenfalls gegenüber den vorausgegangenen den Vorteil,
daß sie, schon durch den Titel und durch die Thematik der Hauptteile, die
Sache einerseits deutlicher bezeichnet, anderseits in vielfältigerer Beleuchtung
und Anwendung darstellt. Nun ist der Gedanke, von dessen Wichtigkeit der
Autor gern andere überzeugen möchte und dem er seine eigene Autorschaft
von der ersten bis zur letzten Zeile verdankt, nicht einmal sein eigener. Die
Natur dieses Gedankens schließt jeglichen Anspruch auf Originalität, so wie
das Wort heute verstanden wird, aus. Es geht einfach um den Begriff der
Philosophie, wie ihn Piaton zuerst gedacht und in seinem schriftstellerischen
Werk zum Ausdruck gebracht hat, und wie er dann, in natürlicher
Vereinigung mit dem christlichen Glauben, zur Grundlage einer großen denkerischen

Tradition geworden ist. Philosophierend, so hat Piaton gezeigt,
fragt der Mensch, erschüttert von der Entkräftung der ihm von den
Altvordern überlieferten Sitten und Gesetze und ergriffen von Staunen darüber,
daß die den Sinnen zugängliche Welt nicht aus sich selbst zu verstehen ist,
nach dem wahren Sein als der Begründung alles Seienden; und er stellt diese

Frage, um sein eigenes Leben und das seiner Gefährten auf das erfragte Sein

gründen zu können. Indessen ist auch das erkennende Suchen nach dem
Sein schon eine fortschreitende Lebensbegründung - ein Aufstieg, eben

,Philosophie', nicht Weisheit, aber ein das Leben verwandelndes Ergriffensein
von ihr. So wird die Form oder das Wesen der Dinge entdeckt in Abwendung
von dem für uns Unwesentlichen und in Zuwendung zu dem, was wir
wesentlich sind: das Wissen-Wollen nährt sich aus der Sorge um die Seele.

Die Verbindung aber von Schau und Lebensgestaltung, aus welcher die
Philosophie lebt, ist der menschliche Reflex der Natur des Seins selbst: das
Sein ist mit dem Guten untrennbar verbunden. Von dem Guten hängt das
Sein alles Seienden ab. Um es in moderner Sprache auszudrücken: die Frage
nach dem Sein ist zugleich Frage nach dem Sinn von Sein. Dies der Gedanke,
den ich mir während der in der Gesellschaft der platonischen und aristotelischen

Texte verbrachten Jahre - eine Emigration aus der Gegenwart, die
sich als Heimkehr erwies - angeeignet habe. Genauer gesagt war es der
Gedanke, der sich meine Person aneignete. Und es schien mir natürlich, als

ich mit meiner Lektüre zu den Vätern und den großen Autoren des Mittelalters,

vor allem zu Thomas von Aquin, vordrang, daß die philosophische
Zuwendung zum Sein als eine Vorbekehrung zu der Bekehrung verstanden
werden darf, die das Offenbarungswort fordert; daß der Hortensius des

Cicero zum Evangelium hinführen und der wahre Gottliebende sich, nach
dem augustinischen Wort, als der wahre Weisheitsliebende - verus philo-
sophus - erweisen sollte.

266



Wer nun, von dem Gedanken der Philosophie bewegt, sich in dem
philosophischen Treiben der Jahrzehnte, die dem ersten Weltkrieg folgten, umtat,
mußte es schwer oder vielmehr unmöglich finden, sich da oder dort als

Jünger oder Gefolgsmann anzuschließen. Wohl gab es viel zu lernen, und
jeder Versuch, die Dankesschuld an noch lebende oder inzwischen
verstorbene Lehrer in Worten abzustatten, würde hinter dem Geschuldeten
zurückbleiben. Die Phänomenologie Edmund Husserls half zur Emanzipation
von den konstruktiven Denkgewohnheiten der neukantischen Schule und gab
Mut und Freiheit zum eigenen Sehen. Das geisteswissenschaftliche Denken,
an der Universität Berlin durch Gelehrte vom Rang Eduard Sprangers und
Werner Jaegers vertreten, vermittelte den Reichtum der humanistischen
Tradition. Und dann trat, das folgenreichste Ereignis in der Geschichte der
neuesten deutschen Philosophie, Martin Heidegger auf den Plan, der Denker,
der das Sein wieder zum Thema des Philosophierens machte, der von allen
Zeitgenossen am meisten von dem wußte, worum es dabei ging, der aber das

im Sinn der Tradition gedachte Sein nicht aufs neue denken, sondern
überwinden oder auch verwinden wollte. Doch bei allem Scharfsinn, allem
sittlichen Ernst und aller Gelehrsamkeit, die in den philosophischen Arbeiten
jener Jahre zutage traten, fand der Gedanke der Philosophie in seiner

ursprünglich platonischen Form wenig Aufmerksamkeit und noch weniger
Pflege. Vielmehr herrschte die Meinung vor, daß in diesem Sinn zu philosophieren

heute nicht mehr möglich sei. Das Denken sei andere Wege gegangen,
denen wir zu folgen hätten, statt einem archaischen Traum nachzuhängen.
Da diese Meinung durch Männer von Gewicht und geistigem Rang
vertreten wurde, war es nicht möglich, sie einfach beiseite zu setzen. Die Gründe,
die die Meinung stützen sollten, waren geschichtsphilosophischer Art und
betrafen die Zeit und die ihr gemäße Wahrheit. Also kam es darauf an, Wert
und Haltbarkeit der Begründung zu prüfen. Die Geschichtsphilosophie erwies
sich als der eigentliche Widerpart der Metaphysik: dem ewigen und
unveränderlichen Sein trat die ,Seinsgeschichte' entgegen - ein hinreichend
deutliches Wort, obwohl ein unvollziehbarer Gedanke. Lag es nun an den Gründen
selbst oder meiner Voreingenommenheit durch den von mir für mich selbst
wiederentdeckten Begriff der Philosophie - es war mir unmöglich, irgendwelche

Überzeugungskraft, ja auch nur etwas Vernünftiges und Einleuchtendes

in jenen Gründen zu finden. Daß eine zeitliche Bestimmung eine Aussage
wahr oder unwahr machen, daß also Wahrheit datiert sein sollte — eine solche

Behauptung schien mir der mutwilligen Zerstörung der Wahrheit
gleichzukommen, um deretwillen Sokrates starb, die von den Lehrern der Menschheit

von je bezeugt wurde und die einen unveräußerlichen Bestandteil auch der
christlichen Wahrheit ausmacht. Die mir aufgedrungene Prüfung also, weit
davon entfernt, den Gedanken der Philosophie zu erschüttern, gab ihm eine

neue Dringlichkeit. Seine Nichtbeachtung, so schien mir nun, war zum Quell
einer geistigen und moralischenVerwirrung geworden, die die Menschlichkeit
des Menschen bedrohte, die Kraft der verantwortlichen Entscheidung durch
ein angemaßtes Wissen um denWeltlauflähmte und den Gewalten in die Hand
arbeitete, die durch totalitäre Machtentfaltung die Person von ihren geistigen
Wurzeln losreißen wollen, um sie in den kollektiven Apparat zu pressen.»

267



Will man Kuhns wohl zentrales Anliegen mit einem - wie immer
vergröbernden Schlagwort kennzeichnen, so kann man vielleicht sagen, er
versuche die traditionelle Metaphysik im Sinne einer platonisch-christlichen
Philosophie gegen die etwa mit Kant beginnende und im zeitgenössischen
«Existenzialismus» auslaufende moderne Philosophie wieder einzusetzen.
Das geschieht allerdings weder in der Weise, daß die philosophischen
Reflexionen nur zur profanen Stützung der Glaubenswahrheiten
durchgeführt, noch daß ungezügelte spekulative Gedankenentwürfe flüchtig mit
erfahrbaren Fakten konfrontiert werden. Denn obgleich Kuhn die
Phänomenologie verabschiedet und sich eindeutig der Onto-Theologie zugekehrt
hat, hält er sich doch stets in der Nähe der «Sachen» und erinnert an die
tragenden Glaubensvoraussetzungen nur gelegentlich mit einer dem
Philosophierenden angemessenen, fast scheuen Zurückhaltung. Dem entspricht
die Lauterkeit der Gesinnung, die Schlichtheit der Sprache, die er als

«Statthalterin der Vernunft» bezeichnet und damit zugleich die Hochschätzung

beider (der Sprache und der Vernunft) bekundet, und sein Bemühen,
das rechte Maß einzuhalten. Besonders die Bewahrung der klaren
Vernünftigkeit, die ihn etwa von den vom «Mythus des 20. Jahrhunderts»
enttäuschten und zu dem «harmloseren Mythus Hölderlins und Schellings»
zurückkehrenden «unbelehrten Kathederpropheten» sprechen läßt, ermöglicht

es auch dem nicht seine Voraussetzungen teilenden Leser, sich seine

Erörterungen weitgehend anzueignen und damit auseinanderzusetzen.
Der Verfasser gliedert seinen Stoff in sechs große Abschnitte: 1. Die onto-

logische Affirmation als Grundlage der Metaphysik; 2. Die ontologische
Negation als Ursprung des Irrationalismus; 3. Der Ursprung der Metaphysik;
4. Die menschliche Natur; 5. Der tätige Mensch, und 6. Der Mensch als

Bildner: die Ontogenese der Kunst. Zum Teil handelt es sich dabei tun bereits
früher als Aufsätze erschienene, jetzt umgearbeitete und erweiterte Abhandlungen.

Auf ein inhaltliches Referat des gediegenen Buches müssen wir
verzichten, desgleichen auf eine Auseinandersetzung. Wir formulieren nur drei
Einwände und führen das erste Bedenken etwas näher aus: 1. hat Kuhn es

unterlassen, die ontische Relevanz des Denkens kritisch zu klären; 2. fehlt
eine ausreichende Bestimmung des Seinsbegriffes, der deshalb in mehrfacher,
aber nicht unterschiedener Bedeutung gebraucht wird; und 3. wird zur
Interpretation gewisser Sachverhalte zu schnell auf theologische, das Menschsein

transzendierende Lehren zurückgegriffen, ohne entschiedenen Versuch,
sie von diesem her auszulegen.

Wie immer es mit der historischen Richtigkeit der Auffassung des Anselm-
schen «ontologischen» Gottesbeweises in Kants Kritik desselben bestellt sein

mag - die eine, für uns heute schlechthin verpflichtende Konsequenz hat sie

jedenfalls insofern gehabt, als wir den mannigfachen Erzeugnissen unseres
Denkens nicht mehr unbesehen ein in seiner Art ungeklärtes « Sein » zubilligen
können und dürfen, wenn wir uns nicht einer völlig unverbindlichen spekulativen

Phantastik ausliefern wollen. Dieser - für die Onto-Theologie gewiß
imbequemen — Verpflichtung scheint sich Kuhn mit der Vermutung
entzogen zu haben, «daß die Art, wie Kant bei seiner Widerlegung des

ontologischen Gottesbeweises das Existenzproblem behandelt, dieses großen

268



Philosophen durchaus nicht würdig ist. Die nicht-existierenden hundert
Taler, so behauptet er, ermangeln keines der Prädikate, die den tatsächlich
existierenden hundert Talern zukommen. Wir können das zugeben. Aber was
bedeuten eigentlich die Worte ,nicht-existierende hundert Taler'? Sie sind
entweder ein flatus vocis, der nichts bedeutet, oder sie bezeichnen etwas
Existierendes, freilich anders, in verschiedener Weise existierend als die
hundert Taler in meiner Tasche. Sie mögen beispielsweise, und zwar als
wirksame Realität, in meiner Einbildungskraft existieren. » Gewiß können die
«eingebildeten Taler» als «wirksame Realität» fungieren - wie es auch die
Wahnideen, Illusionen und Ideologien tun-; aber weder daraus noch aus den
übrigen zitierten Sätzen folgt die These, welche Kuhn eine der Erwägung
Kants entspringende «wichtige Einsicht» nennt: «Sein (esse) ist früher als
Seiendes (ens) - es geht nicht in Soseiendem auf.» Das «Früher» des «Seins»
trifft allenfalls auf die Reflektiertheit der denkenden Seinsstiftung und
Seinsaussage zu, die jedoch den faktisch-ontischen Primat des seienden
(seinsverstehenden und -aussagenden) Menschen unangetastet läßt. Ohne
Präzisierung des Sinnes des «Früher» und des «Seins» bleibt die These mehrdeutig.
Wird dieses als ein vom Gedacht- und Erkanntwerden unabhängiges
eigenständiges, absolutes «Etwas» und demgemäß das «Früher» als Vorgängig-
keit vor allem einzelnen Seienden verstanden - und so scheint Kuhn die
These zu meinen -, dann läuft sie auf eine logisch zwar korrekte, weil in sich
widerspruchsfreie, aber gleichwohl leere, dem denkend-vernehmenden
Erfahren widerstreitende Behauptung hinaus, die sich nur durch das sich
selbst und «das Sein» als erdachter «Ursprung» setzende, vom seienden
reflektierenden Menschen willkürlich absehende Reflektieren einen täuschenden

«Grund» geben kann. Daran ändert sich auch dann nichts, wenn «das
Sein» als Erzeugnis des «Denkens» des christlichen Schöpfergottes oder eines

spekulativen «intellectus archetypus» gedeutet wird. Die unerläßliche
Notwendigkeit einer Klärung der ontischen Relevanz des Denkens hätte sich
schließlich dem Verfasser auch von seiner eigenen folgenden Feststellung her
aufdrängen müssen: «Das ontologische Residuum in der Philosophie Kants,
das Ding an sich, konnte den ihm aufgegebenen Forderungen nicht genügen -
so wird es als eine Zuflucht des ,Dogmatismus' von Fichte aufgegeben (I,
S. 443). In der ,Zweiten Einleitung in die Wissenschaftslehre' von 1797

erklärt er, ,daß der Begriff des Seins gar nicht als ein erster und ursprünglicher

Begriff angesehen, sondern lediglich als ein abgeleiteter, und zwar durch
Gegensatz der Tätigkeit abgeleiteter, also nur als ein negativer Begriff
betrachtet wird' (I, S. 499). Wenn Schelling bald darauf in seinem ,Ersten
Entwurf eines Systems der Naturphilosophie' (1795) die Gleichung ,Sein-
Tätigkeit' aufstellt, liegt der nämliche Gedanke vor. Auch hier handelt es sich

darum, den ,Begriffdes Seins als eines Ursprünglichen' aus der Philosophie zu
eliminieren {Werke, ed. Schröter, II, S. 12-13) An die Stelle des aus sich
seienden Seins tritt die das Sein produzierende, setzende Tätigkeit. Die
Wirklichkeit soll in ihrem Entspringen aus der Freiheit begriffen werden.
Das ,Bewußtsein eines Dinges außer uns' soll, wie Fichte es ausdrückt, absolut
nichts weiter sein, als ,das Produkt unseres eigenen Vorstellungsvermögens',
und es soll gelten, ,daß wir bei dem, was wir Erkenntnis und Betrachtung der

269



Dinge nennen, immer und ewig nur uns selbst erkennen und betrachten'
(Die Bestimmung des Menschen, Werke, II, S. 239).» Wie darf man im Hinblick
auf solche Stellen noch schlicht von dem «Sein» reden, ohne seinen Sinn zu

H. Kunz

Experiment und Erfahrung in Wissenschaft und Kunst, hrsg. von Walter

Strolz. Verlag Karl Alber, Freiburg/München 1963.

Das Buch enthält folgende Abhandlungen: Josef Kolb: Erfahrung im
Experiment und in der Theorie der Physik; Jörg Klima: Experiment und
Erfahrung in der Biologie; Alfred Kuhlenkamp: Experiment und Erfahrung
in der Technik; Richard Wagner: Grundlagen biologischer Regelung;
Gerald Eberlein: Experiment und Erfahrung in der Soziologie; Werner Huth/
Paul Matussek : Experiment und Erfahrung in der heutigen Psychiatrie und
Tiefenpsychologie; Claus Pack: Das Experiment in der bildenden Kunst -
Kunst als Experiment; Albert Mirgeler: Erfahrung in der Geschichte und
Geschichtswissenschaft; Beda Allemann: Experiment und Erfahrung in der
Gegenwartsliteratur, und Walter Strolz: Die Frage nach der ursprünglichen
Einheit der Wissenschaften. Liest man diese Arbeiten nicht im Aspekt des

vom Buchtitel provozierten Vorurteils und mit der Erwartung, darin eine

Klärung der für die besonderen Gebiete vermutlich verschiedenen Begriffe
«Experiment» und «Erfahrung» zu finden, dann ist jeder Beitrag trotz aller
Differenzen vorzüglich und hält ein hohes Niveau ein. Gewiß hätte man
beispielsweise von Klima gern etwas über die Methode und Technik gehört,
mit deren Hilfe festgestellt werden konnte, daß das erste Genprodukt eine
Ribonucleinsäure ist; oder man hätte in Eberleins Arbeit gelegentlich eine
These etwas weniger apodiktisch formuliert gesehen. Aber das sind
Nebensächlichkeiten. Was jedoch nach der Lektüre des Ganzen eine (wiederum
vom Buchtitel motivierte) Art von Enttäuschung zurückläßt, ist das im Werk
Fehlende. Gerade im Hinblick aufdie Frage nach der ursprünglichen Einheit
der Wissenschaften und nach der Möglichkeit der Überwindung der
traditionellen Kluft zwischen Natur- und Geisteswissenschaften wäre es wohl
wichtig gewesen, auch die systematisch-beschreibenden Naturwissenschaften
zu berücksichtigen, innerhalb derer das Experiment einen relativ kleinen, die
Erfahrung dagegen einen breiten Raum besetzt. Das wäre nicht zuletzt
deshalb berechtigt gewesen, weil die im Sinne A. von Humboldts betriebene
«Naturforschung» zwar im öffentlichen Ansehen kaum noch eine Rolle
spielt, aber dem ursprünglichen Sinn des Erkennens näher geblieben ist als die
ausschließlich experimentellen Disziplinen, denen es anscheinend letzten
Endes mehr auf die - im Dienste der politischen Lebenspraxis über die
Technik führende - Veränderung der Natur als auf ihre Erfassung ankommt.
Ferner fehlt im Buch ein Beitrag, in welchem die verschiedenen Erfahrungsund

Experimentbegriffe zusammenfassend verglichen und gegeneinander
abgehoben worden wären. Freilich wäre das zweifellos eine außerordentlich
schwierig zu verwirklichende Aufgabe gewesen. Der Versuch des Heraus-

270



gebers, die ursprüngliche Einheit der Wissenschaften aufzuweisen, bietet
dafür keinen ausreichenden Ersatz, zumal er sich darin allzu einseitig der
Wissenschaftsauffassung Heideggers und seinem Denk- und Sprachstil
verschrieben hat. Es komme, sagt er, «für eine denkerische Erörterung der
Frage nach der ursprünglichen Einheit der Wissenschaften alles darauf an, dem
Grundverhältnis und der Grundhaltung dem Seienden im ganzen gegenüber
nachzuspüren, aus der sich die heutige Vielfalt der Wissenschaften allererst
bilden, entfalten und zu weltverändernder Wirkung gelangen konnte. Wir
vermögen vom Wesen der Sache her nicht einfach über den heutigen Stand
der Wissenschaften und die Problematik des ,Studium generale' zu reden, um
dann in die Zukunft zu blicken, sondern uns ist vielmehr das gesammelte
Hören auf die leitende Stimme der neuzeitlichen Denkbewegung aufgegeben,
deren geschichtsmächtige Antriebe erst zu dem geführt haben, was heute ist
und geschieht. Das Heutige stammt aus dem Gefüge des Gewesenen und
seiner verborgenen Anwesenheit.» Strolz zitiert Heidegger: «Wissenschaft
und gebietsmäßige Besinnung sind beide geschichtlich auf die jeweilige
Herrschaft einer bestimmten Auslegung des Seins gegründet und bewegen
sich stets im Herrschaftskreis einer bestimmten Auffassung des Wesens der
Wahrheit. » Aber ist es von vornherein ausgemacht, daß die eine Wissenschaft

tragende und leitende «Auslegung des Seins» etwas mit dem «Sein» zu tun
hat, das Heidegger aus dem «Seinsgeschick» versteht? Und was die
Auffassung des Wesens der Wahrheit betrifft, so wird man zwischen dem
Wahrheitsbegriff der Wissenschaften und demjenigen der Kunst nicht weniger
radikal unterscheiden müssen wie zwischen beiden und der Offenbarungswahrheit.

Der Notwendigkeit einer Differenzierung zwischen der Wahrheit
des Kunstwerkes und der des wissenschaftlichen und des philosophischen
Erkennens entgeht man auch dann nicht, wenn, wie Pack in seinem Beitrag
sagt, die «Welt der Kunst der der Natur gleichgesetzt» wird, oder die von
Allemann zitierte Jenssche Forderung nach einer «kognitiven Poesie», einer
«auf strengen Erkenntnisgewinn zielende Dichtung» zurecht bestehen sollte.
Denn vermutlich wäre diese kognitive Poesie noch immer nicht mit
wissenschaftlicher und philosophischer Erkenntnis identisch; oder wenn sie's wäre,
hätte sie wohl als Dichtung ihre Abdankung dokumentiert. Gewiß ist es kein
Zufall, wenn wir alle immer wieder dem Zauber der «einen», der «ersten»
und «letzten», «allumfassenden» Wahrheit, wie Strolz sagt, erliegen. Nur
sollte uns auch das nicht von der nüchternen Pflicht zur Differenzierung
entbinden. H Kunz

Maurice Gex: Eléments de philosophie des sciences. Appendice: La méthodologie

dialectique selon Ferdinand Gonseth (idonéisme). Deuxième édition.

Neuchâtel, Ed. du Griffon, 1964. In-8, 280 pages.

La Méthodologie de M. Maurice Gex a changé son titre; elle s'appelle
Eléments de philosophies des sciences, titre moins savant, mais plus accessible!

L'ouvrage a les mêmes qualités que ceux de la première édition. En plus, il y

271



a un appendice consacré à l'idonéisme de M. Ferdinand Gonseth. Un essai

d'interprétation, c'est la méthodologie ouverte, la méthodologie dialectique
au sens non marxiste du terme. L'idonéisme désigne la philosophie ouverte
de l'auteur. Une connaissance doit être «idoine» si l'on veut la dire
dialectique. Il ne s'agit plus de prétendre à une science dogmatique, mais à une
science critique, qui admet une quatrième phase: si l'hypothèse s'est vérifiée,
il s'agit de la réintégrer dans la position de départ, ce qui peut exiger une
situation transformée du départ. Toute connaissance scientifique se présente
sous trois aspects coordonnés entre eux: l'aspect intuitif, l'aspect expérimental,
l'aspect théorique ou rationnel. M. Gonseth montre que l'aspect rationnel
ne réussit pas à éliminer l'aspect intuitif ni expérimental.

La pensée de M. Gonseth nous met en garde contre les trompeuses
sécurités de l'acquis au profit d'une connaissance «ouverte».

Marcel Reymond

Johannes Messner: Das Naturrecht. (Handbuch der Gesellschaftsethik,
Staatsethik und Wirtschaftsethik.) Dritte, neubearbeitete, wesentlich

erweiterte Auflage. Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-München
1958.

Die hier (leider mit ungebührlicher Verzögerung) anzuzeigende dritte,
neubearbeitete und erweiterte Auflage dieses im Jahre 1950 erstmals erschienenen,

mit ausführlicher Bibliographie ausgestatteten «Handbuches», der
«summa» eines «grand old man», die inzwischen auch schon eine vierte
unveränderte Auflage erleben konnte, verdient die Aufmerksamkeit des

philosophisch interessierten Lesers in besonderem Maße, auch wenn dieser
sich nicht in die naturrechtliche Erörterung der modernen gesellschafts-
und staatspolitischen Probleme vertiefen möchte. Da der Verfasser die
heutige Hauptaufgabe der traditionellen Naturrechtslehre weniger in der
Darlegung der allgemeinen Prinzipien erblickt, über die in der Tradition
das Wesentliche ohnehin gesagt worden sei, als vielmehr in der angewandten
Naturrechtslehre, hatte er zwar in der ersten Auflage seines Werkes darauf
das Hauptgewicht gelegt und vor allem die Grundfragen der Gesellschafts-,
Staats- und Wirtschaftsethik behandelt. In der dritten Auflage hielt es nun
aber der Verfasser nicht nur für angezeigt, die neuen gesellschaftlichen,
politischen und wirtschaftlichen Gegebenheiten, die sich inzwischen
herausgebildet hatten, einzubeziehen, sondern im Anschluß an die ausgedehnte
Auseinandersetzung über das Naturrecht auch die Grundlagen ausführlicher
zu erörtern. Die Gesellschafts-, Staats- und Wirtschaftsethik werden in den
Büchern II bis IV zwar in umfassender Weise abgehandelt, doch beschlägt
das der «Grundlegung» gewidmete I. Buch ein gutes Drittel des 1200 Seiten
starken Bandes. Die vorliegende Begründung der traditionellen Naturrechtstheorie

ist deshalb von besonderem Interesse, weil sie bei allem grundsätzlichen

Festhalten an der traditionellen Linie eine originale Stellung bezieht,
die heutigen Anforderungen Rechnimg tragen, z. B. die Verbindung zu den

272



anthropologischen Wissenschaften vor allem bedenken möchte (40 ff., 76,

106f.) und dabei in beträchtlichem Maße dem angelsächsischen Denken
verpflichtet ist (41 ; vgl. auch 293ff), und die nun weiterhin (wie ich glaube
beifügen zu müssen) aufschlußreicherweise das Fragwürdige der
naturrechtlichen Denkweise der Tradition ungewollt erst recht in Erscheinung
treten läßt. Der Verfasser betont, daß er die große Tradition, wenn auch in
deren Rahmen, fortbilden möchte. Im Zusammenhang damit bekundet er
abweichenden Auffassungen gegenüber eine nicht selbstverständliche
Aufgeschlossenheit. So sehr er der Meinung ist, daß bei Augustin, Thomas von
Aquin und Suarez, diesen «Gipfelpunkten» der traditionellen Naturrechtstheorie

(405), das Wesentliche zur Aussprache kam, so übersieht er doch die
Zeitbedingtheit dieser Ausprägungen der Lehre nicht, namentlich auch bei
Thomas. Diese Lehre fällt in die zweite, nämlich (wie ich formulieren möchte)
vorindustrielle Epoche der Naturrechtsentwicklung, die eine statische, ganz
bestimmt geprägte Sozialordnung voraussetzte, deren möglicher Wandel nie
in ihren Horizont trat; dieser Epoche ging nach Messner eine erste Hunderttausende

von Jahren dauernde Zeit des vom Tier scharf abgehobenen «homo
sapiens» voraus, in der das aus der ursprünglichen Familiengemeinschaft
hervorgewachsene Naturrecht gelebt, aber noch nicht systematisch gedacht
und ergründet wurde (330). Heute stehen wir in der dritten Periode, für
welche die aus sozialen und politischen Umwälzungen hervorgegangene
moderne Gesellschaft bestimmend ist (ebd.). So sehr diese Gesellschaft neue
Fragen und damit auch neue Antworten bedingt, so sollen doch nach
Meßner auch für sie die allgemeingültigen Naturrechtsprinzipien, die sich

aus der Natur des Menschen und der Gesellschaft ergeben, Anwendung
finden. Freilich, gerade auf Grund von Meßners Darstellung stellt sich die
Frage, ob nicht die traditionelle Naturrechtslehre richtigerweise eine sehr
radikale Umorientierung zu erfahren hätte.

Während in der Tradition, namentlich bei Thomas von Aq., aber auch
heute noch vielfach (58), die Vernunftordnung und die Einsicht in diese

stärker akzentuiert worden seien, müsse jetzt der Analyse der Seinsordnung,
in Verbindung mit den mächtig entwickelten Wissenschaften, vermehrtes
Gewicht beigelegt werden. Wir können beifügen, daß diese «Akzentverschiebung»

nötig wurde, weil die Gesellschaft in Verbindung mit dem
Vordringen von Wissenschaft und Technik und der Vervielfältigung der
Ordnungsvorstellungen fortdauernden Veränderungen unterliegt und immer
komplexer wird, so daß deren Erfassung immer anspruchsvoller und schwieriger

ist. Meßner macht sich aufschlußreicherweise in weitem Ausmaß frei
vom scholastischen Begriffsapparat, ja er sagt gar, der «Umweg»(!) über
gewisse metaphysische Probleme sei nicht erforderlich (42). Der Zentral-
begriff für Meßner sind die «existentiellen Zwecke» des Menschen, die auf
«das vollmenschliche Sein» hin angelegt seien und zugleich vom Menschen
als solche eingesehen werden könnten (40ff.). Diese «existentiellen Zwecke»
ergeben sich zunächst auf Grund einer empirischen Analyse der
unverkürzten, also z. B. nicht naturalistisch verengten Erfahrung; freilich soll es

sich im weiteren Fortgang auch um eine ontologisch-metaphysische Analyse
handeln, sofern sie nämlich dazu gelangt, bestimmte Strukturen des Mensch-

273



seins als wesenhafte und wahre zu erkennen. So sei es möglich, die in der
Natur des Menschen und der Gesellschaft «vorgezeichnete» Natur des Guten,
des sittlich und rechtlich Gebotenen, grundsätzlich in einwandfreier und
eindeutiger Weise zu erkennen. Es sollen sich so absolute inhaltlich erfüllte
oberste Prinzipien des Verhaltens ergeben, die in der Anwendung auf die in
Entwicklung begriffene und in immer neuen Konstellationen gegebene
Wirklichkeit zu Folgerungen von mehr oder weniger hinreichender Gewißheit

führen, also ein System der Gesellschafts-, Staats- und Wirtschaftsethik
ermöglichen, wie es Meßner in seinem Handbuch unter Einbezug der
verschiedensten Daten der heutigen Situation in der Tat vorlegt. Die Gewißheit
der Folgerungen wird dabei durch den komplexen Charakter der Wirklichkeit

bedingt. Je schwerer die Wirklichkeit zu durchschauen ist, um so
ungewisser muß die Anwendung der Prinzipien bleiben, und um so größeres
Gewicht erhält die sachgemäße Wirklichkeitsanalyse. So muß sich denn
Meßner in seinem Handbuch als Soziologe, Staatstheoretiker und
Wirtschaftswissenschaftler gerieren, um die Probleme auch nur in Sicht zu bringen

(wobei es sich ergeben kann, daß er da und dort nicht auf der Höhe
der heutigen Problematik ist, z. B. hinsichtlich der Gewaltentrennung, 705f.).
Gleichwohl soll es aber, auch im sozialen und politischen Bereich,
grundsätzlich eindeutige Entscheidungen geben (vgl. die Beispiele 49f., 86, und
insbesondere die Einzelerörterungen in den Büchern II bis IV). Die neuere
christliche Ethik habe sich «zu lange nur mit Allgemeinheiten» befaßt (107).
Die allgemeinsten praktischen Prinzipien, die der Verfasser als «synthetische
Urteile a priori» bezeichnet (276f.), seien in der «menschlich-gesellschaftlichen

,Grundsituation' der Familiengemeinschaft» aufzuspüren (54, 274ff.,
295, 302ff.). Hier entstehen diese Prinzipien und werden dann allmählich in
ihrer allgemeinen Tragweite und unbedingten Gültigkeit eingesehen (mit
Kant zu reden : sie fangen also mit der Erfahrung an, entspringen aber nicht
aus ihr). Da die Familie ein ursprüngliches menschliches Sozialgebilde sei,
ohne das es keine eigentlichen Menschen gegeben habe, sei damit auch der
allgemeinmenschliche Charakter der abgelesenen praktischen Prinzipien
erwiesen, die auch in aller Zukunft keiner Änderung unterworfen sein
könnten. So sehr auch nach Meßner die letzte Gewißheit des Naturrechts nur
aus der natürlichen und dann vor allem geoffenbarten Theologie geschöpft
werden kann (in der Tat, nur Gott könnte eine «lex indicans» zur wahren
«lex praecipiens» machen), so hält er doch fest, daß die obersten
naturrechtlichen Prinzipien davon unabhängig seien, also die Basis für eine
einheitliche Lebensordnung abgeben, die den Gottesglauben und das Christentum

nicht voraussetzen (81ff., 112ff., 116ff., 417). Allerdings greift Meßner
doch nicht selten in der Erörterung der Einzelprobleme darauf zurück; auch
das Lehrstück der «Erbsünde» wird ausgiebig bemüht. Ferner kommt der
Dogmatismus, der mit einem letztlich christlichen Naturrecht nun einmal
unvermeidlich verknüpft ist, in vermittelter Weise zur Geltung, sei es auch nur
in der Weise, daß nicht nur sittliche Menschen, sondern Vertreter des

Christentums auf die Gesellschafts- und Staatsgestaltung Einfluß und dann eben

entsprechenden Einfluß nehmen sollen, womit die Abwertimg anderer nicht-

dogmatischer Auffassungen doch wohl immer verbunden ist.

274



Gewiß wird man Meßners Analyse der Menschennatur, die einem breit
fundierten « common sense» entspricht, weitgehend folgen können. Nur scheint
er mir nicht dargetan zu haben, daß das «Gute» im Menschen so eindeutig
vorgezeichnet ist, wie er unterstellt. Gerade die stärkere Betonung der
Seinsordnung und des Empirischen, zu der er sich heute gedrängt sieht, kann dies
nicht leisten; im Gegensatz zu metaphysischen Setzungen, die zwar nicht
ausgewiesen werden können, das Absolute aber schon enthalten, so daß es

ihnen dann entnommen werden kann. Das Verhältnis von anthropologischen

Wissenschaften einerseits und Ontologie bzw. Metaphysik anderseits,
die er doch nicht verabsolutieren möchte, bleibt m. E. ungeklärt (vgl. z. B.
betreffend das Verhältnis von Sozialphilosophie und Soziologie 141 ff.).
Was Meßner unter Ontologie und Metaphysik versteht, wird nur gelegentlich

kurz und unzureichend expliziert (z. B. «Grund und Wesen der
übersinnlichen Wirklichkeit» 370). Auf zuverlässige Kriterien, die es erlauben
würden, bestimmten empirischen Zügen ontologische bzw. metaphysische
Dignität zuzulegen und die daraus abgelesenen Handlungsprinzipien mit
der Gloriole des Absoluten zu versehen, bin ich nirgends gestoßen. Kann
aber zwischen Empirie und Ontologie bzw. Metaphysik nicht scharf
geschieden werden, so ist zwischen den verschiedenen, eben doch unterschiedslos

empirisch festgestellten Zügen keine wesenhafte Rangordnung nachzuweisen.

Die scheinbar wesenhaften Züge können folglich keine absoluten
Prinzipien begründen. Diese sind dann entweder inhaltlich erfüllte und
deshalb dogmatische Behauptungen oder beliebig verwendbare Blankette
(bzw. «Leerformeln», wie sie Ernst Topitsch neuestens bezeichnet hat).
Diesen Einwand gegen die Naturrechtslehre scheint mir Meßner nach wie
vor nicht ausgeräumt zu haben. Die absolute Geltung inhaltlicher praktischer
Prinzipien wird auch fragwürdig mit Rücksicht auf die von Meßner so sehr
betonte Entwicklung des sittlichen Bewußtseins («die nie ruhende dynamische
Kraft des Naturgesetzes» 92f., vgl. auch 104f., 176f., 213, 222ff. u. ö.).
Es ist wohl einzusehen, daß mit einer solchen Entwicklung ein Rückfall auf
frühere Stufen (was einen Zerfall des Menschen selbst einschließt) unvereinbar,

nicht aber, daß damit absolute Prinzipien vereinbar wären, die auch alle
Zukunft ein für alle Mal vorwegnehmen würden. Zwar gehen in alle Normen,
die der Mensch immer im Vorgriff auf Künftiges ausarbeitet, auch konstante
Züge ein, die die «Natur» des Menschen ausmachen; aber da der Mensch
ein sich selbst gegebenes Wesen ist, das sich nicht selber erzeugt, können keine
absoluten Konstanten formuliert werden. Wenn en passant eine luftige Spekulation

erlaubt ist: Mit der Preisgabe bestimmter (vermeintlich absoluter)
Konstanten könnte zwar eine Preisgabe des Menschen verbunden sein; aber

warum sollte der Mensch sich nicht selber einmal übersteigen, so wie (die
Richtigkeit der Deszendenzlehre vorausgesetzt und metaphorisch formuliert)
das Tier auch einmal sich selbst auf den Menschen hin überstiegen hat? Die
fragwürdige Unterscheidung zwischen (empirischer) Wissenschaft und
Ontologie bzw. Metaphysik zeigt sich auch darin, daß Meßner die
anthropologischen Wissenschaften, die er so hoch schätzt, seltsamerweise auf so

etwas wie äußere Erfahrung zu begrenzen scheint. Demgegenüber ist zu
sagen, daß z. B. gerade die Bestimmung des Sozialen, das Meßner sog. onto-

275



logisch-metaphysisch, d. h. sozialphilosophisch ergründen möchte, im Weg
einer empirischen Analyse, wie sie einer unvoreingenommenen Soziologie
obliegt, zum Kern führt, indem das Soziale als ein strukturiertes Gefüge von
aktualisierbaren objektivierten Verhaltenspotentialitäten aufgefaßt wird,
was die Rollentheorien vom Sozialen richtigerweise visieren und deren Meß-
ner mit keinem Wort gedenkt. Statt dessen operiert er in einer empirisch
(auch introspektiv!) nicht belegten Weise mit einem recht vagen Begriff der
Gesellschaft als einem «überindividuellen Sein» (22, 150ff.). Ich kann mich
des Eindrucks nicht erwehren, daß die Ontologie und Metaphysik, wie sie
Meßner betreibt, einen unkritischen Empirismus darstellen. In Dimensionen,
die den Einzelwissenschaften entzogen sind bzw. von ihnen einfach nicht
oder noch nicht bearbeitet werden (jedenfalls zur Zeit in großem Ausmaß
nicht, freilich mit Ausnahmen, z. B. in der Psychopathologie) und die dann
philosophische wären, kommen wir erst, wenn wir die innere Erfahrung in
ihren verschiedenen Richtungen reflexiv durchforschen oder (wie wir auch

sagen können) wenn wir transzendentalphilosophisch in einem weitesten
Sinne verfahren. Natürlich verfahrt auch Meßner faktisch reflexiv, sofern
sich Wesentliches nur der reflexiven Analyse der inneren Erfahrung
erschließt. Aber dieses primär philosophische Verfahren wird von ihm nicht
expliziert. Was Meßner als Ontologie und Metaphysik in Anspruch nimmt,
besteht im Bereich der menschlichen Wirklichkeit, insbesondere der Praxis,
m. E. richtigerweise darin, daß wir integrale Empirie betreiben, auch das

Innere, z. B. die nur introspektiv in ihrem eigenen Sein zu erfassende Praxis,
mit einbeziehen. Gewiß werden wir in einer solchen Analyse zur Idee von
Normativem und Direktivem überhaupt kommen und selbst den Bezug auf
ein freilich nicht faßbares «Absolutes» voraussetzen müssen, ohne das aller
Ernst der Praxis vorbei wäre und diese sich in Willkür und Spielerei auflösen
müßte. Auch werden wir heute den Menschen als ein immer mehr sich selbst
verwirklichendes und sich selbst bestimmendes Wesen erfahren und dies aus
der reflexiv feststellbaren Struktur des Menschen sogar verständlich machen
können. Bezogen darauf und auf die zwar strukturierte, aber nie voll zu
erschließende, also nicht mit absoluten Strukturen ausgestattete Wirklichkeit
ergeben sich Handlungsprinzipien, die mit einem gewissen Fundus sittlicher
Überzeugungen grosso modo übereinstimmen, aber nicht als absolute
überschwänglich gedeutet werden können, deshalb weite Spielräume und
Wandlungen offenlassen. Weil alle obersten Prinzipien auf ein «Absolutes»
abzielen, gibt es ein Gemeinsames im ernsthaften Streben nach zwar nicht
absoluten, aber menschlich vertretbaren und akzeptablen Normen. Das
Wesentliche ist dann die als sinnvoll zu unterstellende vernünftige und ernsthafte

Auseinandersetzung über das jeweils Richtige. Dies ist, wie mir scheint,
der bleibende Kern der Thomasischen (nicht Thomistischen) Lehre:
vernünftiges Handeln gemäß dem «dictamen rationis», das die «collatio
multorum» voraussetzt und die Sachstrukturen erforscht; nur sind die
Sachstrukturen nie als absolute auszuweisen, sondern sie bleiben unhinter-
treiblich in je verschiedenem Grade relativ und ungewiß.

Meßner's Buch ist zweifellos ein schönes Beispiel für eine solche geforderte
vernünftige Auseinandersetzung. Wer sich über gesellschafts-, Staats- und

276



wirtschaftsethische Probleme unterrichten will, greift mit Vorteil zu Meßner's
Handbuch. Denn hier findet er eine Fülle von Daten, möglichen Gesichtspunkten

und nützlichen Analysen. Nur ist es bei einer traditionellen
Naturrechtslehre, mag sie noch so fortschrittlich und aufgeschlossen sein,
unvermeidlich, daß immer wieder die Diskussion autoritativ vorzeitig abgebrochen
wird, wenn vermeintlich absolute Naturrechtsprinzipien in die Quere kommen

(so z. B. hinsichtlich des Privateigentums, bei dem in so großem Ausmaß
schlicht Unausweisbares nun einmal legalisiert ist und wo Meßner m. E.
selbst hinter die kritische Haltung von Thomas von Aq. zurückfällt; in bezug
auf die Familie, vor allem auch die Familienerbfolge, 496f., sowie die
Erörterung der Berufsgemeinschaften, 512 ff., die Mitbestimmung, 974 und die
Selbstverwaltung der Wirtschaft, 1031 ff.). Hier wird auch die große, immer
noch andauernde Gefahr des Naturrechtsdenkens deutlich. Statt sich auf
unvoreingenommene Diskussion einzulassen, wird Vorläufiges und Relatives
in Absolutes verwandelt. Gewiß geht Meßner sehr vorsichtig zu Werke, aber
er hat jene Gefahr zu wenig hervorgehoben und sie auch für sich selbst nicht
ausschalten können, und die unkritischen Leser werden ihn ausbeuten. Die
Geschichte des traditionellen Naturrechts ist stark durch konservative
Tendenzen gekennzeichnet, die die etablierten Ordnungen verabsolutieren.
Die Geburt der Menschenrechte, d. h. die Entfaltung des modernen
Menschen, ist jedenfalls nicht dieser Tradition, sondern dem sog. rationalistischen
Naturrecht zu verdanken, das zu Ende gedacht alle vermeintlich vorgezeichneten

und absoluten Ordnungen beiseite geschoben hat. Hans Rvffel

Gottlieb Söhngen: Analogie und Metapher. Kleine Philosophie und Theologie

der Sprache. Verlag Karl Alber, Freiburg/München 1962.

Den Untertitel dieser Schrift - «Kleine Philosophie und Theologie der
Sprache» - muß der Rezensent sehr ernst nehmen, wenn er nicht das

Anliegen des Verfassers restlos verkennen will. Der Schwerpunkt der Darlegungen
liegt inhaltlich ganz auf der theologischen Problematik, während die
formalphilosophische zu ihrer Erhellung dient. Das Grundthema, das diese
Abhandlung durchdringt, bildet der Prolog zum Johannesevangelium. «Aus
dem Werk der Schöpfung durch das Wort des Schöpfers folgt das Gewortet-
sein der Welt. Und von diesem Wort hat alles Seiende sein Licht und
Leben, hat es, daß es «gelichtet» ist, wie wir heute gern sagen. Vom Wort her
kommen alle Dinge, der Schöpfer hat sie bei ihrem Namen gerufen, und sie

waren und sind zur Stelle — was wunder, daß die Dinge sich auch von uns
Menschen beim Namen rufen lassen, daß die Dinge auf Wort und Namen
angelegt und ansprechbar und so erst recht Gegenstände sind, erst recht unsere
Welt, die eine Welt in Sprache ist, bedeutet!» (S. 101). Von diesem wuchtigen
theologischen Ansatz her gelingt es durchaus, alles Reden und alles Artikulieren

von Worten in einen metaphysischen Bezug zu setzen; selbst die rein
logisch-formalen Strukturanalysen der Sprache gewinnen einen Glanz,
der nüchterner philosophischer Besinnung abgeht. Geht man von ihr aus,
stellt man fest, daß hier am scholastischen Leitfaden der «analogia entis»

277



weitergedacht wird im Sinne einer «analogia nominum» (S. 58), so daß in
der Analyse der Struktur der Sprache und des tieferen Sinnes der Metapher
die Möglichkeit aufschimmert, das Geheimnis des göttlichen Schöpfungsprozesses

«analogisch» aufzuschlüsseln.
Der Verfasser kennt die Einwürfe der Philosophen, denen er über alle

konfessionellen Schranken hinweg ein geneigtes Ohr schenkt. Wenn auch
Kant, Hegel, Luther neben Thomas von Aquino und Augustinus bejahend
genannt, gleicherweise katholische und evangelische Theologen zitiert und
angehört werden, so möchte man sich fast wünschen, der Verfasser wäre auch
auf die Sprachphilosophie Hamanns oder auf das Problem der indirekten
Mitteilung Kierkegaards oder auf Wittgensteins Sprachsezierung
eingetreten. Das soll nicht bedeuten, daß er dies «auch noch berücksichtigen
hätte sollen» - doch hätte es die theologische Diskussion noch belebter
gestaltet. Untergründig spürt man bei aller Offenheit für die Positionen hüben
und drüben der philosophischen und theologischen Schulen das unerschütterte
scholastische Schema einer doppelten Welt, wobei die gedachte in sich die
Züge der realen tragen soll und das Verbindende, Analogie-Stiftende, die
umfassende Ordnung darstellt.

Über diese Voraussetzung muß man sich bei dieser Sprachphilosophie
und -theologie im klaren sein. Die biblischen Gedanken der «Ebenbildlichkeit»

und der «Spiegelbildlichkeit» des menschlichen Lebens scheinen von
der Offenbarung her diese Philosophie der Analogie zu stützen. Selbst Kant
vermag seine Hochachtung vor dem teleologischen Gotteserweis nicht zu
unterdrücken, scheint doch die vollständige Einheit der Totalität der Zwecke
jenes Ideal der reinen Vernunft am deutlichsten auszudrücken, nach welchem
ein göttlicher Intellekt entworfen werden könnte. Doch bei aller Achtung
vor theologischer Spekulation sollte der transzendentale Sinn der «ordo»
bewahrt bleiben, so daß nicht schon jede menschlich erkannte und letztlich
menschlich gestiftete Ordnung «Analogie» des GötÜichen sein muß. Dies
bezieht sich auch aufjene Ordnungen, die wir in den Sprachen wahrnehmen.
So klafft doch ein Abgrund zwischen der johanneischen Bedeutimg des

Logos, der Fleisch wurde, zu jedem geschichtlichen Sprachkörper, in
welchem heutige Wesen ihre Erkenntnisse vollziehen und sich kommunikativ
begegnen. Zudem dürfte die Erkenntnisbedeutung im johanneischen Logos
eine ebenso große Rolle als die Wortbedeutung spielen. Wir wollen uns aber
nicht in exegetischen Darlegungen verlieren. Kommen wir zur eigentlichen
Schranke, an der unsere philosophische Kritik, von dieser theologischen
Sicht her gesehen, scheitern muß.

In kenntnisreicher Art wird auf die Bibel zurückgegriffen. Wie wir aber
überall bemerken, wird sie selbst als Offenbarung nicht mehr in ihren eigenen
theologischen Grund zurückreflektiert, es sei denn dort, wo, wie in Gal. 4,
21-31, eine neutestamentliche (paulinische) Allegorie mit einem alttestament-
lichen Sachverhalt besprochen wird (S. 72f.). Sonst stoßen wir hier an eine
Grenze der Reflexion und der Darstellung. Denn letztlich ist der Ausgangspunkt

aller Darlegungen ein factum brutum, die «Gewortetheit alles Seienden».

Damit wird die eigentlich philosophische Problematik überspielt. Nur
über den scholastisch interpretierten biblischen Schöpfungsmythos gelingt

278



jene Identität von Welt und Sprache, aufder hier alles beruht. Doch «Wort»,
«Sprache» zu verbinden mit «Welt» und «Seiendem» dürfte philosophisch
nur in einer existenzialen Erörterung gelingen, wo die Angewiesenheit einer
jeden Erkenntnis von Seiendem auf Sprache in den Blick gerät. Durch einen
transzendierenden Schritt dürfte dann auch die Verbindung von Erscheinendem

und der Sprache in Sicht kommen, insofern jedes Erscheinende, das

erkannt wird, in sprachliche Artikulation «umgesetzt» werden muß.
Betreffen diese Anmerkungen die Grundlagen dieser Sprachmeditationen,

so sei freilich betont, daß die kleine Schrift gerade den Vorteil besitzt, über
die verschiedenen Funktionen der Sprache einen guten, durchaus am empirischen

Material orientierten Uberblick geben zu können. Das kann bereits
die Hauptgliederung anzeigen: 1. Vorbemerkungen über die
Grundverhältnisse des Sprechens, 2. Die logischen Funktionen der Sprache, 3. Die
ästhetischen Funktionen der Sprache, 4. Die energetisch-ethischen Funktionen
der Sprache. Besonders der 4. Teil beleuchtet Sprachprobleme, die besonders

aus der Praxis theologischer «Verkündung» und «Überzeugung»
hervorwachsen. Der Autor glaubt, daß hier noch manches zu erarbeiten ist: «Es
wäre an der Zeit, daß uns eine theologische Sprachlehre und Stilkunst
(einschließlich Stilkritik) geschenkt würde. Doch wer hat die Kenntnis der
Geschichte, wer die Einsicht in die Sache selbst und wer den Mut zur
Unterscheidung der Geister?» (S. 129). Armin Wildermuth

Jacob Burckhardt: Briefe. Band IV und V. Benno Schwabe & Co.,
Basel 1961 und 1963.

Die Bände enthalten die Briefe aus der Zeit von 1858 bis 1867 und von
1868 bis März 1875. Der vierte Band betrifft die Zeit der Übernahme der
Professur für Geschichte an der Universität Basel, das Erscheinen der
«Kultur der Renaissance» (1860) und der «Kunst der Renaissance in
Italien» (1867), d. i. die Fortsetzung von F. Kuglers «Geschichte der
Baukunst», die Burckhardt gemeinsam mit W. Lübke nach vielem Zögern und
mit der entschiedenen Erklärung weiterführte, daß er für diese Arbeit weder
vom Verlag noch von Kuglers Erben auch nur einen Heller annehme.
Dieser Noblesse entspricht, daß er sich anläßlich der Ablehnung eines Rufes
nach Tübingen und später nach Berlin von seiner Behörde ausbedang, daß sein
Gehalt nicht erhöht werde! Der fünfte Band umfaßt die Zeit der
«Weltgeschichtlichen Betrachtungen» und der «Griechischen Kulturgeschichte»,
die beide erst nach Burckhardts Tod von seinem Neffen aus den
Vorlesungsmanuskripten herausgegeben wurden. Die Zahl der Briefe hat sich gegenüber
den bisherbekannten verdoppelt,und einAnmerkungsteil von fast zweihundert
Seiten pro Band erläutert die Brieftexte dieses ebenso geistvollen wie
nüchternen, rücksichtsvollen und doch entschiedenen Briefschreibers, der - mit
G. Keller gesagt - noch die Tugend des brieflichen Freundes besaß. Und
welche Bescheidenheit gegenüber der eigenen Produktion! «Nichts auf der
Welt fürchte ich mehr als überschätzt zu werden», schreibt er an den von
ihm weit überschätzten Dichter P. Heyse. Und welches Ernstnehmen der

279



beruflichen Aufgabe - oft vor nur zwei bis drei Zuhörern und, wenn es hoch
kam, Vor zwanzig bis dreißig, den kleinen Verhältnissen Basels entsprechend.
«Ach was für ein mühseliges Semester! Freilich, ich habe das, was man hier
ein volles Collegium nennt und habe ein Gelübde getan, nie mehr auch nur
ein Blatt in die Vorlesung mitzubringen, sondern gut zu memorieren und frei
vorzutragen. Es geht.»

Mit zunehmendem Alter empfand er immer mehr das Bedürfnis nach dem
Einfachen und Stetigen. «Es ist eine wahre Wahrheit: in unserer Zeit leidet
der Autor eines auf langjährige Arbeit angelegten Werkes unverhältnismäßig.

Vor hundert Jahren waren alle sonstigen Lebensverhältnisse viel
stetiger und einfacher; man wußte: in diesem Hause, das Dein gehört und
das Du nach Belieben mit Büchern und Sammlungen anfüllen kannst, wirst
Du, wenn nichts Absonderliches eintritt, in dreißig bis vierzigJahren sterben,
nun nimm einen vernünftigen Anlauf. Wer kann das jetzt noch sagen? Der
Ortswechsel, das enge Wohnen, die Excitantia aller Art, womit unser
liebenswürdiges Säkulum so reich gepfeffert ist, die Hätz und Eile, und wer kann
sagen was noch Alles - von diesen Geschichten aus muß auch das Arbeiten
sich amerikanisieren.» Carrière machen verschmähte er wann immer sich
ihm ein Ruf nach auswärts bot mit einer geradezu ängstlichen Abwehr.
«Alle Gelehrsamkeit, aller Geist und aller Ruhm geben heutigen Tages keine
Art von Garantie mehr dafür, daß der Betreffende auch Erziehung und was
wir nennen: Denkweise habe Erkenne bei dieser Gelegenheit, wie
sehr die akademischen Höhen des Daseins bisweilen überschätzt werden, und
was dort für Sorgen und Eifersuchten nisten, ja wie dieselben mit der Höhe
der Stellung notwendig ebenfalls zunehmen und das ganze Leben verpfuschen
können. Wahrhaftig, die Beschäftigung mit dem Altertum kann in bescheidener

Lage und bei kontemplativem Hang eine beglückende sein, aber den
Kathedermenschen verklärt sie nicht immer Die Carrière ruiniert den Stoff.-
Ich meinerseits freue mich, daß ich an einer kleinen Universität bin und
außer der Universität erst noch ein baslerisches Dasein habe, in welchem ich
existiere ganz unabhängig davon, ob und wer meine Bücher gelesen hat,
meine wissenschaftlichen Ideen billigt, mein Kollege ist oder nicht.» Die
Kehrseite von Burckhardts stoischer Abstinenz, seines Mutes zum Verzicht
und seiner Lässigkeit mit Bezug auf die wenigen eigenen Veröffentlichungen,
war der unbeirrbare Wille, sein Eigenstes ungestört zur Reife zu bringen.
« Eins nur muß man wollen solange ein Atemzug vorhält : in der Beschäftigung,
die man hat und in der geistigen Richtung, die man vertritt, beständig positiv
und aggressiv vorwärts gehen. Doch habe ich mich wenigstens vom
Bücherschreiben dispensiert.» Und so wurde auch aus der Vorlesung zur Griechischen

Kulturgeschichte glücklicherweise kein akademisches Lehrbuch.
«Jetzt oder nie», schreibt er 1864 an O. Ribbeck, «will ich Aristoteles
Politica durchlesen, mit der Feder in der Hand, außerdem will von Heiden
den Catull... in meinen Schnappsack stecken. Ich bin doch einigermaßen
infiziert von jener Idee, welche einst beim Bier in der Wirtschaft gegenüber
vom badischen Bahnhof zur Sprache kam: einmal auf meine kuriose und
wildgewachsene Manier das Hellenentum zu durchstreifen und zu sehen,

was da herauskommt, freilich gewiß nicht für ein Buch, sondern nur für einen

280



akademischen Kurs ,vom Geist der Griechen'.» Aber auch diesen Lieblingsplan

hätte Burckhardt beinahe wieder aufgegeben. «Vom,Geist der Hellenen'
kann ich nur Folgendes melden: pro 1. war es eine Idee inter pocula von so

was zu sprechen! pro 2. in neuern Zeiten dachte ich: Du sammelst wenigstens
aus möglichst fleißiger griechischer Nebenlektüre so viel, daß sich daraus
in etwa zwei Jahren ein Nebenkollegium analogen Inhalts, etwa ,Kultur der
Griechen' usw. kombinieren läßt; pro 3. auch diese Rechnung der Milchfrau
ist in die Brüche gegangen, seitdem ich wirklich wieder ein paar Bände ad hoc
durchgelesen und beinebens aus Pauly und Handbüchern mich überzeugt
habe, wie rasend viel schon geleistet ist und wie ich unvermeidlich in die
Strömungen der Ideen anderer Leute hineingeraten würde. Man kann diese
Alten nicht mehr recht mit eigenen Augen lesen! Denn zu ihrer Lektüre
gehört so viel Nebenwissen, daß man eben diesen Nebenwissern anheimfällt,
wenn man, wie ich, nicht Philolog vom Fache ist.»

Bewundernswert ist auch, mit welcher Aufgeschlossenheit für jedes
Anzeichen einer originalen Denkweise Burckhardt den jungen Dilthey beurteilte,
der 1867 nach Basel berufen worden war und den er anläßlich einer
Berufungsaussicht nach Kiel der Basler Universität zu erhalten wünschte. «Denn
das Zeug an ihm ist sehr bedeutend.» «Ich kann Ihnen freilich nur im
Allgemeinen bestätigen, was Sie bereits von ihm wissen; sein Erfolg bei den
Studenten ist rasch entschieden gewesen; eine zündende Kraft geht von ihm aus,
wie das Gespräch mit ihm sofort offenbart. Er spricht nicht bloß geistreich,
sondern seine Gedanken über Welt, Geschichte, Literatur und Kunst strahlen

- das fühlt man - von einem luminösen Zentrum aus. Das Nähere aber,
worüber Sie mich fragen, kenne ich nicht, weil ich den philosophischen
Disziplinen ziemlich fremd bin und außerdem eine gewisse Scheu trage,
mich über die Wirksamkeit von Kollegen im Einzelnen zu unterrichten. »

Burckhardt rettete sich, gerade kraft der Besinnung auf das Geschichtliche,
auf einen der «sehr wenigen trockenen Felsen, zu welchen die Flut der
Zeitlichkeit nicht steigen darf, weil sie der Erkenntnis als solcher zur Zuflucht
dienen», und wenn er zur Vorbereitung seines Cursus über Griechische
Kulturgeschichte viel in griechischen Autoren las, so bestärkte ihn das in dem
Hohn «gegen unserSaeculumund dessen Prätentionen». Die «wildgewachsene
Manier», in der er sich mit dem Altertum beschäftigte, bewahrte ihn «vor
jenem publizistischen Weiterschreiben, currente calamo, vor jenem beständigen

Parieren und Stechen, jenem anspielungsvollen Stil, welcher ein Buch
binnen weniger Jahre ganz unverständlich zu machen pflegt.» Auf den
naheliegenden Einwand aber, daß Burckhardts Hochschätzimg der
Kontemplation weltflüchtig war, läßt sich am besten mit einer Bemerkung
antworten, die er über Grillparzer machte: «Ich habe mir den ganzen Grill-
parzer angeschafft und bin aus Dramen, Selbstbiographie und Aufzeichnungen

aller Art, die dieser Weltflüchtling hinterlassen, mit Staunen inne
geworden, wie nützlich und fruchtbar eine solche Zurückgezogenheit für die
Nachwelt werden kann. »

Karl Löwith

19 Studia Philosophica XXIV 281



Armin Müller: Das naturphilosophische Werk Teilhard de Chardins. Seine

naturwissenschaftlichen Grundlagen und seine Bedeutung für
eine natürliche Offenbarung. Verlag Karl Alber, Freiburg/
München 1964.

Als Grundthese dieses neuen Buches Müllers darf man vielleicht folgenden
Passus beanspruchen: «Trotz vieler Unzulänglichkeiten im einzelnen und
mangelnder philosophischer Abgeklärtheit stellt» das Werk Teilhard de
Chardins «den großartigen, bisher kaum je in gleichem Umfang
unternommenen Versuch einer einheitlich-stilgesetzlichen Durchdringung des

religiösen und des naturwissenschaftlichen Weltbildes dar, der jede bloße
Koexistenz in weitem Abstand hinter sich läßt». Außerdem vermöge dieses

Werk in unserer «geistigen Notlage» - sie bestehe in der durch Descartes

eingeleiteten Entfremdung von der Natur und im «Gefühl der Unbehaustheit»

- «ohne alle Romantik oder Verharmlosung des Naturlebendigen das

Empfinden einer kosmischen Verbundenheit neu zu erwecken. Das geschieht
durch Aufzeigung gewaltiger, dem Gefühlsmäßigen entspringender Kräfte,
die - für uns im tiefsten einfühlbar - über alle Dämonien hinweg den Kosmos
durchwalten und durchstalten». Und schließlich könne Teilhard de Chardin
in den schweren Krisen des Christentums und in dessen bevorstehender
Auseinandersetzung mit den fremden Hochreligionen — falls Teilhard de
Chardins Gedanken nicht, wie er es selber tat, christozentrisch, sondern

begrifflich unter der Leitidee des obersten Liebeswertes dargeboten werden -
behilflich sein.

Was immer es mit unserer «Entfremdung» von der Natur auf sich haben

mag: die Frage, ob nicht eine ihrer Wurzeln in der biblischen Inthronisation
des Menschen über die Natur und in der vielleicht damit zusammenhängenden

zunehmenden Technisierung liegt - diese Frage sollte im Hinblick auf
die christliche Substanz des Werkes Teilhard de Chardins zum mindesten
gestellt werden. Dann aber bleibt es, davon abgesehen, stets ein höchst
fragwürdiges Unterfangen, zwischen der Natur bzw. der modernen
Naturwissenschaft und dem christlichen Glauben sachhaltige Übereinstimmungen
zu suchen, etwa am Leitfaden der sog. «natürlichen Offenbarung». Nicht
die gewiß fatale «doppelte Wahrheit», sondern die Tatsache, daß der
wissenschaftliche und der christlich-gläubige, auf die Offenbarung bezogene
Wahrheitsbegriff auf völlig verschiedenem Boden stehen und sich schlechterdings

nicht zur Deckung bringen lassen, bildet das schwerste Hindernis
solcher Harmonisierungsversuche. Personalunionen in mannigfachen
Gestalten zwischen nüchterner Naturforschung und religiösem Glauben werden
dadurch freilich nicht verunmöglicht - Teilhard de Chardin bietet dafür
ein hervorragendes Beispiel. Jedoch erweckt gerade er das nur allzu berechtigte

sachliche Mißtrauen gegenüber dergleichen Gestalten.
In seinem Buch: Das Auftreten des Menschen (Walter-Verlag, Ölten und

Freiburg i. Br., S. 269) steht folgender Satz: «Ein überaus primitiver Mensch
hat unzweifelhaft in der Morgenröte des Quartärs in Afrika gelebt - ein
gewisser Mensch X, den zu kennen für uns höchst wichtig wäre, von dem wir

282



aber leider noch nicht das kleinste Knochenfragment besitzen.» Mir
scheint dieser Satz charakteristisch für Teilhard de Chardins «Beweisstil»

zu sein: es wird etwas dogmatisch als angeblich «unzweifelhaft» dekretiert,
wofür zwar spekulative Erwägungen, aber keine faktischen empirischen
Befunde sprechen. Hinzu kommen seine im Grenzlosen verschwimmenden,
zu bloßen Worten (Denkmöglichkeiten) oder Bildern abgesunkenen
Begriffserweiterungen - «Energie», «Evolution», «Sympathie», «Reflexion»
u. a. -, denen einerseits keine aufweisbaren eindeutigen Tatbestände mehr
entsprechen, die jedoch anderseits je nach Belieben mit einem gerade
erwünschten Inhalt bedacht werden können. Und das ganze Gedankengebäude

wird - unter dem in Wirklichkeit immer wieder preisgegebenen
Motto: nie den «Boden der Tatsachen» zu verlassen - entweder in die
unzugängliche Vergangenheit oder mit einem verführerischen Optimismus in die
ferne Zukunft entrückt, die stets beliebte Tummelplätze unverbindlicher
Spekulationen gewesen und geblieben sind.

Sonderbare Wege geht nun auch Müller. Mit vollem Recht weist er aufdie
Grenzen der darwinistischen bzw. neodarwinistischen, sich auf das
Zusammenwirken von Mutationen und Selektion stützenden Deutungen hin, deren
beschränkte Gültigkeit er im übrigen nicht leugnet. Aber statt nun die in der
Natur begegnenden Rätselhaftigkeiten zunächst - vielleicht für immer -
schlicht stehen zu lassen, greift er für ihre scheinbare Erklärung zu so

fragwürdigen Konzepten wie die magische Denk- und Erlebnisweise, das «kollektive

Unbewußte», das «überindividuelle Psychische» u. a. Gewiß gehört die
frühmenschliche magische Denk- und Erlebnisweise zu den «kaum zu
bestreitenden Tatsachen der psychologischen Forschung» (bezüglich des

kollektiven Unbewußten und des überindividuellen Psychischen liegt der
Fall freilich anders); allein dieses magische Denken hat sich als illusionär
und daher für die Erkenntnis als unbrauchbar herausgestellt. Daß es (und
die übrigen Konzeptionen) «unbedingt geeignet» ist, wie Müller meint,
«uns einen Zugang zu einer gewissen Denkmöglichkeit des Zustandekommens

der Instinkterscheinungen zu eröffnen», mag sein; nur bleiben es der
Naturforschung fremde und außerdem eben bloße Denkmöglichkeiten, die
andere angemessenere Erklärungen blockieren können. Eine in der Tat
magische Denkmöglichkeit bildet auch Teilhard de Chardins beseelte
«Innenseite der Dinge» - aber eben nur eine aller verifizierbaren menschlichen

Erfahrung (einstweilen?) entzogene Denkmöglichkeit. Sie in
Erwägung zu ziehen mag kühn und mutig sein, jedoch sichert ihr das keinen
Erkenntnisgehalt. Während die Darwinisten und Neodarwinisten oft genug
manche rätselhaften Lebensphänomene nicht zur Kenntnis genommen
haben, verschleiern Autoren wie Teilhard de Chardin und Müller sie in
ihrer Rätselhaftigkeit mit leeren Wortgebilden wie «geistartige Produktivität»,

«Innendimension», «Beseelung» u. a. - Wortgebilde, denen weder
ein Gehalt noch eine Bestimmtheit zuwächst, wenn man (wie Müller)
versichert, diese Ausdrücke seien nur «in stärkster Abschattung» oder «in
primitivster Form» auf jene Lebensvorgänge oder gar auf die anorganische
Welt anwendbar. Denn was «Innerlichkeit» wirklich ist, wissen wir einzig
und allein auf Grund der Selbstbesinnung, alles andere bleibt Spekulation -

283



was keineswegs impliziert, daß eine uns eben verschlossene «Innendimension»

nicht auch den außermenschlichen Lebewesen eignet.
Müller wird sagen, diesen «schwankenden Boden der Spekulation» zu

betreten und damit ein «Wagnis» einzugehen sei derjenige gezwungen, der
«mit Teilhard de Chardin das angestrebte Ziel einer tieferen naturphilosophischen

Deutung der Wirklichkeit mit einer echten Synthese von Natur
und Geist erreichen will». Wer jedoch im Bereich der Forschung und der
verifizierbaren Erkenntnis verbleiben will, muß auf dergleichen Ziele so lange
verzichten können, als sich nicht adäquate Methoden zu ihrer Realisierung
zeigen, mag ihn sein Herz noch so ruhlos dahin drängen. Dem transzendie-
renden Glauben wird damit keine Schranke gezogen.

Müller verkennt die Notwendigkeit der Kritik keineswegs, er macht sie
wiederholt gegenüber Teilhard de Chardin geltend; in seinen eigenen
Erörterungen ist indessen davon kaum ein Hauch zu spüren. Daß die
chemischphysikalischen und zum Teil auch die lebendigen Naturvorgänge sich
mathematisch fassen lassen, ist fraglos ein höchst erstaunliches Faktum.
Zu einer «Erklärung» lassen sich verschiedene spekulative Erwägungen
anstellen. Jedoch «von dem gedanklichen Gehalt, dem inneren Logos der
Gestaltenfülle der Kristalle» zu reden, ist nur möglich, wenn dem «Gedanklichen»

ein analogischer Sinn unterschoben wird, der mit den erfahrbaren
Gedanken gar nichts mehr zu tun hat: «alles» läßt sich dann irgendwie
«gedanklich» nennen. Was Müller als die «große Analogie des Menschengeistes

mit der Welt» bezeichnet, läuft bei ihm faktisch auf eine — nicht eben

originelle — Anthropomorphisierung der Natur hinaus. Wer die m. E. berechtigte

Überzeugung hegt, daß sich die Lebensprozesse nicht auf
kausalmechanische Gesetzlichkeiten reduzieren lassen, sollte sich heute dazu
verpflichten, auf außermenschliche Phänomene angewandte Begriffe wie
«Sinnzusammenhang», «Zielstrebigkeit», «Zweckmäßigkeit», «Wert» nur
mit größter Vorsicht und Präzision zu gebrauchen. Müller tut genau das

Gegenteil. Beispielsweise postuliert er ohne die leiseste kritische Besinnimg
«objektive Werte»; das ermöglicht ihm dann, die von Spranger - ihm ist
übrigens das Buch gewidmet - in seinen «Lebensformen» aufgestellten
«Wertgattungen» in ihrer «Bedeutung für die Biologie» auf eine Weise zu
diskutieren, die den Leser während der Lektüre gelegentlich in ein reines
Reich von Abstrusitäten entrückt. Oft genug bleibt es auch völlig dunkel,
was Sprangers Werttypen noch mit den von Müller geschilderten biologischen

Fakten zu tun haben sollen.
An sich könnte man dergleichen Spekulationen als private Angelegenheit

auf sich beruhen lassen. Allein gerade wenn man die Berücksichtigung der
ungeheuren, nicht auf Nützlichkeits- und Selektionsaspekte reduzierbaren
Gestaltenfülle und der spezifischen Gesetzlichkeiten des Lebendigen für ein
legitimes Anliegen der Biologie hält, muß man bedauern, daß es von Autoren
wie Teilhard de Chardin und Müller vertreten wird. Denn jeder nüchterne
Biologe wird von solcher kritiklosen Phantastik mit Recht nur abgestoßen und
unwillig, sich ernsthaft mit dem belasteten Thema zu beschäftigen.

Im übrigen enthält das Buch nicht etwa, wie sein Titel verspricht, eine

Darstellung des naturphilosophischen Werkes des französischen Paläontolo-

284



gen, sondern eine wirre Sammlung von Lektürefrüchten aus mancherlei
Gebieten, die ab und zu mit Auffassungen Teilhard de Chardins in Beziehung
gesetzt werden. Das zu tun fällt bei dessen bereits früher erwähnten grenzenlosen

Begriffen und der bedenkenlosen, sich auf vagste Ähnlichkeiten
stützenden Verwendung des «großen Analogieprinzips» nicht eben schwer.
So überrascht es auch nicht, wenn der Verfasser sogar noch von Nietzsches
Denken behauptet, es habe «eine auffällige Annäherung an Grundvoraussetzungen

Teilhard de Chardins vollzogen», weil Nietzsche seinen «Willen
zur Macht» als «eine ähnlich umfassende kosmische Energie» betrachte wie
der Jesuitenpater «die Energie ,Liebe'». Daß Teilhard de Chardin die Sorge

um die Zukunft der Menschheit bewegt hat und Müller sich für die Bewahrung

der so gefährdeten Natur einsetzt, soll nicht verschwiegen werden;
aber beides rechtfertigt nicht die spekulativen Exzesse.

H. Kunz

H. Binder: Die menschliche Person, ihr Wesen, ihre Gestalt und ihre Störungen.

Eine Einführung in die medizinische Anthropologie. Verlag Hans
Huber, Bern und Stuttgart 1964.

Hans Binder gehört wie Ludwig Binswanger zu den philosophischen Köpfen
unter den Schweizer Psychiatern; beide zählen zu den angesehensten
Vertretern des Faches im deutschen Sprachgebiet; beide wirkten abseits von
Universitäten, wurden durch ihre Bücher berühmt, und es ist zu bedauern,
daß ihre Ausstrahlung nicht im akademischen Unterricht unmittelbar zur
Auswirkung kam. Binder hatte sich zwar seinerzeit in Basel habilitiert und
dann ein Extraordinariat erhalten, fand aber als Direktor der Anstalt
Rheinau (Zürich) nicht mehr die Zeit zu lesen. Sein Buch, das wir anzuzeigen
haben, erschien kurz vor seinem Rücktritt vom Amt. Er ist soeben von der
Universität Zürich mit dem juristischen Ehrendoktor ausgezeichnet worden.
Diese Ehrung gilt Binders Autorität als forensischer Begutachter und als
Verfasser des Buches «Die Geisteskrankheit im Recht», das wesentlich zur
Begriffsklärung in diesem Grenzgebiet beitrug. Auch im engeren Fachgebiet
hat er überall entschiedene Beiträge zur differenzierten Beschreibung psychischer

Störungen und zum Ausbau der psychiatrischen Systematik geleistet.
Man könnte sagen, er habe sein Leben lang von allen Seiten das große
Thema des vorhegenden Werks eingekreist, sein Bild des Menschen habe
sich an diesen Detailuntersuchungen menschlicher Konflikthaftigkeit
geformt, und es habe da und dort schon aufgeleuchtet.

Der Untertitel «Medizinische Anthropologie» könnte ein falsches Bild
des Inhalts geben. «Denn es gibt selbstverständlich nur eine einheitliche

Anthropologie, welche durch die medizinischen Gesichtspunkte bloß eine
besondere Färbung erhält» (S. 12). Binders Stärke war immer seine

Universalität, seine Vertrautheit mit den lebendigen Strömungen auf allen
geisteswissenschaftlichen Gebieten, die er für das psychiatrische Denken
fruchtbar zu machen wußte. In diesem Buch liegt aber der Schwerpunkt
auf «Anthropologie» und nicht auf «medizinisch»; er liegt auf dem, was

285



Ärzte und Nichtärzte gemeinsam in den letzten 50 Jahren erarbeitet haben,
und von den 290 zitierten Autoren sind nur etwa die Hälfte Psychiater.

Die Entwicklung der anthropologischen Theorien, d.h. des Begriffs der
Person, wird von Binder in folgender Stufenfolge behandelt: Der organische,
der psychische, der vitale, der triebhafte, der geistige, der synthetische und
der anthropologische Personbegriff. Diese Anordnung entspricht ungefähr
der zeitlichen Aufeinanderfolge der entsprechenden Theorien; zugleich aber
dem Nacheinander der menschlichen Entwicklung in Phylo- und Ontogenese
und somit einem schichtweisen Aufbau der Person von unten nach oben.
(Außerhalb dieses systematischen Aufbaus stehen zwei Nebenkapitel, die den
religiösen und den soziologischen Personbegriff" darstellen.) Binder gibt also
eine kritische Auswahl und Einordnung, in der Meinung, «daß die
Anthropologie im Laufe unseres Jahrhunderts zuerst nur einzelne Aspekte des

Personhaften nacheinander erfaßt hat, wobei stets die Neigung bestand, solche
Aspekte zu verabsolutieren und dadurch ein einseitiges Bild der Person zu
entwerfen .'Nach und nach haben aber die Versuche zu einer Zusammenschau

dieser verschiedenen Aspekte und damit zu einer synthetischen
Auffassung der Person eine immer größere Rolle gespielt. Diese lassen sich
vereinen im Gedanken einer Entwicklung der personalen Steuerung durch
die verschiedenen Stufen menschlichen Lebens hindurch» (S. 237). Auch die
Psychotherapie muß nach seiner Auffassung dem Rechnung tragen: «Es ist
klar, daß eine universelle Behandlungsweise, die allen seelischen Schichten des

Menschen gerecht werden möchte, keinen der erwähnten Aspekte einseitig
verabsolutieren darf, sondern sie alle so weit berücksichtigen muß, als es die
besonderen Verhältnisse des Patienten erfordern» (S. 202).

Die gleiche Betrachtungsweise bewährt sich auch im letzten Kapitel über
die «Störungen der Person». Hier behandelt der Autor jene psychopatholo-
gischen Symptome, Welche fundamentale Züge des Aufbaus von Gesamt-
Selbst und Weltentwurf betreffen, wie Transitivismus, Appersonalisation,
Identifikation, Automatismen, Depersonalisation, Transformierimg, Spaltung,

Zerfall und Abbau der Person. Es ist die Mannigfaltigkeit und
Vielschichtigkeit der konkreten Erscheinungen und nicht die theoretische
Deduktion, welche es nahelegt, diese Zustände universell und mehrschichtig
zu interpretieren.

In seiner Art der Darstellung tritt Binder mit seinen persönlichen Ansichten
und Formulierungen möglichst hinter das zurück, was andere Autoren
vertreten und formuliert haben. Über seinen eigenen Standort läßt sich indirekt
aber doch einiges erschließen. Die Lehre Freuds wird auf zwei Seiten
dargestellt (S. 62/64) und später nochmals (auf S. 80) kurz kritisch beleuchtet,
mit einer Fußnote, daß Freuds «einmaliges Entdeckergenie» dadurch nicht
tangiert werde. Dagegen werden C. G. Jung (auf S. 116 und S. 122) zusammen
7 Seiten gewidmet und V. Frankl 5 Seiten (S. 72ff.). Es besteht kein Zweifel,
daß die Ausarbeitimg des geistigen Personbegriffs und der Welt des Geistigen
überhaupt Binders eigenstes Anliegen ist, spürbar auch an derWärme und
Eindringlichkeit der Darstellung dieses Kapitels. Das Geistige wertet er - etwa im
Gegensatz zu Klages und Scheler - als etwas schlechthin Positives, als «die
Blüte des Lebens», als Tendenz zu Sachlichkeit, Selbsthingabe, Selbst-

286



losigkeit, mitmenschlicher Liebe und zum Zusammenschluß aller Individuen
zum einträchtigen Ganzen. Es wird einzig in einem Nebensatz eingeräumt,
daß die «unterschiedlichen Ideale miteinander auch in vielfache
Konflikte geraten, wie dies bei der Mannigfaltigkeit der menschlichen
Weltaspekte nicht anders sein kann». Das Welt- und Menschenbild dieses Mannes,
der sich wie wenig andere praktisch und theoretisch mit schwersten Formen
von Neurose, Psychopathie und Kriminalität befaßt hat, ist also ein
optimistisches, getragen vom Glauben an den Sinn der Evolution und von der
Auffassung, «daß der Geist aus besonderen Anlagen des Lebens erblühe».

Es ist verständlich, daß Binder auch gegenüber den religiösen Anthropologien,

so sehr er sie würdigt, den Standpunkt der Naturwissenschaftler
einnimmt. Interessant ist seine Auseinandersetzung mit dem anthropologischen
Personbegriff i. e. S., speziell mit der Daseinsanalyse, an deren Aufbau er ja
nicht mitarbeitete, über die er aber sehr übersichtlich und prägnant referiert

- vielleicht eine der verständlichsten Interpretation dieser doch dem
durchschnittlichen Psychiater noch ungewohnten Sprache. Auch hier sucht
Binder wieder die Synthese: «Die Auslegungen im Sinne von reiner
existentieller Potentialität, von faktischen Daseinsweisen und von psychologischer
Gegenständlichkeit schließen sich nicht gegenseitig aus, sondern ergänzen
einander, da sie offenbar verschiedenen Auszeugungsstufen des Wirklichen
entsprechen» (S. 193).

C. Haffter

Wilhelm Keller: Das Selbstwertstreben. Wesen, Formen und Schicksale.
Ernst Reinhardt Verlag, München/Basel 1963.

Diese Schrift Kellers ist viel bedeutender als ihr Titel und ihre Kürze
es vermuten lassen. Sie ist ein sehr ernst zu nehmender Grundriß einer
philosophischen Anthropologie, welche die Grundlegung von Husserl und
Heidegger aufnimmt, daneben aber die aristotelische Tradition aufleben
läßt und die Einsichten von Freud mitverwertet. Wenn ich einen solchen
Katalog anführe, kann der Eindruck entstehen, als ob es sich um eine
enzyklopädische Verallgemeinerung alles dessen handeln würde, was das

gegenwärtige Denken bewegt, gleichsam um alles, was gut und teuer ist.
Davon kann keine Rede sein. Das Buch ist aus einem Guß, von einer achtungswürdigen

Klarheit und durch ein strenges methodisches Bewußtsein auf das
Entscheidende eingeschränkt. Es ist überraschend, wie eine solche Askese

noch für die kritische Stellungnahme Platz läßt.
Der unschöne, übrigens auf Lersch zurückgehende Titel verbindet zwei

wichtige Termini von Aristoteles: Arete und Entelechie. Arete meint das

volle Gelingen dessen, wozu ein Wesen nach seiner Anlage überhaupt fähig
ist; Entelechie den Vorgang, in welchem die Seele sich auf das eigene Telos
hin hält, auf das abschließende Durchlaufen des Weges, der durch die
einander in bestimmter Reihenfolge bestimmenden Möglichkeiten vorgezeichnet
ist. Im Buchtitel Kellers benennt das Wort «Selbstwert» die dem Menschen

eigentümliche Arete (Schadewaldt übersetzt sie mit «Bestheit») ; das

287



«Streben» die Stufen und Formen der Entelechie. Das Sein des Menschen
ist demnach beschreibbar in der Spannung seiner höchsten Möglichkeiten
und des Ganges ihrer Verwirklichung im faktischen Leben, mit Analyse
dessen, was sie in Bewegung hält (die Triebe), und dessen, was sie behindert
(die Triebhemmungen). Eine ungemein dramatische Geschichte in der
klassischen Form von drei Darstellern: Arete, Triebe und Triebhemmungen
in der klaren Kürze des Sichtbarwerdenlassens des menschlichen Schicksals,
wie es die klassische Form der Tragödie ebenfalls verlangt.

Arete ist spontane Arbeit des Menschen an dem Gelingen seiner besten

Möglichkeiten. Keller übernimmt von Aristoteles in produktiver Weise die
Frage, welche Art Daseinsführung die Eudaimonia, das geglückte Dasein,
am ehesten garantiert. Die Antwort lautet: solche, die am meisten nur auf
sich selbst angewiesen ist und nicht auf etwas, das an sie von außen herantritt.

Der Drang nach irdischen Gütern und nach dem, was Wohlergehen
heißt, bindet das menschliche Streben noch mehr an etwas, welches nicht
von der menschlichen Autonomie abhängig ist, als die Strebung nach Erfolg
in der menschlichen Gemeinschaft, nach Ansehen, Ruhm und Titel. Diese

hängen von denen ab, die sie gewähren oder versagen. Trotz ihrer Gefährlichkeit

spielen sie eine große Rolle im Verwirklichungsgang der eigenen
Freiheit der Seele. Man muß ständig die «Komplementarität» des Seelischen
im Auge behalten, die der determinierenden Faktoren, denen der Mensch
ausgeliefert ist, ohne über ihre An- und Abwesenheit verfügen zu können,
und die der spontanen freien Motive, deren Selbstwert nie verdunkelt wird.
Die Entdeckung und Durchforschung der Komplementarität ist einer der
großen Vorzüge des Buches. Denn Keller vermeidet jede Schwarzweiß-
Trennung. Das Streben zum Beispiel nach Vermögen, nach Behaglichkeit
und Wohlleben oder dasjenige nach Ruhm, Ansehen, Erfolg lassen sich von
der Totalität des menschlichen Strebens nicht trennen, sind nicht Faktoren,
welche die Erziehung oder im tieferen Sinne (an der Wurzel) die
Tiefenpsychologie entlarven oder ausmerzen sollen. Freiheit (Autonomie) und
Determination sind komplementär. Die exakte Formulierung dieses Prinzips

und die sorgfältige Analyse der Komplementaritäts-Gestaltungen
vereinfachen in höchstem Maße all die verwickelten Phänomene, mit denen eine
von den Entgegensetzungen ausgehende Anthropologie nicht fertig werden
kann. Es ist eine Glanzleistung der Arbeit, daß es ihr gelingt, das Zusammenspiel

der Triebe und Triebhemmungen auf vier Grundtypen zu reduzieren,
ein Unternehmen, das Hume nicht gelungen ist und das weder die klassische
Trieblehre Freuds noch die viel weniger konsequente Lehre seiner Schüler
überhaupt zuläßt. Es soll nur nebenbei bemerkt werden, wie sehr diese
Methode unseren an den modernen Naturwissenschaften orientierten
Bedürfnissen entspricht: entgegengesetzte Phänomene nicht als Widersprüche
stehen zu lassen, auch nicht sie dialektisch verbinden zu wollen, wie Hegel
und der Marxismus, sondern sie gerade in ihrer wesenhaften Ergänzungsfunktion

anzuerkennen und damit ihre genetische Mannigfaltigkeit an einem
Leitfaden zu ordnen.

Die zweite Hälfte des Buches, die Abschnitte VII und VIII, sind dieser

Ordnung gewidmet. Die Aufgabe ist analog der, die Aristoteles sich in der

288



Nikomachischen Ethik gestellt hat. Nur müssen jetzt die verschiedenen

Verhaltungscharaktere in der Komplementarität des Selbstrealisierungs-
strebens und aus der ihm wesensmäßig zugehörigen Hemmung katalogisierbar

und verstehbar gemacht werden. Es handelt sich nicht um eine Morallehre

im vulgären Sinne. Für Aristoteles bildet die Ethik die Darstellung
dessen, wie der Mensch gewohnt ist, in seiner Welt (Selbstwelt, Mitwelt,
Dingwelt) zu wohnen. Treu seinem Prinzip legt Keller die vier Typen der
Strebungsgruppen zu Grunde. An ihnen untersucht er die Wirkungen der
Triebhemmungen, die aus derselben Quelle stammen wie die Triebe auch -
und nicht ein Versagen bedeuten (wenn auch in der Beschreibung sich
Ausdrücke mit einer pejorativen Spitze nicht immer vermeiden lassen). Die
verschiedenen Grade der Teilnahme der eigenen und der Fremdfaktoren in
der Bildung dessen, was wir den menschlichen Charakter nennen, ermöglichen
eine gleichsam mathematische Übersichtlichkeit. Die nüchterne, unparteiische
Sachlichkeit Kellers ist sehr wohltuend; sie erreicht eine Stufe der Exaktheit,
die gerade in der Untersuchimg von Charaktereigenheiten sonst schwer zu
gewinnen ist. Aristoteles sucht die einander zugehörigen extremen Formen auf,
wie zum Beispiel Verschwendungssucht und Geiz. Er findet die Arete in der
Mitte. Diese Mitte-Betrachtung hat zwar eigene Voraussetzungen; sie bleibt
jedoch nicht ohne Willkür. Davon ist bei Keller keine Rede; eher schleicht sich
eine Monotonie der Berechenbarkeit ein, wodurch die spontan-existentielle
Selbstentscheidung, die «dianoetischen Tugenden» verdeckt werden. Zur
Entschädigung bereitet sich eine pragmatische Ethik (wohl auch eine existentielle

Pädagogik) vor, die beide ihre Fundierung in Heideggers Fundamental-
ontologie bewahren, aber sonst sich nur aufdem Felde der Erfahrung bewegen.

Besonders fesselt die einfache Disposition des Buches, die offene Gedankenführung,

die jeden Schritt nachvollziehen läßt, die schmucklose, aber
dadurch noch klarere Formulierung und die Sicherheit, die nur eine
langjährige, in Vorlesungen wiederholte Durcharbeitung des Materials geben
kann. Alle Einsichten sind erarbeitet, aber am Ende ist die Arbeitsschwere
aus der Darstellung gewichen. Sie bieten viele Anknüpfungspunkte für
eine freudig erwartete Weiterführung. pfz. Szilasi

Horst-Eberhard. Richter: Eltern, Kind und Neurose. Psychoanalyse der
kindlichen Rolle. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1963.

Das zentrale Thema des Buches ist die sehr differenzierte Darstellung der
durch die affektiven Bedürfnisse der Eltern bestimmten Rollen des Kindes
in der Familie. Im Anschluß än E. L. und R. E. Hartley versteht Richter
unter der kindlichen Rolle das «strukturierte Gesamt der imbewußten
elterlichen Erwartungsphantasien insofern diese dem Kind die Erfüllung
einer bestimmten Funktion zuweisen». «Als maßgeblich für den pathogenen
Einfluß der Eltern auf das Kind» fungieren «die unbewußten elterlichen
Phantasien In diesen Phantasien drücken sich affektive, auf das Kind
gerichtete Erwartungen aus. Das strukturierte Gesamt dieser Erwartungen
ergibt die Festlegung einer bestimmten ,Rolle' für das Kind, wobei ,Rolle'

289



in einer gegenüber dem sozialpsychologischen Rollenbegriff engeren Definition

gefaßt wird. Die Vorschrift der Rolle entspringt dem elterlichen Bedürfnis,

sich der Hilfe des Kindes bei der Austragung eines eigenen Konfliktes zu
bedienen. In seiner Rolle soll das Kind entweder einen anderen Partner -
zumeist aus der Kindheitsgeschichte der Eltern - oder einen Aspekt ihres
eigenen Selbst repräsentieren. Welche der beiden Erwartungen in den Eltern
bestimmend wird, ergibt sich daraus, ob sie auf das Kind eine ,Übertragung'
oder eine ,narzißtische Projektion' vollziehen. Die allgemeine Repräsentanz,
die dem Kind auferlegt wird - also entweder eine Objekt-Repräsentanz oder
eine narzißtische Repräsentanz - ist ein maßgebliches Merkmal seiner Rolle.
Es bleibt aber die Aufgabe, zu untersuchen, in welcher speziellen Variante
das Kind im einzelnen Fall die Repräsentanz realisieren soll. Aber auch die

genaue Kenntnis aller Merkmale der dem Kind seitens der Eltern unbewußt
vorgeschriebenen Rolle wird erst durch die zweite Frage fruchtbar: Wie setzt
sich das Kind mit der ihm zugedachten Rolle auseinander?»

Es wäre vielleicht zur Vermeidung von Mißverständnissen am Platz
gewesen, diesen Rollenbegriff nicht nur vom Hartleyschen sozialpsychologischen,

sondern auch von jenem andern ausdrücklich abzuheben, der die
«objektiven», von den naturhaften (Geschlecht, Alter) und sozialen Gegebenheiten

(Stellung, Beruf usw.) bedingten mitmenschlichen Rollen begrenzt.
Daß Richter diese Unterscheidung unterlassen hat, schmälert freilich seine

hervorragende Leistung in keiner Hinsicht. Es ist ein reiner und seltener
Genuß, seine klaren, subtilen, vorsichtigen, nirgends simplifizierenden
Erörterungen und nicht zuletzt auch die ungemein anschaulichen, detaillierten

Analysen der mehrheitlich über mehrere Jahre verfolgten Fälle zu lesen.

Er referiert zunächst kritisch die über die neurosefördernden Elterneinflüsse
auf das Kind vorliegenden «Hypothesen der klassischen tiefenpsychologischen

Systeme» (Freud, Jung, Adler, Schultz-Hencke) und vermittelt einen
ausgezeichneten Eindruck von den neueren einschlägigen, vor allem auch in
der amerikanischen Literatur vertretenen Anschauungen einschließlich der
von Kulturanthropologie, Zwillings- und Hospitalismus-Forschung und
Familiensoziologie ausgehenden Einflüsse. Dann folgen die eingehenden
idealtypischen Schilderungen der Genesen, Merkmale und traumatischen
Bedeutungen der verschiedenen Rollen: das Kind als Substitut für eine
Eltern- und Geschwisterfigur und als Gattensubstitut, als Abbild des
elterlichen Selbst schlechthin, als Substitut des idealen und des negativen
(elterlichen) Selbst und als «umstrittener Bundesgenosse». Von der Substitution
des negativen, zumeist unbewußten (verdrängten) Elternaspektes von Seiten
des Kindes («Sündenbock-Projektion») sagt Richter zusammenfassend: der
traumatische Effekt wäre nicht zureichend beschrieben, «würde man nur die
Natur des kindlichen Triebkonfliktes - provoziert durch eine eigenartige
Mischung von Verführung und Strenge im elterlichen Verhalten -
hervorkehren. Es erscheint wiederum zum vollen Verständnis erforderlich, sich -
,ich-psychologisch' - die Beziehung zwischen elterlichem und kindlichem
Unbewußtem unter dem Aspekt einesDialoges vorzustellen. Dann erkenntman
genauer, daß Eltern und Kinder eben nicht nur durch ihrer beider
Triebschicksal aufeinander bezogen sind, sondern daß das Kind einen durchaus

290



komplexen Aspekt des elterlichen Selbst-Bildes aufgebürdet bekommt und
diese Forderung auch so zu verstehen' pflegt, wie sie ,gemeint' ist. Das Kind
,lernt', daß es kein autonomes Selbst entwickeln darf, sondern nur ein solches,
das gleichzeitig zum elterlichen Selbst gehört. Internalisiert das Kind die
Rolle, dann bleibt sein Ich-Ideal bzw. Über-Ich die persönliche Stimme des

Vaters oder der Mutter. Dann kommt es von der Phantasie nicht los, in allem
Fühlen, Denken und Handeln aufdie betreffende Elternfigur bezogen zu sein,
aber eben in der speziellen Struktur dieser Rolle Die Elternfigur kann
ohne das Kind, dieses ohne jene nicht leben. Der Vater - oder die Mutter -
kann sein positives Selbst-Bild festhalten, solange das Kind ihm das negative
abnimmt. Das Kind wiederum kann sein Schlecht-Sein nur ertragen, weil
seine ,and ere Seite' von der ,guten' Elternfigur ausgefüllt ist.» Abschließend
zeigt der Verfasser die Gültigkeitsgrenzen des von ihm konzipierten Modells
der Eltern-Kind-Beziehung und die möglichen, hier nicht mehr mit
klinischem Material belegten Nachwirkungen der kindlichen Rollenproblematik
im Erwachsenenalter.

«Übertragung» und «narzißtische Projektion» sind also die beiden
unbewußten Mechanismen, mittels derer die Eltern ihren Kindern die verschiedenen

pathogenen Rollen aufzwingen. Was die beiden Begriffe meinen, ist
dem Resultat nach klar und von Richter durch differenzierte Deskriptionen
überzeugend dargelegt worden. Gleichwohl wäre es an der Zeit, sich zu
fragen, was nun bei der Übertragung und der narzißtischen Projektion - die
zwei Ausdrücke sind ja bloße Bilder - eigentlich geschieht und wie die daraus
resultierenden «illusionären Wahrnehmungen» möglich werden. Gehalt,
Niveau und Gründlichkeit des vorliegenden Buches lassen von seinem
Verfasser eine fundierte Auskunft erwarten.

H. Kunz

David Rapaport: Die Struktur der psychoanalytischen Theorie. Versuch einer

Systematik. Ernst Klett Verlag, Stuttgart o. J.

Diese ausgezeichnete, von Marianne von Eckardt unter Mitwirkung des

Autors vortrefflich übersetzte Abhandlungbemüht sich miteindeutigemErfolg
um eine logisch und methodologisch geklärte Durcharbeitung der
psychoanalytischen Theorie, so wie sie sich in erster Linie aus den Schriften Freuds
mehr oder weniger präzis abstrahieren läßt. Ausführlicher sind daneben
noch die Arbeiten Hartmanns und Eriksons berücksichtigt worden, nicht
dagegen die älteren deutschsprachigen methodologischen Diskussionen. Der
maßgebende Gesichtspunkt für den Beweis der «Richtigkeit» der Theorie
bleibt anscheinend für Rapaport das Experiment, obwohl er sagt: «Der
größte Teil des experimentellen Beweismaterials für die Theorie ist dubiös
Die überwältigende Mehrzahl der Experimente, deren Aufgabe es sein sollte,
psychoanalytische Lehrsätze zu testen, verraten einen schreienden Mangel
von Interesse an der Bedeutung der von ihnen einer Prüfung unterzogenen
Lehrsätze innerhalb der Theorie der Psychoanalyse. Aufdiese Weise haben die
meisten ganz entschieden nicht gemessen, was sie zu messen vorgaben; was

291



die anderen anbelangt, so bleibt unklar, ob sie es getan haben oder nicht.
Selbst wo die Ergebnisse eine von der Psychoanalyse behauptete Beziehung
zu bestätigen scheinen, haben die Versuche gewöhnlich nur eine analoge
Beziehung auf einer hohen Stufe der Hierarchie der psychologischen Organisation

geprüft. Das heißt nun nicht, daß all diese Experimente als bestätigendes

Beweismaterial wertlos wären, sondern nur, daß es bei unserem heutigen
Wissensstand nicht klar ist, was sie bestätigen - oder ob sie überhaupt etwas
bestätigen». Indessen wäre einmal zu überlegen, ob die Anwendbarkeit des

Experiments innerhalb des von der Psychoanalyse thematisierten Bereiches

aus zwingenderen als den von Rapaport selbst mit Recht angeführten
Gründen nicht sehr begrenzt bleiben muß und deshalb auch es, das Experiment,

in die «unheilige Allianz» gehört, in welche der Verfasser nur die
« Meßwut» und die «Axiomwut» einbezogen hat. In der heutigen Psychologie,
meint er, scheine «die Meßwut eine unheilige Allianz mit der Axiomwut
eingegangen zu sein und zusammen könnten die beiden die Psychologie
durchaus zur Stagnation verdammen».

Rapaport faßt den durch alle Veränderungen konstant gebliebenen Kern
der «allgemeingültigsten Konzeptionen» der Psychoanalyse (ihres spezifischen

Gehaltes entkleidet) in folgenden Sätzen zusammen: «a) Menschliches
Verhalten ist weder nur erlernt (durch wiederholte Erfahrung eingeprägt)
noch ist es vorgeformt und entfaltet sich nur im Laufe eines ,Reifungsprozesses'.

b) Menschliches Verhalten entwickelt sich gemäß dem ^rund-
plan' (Erikson) eines epigenetischen Prozesses (wobei die Libido- und die
Ich-Entwicklung spezifische Aspekte dieses Prozesses sind) durch eine Reihe
Entwicklungskrisen, deren Lösung ebensosehr von den Lösungen
vorausgegangener Krisen wie von den umgebungsmäßigen (sozialen) Vorkehrungen
abhängt, die ihm entgegenkommen (Freud, Hartmann, Erikson, Kardiner,
Sullivan), c) Die Gesetze der Epigenese, deren Ausdruck in der
Gesamtperspektive des individuellen Lebenskreises dem ,Grundplan' entspricht,
finden ihren kurzfristigeren Ausdruck in der Regulation allen Verhaltens und
aller Erfahrung durch intrapsychische Motivationen und Strukturen. Die
entscheidenden Regulationen sind unbewußt, d) Die Regulation von
Verhalten und Erfahrung durch Motivationen und Strukturen umfaßt : 1.

Grundspannungen (Motivationen) innerhalb des Organismus, die nach Entlassung
streben und zu diesem Zweck Erfahrung und Verhalten organisieren.
2. Durch Evolution gegebene Grundstrukturen, die einerseits als Garanten
für die Angepaßtheit und Anpassung des Organismus an die Umwelt dienen
(Hartmann, Erikson), andererseits als Mittel, um die im Organismus
vorhandene Spannung aufrechtzuerhalten, zu steigern und abzuführen; sie

organisieren Erfahrung und Verhalten zu diesem Zweck. 3. Differenzierung
sowohl der Spannungen (Motivationen) wie der Strukturen, in einer Weise,
daß die Matrix der Differenzierung Seite an Seite mit deren Ergebnissen
weiterbesteht, obwohl ihre Manifestationen stets durch diese
Differenzierungsergebnisse moduliert werden. 4. Diese Differenzierung wird sowohl
durch die epigenetischen Gesetze wie durch die umweltmäßigen (sozialen)
Vorkehrungen determiniert, die dazu bestimmt sind, die epigenetische Krise,
durch die die betreffende Differenzierung zustande kommt, zu bewältigen;

292



die Differenzierungsergebnisse werden zuweiteren Garanten für dieAngepaßt-
heit und Anpassung des Organismus an die Umwelt.» Im übrigen gesteht
Rapaport, «die allgemeine Theorie - weit entfernt davon, ein festverwurzeltes
Dogma darzustellen - ist ein heimatloses Wesen, vielen unbekannt, von einigen
bemerkt, und nur wenigen wohlvertraut. » rr jr

Friedrich Sander /Hans Volkelt: Ganzheitspsychologie. Grundlagen, Ergebnisse,

Anwendungen. Gesammelte Abhandlungen. C. H. Beck'sche

Verlagsbuchhandlung, München 1962.

Hans Volkelt: Grundfragen der Psychologie. G. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung,

München 1963.

Felix Krüger, der Nachfolger Wundts auf dem Leipziger Psychologie-
Lehrstuhl, ist der Begründer der sog. Ganzheitspsychologie. Seine wesentlichen

Abhandlungen hat Eugen Heuß vor 10 Jahren in einem Band (Zur
Philosophie und Psychologie der Ganzheit) gesammelt herausgegeben. Wie
immer man zu ihr stehen mag: sie hat in die Schulpsychologie eine Bresche

geschlagen, wodurch diese für die unmittelbaren Gegebenheiten des Erlebens
aufgeschlossener wurde. Gemäß der Tradition hat Krüger die Ganzheitlich-
keit des Seelischen vor allem an experimentell zugänglichen Sachverhalten,
also an den Wahrnehmungen aufgewiesen. Daneben spielen die Gefühle -
sozusagen die eigentlichen Zeugen jener Ganzheitlichkeit - eine hervorragende
Rolle; Krüger versuchte sie in ihrer qualitativen Mannigfaltigkeit, Polarität
und Tiefendimension zu erfassen und ist damit auch über Wundts
simplifizierendes Unterscheidungsschema einen entscheidenden Schritt
hinausgegangen. Weniger glücklich war er mit seinem Vorstoß zu den bleibenden,
teilweise bewußtseinsjenseitigen psycho-physischen Fundamenten des

Erlebens, die er als «Struktur» bezeichnete. Die von Krüger aufgenommenen
und weiter geführten Anregungen haben sich schulbildend ausgewirkt, und
der Band «Ganzheitspsychologie» enthält 27 Abhandlungen der zwei
ältesten noch lebenden Schüler Krügers.

Im Vorwort heißt es unter anderem: «Wenn die Ganzheitspsychologie von
Vertretern einer ideologisch gebundenen, mechanistischen und intellek-
tualistischen Grundauffassung vom Wesen des Seelischen als ,mystisch'
verzeichnet wird, so ist dazu zu sagen, daß die deutsche Ganzheitstheorie, sich
schärfstens jeder mechanistischen Seelenauffassung entgegensetzend, in der
Tat in bester, exemplarisch deutscher Geistestradition wurzelt, die über die
Romantik bis in die deutsche Mystik zurückreicht. Sie selbst ist darum nicht
,mystisch', sondern ihr Lehrgebäude ruht auf dem sicheren Grund exakter

empirischer Forschungen, deren Ergebnisse den so vorschnell und tendenziös
Urteilenden weithin unbekannt geblieben sind. Das hat seinen Grund mit
darin, daß viele Arbeiten unserer Denk- und Forschungsweise, gerade die
grundlegenden der Frühperiode, heute nur schwer oder gar nicht zugänglich
sind.» Dem soll nun der vorliegende Band abhelfen, und er tut es auf vor-

293



zügliche Art. Die einzelnen Arbeiten sind gegenüber ihrer ersten Publikation
gelegentlich etwas verändert, gekürzt oder durch neue Anmerkungen
ergänzt. Auffallend ist, wie wenig Sander und Volkelt nicht-schulzugehörige
Autoren berücksichtigt haben, obwohl etwa für ihre den Gefühlen gewidmeten
Erörterungen die Beiziehung von Geiger und Scheler nur förderlich gewesen
wäre. Wie besonnen, davon abgesehen, Sander z. B. das Problem des
Unbewußten behandelt, mag der folgende Passus dokumentieren: «Die Forderung,
daß Psychologie als die Wissenschaft von seelischer Wirklichkeit im ganzen
Umfang ihrer Aufgaben sich nicht darauf beschränken dürfe, nur die
Erscheinungen des Bewußtseins zu erforschen, ist um so eindringlicher erhoben
worden, je erfolgreicher der Versuch gemacht wurde, die Bedingungen und
Bedingungszusammenhänge aktueller Erlebnisse und aktuellen Verhaltens
vollzählig und systematisch zu erfassen. Allseitige Bedingungsanalyse führte
mit innerer Notwendigkeit dazu, neben dem Gesamtkomplex von Umweltsoder

,Reiz'-Bedingungen eine die physiologische Organisation übergreifende
psychophysische Instanz von immanenter Eigengesetzlichkeit, geradezu ein
seelisch Wirkliches und Wirkendes jenseits der Grenzen des phänomenal
Gegebenen theoretisch zu postulieren. Über Art und Umfang dieses

transphänomenal seelisch Wirklichen und Wirkenden sind die Meinungen weit
auseinandergegangen. Am wenigsten weit entfernt sich von dem Standpunkt
einer Nur-Bewußtseinspsychologie die Annahme von Nachwirkungen früherer
Erlebnisse im aktuellen Bewußtseinsbestand, die als ,Residuen' irgendwie in
physiologischen Korrelaten ein verborgenes Dasein führen, um dann im
aktuellen Erlebnisbestand wieder aufzutauchen. Am weitesten entfernt sich

von dem bloßen Bewußtseinsaspekt jener Standpunkt, von dem aus gesehen
das bewußtseinsjenseitige Seelische das wahrhafte seelische Sein darstellt,
demgegenüber die Welt des Bewußtseins zu bloßem Schein, zu bloßer
Oberfläche, ja zu bloßer Maske herabsinkt. Beide Annahmen sind, in Hinsicht

auf das theoretisch Geforderte, zu eng oder zu weit. Im ersten Fall der
Anerkennung einer Residualkomponente des momentan Erlebten wird das,

was an Bedingungen eines aktuellen Erlebnisses über die jeweilige
Reizkonstellation hinausreicht, auf dispositionelle Nachwirkungen früherer
Erlebnisse, also früherer Bewußtseinstatsachen, zurückgeführt, der Umkreis
des Bewußtseins also nicht grundsätzlich überschritten. Im zweiten Fall
dagegen wird von vornherein durch die Annahme eines hinter den Erscheinungen

sich verbergenden ,Unbewußten' die unmittelbar erfahrbare
Bewußtseinswelt zum bloßen Schein degradiert, als Gegenstand wissenschaftlicher

Forschung vorzeitig beiseitegesetzt zugunsten spekulativer Konstruktionen

über das Wesen und die Absichten dieses Unbewußten. Beiden
Standpunkten gegenüber wird festzuhalten sein, daß wissenschaftliche Psychologie
das unmittelbar Erlebte in seiner ganzen Breite zum Ausgang zu nehmen und
nicht leichtfertig die methodisch so viel wie möglich zu sichernde Erfahrung
hinter sich zu lassen habe zugunsten einseitiger theoretischer Vergewaltigung
erlebter Wirklichkeit; andererseits aber auch den Mut aufbringen müsse,
über das unmittelbar Vorgefundene hinaus oder vielmehr hinter es zurück
mit kritischer Vorsicht sich der Regionen des bewußtseinsjenseitigen
Seelischen theoretisch zu bemächtigen, um von hier aus Verständnis zu gewinnen

294



für die bald drangvoll, bald still sich ausformende Symphonie erlebten
Lebens. »

Trotz des Namens hat die Ganzheitspsychologie bislang noch keinen das

gesamte menschliche Erleben und Verhalten umfassenden Entwurf vorgelegt,
in welchem etwa die vitalen Bedürfnisse in ihrem Zusammenhang mit dem
Wahrnehmen und Agieren ebenso ausführlich wie die Gefühle berücksichtigt

worden wären. Das gilt auch für das Buch von Volkelt. Er stellt fest:
es gibt «eigentlich für jedes seelische Individuum nur ein absolut konkretes,
schlechthin Borwissenschaftliches, die Aufgabe der Psychologie des
individuellen Lebens in vollkommener Reinheit darstellendes Gesamtganzes: eben
den Gesamtverlauf des betreffenden individuellen Seelenlebens, d. h. das

Total der im Bewußtsein wie im unbewußten psychischen Leben durchlaufenen
Zustände. Von da ist dann nur ein - freilich mehr metaphysischer - Schritt
bis zur Einbettung auch dieser Ganzen in übergreifende Sozialganze —

darunter vor allem in Familie, Volk, Menschheit und letztlich in Gott, der,
metaphysisch-psychologisch betrachtet, selbstverständlich das einzige völlig
reine Ganze ist - totum unicum et purissimum - das einzige Ganze, das weder
selber Unterganzes ist, noch andere Ganze neben sich hat. » Indessen unterläßt

Volkelt die naheliegende Frage, ob und inwiefern der die Ganzheitlich-
keit des «seelischen Individuums» konstituierende «Gesamtverlauf» auch die
Ganzheit der «übergreifenden Sozialganzen» oder gar diejenige Gottes zu
fundieren vermag. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, daß die -
offenbar mehrdeutige - Ganzheitlichkeit häufig eine mehr verbale und
programmatische als an den Tatbeständen wirklich durchgeführte Angelegenheit

bildet. Im übrigen enthält das Buch folgende Kapitel: 1. Vom Wesen
der Ganzheitspsychologie; 2. Zur Geschichte der Ganzheitspsychologie; 3.

Grundbegriffe der Zweiten Leipziger Psychologenschule; 4. Simultangestalten,

Verlaufsgestalten und «Einfühlung»; 5. Allgemeine Ganzqualitäten

der Dingwahrnehmung; 6. Gefühl; 7. Zonen des erlebten Ichs; 8.
Erlebte Gefühlstiefe und unbewußte Tiefenstruktur; 9. Grundhaltung und
Leitsätze der Strukturforschung, und 10. Zur Geschichte der Psychologie des

Unbewußten. Welchen Sinn die Benennung von unzähligen «Ichen», zu
welchen Volkelt die Beziehungen des einen Ich zu den verschiedenen
Gegenständen und Bereichen hypostasiert - Leibes-Ich, Kleider-Ich,
Leibeshaltungs-Ich, Geräte-Ich, Fahrzeug-Ich usw. -, haben soll, ist schwer

Michael und Enid Balint: Psychotherapeutische Techniken in der Medizin.
Leonard J. Friedman: Virginität in der Ehe. Aus dem Englischen übersetzt

von Käte Hügel. Gemeinschaftsverlag Hans Huber, Bern,
Ernst Klett, Stuttgart 1962/63.

M. und E. Balint zeigen an der ärztlichen Allgemeinpraxis, Friedman
illustriert an einem bestimmten Typus gehemmter Ehefrauen auf überzeugende,
mit vielen Beispielen veranschaulichte Weise die eminente Bedeutung des

295



psychotherapeutischen Aspektes in der Behandlung zahlreicher
Organstörungen. In beiden Büchern wird die von M. Bahnt inaugurierte Methode
einer Zusammenarbeit von nicht eigens psychotherapeutisch ausgebildeten
Ärzten dargestellt, in welcher diese unter Führung Baiints in regelmäßig
abgehaltenen Seminarien ihre Erfahrungen austauschen und sich gegenseitig

der Kritik unterziehen. Man gewinnt einen starken Eindruck von der
Fruchtbarkeit dieses Vorgehens. Obwohl mit den zwei trefflich übersetzten
Publikationen - sie eröffnen die von M. Bahnt und A. Mitscherlich
herausgegebene Sammlung «Psychologisches Verständnis und medizinische
Praxis» - in erster Linie die praktischen Ärzte angesprochen werden, sind
sie auch für den Psychologen außerordentlich lehrreich. jçunz

Wolfgang Köhler: Intelligenzprüfungen an Menschenaffen. Unveränderter
Nachdruck der zweiten, durchgeseh. Aufl. der «Intelligenzprüfungen

an Anthropoiden I». Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-
Heidelberg 1963.

Das klassisch gewordene Buch Köhlers erscheint hier als unveränderter
Nachdruck der 2., 1921 publizierten Auflage, vermehrt um die Abhandlung
«Zur Psychologie des Schimpansen» (1921). Denn das Verhalten von Tieren
in Intelligenzprüfungen werde, sagt der Verfasser im Vorwort, «sehr viel
verständlicher, wenn man über ihre psychologische Beschaffenheit im ganzen,
also auch außerhalb besonderer Prüfungssituationen, unterrichtet ist». Die
außerordentlich anschaulichen Schilderungen der durchgeführten Experimente,

auf denen der Schwerpunkt der Schrift liegt, haben auch nach vierzig
Jahren an faszinierendem Reiz nichts eingebüßt. Und selbst die seinerzeit
nötige - aber schon damals nicht für einen hohen Stand der Psychologie
sprechende - überzeugende Polemik gegen den Versuch, die einsichtigen
sinnvollen Leistungen der Schimpansen auf Zufall und Erfolgsselektion zu
reduzieren, scheint wieder zeitgemäß geworden zu sein. So ist man dankbar, das
Buch ohne Schwierigkeiten erwerben zu können. r,

Eckart Heimendahl: Licht und Farbe. Ordnung und Funktion der Farbwelt.

Mit einem Geleitwort von Carl Friedrich von Weizsäcker. Walter
de Gruyter & Co. Berlin 1961.

Licht und Farben werden in diesem originellen Buch von Heimendahl,
das eine Art Synthese der physikalisch-physiologischen und psychologischen
Aspekte versucht, als «dynamische Kräfte» aufgefaßt. Da die Farben in
fließenden Übergängen erscheinen, können linear-geometrische Modelle «ihrem
Wesen grundsätzlich nicht gerecht werden». Es eignen ihnen «sehr verschiedene

Machtränge». Desgleichen ist das Verhältnis zwischen dem Licht und
den einzelnen Farben verschieden. «Es bestehen polare Spannungen, die
nicht mit komplementären Beziehungen identisch sind (wie Rot und Blau)».
«Farben sind keine zu verdinglichende äußere Gegebenheiten. Deshalb soll-

296



ten wir sie weder in eine von unserem Sein distanzierte fachliche Schau'
rücken, noch in einen Modellkörper eingliedern, in dem sie in objektiver
Repräsentation sichtbar würden. Sie präsentieren sich in erster Linie in der
gegenständlichen Welt selbst. Sofern wir davon abstrahieren, müssen wir sie
einerseits mit ihrer elementaren Verbundenheit mit dem Licht, als dessen
Funktionen, und andererseits ihr farbiges Sein auch als Ausdruck unseres
Seins im wesenhaften Zusammenhang abzubilden versuchen, d. h. wir müssen

versuchen, zu Strukturfiguren zu gelangen, welche die lebendigen
Gegenseitigkeitsfunktionen demonstrieren. Die im ganzen sehr verworrene Lage
in der Farbenlehre läßt sich sicher nicht dadurch klären, daß man versuchte,
eine neue, weitere Theorie des Farbensehens oder des physiologischen Lichtsinnes

zu begründen. Dagegen kommt es wohl darauf an, zunächst eine in
sich selbständige und stabile psychologische Farbenordnung darzustellen,
die auf eine physiologische Basis verzichten kann oder physiologischen
Theorien gegenüber offen bleibt. Erst wenn das gelungen ist, kann man sich
dem Problem einer umgreifenden Licht- und Farbenordnung zuwenden,
weil der Mensch erst dann die Möglichkeit hat, ,seine' Farbenordnung mit
allgemeinen, instrumental meßbaren Faktoren in Vergleich zu setzen. Wir
werden uns dann nicht nur mit den optischen Farben befassen dürfen, mit
welchen die experimentelle Psychologie fast ausschließlich arbeitet, sondern
in gleicher Weise auch mit den Substanzfarben, die wir vorwiegend sehen
Das Kriterium für die Selbständigkeit einer psychologischen Farbenordnung
- als Fundament für eine umgreifende Farbenlehre - wäre die verbindliche
Geltung eigener Begriffe für die einzelnen Farben, d.h. eine der Farbensprache

entsprechende Begriffssprache». Bei alledem «bleibt es immer
maßgebend, daß sich das Phänomen der Farbe notwendig einer rationalen Deutung

entzieht, daß wir den augenscheinlichen Bezug zur Wirklichkeit ebenso

notwendig brauchen, wie wir Farben nicht ,an sich' beurteilen können.
Sind es unsere Augen, die tins sehen lassen, was Farben sind, so leben und
wachsen wir eben innerhalb der jahreszeitlichen, durch die Ekliptik geregelten

irdischen Natur, empfangen Licht und Farben als Geschöpfe dieser
Natur, deren Gesetz wir austragen. Die uns gemäße Licht- und
Farbenordnung kann daher notwendig nicht der Objektivität der Naturordnung
widersprechen und umgekehrt gilt dasselbe. Einzig die Frage, ob wir wesentlich

genug die uns gemäße Ordnung finden, ob wir die Welt der Farben
wesenhaft genug erfahren, muß der dauernd wirksame kritische Maßstab
bleiben. Mir erschien es als ständig erweiternde Bestätigung, daß zwischen
der aus der unmittelbaren Farbenerfahrung resultierenden Ordnung und
der allgemeinen - tellurisch-solaren - Naturordnung gesetzlich faßbare
Gemeinsamkeiten bestehen, über deren grundsätzliches Vorhandensein ja
niemand zweifeln würde. Anschauliche ersichtliche Analogien werden schließlich

immer sinnvoll sein, wenn sie zwanglos erfahren werden können» (wobei
freilich zu sagen ist, daß das scheinbar zwanglose «Erfahren» von solchen
Analogien bei genauerem Hinsehen sich oft genug als willkürliche Stiftung
erweist).

Das etwa mögen die zentralen Gedanken sein, die der Verfasser in den
sechs Abschnitten seines (etwas viele Druckfehler enthaltenden) Buches näher

20 Studia Philosophica XXIV 297



entwickelt. Ihre Überschriften lauten: 1. Grundlagen zum Problem der
Farbenlehre; 2. Überblick und Beurteilung der bisherigen Farbenordnung;
3. Entwurf einer allgemeinen psychologischen Farbenordnung; 4. Spezielle
Farbenpsychologie; 5. Entwurf einer elementar-ontologischen Farbenordnung

als Funktionsordnung des Lichts; 6. Grundlagen für eine psycho-
physikalische Licht-Farben-Funktionsordnung. Während Heimendahl in den
psychologischen Teilen mit kritischer Nüchternheit z. B. die erheblichen
individuellen Differenzen in den emotionalen Impressionen der verschiedenen

Farben unterstreicht, macht sich zumal im fünften Abschnitt eine
ausgeprägte spekulative Neigung geltend. Es heißt hier: «Die Farben sollen
begrifflich so aufgeschlüsselt werden, daß sich die Lichtfunktionen», d.h.
die optischen Qualitäten «als die ihnen eigentümlichen ontologischen
Grundeigenschaften erklären. Dadurch könnten wir ihre Bildsprache in einer Art
Farbengrammatik erfahrbar machen. Den Zugang zur ontologischen
Lichtfunktionsordnung gewinnen wir durch die elementar-emotionale
Farbenerfahrung, indem wir die Grundgefühle für die Hauptfarben erfassen. Insofern

sie begrifflich ausgedrückt werden können, sind die Grundgefühlsbegriffe

auch als die gesuchten Funktionsbegriffe zu verstehen». Oder: «Gleichwie

sich die Lichtfarben des Spektrums nicht völlig ausgleichen zum Gesamtkreis,

sondern die Spannung zwischen dem spektralen Rot und dem Violett
offen bleibt, aber zusammengeschlossen werden kann, indem sich dann
Purpur als vollendetes Zentrum bildet, so leben wir selbst in einem offenen,
aufgebrochenen, nicht zentral stabilisierten, harmonisch ausgeglichenen
Dasein. Der Mensch als organisches Naturwesen ist mobil, indem er im
Spannungskonflikt ex-sistiert: zwischen dem eigenen Wesensbewußtsein und dem
allgemeinen Lebensbewußtsein». jj jrunz

H. Schjelderup: Einführung in die Psychologie. Verlag Hans Huber, Bern
und Stuttgart 1963.

In einem 1928 in deutscher Übersetzung erschienenen Lehrbuch ist wohl
zum erstenmal von Schjelderup versucht worden, die experimentelle
Schulpsychologie zusammen mit der Psychoanalyse darzustellen. Das
geschieht nun auch in der vorliegenden «Einführung in die Psychologie», die

von E. Böhm aus dem Norwegischen in ein vorbildlich klares, gut verständliches

Deutsch übertragen worden ist. Daß zwischen der Schulpsychologie
und der Psychoanalyse eine wirkliche Synthese gelungen wäre, wird man
kaum behaupten können: in der Darstellung der Triebe beispielsweise
werden vor allem einschlägige neue experimentelle Befunde an
Triebhandlungen von Tieren referiert, ohne daß sie mit der psychoanalytischen
Trieblehre in Beziehung gebracht würden. Die letztere findet sich in einem
besonderen Teil des Buches - «Die Persönlichkeit und ihre Konflikte» -
abgehandelt. Eine geglückte Synthese der beiden Bereiche ließe sich vermutlich

- wenn überhaupt - nur aufdem Boden einer umfassenden anthropologischen
Grundkonzeption erarbeiten. Aber das tangiert den Wert des Buches nicht,

298



das neben den für solche Einführungen üblichen Themen (Emotionen,
Intelligenz, Lernen, Empfindungen, Gedächtnis usw.) auch ungewohntere
Stoffe: «,Natur' und ,Kultur' in der Persönlichkeitsentwicklung», soziale
Rollen u. a. korrekt, vorurteilslos und knapp darbietet. Kunz

Ernst Martin: Grundformen des Gegenstandsbezuges im Unterricht. Eine
philosophisch-pädagogische Analyse. Francke-Verlag, Bern 1964.

Der Verfasser dieses schön ausgestatteten, stattlichen Werkes hatte sich die
Aufgabe gestellt, zu untersuchen, «ob die Mannigfaltigkeit dèr besonderen,
einzelnen Gegenstandsbezüge im Unterricht, wie sie uns in der pädagogischen
Quellen-Literatur vor Augen tritt, irgendwie durchschaubar und gliederbar
sei» (37), ob ihr allgemeine Strukturen zu Grunde liegen. Unter Gegenstand
versteht er hiebei «zunächst ganz allgemein einen vom Erzieher zum Zwecke
der Bildung ausgewählten Ausschnitt aus der Gesamtheit jener vom menschlichen

Geist geschaffenen Werke und Sinngefüge, die wir Kultur nennen
oder einen Ausschnitt aus der Fülle der (als Gegensatz zur Kultur verstandenen)

Natur» (38). Nachdem Gliederungen nach voraus festgelegten
Denkkonstruktionen und allgemeinen Prinzipien aufgegeben werden mußten,
erschloß sich tieferer Besinnung das eigentliche Wesen des kindlichen
Gegenstandsbezuges als eine spezielle Ausformung des Erkenntnisvorgangs. Es lag
daher nahe, den Gegenstandsbezug zum Erkenntnisproblem in Beziehung
zu setzen und in der Tat erwies sich dieses, wie es in der Philosophiegeschichte
seine verschiedenen Darstellungen und Lösungen gefunden hatte, als der
strukturierende Hauptfaktor des Gegenstandsbezuges im Unterricht. Es

wird damit nicht ein Vorrang der Philosophie vor der Pädagogik behauptet,
sondern beide sind Manifestationen hinsichtlich ihrer Struktur des jeweiligen
Zeitgeistes.

Das Hauptverdienst dieser Arbeit besteht darin, zum erstenmal in der
Geschichte systematisch umfassend die Korrelation von Gegenstandsbezug
im Unterricht und philosophischem Erkenntnisproblem erforscht und
dargestellt zu haben. Im großen und ganzen folgt sie dabei der chronologischen
Ordnung der Geschichte, da es ihr aber nicht einfach um eine möglichst
vollständige Darlegung der in den verschiedenen Bildungskonzeptionen
enthaltenen Gegenstandsbezüge geht, sondern um ein Herauskristallisieren
ihrer Grundformen und hier aber sämtliche möglichen Varianten bieten
möchte, folgt sie den Kompositionsgesetzen eines musikalischen Kunstwerkes

und erhöht durch dieses originelle und reizvolle Darstellungsprinzip
Spannung und Abwechslung.

Einer Ouvertüre vergleichbar, exponiert die Einleitung den Stoff und
entfaltet das Programm zu dessen Gestaltung. Eine anthropologische Grundlegung

zeigt den Menschen als das Beziehungswesen «par excellence»,
erörtert die Arten und die Dimensionen (Gott, Welt, Mensch) des möglichen
In-Beziehung-Treten-Könnens und -Seins und belegt sie mit gut ausgewählten
Beispielen aus der Geschichte. In der Erziehung entsprechen ihnen die drei

299



Dimensionen der Transzendenz, des Personhaften und des Sachlichen.
Letztere wird nun speziell ins Auge gefaßt. Die Methode erweist sich als der
Weg zur Synthese zwischen Schüler und Gegenstand; und zwar ist sie in
ihrer jeweiligen Gestalt nicht bloß das Produkt konkreter schul-praktischer
Bedürfnisse, sondern sie impliziert immer grundsätzliche Entscheidungen
philosophisch-anthropologischer Art, in denen soziale, ethische oder religiöse
Motive mitspielen können (Heftigkeit der Auseinandersetzungen!). Jede
Zeit entwickelt daher ihre spezifische Methode.

Der wichtigste Teil der Arbeit entfaltet dann die beiden Grundformen des

Gegenstandbezuges im Unterricht, den heteronomen und den autonomen. Jene
entspricht der philosophischen Auffassung des Erkenntnisvorganges als

«Abbilden» des Gegenstandes im Bewußtsein, wie sie von Demokrit, Plato,
Empedokles, Aristoteles zu Augustin, Thomas von Aquin und bis noch zu
Comenius herrschend war. Sie bedeutet unter psychologischem Gesichtspunkt

eine hinnehmende, bewahrende Haltung des Schülers gegenüber dem
Wissensstoff, unter methodischem, daß Lernen vornehmlich als ein durch
intellektuelle Faktoren bestimmter Prozeß anzusehen ist, und unter
stofflichem, einBestreben nach zusammenfassender Schau (Sentenzensammlungen,
Summen usw.). Auf die verschiedenen Varianten dieses heteronomen
Gegenstandsbezuges, wie sie uns entgegentreten als Ideen-Bezug bei Plato, als

Wort-Bezug in der griechischen Elementar- und Literarbildung und in
der Schulbildung des Mittelalters, im Lebensform-Bezug des Rittertums, als

Identitäts-Bezug bei Leibniz und als enthebender Teilhabe-Bezug, nämlich
als Einswerden von Schüler und Gegenstand in der religiösen Ergriffenheit
des Pietismus, kann nicht näher eingetreten werden, obwohl gerade hier
sehr reiches und gutes Anschauungsmaterial ausgebreitet wird.

Nach freilich unberücksichtigt gebliebenen Ansätzen in der Antike, bahnte
sich dann in der Renaissance eine Wende zum Subjekt an, sie fand aber erst
in Kant ihre philosophisch klassische Formulierung in der Realitätserfassung
als einer Synthese von Subjekt und Objekt. Die didaktisch-methodische
Ausformung des autonomen Gegenstandsbezuges bedeutet in psychologischer
Hinsicht eine revolutionär anmutende Wendung zum Kinde als werdender,
sich in Entwicklung befindender Persönlichkeit, in stofflicher eine Degradierung

des Bildungsgegenstandes zum bloßen Mittel der im Zögling zu
erweckenden Tätigkeit des geistigen Sichbildens, und in didaktischer, ein
Betonen des aktiven, die Gegenstände konstituierenden denkend-hervor-
bringenden Anteils des zu Bildenden. An zahlreichen konkreten Beispielen
werden nun die wichtigsten Ausformungen des heteronomen Gegenstandsbezuges

kritisch referiert. Hervorgehoben sei die konzise und plastische
Darstellung der Erkenntnisproblematik einzelner Systeme (etwa Kants und
Leibnizens), selbst dort, wo der Verfasser zugegebenermaßen sekundäre

Quellen verwendet; und wie bestimmt und wohlbegründet seine Kritik
einzelner pädagogischer Systeme und Methoden ausfallt, unbesehen ihres
Rufes und Ansehens. Ganz verständlich wird diese Kritik erst vom Schlußkapitel

her, in dem als einer Synthese zwischen heteronomem und autonomem
Gegenstandsbezug ausdrücklich eine Ehrenrettung der Pädagogik Joh. Fr.
Herbarts versucht wird, deren Bedeutung und fruchtbaren Ansätze bis heute

300



nicht genügend erkannt worden seien. Herbarts Auffassung des Gegenstandsbezugs

im Unterricht vermeidet jede einseitige Akzentuierung. Analog zu
seinem Erkenntnisbegriff, in welchem er sich stark an Kant anlehnt, bedeutet
für ihn das geistige Leben, mithin auch das Geschehen im Unterricht, eine
Synthese von zwei Vorgängen, die zueinander in spannungsvollem Wechsel
stehen, von Vertiefung und Besinnung, vertiefendem Eindringen in den
Gegenstand und dessen Zurücknehmen in die Einheit des Charakters zur
Synthese mit dem Vorstellungskreis des Individuums. Nach Herbart zeigt
der Gegenstandsbezug im Unterricht zunächst keine äußere, den Gegenstand
ergreifende Aktivität, sondern ist charakterisiert durch ein empfangendes
Sichvertiefen, was dann das Interesse erweckt und den Willen zum Handeln
anregt. Herbart setzt Reaktivität und schöpferische Aktivität ins richtige
Verhältnis zueinander. Nach Martin hat in der Gegenwart Hermann Nohl
auf die fruchtbare Synthese in Herbarts Pädagogik hingewiesen. Unter den
Psychologen hat vor allem Hans Kunz (Über den Sinn und die Grenzen
des psychologischen Erkennens) gezeigt, welche umwälzenden Folgen
entstehen je nach der Beantwortung der Frage, worin und worauf die Beziehung
der Erkenntnis auf den von ihr zu erkennenden Gegenstand beruhe. Philipp
Lersch findet in seiner Hypothese der Urphantasie jenes von Herbart
gesuchte und geforderte Zusammenwirken von Empfangen und Hervorbringen.

Allenthalben spürt man in diesem Werke, dessen bloßes Gerüst hier
vermittelt werden konnte, eine jahrzehntelange intensive theoretische und
praktische Beschäftigung mit dem Phänomen der Erziehung und des Unterrichts,

die durch die Philosophie Orientierung und Vertiefung erfahren
durfte. Es trägt alle Voraussetzungen, beim Leser ein Gleiches zu bewirken.

Moritz Hagmann

Tijdsckrift voor Filosofie. 25e année (1963). 4 numéros avec 645 pages
de texte, 382 pages de répertoire bibliographique et 289 pages
de registres (présentant un inventaire complet de tout ce qui a

paru dans la revue pendant les 25 ans de son existence). Rédaction :

Louvain.

Déjà ces quelques indications, toutes générales, donnent une idée de
l'importance de cette revue jubilaire. En effet, fondée en 1939, juste avant
la dernière guerre mondiale, elle a achevé en 1963 sa vingt-cinquième année
d'existence. Un simple coup d'œil sur les registres permet de se faire une
idée du travail gigantesque accompli par la revue dans ce quart de siècle.
Parmi les auteurs qui ont contribué par des articles originaux à la revue, on
trouve pratiquement tous les noms importants de la philosophie d'expression
néerlandaise, ainsi qu'un nombre important des noms les plus prestigieux de
la philosophie tout court. Pour ne citer que quelques exemples: E. Gilson,
L. Lavelle, R. Le Senne, E. Levinas, G. Marcel, E. Minkowski, Max Müller,
J. Pieper, H. Plessner, R. Ruyer, M. F. Sciacca, E. Stein, P. Thévenaz,
J. Wahl ont publié un ou plusieurs articles dans le Tijdschrift. C'est dire
en même temps et le niveau philosophique élevé de cette publication qui

301



peut supporter la comparaison avec les grandes revues philosophiques
actuellement existantes, et son ouverture aux différents horizons culturels et
philosophiques.

Fondée pour être l'expression en même temps que le stimulant de la vie
philosophique en territoire de langue néerlandaise, la revue s'est bien gardé
de verser dans un régionalisme étroit ou dans un particularisme fermé, qui
n'aurait pu que nuire à sa qualité philosophique. La présence dans

presque chaque numéro d'un article écrit dans une des grandes langues
européennes (allemand, anglais, français, espagnol, italien) assure aux
lecteurs de la revue le contact avec la pensée philosophique internationale,
tandis que des résumés dans une de ces langues rendent l'essentiel des

articles publiés en néerlandais accessible au public philosophique d'autres
cultures. Ajoutons à cela qu'une chronique de la vie philosophique
renseigne le lecteur sur les événements philosophiques dans les différents pays,
tandis que des études critiques et des comptes rendus, ainsi qu'une
bibliographie extrêmement riche et soignée, le tiennent au courant des publications
dans les différents secteurs de la recherche philosophique.

Pour donner une idée plus concrète de la richesse et du sérieux des
contributions offertes par la revue, jetons un rapide coup d'œil sur les sujets
traités au courant de l'année 1963. Deux articles sont consacrés aux deux
grands penseurs de l'antiquité grecque: G. Verbeke examine le sens du
dialogue philosophique chez Platon, tandis que H. Berger consacre une
étude extrêmement fouillée aux notions d'abstraction et de séparation dans
la division des sciences selon Aristote. A. Scheltens étudie de plus près la
secunda via de S. Thomas, tandis que C. Verhaak s'interroge sur: Le sens
des études de philosophie médiévale. J. van Bragt s'attache à l'étude d'un
thème central de la «Phänomenologie des Geistes» de Hegel. «L'origine et
le statut de la conscience dans les premiers écrits de Freud» font l'objet d'un
article de W. Claeys. «L'entreprise philosophique de P. Ricœur» est étudiée
et évaluée par D. Vansina; K. Mayr analyse les idées du philosophe marxiste
Ernst Bloch; B. De Clercq soumet l'ontologie du travail de Jules Vuillemin
à une analyse critique serrée. J. Hollak montre que la cybernétique, en tant
que réalisation des prophéties de Hegel et de Marx, met en lumière l'erreur
de ces deux auteurs. N. Luyten étudie le problème de la corporéité de
l'homme dans une anthropologie spiritualiste, telle qu'elle est présentée

par le Thomisme. Enfin, trois articles sont consacrés à la philosophie de
Levinas. A. Dondeyne présente une introduction à la pensée de cet auteur;
R. Boehm examine la critique que Levinas fait de Heidegger, tandis que
Levinas lui-même développe ses idées sur «La trace de l'Autre». Ajoutons
une étude consacrée à un précurseur néerlandais de l'évolutionnisme
philosophique, un certain J. E. Doornik (1777-1837) et nous avons la liste complète

des articles parus dans ce volume 63.

Il me semble que tout commentaire ultérieur est ici superflu. Nous ne
pouvons mieux clore ce compte rendu qu'en présentant à la revue jubilaire
nos félicitations les plus chaleureuses pour le travail accompli, ainsi que nos
vœux les plus fervents pour un avenir fécond et durable.

JV. Luyten

302



Bijdragen. Tijdschrift voor Filosofie en Theologie. Vol. 24, 1963. 4
fascicules, 464 pages. Rédaction: pour la Hollande, Maastricht; pour
la Belgique: Louvain. Editeurs: Centrale Drukkerij N. V. Nijme-
gen. - Desclée de Brouwer, Brugge.

Cette revue, fondée une année après le «Tijdschrift voor Filosofie», est

l'organe des Facultés philosophiques et théologiques des Pères Jésuites
hollandais et flamands. Elle se meut sur le double terrain de la philosophie
et de la théologie. En règle générale, les articles sont publiés en néerlandais,
sans exclure toutefois des contributions en d'autres langues.

Ainsi dans le vol. 24 (1963) que nous avons sous les yeux, nous trouvons
un article en anglais: Body, Soul and Sacrament, par G. Hibbert, O.P.,
et un autre en français du P. Leys, S.J. : Teilhard dangereux? Ces deux
articles, tout en traitant des sujets essentiellement théologiques, contiennent
des aspects d'un intérêt philosophique incontestable. Un article en allemand
de L. Van Bladel traite de la signification de la Abfallslehre dans la
philosophie de Schelling sous le titre: «Transzendenz oder Transzendentalität?».

Laissant de côté les articles proprement et exclusivement théologiques,
jetons un rapide coup d'oeil sur les contributions philosophiques en
néerlandais (suivies en général d'un résumé dans une des grandes langues
européennes). K. Boey présente des réflexions sur «La double originalité de
M. Blondel». H. Jans étudie le problème de «La causalité en mécanique
quantique», tandis que M. Jeuken consacre un article très intéressant aux
«Perspectives métaphysiques de l'évolution biologique». L. Van Bladel,
l'auteur de l'article allemand cité plus haut, présente une contribution en
néerlandais sur le thème «Marxisme et Athéisme». Signalons encore une
étude critique de H. Geurtsen, qui sous le titre: «Phénoménologie et
athéisme» tâche de faire le point sur une discussion entre W. Luypen et
D. De Petter. Outre ces articles à thème nettement philosophique, relevons-
en deux autres qui sont à cheval sur la philosophie et la théologie: une étude
de F. Dingjan sur: «Le caractère existentiel de la prudence chez S. Thomas»,
et une contribution, signée P. den Ottolander, examinant l'anthropomorphisme

comme problème-limite de la philosophie et de la théologie.
Des comptes rendus nombreux orientent le lecteur sur le contenu et la

valeur des nouvelles publications en philosophie et en théologie.
Que cette revue, d'une formule différente, puisse exister à côté du «Tijdschrift

voor Filosofie», et offrir des contributions d'un niveau remarquable,
témoigne de la vitalité et de la qualité de la culture philosophique dans les

pays de langue néerlandaise.
N. Luyten

303



XIIIe congrès des sociétés de philosophie de langue française
(Bruxelles-Louvain, 22-25 août 1964)

Ce congrès, organisé principalement par Mgr Louis de Raeymaeker,
président de l'Institut supérieur de philosophie de l'Université de Louvain,
et par M. Jean Lameere, professeur à l'Université de Bruxelles, qui, hélas!
vient de mourir, a réuni plusieurs centaines de participants et fut une pleine
réussite. Les séances de section étaient successives et les organisateurs avaient
adopté la formule des tables rondes, une personnalité étant chargée du rapport
de synthèse qui précédait la discussion générale. Cette manière de faire a un
grand avantage : le congrès a plus d'unité, puisque les séances de section sont
toutes des séances générales. Mais elle a aussi un inconvénient: la communication

de chacun est présentée sous forme de résumé et par un autre. Existe-t-il
une formule idéale? On peut se le demander. Outre les six séances de section -
1. vérité, logique et science (rapporteur: A. Mercier), 2. vérité, symbole et art
(M. Dufrenne), 3. vérité et ontologie (St. Breton), 4. vérité et praxis (L. Gold-
mann), 5. vérité et histoire (H. Arvon), 6. la notion de vérité dans l'histoire
de la philosophie (G. Dreyfus) - on entendit six communications, confiées à
MM. Etienne Souriau, Martial Gueroult, Maurice Nédoncelle, J. M. Bo-
chensky, René Schaerer et Pierre Mesnard. Des réceptions à l'Hôtel de Ville
de Bruxelles, à l'Université de Louvain et au Château de Lembecq agrémentèrent

ces journées austères. De la multiplicité des rapports et des communications

entendus, émergent pour chacun des îlots particuliers de souvenirs.
Pour nous, nous retenons particulièrement les mises au point historiques
parfaites de M. Gueroult sur Descartes et Spinoza, le rapport lucide de
G. Dreyfus, l'étonnant tableau des recherches logiques contemporaines
brossé par le P. Bochensky, la conférence suggestive de R. Schaerer : héritage
antique et vérité d'aujourd'hui, et les communications d'E. Souriau et de

M. Dufrenne qui nous faisaient apercevoir une fois de plus la place qu'occupe
de nos jours dans beaucoup d'esprits la conception de la vérité inspirée de
l'art. La vérité n'est pas la conformité à autre chose; l'art ne prononce pas un
discours sur quelque chose, mais produit une réalité. Pour E. Souriau, la
philosophie, comme l'art, est un faire, une promotion d'existence. On observe
ainsi d'une part le foisonnement du calcul logique et de l'autre l'exaltation
de la création artistique. Y a-t-il là complémentarité ou opposition ou encore
division d'une unité perdue? Fernand Brunner

304


	Besprechungen = Comptes-rendus

