Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 24 (1964)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen - Comptes-rendus

Hans-Georg Gadamer: Dualektik und Sophistik im siebenten platonischen
Brief. Carl Winter Universititsverlag, Heidelberg 1964.

Die Autorschaft Platos beim VII. Brief ist schon oft angezweifelt worden.
DaB selbst auch groBe Unsicherheit besteht, wie er im ganzen platonischen
Werk einzuordnen sei, fithrt Gadamer zuriick auf eine weitgehende MiB-
achtung der «hermeneutischen Grundsitze» (S.9). In ihrer Befolgung
kommt er zum Schlu3, man habe es bei diesem Brief um einen «propadeuti-
schen Ort der Darlegung» zu tun (S. 10). Im folgenden wird nun eine
philosophische Interpretation jener vier Mittel des Erkennens (Onoma,
Logos, Eidolon, Episteme) geboten, welche das Zentralstiick des VI1I. Briefes
bilden. Vorausgesetzt fiir die interpretatorische Argumentation ist Heideggers
Seinsspekulation und dessen Auslegung der Wahrheit als « Unverborgen-
heit». Dies zeigt der Grundgedanke des Vortrages an: «Platos These ist:
Sie alle (die vier Mittel des Erkennens, A. W.) machen sich als das, was sie fiir
sich sind, geltend und driangen sich gleichsam vor das, was sich in ihnen
anzeigt» (S. 17).

Damit strémt eine Unruhe in den eidetischen Bereich, denn zwei Ten-
denzen machen sich in ihm geltend: 1. die vier « Vermittlungen», wie die
Erkennensweisen auch genannt werden, «bieten keine Sicherheit, daf3 in
ihnen wirklich die Sache selbst in ihrem wahren Sein zur Erkenntnis kommt»
(S. 12) —und 2. ist festzuhalten: «Sie alle lassen die Sache selber irgendwie da
sein» (S. 16). Mit diesem Antagonismus von Verdeckung und «Verkehrungs-
tendenz» einerseits und der eidetischen Daseinsweise der gemeinten Sache
selbst anderseits kdmpft vor allem die Sprache, nicht minder auch die
Dialektik, die im sprachlich artikulierten Dialoge griindet. Weil eben keine
eindeutige Zuordnung besteht «zwischen der Zeichenwelt, die wir beherr-
schen, und der Sachenwelt, die ihr zuzuordnen ist, um sie zu beherrschen»
(S. 23), gerit der ganze Bereich der Ideen in die Problematik der « Mannig-
faltigkeit sprachlicher Auslegungshinsichten» (ib). Die Schliisse aus diesem
Ansatz sind iiberraschend, liegen aber letzlich auf der Linie der Heidegger-
schen Platointerpretation, die wir vom « Humanismusbrief» her kennen.

Die Moglichkeit der Dialektik und der Bedeutungsmannigfaltigkeit der
Ideen erwichst nach diesem Ansatz einer Art Seinsabgeldstheit des Eideti-
schen. «Die Produktivitiat dieser Dialektik ist die Kehrseite zu der unauf-
hebbaren Schwiche, die dem Verfahren der Begriffsbestimmung anhaftet»
(S. 23). Dies bedeutet, daB3 gerade das Erkennen, welches sich um die Er-
schlieBung einer Sache bemiiht, durch sein eigenes Tun diese wieder ver-
deckt, ferner auch, daB die Dialektik deshalb mit dem Erkennen urspriing-
lich zusammenhingt, weil es seine eigene Verdeckungstendenz nie los wird.

245



Die Gefahr der Sophistik droht jeder Lehre, die sich rein auf das Eidetische
griindet, dieses in seine unendliche Reichhaltigkeit entfaltet, jedoch den
Bezug zu den «Sachen selbst» vergiB3t. Damit ist bereits eine Gesamtdeutung
des platonischen Denkens skizziert, die die Akzente entscheidend verlagert!

Denn: «...die Annahme von Ideen 148t Plato als eine unausweichliche
Konsequenz gelten, die im Wesen von Rede und Verstindigung liegt. Aber
diese Annahme ist nicht als solche die eigentliche Philosophie Platos. Sie
wird im platonischen Phaidon, d. h. dort, wo sie vermutlich zum erstenmal
literarisch dargestellt wird, nicht zufallig geradezu als etwas Abgedroschenes
bezeichnet. Diese Annahme der Ideen ist nicht selbst die platonische Philoso-
phie, sondern stellt ihr erst die philosophischen Aufgaben» (S. 30/31). Die
sog. Spatphilosophie Platos, die wir aus Andeutungen in aristotelischen Schrif-
ten wenig genug kennen, wird somit zur eigentlichen, seit dem Phaidon
explizit gemeinten Philosophie Platos erhoben. Dies geschieht in dem Sinne,
als die «Eins» den Bereich des wahren Seins und die «unbestimmte Zweiheit»
jenen der dialektischen Ideenentfaltung darstellen muf3.

Bedenkt man die weiteren Zusammenhinge dieser Interpretation, erwachst
Plato zu jenem Denker, der um die Seinsentriicktheit aller Ideen wuflte, sie
selbst aber als unausweichliche Behiltnisse des sich in die Unverborgenheit
stellenden wahren Seins erfuhr. Die verborgene platonische Lehre der sog.
«Idealzahlen» wire demnach das nie klar artikulierte Wissen um diesen
letztlich schiefen Sachverhalt alles Geistigen und um die «Verborgenheit»
des wahren Seins. In einer Geschichte der sog. «Seinsvergessenheit» kime
Plato eine ganz entscheidende Bedeutung zu. Vorausgesetzt, alles dies sei
richtig: dann diirften alle auf ihn griindenden Philosophien, die sich auf ein
Prinzip des «Logos» oder der «Idee» zuriickbezogen, nicht stets der Sophistik,
jedoch sicher der «Uneigentlichkeit» verfallen. — Ein hartes Urteil — ob es
immer noch das letzte sein muf3? Armin Wildermuth

René Schaerer: Le Héros, le Sage et I’Evénement dans Ihumanisme grec.
Paris, Aubier, 1964, 226 pages.

Il existe deux maniéres opposées de ne plus entendre un message: ne
préter attention qu’a la lettre sans plus chercher a découvrir le sens; pré-
cipiter la recherche du sens et le manquer, faute d’avoir déchiffré la lettre.
René Schaerer veut a la fois, dans son ouvrage, éviter ces deux écueils et
réunir les vertus du philologue soucieux de détail et celles du philosophe
préoccupé d’ordonner le message a des fins et d’en éclairer le sens ultime.

Paraissant aprés L’homme antique et la structure du monde intérieur d’Homére
a Socratel, ce nouvel ouvrage, en interrogeant successivement les tragiques,
Socrate, Platon et Aristote, puis les stoiciens, les épicuriens et Plotin, dessine
et décrit la figure de I’homme grec devant I’événement.

D’emblée, le philosophe pose, a propos des oracles, le probléeme central
du livre: Hérodote commente ainsi ’oracle concernant Gygeés: «Ni les
Lydiens ni leurs rois ne tinrent aucun comple de la prédiction avant qu’elle fit

1 Payot, Paris, 1958.

246



accomplie». «L’avertissement divin devait donc susciter la vigilance de ceux
qu’il menacait. Mais a quoi bon cette vigilance, dira-t-on, si I’événement ne
pouvait manquer de se produire?» (p. 37). La nécessité de I’oracle, nous dit
P’auteur, demeure entiére, mais cette nécessité, loin d’étre un mécanisme, est
une trame dans laquelle s’inscrivent les libres initiatives des dieux et des
hommes. A travers I’histoire d’(Edipe — dans une perspective trés différente
de linterprétation psychanalytique — nous découvrons ce qu’est la respon-
sabilité pour le héros. L’oracle appelle le héros 2 une prise de conscience, a
une obéissance a son étre le plus intérieur, a travers et dans la détermination
des actes: «Détermination fatale des événements, responsabilité radicale de
I’homme» (p. 51). Ce plan transcendantal ol se joignent pour le héros
liberté et nécessité, constitue 1’horizon de possibilité ouvert au héros et, bien
shr, 2 la fois fait surgir ce que Kant appelle le mal radical: désobéir, alors,
a P’appel, persister, comme Egisthe ou Ajax, dans I’hybris, c’est n’étre plus
soi, c’est étre perdu. Quant a Oreste et (Edipe, ils demeurent dans cet
horizon de possibilité et «se décident librement pour le nécessaire» (p. 74).
Du reste, la tragédie méme existerait-elle si ’action d’(Edipe était, comme
le veut M. A. Rivier, un crime nécessaire?

Socrate et Platon ouvrent eux aussi le chemin des vrais possibles, en nous
détournant d’une passivité instinctive: la vertu, le choix du Bien, s’inscrivent
dans une trame de nécessité, mais ne sont pas nécessaires. Pour Platon,
méme ’homme entiérement mauvais «demeure ouvert au dela de lui-méme
sur une conversion toujours possible» (p. 152). Cette ouverture des possibles,
dans la sagesse d’Aristote, se limite et a la fois s’intériorise: elle se limite, car
le vicieux, ici, est un malade incurable: il ne veut pas guérir; elle s’intériorise
car, pour Aristote, la vertu doit s’incarner dans un sujet humain complexe,
composé de pensée et de désir, et réalise notre essence totale.

Cette intériorisation se poursuit avec le stoicisme et ’épicurisme. Les
chapitres consacrés a la sagesse stoicienne sont parmi les meilleurs du livre
et 'on y sent vibrer la sagesse antique et le bon sens vrai. Ici, I’événement
tend a se ramasser dans un instant qui contient en lui 'existence et le temps.
L’événement librement accepté par le sage en ce lieu originel de lui-méme
qui est raison, spontanéité, accord avec l'univers; puis I’événement haussé
par Plotin du présent vécu au présent spirituel et relié a4 son origine trans-
cendante, tel est I’horizon, qui est incomparable, de la pensée antique en
ses ultimes démarches.

L’auteur relie dans une conclusion cet horizon antique des possibles au
message chrétien. A ce propos, nous poserons une question: on parvient
souvent assez mal a distinguer, au cours de ’ouvrage, le point de vue méta-
physique et le point de vue moral et juridique. Sans doute, dans le mythe,
la juridiction est-elle divine; cependant, que doivent nous enseigner, a nous,
les destins d’Egisthe, de ’Ame, chez Platon, qui choisit le vice, du vicieux
d’Aristote? Cette question du mal radical — qui semble palir, du reste, dans
la pensée antique tardive — demeure ambigué. Moralement, Egisthe est
condamné, mais métaphysiquement, est-il perdu? S’il I’est, ne recontre-t-on
pas, en deca de la prise de conscience des possibles, une faute radicale et
quasi nécessaire, celle d’étre aliéné de son étre méme? Nous voudrions que

247



Pauteur, un jour, nous parle plus longuement de I’hybris, de 1’ dxolasla, du
non au dieu ou au Bien, de ce que représentait pour les Anciens cette sub-
version totale que Kant jugeait inexplicable. F.-P. Leyvraz

Friedrich Schneider: Philosophie der Gegenwart. Ernst Reinhardt Verlag,
Miinchen / Basel 1964.

Schon in Band 22 unserer Studia philosophica haben wir in der Einleitung
zu unserer Besprechung des Buches «Lebendiger Realismus. Festschrift fiir
Johannes Thyssen» (S. 233 f.) nachdriicklich auf die Bedeutung und auf die
Konsequenzen des realistischen Einbruches in die Erkenntnistheorie und
Ontologie der Gegenwartsphilosophie aufmerksam gemacht. Unter den Mit-
arbeitern an dieser Festschrift ist uns damals auch Friedrich Schneider be-
gegnet mit seinem wesentlichen Beitrag «Die Bedeutung des Realismus in
der Erkenntnislehre des 19. Jahrhunderts».

Schneider darf heute zu den reprisentativen Vorkampfern eines integralen
philosophischen Realismus gerechnet werden. Zur Losung dieser weit aus-
greifenden Aufgabe verfiigt er nicht nur iiber die hiezu notwendige mutige
Entschiedenheit und Initiative, er trigt auch das zur Auseinandersetzung
unerldBliche Ristzeug an philosophiegeschichtlicher und systematischer
Kenntnis in die Auseinandersetzung hinein.

An eine stattliche Reihe fritherer Schriften schlieBt sich heute die zur
Besprechung vorliegende Veroffentlichung «Philosophie der Gegenwart»;
ihr wenden wir uns nunmehr zu.

Der zur Verfiigung stehende Raum im iiblichen Rahmen der bekannten
Reinhardt-Veroffentlichungen ist knapp bemessen; eine Darstellung der
Gegenwartsphilosophie, wie sie vor kurzem noch Hermann Noack hat geben
kénnen, kommt nicht in Frage. Unser Autor reduziert seine Aufgabe und
beschrankt sich darauf, die wichtigsten Vertreter der Gegenwartsphilosophie
darauf hin zu iiberpriifen, wie sie sich zum Realismus stellen und wie weit sie
da, wo sie sich zum Realismus bekennen, in der Lage sind, diesen Realismus
konsequent durchzuhalten. Diese stark spezifizierte Aufgabe 16st unser Autor
mit vorbildlicher Klarheit im Ganzen der Linienfithrung wie auch mit
vorbildlicher Gewissenhaftigkeit in den Einzelheiten seiner Untersuchung.
Kann auch der eindeutige Entscheid in den grundlegenden erkenntnis-
theoretischen und ontologischen Fragen des philosophischen Realismus
explicit hier weder entfaltet noch begriindet werden — implicit ist dieser
Entscheid in allen Einzeluntersuchungen wirkungsvoll an der Arbeit. Moge
es dem Autor vergonnt sein, in einer spiateren besonderen Arbeit seinen Ent-
scheid zum Realismus ausfiihrlich darzustellen und zu begriinden — hier
muB er sich mit einigen wenigen, aber prizis gehaltenen Hinweisen im Vor-
wort, in seiner Einfithrung, in seinen SchluBworten S. 162/163 und in seinen
kurzen terminologischen Erlduterungen S. 164ff. begniigen. Um seine
realistische Confessio zu kennzeichnen, holen wir aus der Fiille des im
engsten Rahmen Dargebotenen einige wenige Sitze in unsere Besprechung
heriiber:

248



S. 7: «Es ist seit Descartes eine Tradition der Philosophie geworden, die
auch durch Feuerbach nicht erschiittert werden konnte, diesen ,naiven
Standpunkt, der im Blick auf die Einzelwissenschaften alles andere als
kritiklos ist, von vornherein in Zweifel zu ziehen und dann im Kerne zu
einem Standpunkt fortzuschreiten, dem ,der Geist bekannter (notior) ist als
der Koérper® (Descartes, Meditationes II). Damit ist im Prinzip eine Sub-
jektivitit vor der Objektivitit, der Geist vor der Materie als gesichert
angesetzt. »

S. 10: «Was heiBt Realismus? Es soll hier auf Reales hingewiesen werden,
das vom Wissen und Erkennen des Menschen jedenfalls unabhingig ist und
das in seinem Sein und Wesen bleibt, auch wenn es keine Menschen geben
sollte, die es wissen und benennen kénnen.»

S. 11: «Im Laufe der philosophischen Entwicklung ersetzte ich deshalb
fallweise das Wort Realismus durch Materialismus, das auf jeden Fall deut-
lich hinweist auf die Realitiat, die Wirklichkeit der Materie, der Natur,
die vom Menschen in Sein und Wesen unabhingig ist, von denen der Mensch
mit all seinen Wissensfunktionen aber abhingig ist und denen er sich wie
jedes Lebewesen in der Erkenntnis ihrer Gesetze einzupassen hat.»

S. 27: «Aber — das Eine 146t sich sagen: In dieser idealistischen Philoso-
phie rettet sich in den erkenntnistheoretisch aufgeworfenen Fragen, die
scheinbar gelost werden, die Philosophie des Geistes in neuer Form. Der Geist
setzt die uns bekannte Welt, das ,Denken‘ ist das Erste gegeniiber dem ,Sein‘.»

S. 31: «Weil im gesamten Idealismus ,das Denken‘ — das BewuBtsein — das
Erste gegeniiber dem Sein ist (bei Kant selbst spielen die Dinge an sich
aufler ihrem AnstoBen des Gemiites keine Rolle), scheint die Philosophie in
der Lage zu sein, ,die naturalistische Weltanschauung grundsatzlich® zu
iiberwinden, so daB fiir Schule und Bildung fortan ,Kants kritisches Denken®
vorbildlich werden mufl (A. Messer, Philosophie der Gegenwart, 1933,
S. 31). Diese Vorbildlichkeit wurde in den Philosophen-Schulen des 19. Jahr-
hunderts aktualisiert. Sie wurden maBgeblich durch die Systeme Kants und
Fichtes bestimmt und beherrschten bis zum Ende des ersten Weltkrieges mehr
oder minder die Universitiatsphilosophie.»

S. 163: «Philosophie ohne die Einzelwissenschaften ist und bleibt ,leer®;
diese bleiben aber ohne die Philosophie ,blind* (im AnschluB an Kants Wort
von Anschauungen und Begriffen). Die Naturwissenschaft weist die Philoso-
phie hin auf das wirkliche, lebendige, sich bewegende Objekt, das jede
,Leere‘ aufhebt, ohne das jede Rede vom Sein, jedes Leben, Handeln,
Planen, Denken nicht nur ,leer‘, sondern unméglich ware. Dieses Objekt
(recht verstanden!) untersucht die Philosophie auf das Allgemeinste, Prinzi-
pielle, Gesetzliche hin. Und die Naturwissenschaft erhélt im philosophischen
Realismus, der besonders in der Erkenntnislehre wichtig ist, das Fundament,
dessen sie bedarf. Er schiitzt sie vor der ,Blindheit® des Agnostizismus (etwa:
Unerkennbarkeit von Seiendem an sich, da angeblich nur ,im‘ BewuBtsein
Befindliches wiBbar) und Idealismus, der die Natur selbst vergiB3t.»

S. 166/167: «Die Seele / das BewuBtsein ist kein besonderes autonomes,
selbstindiges Prinzip, die Substantive ,die Seele’, ,das BewuBtsein® diirfen
auch nicht zur Vorstellung einer besonderen Substanz fithren; sondern so

17 Studia Philosophica XXIV 249



wie die Verbindung bestimmter chemischer Elemente neue Eigenschaften
erstellt, so erreicht ,die Entwicklung einer Zellengruppe (des Gehirns)
bestimmte Formen, (wo) Psychisches entstehen muB‘ (C. Stumpf). Der
qualitative Unterschied von Leib und Seelischem |/ BewuBtseinsmiBigem
bleibt, ontologisch gehoren sie aber zusammen, und zwar ist der Leib das
erstellende Moment. — SchlieBlich beachte man in dieser Frage den Einflul
der Sprache. — Die Auffassung der Seele, des BewuBltseins als Eigenschaft des
Leibes erklart allein die Intermittenz des Seelischen, des Wissens im Leben
des Organismus. Biologie und Medizin vertreten heute vorbehaltlos diese
Auffassung.»

Der Hauptteil des Buches bleibt, der gestellten Aufgabe entsprechend,
der Auseinandersetzung mit einigen gegenwirtigen Philosophen vorbehalten,
die fiir unser Problem besonders bedeutsam und die fiir die vorgeschene
Diskussion ergiebig sind. Es sind dies Feuerbach, Marx, Engels, Lenin;
Husserl, Heidegger, Nicolai Hartmann; A. Comte, Ernst Mach, Moritz
Schlick, R. Carnap, L. Wittgenstein; Scheler und Sartre; H. Dingler,
A. Eddington, P. Jordan und B. Bavink. Den Autor bedriickt die Schwierig-
keit der Auswahl, und er ist sich bewuBt, da auch dem aus der vorliegenden
Diskussion Ausgeschlossenen sein voller Wert und seine volle Bedeutung
zukommen.

Mit unermiidlichem Fleil und mit einer bis ins Einzelne gehenden Akribie
wird bei den behandelten Philosophen allen Unsicherheiten, allen Unklar-
heiten und Zweideutigkeiten die Eindeutigkeit und Evidenz der integral-
realistischen Grundthese gegeniibergestellt — eine philosophische Kleinarbeit,
die wir nicht missen méchten. Die Lektiire gerade dieser Partien stellt an den
Leser einige Anforderungen, und der Autor ist wohl beraten, wenn er in
seinem Vorwort fiir eine eventuelle Verwendung des Buches im gymnasialen
Philosophieunterricht immer auch die Mithilfe des Lehrers in Rechnung
stellt. Der Ton der Auseinandersetzung ist wohltuend schlicht und iiber-
zeugend; da gibt es keine schulmeisterliche Rechthaberei und erst recht
keine Herabsetzung; der Respekt vor der philosophischen Eigenart des
Diskussionspartners wird gewahrt.

Die vorliegende Bemiihung Schneiders ist gewi nur ein Teil, ein Aus-
schnitt nur aus dem weiten Felde der grundsitzlichen Auseinandersetzung.
Aber auch dieses Segment leistet seinen vollen Beitrag zur Grundlegung der
realistischen Grundthese, damit aber auch zur Belebung und Klirung einer
der Hauptfragen der Gegenwartsphilosophie. Ernst Haenssler

Thomas Seebohm: Die Bedingungen der Maglichkeit der Transzendental-
Philosophie. Edmund Husserls transzendental-phidnomenologischer
Ansatz, dargestellt im AnschluB an seine Kant-Kritik. H. Bouvier
u. Co. Verlag, Bonn 1962.

Das Thema der vorliegenden Abhandlung ist der Nachweis einer «wirk-
lich gelingenden, Letztbegriindung leistenden Transzendentalphilosophie»,
die freilich nicht als ein «abgeschlossenes System» moglich sei. Seebohm

250



sicht sie in Husserls transzendentaler Phanomenologie realisiert. «Es stellt
sich die Frage: Ist die Philosophie Husserls tatsiachlich ein lebensunféhiges
Zwittergebilde, oder muB3 der Intuitionismus der transzendentalen Phano-
menologie als das notwendige Ingredienz einer Transzendentalphilosophie
gedeutet werden, die nicht nur die Bedingungen der Méglichkeit der Erfah-
rung und ihrer Gegenstinde, sondern auch die der Transzendentalphilosophie
selbst zu bedenken wagt, kurz, das Ingredienz eines Kritizismus, der nicht
bloB Kritizismus, sondern Kritizismus in der Potenz und als letztbegriin-
dende Kritik Kritizismus in absoluter Potenz sein will? Der Auflésung dieser
Frage stellt sich eine Schwierigkeit entgegen. Husserl entwickelt seine Philo-
sophie anhand intuitiver Aufweise. Der zur kritischen Letztbegriindung fiih-
rende systematische Zusammenhang, aus dem sein Begriff der Transzenden-
talphilosophie in seiner Besonderheit entwickelt werden miite, wird von ihm
zumeist nur durch kurze, eingeschobene Anmerkungen angedeutet. Dieser
Zusammenhang, dem gegeniiber der Zusammenhang der Aufweise kurz als
Formalzusammenhang der transzendentalen Phanomenologie bezeichnet wer-
den soll, kann aber in seiner Grundstruktur von einer anderen Seite her
leichter faBbar gemacht werden. Im Gesamtwerk Husserls finden sich iiberall
kritische Gedanken zur Kantschen Transzendentalphilosophie, aus denen
man die formalen Forderungen ableiten kann, die Husser]l an eine wirklich
gelingende, Letztbegriindung leistende Transzendentalphilosophie stellt. Hier
sind eine Reihe leitender Gesichtspunkte zu gewinnen, die es erlauben, das
Material auf Aufweise in seinem Formalzusammenhang durchschaubar zu
machen. Ein solches Verfahren kann sich auf Husserl selbst berufen, der
meinte, da8 der Gegensatz von Objektivismus und Transzendentalismus
anhand einer Kritik der Kantischen Philosophie am besten zu verdeutlichen
ware. Husserl selbst hat eine solche Kritik nicht mehr in abgeschlossener
Form vorgelegt. In seinen Schriften finden sich aber geniigend Anhaltspunkte,
die es erlauben, die Grundgedanken einer Kritik der Kantischen Transzen-
dentalphilosophie in seinem Sinne zu entwickeln». Dabei klammert See-
bohm die Frage, ob und inwieweit Husserl Kant etwa im philologischen
Sinne «adiquat» verstanden habe, mit Recht von vornherein aus, da es
Husserl in seinen teils zustimmenden, teils verwerfenden Auseinandersetzun-
gen mit Kant nicht um Kant-Philologie, sondern allein um die Sache der
Transzendentalphilosophie ging. «Husserls Gedanken iiber die Philosophie
Kants sollen nur insoweit in Betracht gezogen werden, als sie Aufschliisse
iiber Husserls eigene Problemstellungen geben. Von einer Bezugnahme auf
Kant wird daher prinzipiell abgesehen, ebenso von einer kritischen Beleuch-
tung des Husserlschen Kantverstéindnisses». Deshalb ist es nicht verwunder-
lich, wenn Kant nur in den zwei ersten Kapiteln der Schrift — «Der Streit um
das A-priori» und «Kritik der Kantischen Transzendentalphilosophie» —
und dann wieder im (neunten) SchluBkapitel, das die von neukantischer
Seite an Husserl geiibte Kritik und die «Prinzipien einer phanomenologi-
schen Kantauslegung» diskutiert, eine erhebliche Rolle spielt. Die dazwi-
schen liegenden Abschnitte behandeln folgende Themen: «Wie ist Transzen-
dentalphilosophie iiberhaupt méglich?»; «Transzendentale Vorbetrachtun-
gen»; « Die transzendental-phinomenologische Reduktion» ; « Intentionalitét

251



und Intentionalanalyse»; «Die Kritik der Kritik» und «Die absolute Sub-
Jektivitaty».

Die Darstellung dieser Themen geschieht mit einer auBerordentlichen
Subtilitit und Klarheit. Durchwegs ist Seebohm bestrebt, Husserls Auffas-
sungen — die er auch im Hinblick auf die ihnen zugrunde liegenden Sach-
verhalte zu teilen scheint — optimal gerecht zu werden und sie gegen verfehlte
Kritiken zu verteidigen. So heillt es etwa: «Die Aufgabenstellung der trans-
zendentalen phanomenologischen Deduktion ist umfassender als die einer
geltungstheoretischen Transzendentalphilosophie. Es gilt hier nicht nur, die
Einheit des BewuBtseins als die Bedingung der Moglichkeit gegenstindlicher
Einheit zu erweisen, es mull auch gezeigt werden, daB3 das BewuBtsein als
reflektierend-vergegenstandlichendes BewuBtsein und das gegenstandlich ge-
gebene reflektierte BewuBtsein unmittelbar die Einheit eines BewuBtseins
bilden, obwohl sie sich als Einheit des fungierenden transzendentalen Be-
wuBtseins und die durch es erméglichte gegenstindliche Einheit des reflek-
tierten BewulBtseins gegeniiberstehen. Dieses Ziel wird in der transzenden-
talen Phanomenologie . . . erreicht, weil hier das BewuBtsein nicht nur als
GegenstandsbewuBtsein zum Thema wird, sondern auch nach der Form des
BewuBtseins als SelbstbewuBtsein, das mit jedem GegenstandshewuBtsein
verbunden ist, gefragt wird. Es erweist sich dann, daB3 es aufgrund der Form
des SelbstbewuBtseins, der immanenten Zeitlichkeit des BewuBtseins, moglich
ist, das BewuBtsein als gegebenes BewuBtsein und als transzendental Synthesis
stiftendes BewuDBtsein, als Einheit zu begreifen ist».

Es lieBen sich wohl gegen Seebohms Husserl-Interpretation einzelne Ein-
winde erheben, jedoch scheint mir das nebensichlich zu sein. Die andere
Frage bleibt aber, ob mit einer Husserl-Philologie, wie sie hier in vorbildlicher
Weise vorliegt, dem eigenen sachlichen, d. h. transzendental-philosophischen
Anliegen Husserls gedient wird. Oder ob, wenn die « Husserl-Renaissance»
itber gewil3 reizvolle, sozusagen doxographische Streitigkeiten hinaus fiir
seine Sache fruchtbar werden soll, es nicht unerliBlich ist, seine Auf-
fassungen immer wieder mit den darin vermeinten Gegebenheiten zu
konfrontieren, also das Husserl gegeniiber zu wiederholen, was er selber
im Hinblick auf Kant getan hatte. Mit Recht schreibt der Verfasser: «Eine
bloBe transzendental-logische Postulierung der Einheit des BewuBtseins als
Bedingung der Moglichkeit immanenter und transzendenter Erfahrung galt
Husserl als nicht zureichend ... Die Transzendentalphilosophie sollte die
Bedingungen ihrer Moglichkeit aus den positiv ausgewiesenen Strukturen der
Subjektivitat selbst herleiten, wobei diese Strukturen zugleich die Bedingun-
gen der Moglichkeit ihres Aufweises einsichtig machen sollte. Die BewuBt-
seinsstruktur, durch die all dies moglich ist, wurde in der Struktur der im-
manenten Zeitlichkeit des BewuBtseins gefunden. Von hierher konnte die
Reflexion als der Akt, durch den das BewuBtsein sich selbst zum Objekt wird,
eine transzendentale Klarung erfahren».

Gerade wenn der direkte Aufweis der Strukturen der transzendentalen
Subjektivitit — statt ihr wie im Neukantianismus logische, geltungstheoreti-
sche «Prinzipien», d.h. erdachte Gebilde zu unterstellen — als verpflichtende
Methode anerkannt wird, driangen sich gegen manche von Seebohm iiber-

2b2



nommene Thesen und Unterlassungen Husserls Bedenken auf. Was er bei-
spielsweise als «passive» Konstitution und Synthesis bezeichnet, die den
intentionalen konstituierenden BewufBtseinsakten vorausliegt, hat er in ihrer
Eigenart nie wirklich aufgeklirt, sondern sich mit der blof3 negativen termino-
logischen Abhebung von der reflexiven Konstitutionsaktivitat des Ich be-
gniigt. Versucht man sie positiv zu fassen (was freilich nur mittels der Refle-
xion auf sie gelingt), dann gerit die von Husserl der BewuBtseinsintentionali-
tat zugeschriebene Leistung und damit die transzendentale Subjektivitit
als konstitutives Fundament des Welt- und SelbstbewuBtseins von Grund aus
ins Wanken. Desgleichen erheben sich entschiedene Zweifel gegen das sup-
ponierte stetige Strémen des inneren ZeitbewuBtseins, welches wohl das Er-
fassungsmedium der urspriinglichen gelebten Zeitlichkeit bildet, aber mit
dieser keineswegs identisch ist.

Gelegentlich kommt Seebohm auch auf den schon wiederholt geiuBerten
Vorwurf zu sprechen, der der Husserlschen transzendentalen Subjektivitit
eine «Inhaltslosigkeit» oder «Leere» vorhilt. Er meint, daB3 dieser Vorwurf
unberechtigt sei. Aber wenn das empirische (mundane) und das transzen-
dentale Subjekt identisch sein sollen (was auch Seebohm annimmt), dann
ist es doch recht auffillig, da8 nach den Texten Husserls das transzendentale
Subjekt lediglich aus sich aufschichtenden reflexiven BewuBtseinsakten zu
bestehen scheint, wobei die darin «gespiegelten» Bestande, auf die sie sich be-
ziehen (z. B. die hyletischen Daten und die passiven Konstitutionen), gleich-
sam im Anonymen versinken, also nicht mehr zur transzendentalen Subjek-
tivitat selbst zu gehoéren scheinen. Anders formuliert: die letztere stellt trotz
aller gegenteiligen Versicherungen faktisch eben doch nur ein erdachtes
reduktives Reflexionsgebilde dar, das weder das empirische Subjekt noch die
«Lebenswelt» zu konstituieren vermag. Deshalb kann man z. B. das «reine
Ich» nicht einen phanomenologischen «Befund» am einheitlichen BewuBt-
sein nennen: es ist wie alle «reinen Phanomene» ein sekundires — eidetisches
und transzendentales — Reduktionsprodukt. Die Auslegung der Korrela-
tion von Ich und Welt, sagt Seebohm, «ist die Aufgabe transzendentaler
Erfahrung, die durch die Reduktion méglich wird. Die Reduktion fiihrt nicht
von der Welt und allem, was in ihr ist, fort zu einem von der Welt abgetrenn-
ten Bereich, sie zeigt nur, wie die Welt von der Subjektivitiat her zum Thema
gemacht werden kann, und wie so eine letztbegriindende Philosophie mdog-
lich ist. Dazu ist es nicht notwendig, daBB auch nur ein einziges inhaltliches
Moment, geschweige denn eine ganze Sphire, auBlerhalb des mundanen
Bereiches durch die Reduktion aufgedeckt wird. Es ist lediglich erforderlich,
zu zeigen, daB die mundane Subjektivitit sich in entsprechender Einstellung
als transzendentale Subjektivitit apperzipieren kann, weil sie sich in sich
selbst eine apodiktische Thesis erteilen kann und daB von der so sich selbst als
transzendentale Subjektivitit entdeckenden mundanen Subjektivitit alle
mundanen Gegebenheiten in den Griff gebracht und transzendental geklart
werden kénnen». Falls das zutrifft, begreift man kaum, weshalb aus Husserls
«Analysen» der transzendentalen Subjektivitit immer wieder der Eindruck
sich aufdriangt, diese erschopfe sich in den das innere ZeitbewuBtsein zeiti-
genden Reflexionsakten. H. Kunz

253



Jan M. Broekman: Phdinomenologie und Egologie. Faktisches und trans-
zendentales Ego bei Edmund Husserl. Martinus Nijhoff, Den Haag
1963.

«Wohl selten», schreibt Broekman im Vorwort, «ist das Bild iiber das
Werk eines zeitgenossischen Philosophen solchen Wandlungen ausgesetzt
gewesen, wie dies bei Edmund Husserl der Fall ist. Mit der zunehmenden
Fille der Husserliana werden neue Aspekte den traditionellen Gesichts-
punkten hinzugefiigt. Keiner vermag genau zu sagen, wie das Ganze einmal
ausschen wird. Diese Tatsache steht aber der Moglichkeit einer Inter-
pretation nicht im Wege. Vielmehr bereichert sie jede Auseinandersetzung
mit einem gliicklichen Zug des Vorlaufigen; jede Diskussion wird ein frucht-
bares Wagnis. Das entspricht ganz und gar der Lebenshaltung des Urhebers
der transzendentalen Phidnomenologie. Noch gegen Ende seines Lebens
stand Edmund Husserl unter dem tiberwiltigenden Eindruck der vielen und
vielversprechenden moglichen neuen Anfingen in der Phinomenologie.»
Diesen Wandlungen der sich oft widerstreitenden Interpretationen gegen-
iiber méchte nun Broekman den Nachweis erbringen, daB die Idee der
transzendentalen Phinomenologie im Grunde das sich durch alle Schriften
Husserls durchhaltende Thema gewesen ist. Was sich in diesem Sinne von
seiner Habilitationsschrift aus dem Jahre 1887 (Uber den Begriff der Zahl)
an bis zu den spitesten AuBerungen verwerten 1iBt, fithrt Broekman zu-
niachst an. Dann erortert er am Leitfaden der «iiblichen Kritik an der
angeblichen Trennung zwischen dem Bereich des Transzendentalen und
dem des Faktischen» — er nennt Ingarden, Schuetz, Wagner, Konig, Plessner,
Asemissen, Landgrebe, Sartre, Binswanger, Adorno — das Problem des Ver-
haltnisses zwischen faktischem und transzendentalem Ich. «In der phi-
nomenologischen Reduktion eréfinet sich angeblich ein neues Erfahrungsfeld.
Kann aber das transzendentale ego Erfahrungen sammeln? Die Absolutheit
und Seinsirrelativitit der Transzendentalsphire scheintgerade jede Moglich-
keit der Erfahrung, die noch seinsrelativ ist, auszuschlieBen. Eben dieses Ent-
gegensetzungsverhiltnis — der gemeinsame Punkt der Husserlkritik ... —
verhindert letztlich die Annahme des Reduktionsgedankens. Muf3 man dann
dieses spekulativen Fehlers wegen zur klassischen», d.h. wie etwa Wagner
meint, zur «geltungstheoretischen» «Transzendentalreflexion zuriickgehen? »
Fiir Broekman beruht eine solche Fragestellung auf einer verfehlten Voraus-
setzung: « Wenn man meint, da das faktische ego iiberhaupt und endgiiltig
vom transzendentalen ego abgeschnitten ist, nachdem sich das transzendentale
ego als ein solches konstituiert hat, dann wird jede Identitit des faktischen
mit dem transzendentalen ego als widersinniges Prinzip abgelehnt. Man
kommt dann tatsichlich zu der Auffassung: das transzendentale ego ist ein
derart anders strukturiertes ego, dall es zu keiner Wahrnehmung im Sinne
einer faktischen Wahrnehmung imstande ist.» Nun zeigt Broekman «aber,
daB das faktische ego keineswegs vom transzendentalen ego abgeschnitten
ist, wie auch die letztgenannte Form eines ego nicht vom faktischen. Die
besagte Trennung ist eine durchschaute und als solche eine BewubBtseins-
abwandlung eines und desselben ego. In diesem Sinne sagt Husserl. .. : ,Ich,

254



dieser Mensch bin es doch, der die ganze Methode der transzendentalen
Unmstellung iibt, der dadurch sich auf sein reines ego zuriickzieht».

AnschlieBend arbeitet Broekman differenzierend drei Grundbegriffe —
zum Teil auch unter Beriicksichtigung der bereits vorliegenden Kritik an
Husserl — der transzendentalen Phinomenologie heraus: Intentionalitat,
Einstellung und Reduktion. Ein besonderes Gewicht legt er auf die Einstel-
lung: «Dieser Terminus ,Einstellung® ist bislang in der Diskussion um die
Phianomenologie nicht als ein selbstindiger Begriff gewiirdigt worden. Das
ist gut zu verstehen, denn eine wirklich zentrale Bedeutung wurde ihm erst
durch die Theorie der phanomenologischen Reduktion verlichen. Diese stand
zwar im Vordergrund, aber mit ihm wurden das Problem der Einklammerung
und Husserls Theorie der Reflexion diskutiert. So kann es noch im Jahre
1959 vorkommen, daB Farber zwar von der Reflexion sprechen will, aber
im Grunde die Reduktion behandelt, wihrend beispielsweise Schmitt den
umgekehrten Weg geht und in einem Aufsatz iiber die Reduktion haupt-
sachlich von der Reflexion berichtet. Dem einstellungsmiBig gegebenen
Charakter des ganzen reduktiven Verfahrens brachte man weniger Interesse
entgegen.» In der Hauptsache handelt es sich um die Unterscheidung der
nicht-reflexiven, naiv-natiirlichen und der reflexiv-phinomenologischen
Einstellung, die Broekman griindlich und subtil analysiert. In der zweiten
Einstellung soll ein «neues» Erkenntnisobjekt «entspringen», wie Husserl
schon im 1. Band der «Ideen» behauptet hat: «Natiirlich eingestellt, wie
wir nach den festesten, weil nie beirrten Gewohnheiten auch im wissen-
schaftlichen Denken sind, nehmen wir diese simtlichen Vorfindlichkeiten
der psychologischen Reflexion als reale Weltvorkommnisse, eben als Erleb-
nisse animalischer Wesen. So natiirlich ist es uns, sie nur als solche zu sehen,
daB wir, nun schon bekannt mit der Maéglichkeit geinderter Einstellung
und auf der Suche nach dem neuen Objektgebiet, gar nicht merken, daB es
diese Erlebnissphiren selbst sind, aus denen durch die neue Einstellung das
neue Gebiet entspringt.» Treffend bemerkt Broekman zu dem so oft miB-
verstandenen Ruf «Zu den Sachen»: «Damit wird nicht zu irgendeinem
Empirismus aufgefordert, denn diese ,Sachen‘ sind durch die Einklamme-
rung bereits ganz anderer Natur als in empiristischen Auseinandersetzungen.
Sie enthalten ndmlich nicht mehr den Charakter der Faktizitit jener Sach-
welt der naiv-natiirlichen Einstellung. Dies soll man aber nicht miBverstehen,
denn es bedeutet nicht, dafB sie diese Faktizitit durch das reduktive Ver-
fahren endgiiltig verloren hitten.» Im Zusammenhang der Darstellung der
in drei Schritte zerlegten Reduktion findet sich auch ein Exkurs iiber das
Solipsismusproblem bei Husserl.

Da die in Husserls Phinomenologie konzipierte Transzendentalphilosophie
auf eine gegeniiber Descartes, Hume und Kant radikalisierte «Egologie»
hinauslduft, liegt eine Konfrontation mit Kants Transzendentalphilosophie
um so niher, als Husserl selbst das schon versucht hat. Broekman tut dies in
zwei Kapiteln, zwischen welche er die unter dem Titel «egologische Struk-
turen» behandelte Subjektivititsanalyse Husserls einfiigt. Dieser hatte Kant
vorgeworfen, er sei in der Zergliederung der transzendentalen Subjektivitit
zu wenig radikal vorgegangen, habe keine addquate Methode entwickelt und

255



nicht alle am Erkennen beteiligten Wesenskomponenten der Subjektivitit
beriicksichtigt. Demgegeniiber meint Broekman in seiner Analyse der
«Subjektivititsstruktur» bei Kant, «dall Husserl an einem zentralen Punkt
seiner Kantkritik nicht geniigend in Kant selbst eingedrungen ist, um seine
These aufrechterhalten zu kénnen, nach welcher Kant nicht durch das Reich
des Subjektiven hindurchgedrungen sei». Daran kniipft die abschlieBende
Explikation des reinen und des transzendentalen ego an. Broekman spricht
hier von einer «Vielheit egologischer Momente», was mit der «stufenweise
erfolgenden Selbsterhellung des ego im Fortschritt des phinomenologischen
Prozesses» zusammenhinge. Er unterscheidet in der «natiirlichen Ein-
stellung» (sollte es nicht «in der reflexiven Einstellung» heiBlen?): «ein
sogenanntes natiirliches ego, ein phinomenologisches ego, ein eidetisches ego,
ein transzendentales ego, ein transzendentalphinomenologisierendes ego und
ein reines ego». «Mit der groBen Einstellungsinderung von der naiv-
natiirlichen zu der natiirlichen Einstellung wird so ein erster Schritt der
BewuBtwerdung des reinen ego gegangen. Dann manifestiert sich dieses ego
in der von ihm aufgerufenen Gestalt des nicht-naiv-natiirlichen ego. Spitere
Phasen sind die des phianomenologischen, eidetischen und transzendentalen
ego. Durch diese letzte Formulierung hoffen wir zugleich zu verdeutlichen,
daf3 man sich die verschiedenen egologischen Momente nicht voneinander
vollkommen unabhingig denken darf. Sie alle bilden Momente einer und
derselben Struktur. Das reine ego, unwandelbar in sich, manifestiert sich
jeweils in der Gestalt des zu der bestimmten Einstellung gehoérigen ego;
es ,farbt’ so die totale egologische Struktur, es funktioniert als ein Ich,
,welches die Apperzeption ,Ich, dieser Mensch, vollzieht® ». Das reine,
d.h. auf die «strenge Immanenz» beschriankte unwandelbare Ich ist es auch,
bei dem der «wirkliche Anfang» der konstitutiven Leistungen liegt. « Immer
wieder und in vielerlei Gestalt sehen wir, da3 — um ein Bild zu gebrauchen -
das reine ego eine Initiative nimmt. Diese Tatsache meinen wir nun als
entscheidend hervorheben zu diirfen». Uberdies vollzieht es die Reduktionen
und Einstellungsinderungen, ist also «gleichsam als Motor des phinomeno-
logischen Prozesses anzusehen». Trotzdem kann man ihm keine « Willens-
funktion» zuschreiben. Beziiglich der von den Interpreten gegensitzlich
beantworteten Frage, ob bei Husserl ein erkenntnistheoretischer Idealismus
oder Realismus vorliege, meint Broekman (wie schon Driie), Husserls
transzendentale Phinomenologie habe diesen Gegensatz iiberwunden.

Man kann die vorliegende (etwas viele Druckfehler enthaltende) wert-
volle, subtile Studie Broekmans als einen Beitrag zur sog. Husserl-Renaissance
betrachten und wird damit rechnen miissen, daf3 sich die verschiedenen —
sich gegenseitig ihr Recht mehr oder minder bestreitenden — Husserl-
Deutungen mehren werden. Ob Husserl daran Freude gehabt hitte, weill
ich nicht; zwei Sachverhalte scheinen mir aber unleugbar zu sein: einmal,
daB Husserls eigenes Anliegen damit nicht geférdert wird; und zum andern,
daB er an diesem seinem Schicksal nicht «unschuldig» ist. Um den zweiten
Punkt vorweg zu nehmen, so liegt es auf der Hand, daB ein Denker ohne
eigentliche philosophiehistorische Interessen wie Husserl die tradierten
philosophischen Begriffe unbekiimmert um ihren urspriinglichen, geschicht-

256



lich fixierten Sinn iibernimmt und ihnen eine neue Bedeutung gibt, ohne
sich dessen immer bewufit zu sein und sie zu prazisieren. Hier lassen sich
MiBverstindnisse von seiten der Zeitgenossen und Nachkommenden nicht
vermeiden. Bei Husserl kommt noch hinzu, daf sich die Sinngehalte seiner
Begriffe in seinem unausgesetzten denkerischen Bemiihen gelegentlich ge-
wandelt zu haben scheinen, ohne daB3 er sich selber dariiber klar war. An
sich ist das gewiB keine exzeptionelle Situation. Allein wenn damit wie bei
Husserl der Anspruch auf «strenge Wissenschaftlichkeit», auf «apodiktische»
Erkenntnis, auf «apriorische», die Erfahrung leitende «Begriindung» aller
Wissenschaften u.a. verkniipft wird, dann gerit man doch in eine reichlich
fatale Lage. Und damit berithren wir den ersten Punkt: Husserls eigenes
Anliegen.

Wir lassen die seltsame iiberschwengliche Erwartung, die Husserl beziig-
lich der méglichen «menschheitlichen» Sendung seiner transzendentalen
Phinomenologie gehegt hat, auf sich beruhen; sie mag dem Uberwiltigt-
werden durch die Fiille der auf ihn einstromenden ungelésten Probleme ent-
sprungen sein. Wesentlich ist allein die wenigstens seit den «Ideen» verfolgte
Absicht, allem positiv-wissenschaftlichen und philosophischen Erkennen
«aus noch uneréffneten, iiberfachlichen Quellen eine neuartige Erkenntnis-
vollkommenheit» zu sichern. Darin eben besteht das Ziel der transzendenta-
len Phinomenologie, das sie mittels der reflektiven Enthiillung der trans-
zendentalen Subjektivitit, d.h. der gegenstandskonstituierenden Leistungen
des reinen intentionalen BewuBtseinsstromes — Leistungen, die schon in der
fundierenden vorwissenschaftlichen, naiv-natiirlichen Einstellung innerhalb
der Lebenswelt wirksam sind — zu erreichen versucht. Darin sah sich Husserl
als der radikale methodische Vollstrecker der eigentlichen Absicht Descartes’
und Kants. Aber hat er in seiner phidnomenologischen Reduktion die von
ihm mit gewissem Recht an Kant kritisierte Unzuldnglichkeit vermieden,
hat wirklich Husserl alle am Erkennen beteiligten Wesenskomponenten des
faktischen und transzendentalen Ego beriicksichtigt? Das miissen wir be-
streiten. Die Intentionalitit, die Ichspaltung und die egologischen Struk-
turen mogen umfassender sein als Sinnlichkeit und Verstand: sie umgreifen
keineswegs den kognitiv relevanten, mithin transzendentalen Gesamtbestand
der faktischen Subjektivitiat, wie Husserl bei Dilthey hitte sehen konnen.
GewiB ist Dilthey weniger radikal gewesen als Husserl; jedoch hat ihn das
davor bewahrt, das menschliche Subjekt vor lauter Radikalitat auf die
intentionale Reflexivitit zu reduzieren. Niemand kann doch verkennen, daf3
die von Broekman aufgezihlte (oben zitierte) «Vielheit egologischer Mo-
mente» sekundire gedankliche Reflexionsgebilde sind, die deshalb weder am
vorwissenschaftlich-alltidglichen wirklichen Erkennen mitwirken kénnen noch
fahig sind, die Lebenswelt in ihrer unverkiirzten Fiille intentional zu kon-
stituieren. AuBBerdem scheint bislang iibersehen worden zu sein, dal Husserls
zumal fiir die Psychologie so bedeutsamen Einsichten in das Wesen der
Denk- und Vorstellungsakte, der Wahrnehmungen, des ZeitbewuBtseins
u.a. aus der sozusagen «natiirlichen» Reflexion auf das Erleben, nicht auf
Grund der frei variierenden Ideation gewonnen worden sind. Diese von
Husserl erfundene Methode der eidetischen Erkenntnis hat er zwar wiederholt

257



beschrieben, aber weder sie noch die phinomenologische Reduktion hat
Friichte gezeitigt, bei Husserl nicht noch sonst bei jemandem.

Die Auseinandersetzung mit Husserl muB, soll sie nicht in einer sterilen,
obgleich reizvollen Husserl-Philologie versanden, seine Aussagen mit seiner
eigenen Thematik, d.h. mit der Aufklirung der faktischen menschlichen
Subjektivitit und der innerhalb ihrer fungierenden transzendentalen
Leistungen konfrontieren. H. Kunz

Kierkegaard-Gedenkfeier. Basler Universititsreden, 49. Heft. Er6flnungs-
ansprache von H. A. Salmony. Vortrag von Hendrik van Ogyen:
Kierkegaards «Meldung an die Geschichte». Verlag Helbing und
Lichtenhahn, Basel 1963.

Am 10. Juni 1963 gedachte die Basler Universitit des 150. Geburtstages
von Soren Kierkegaard. « Kierkegaards Redlichkeit» betitelte H. A. Salmony
seine Eroéffnungsansprache, in welcher er besonders auf die verschiedene
Wirkung des Hegel-Studiums auf Kierkegaard und seinen Zeitgenossen
Karl Marx, aber auch auf den Unterschied zwischen theologischer und philo-
sophischer Aneignung kierkegaardischen Denkens aufmerksam machte:
«Obgleich nicht zu bezweifeln ist, da3 christlichem Glauben in Kierkegaards
Leben entscheidende Bedeutung zukommt, trat dieser Glaube fiir den
philosophisch Interessierten in den Hintergrund» (S. 7).

Der Vortrag, den der Theologe Hendrik van Oyen hielt, war nun ganz
aus der Sicht des christlich Glaubigen gesprochen. Im Zentrum stand
Kierkegaards « Meldung an die Geschichte», also die Schrift « Uber meine
Wirksamkeit als Schriftsteller» von 1851. Von jener inneren Wendung aus-
gehend, die Kierkegaard nach der Abfassung der «AbschlieBenden Nach-
schrift» von 1846 andeutete, entwarf van Oyen ein Bild Kierkegaards, bei
dem die philosophischen Probleme restlos in den Hintergrund traten. Es ist
bemerkenswert, daB3 in einer solchen theologischen Perspektive gerade das
Ungeheuerlichste, das Kierkegaard versuchte, nimlich als redlicher Einzelner
mit dem Risiko des Wahnsinns gegen ein Zeitalter Sturm zu laufen, einge-
ebnet wird durch die These, es sei dieses Leben ein Opfergang fiir Gott
gewesen. Uns scheint, es gehort gegeniiber einer solchen Interpretation, die
sich auf Kierkegaards Selbstverstindnis stiitzt (S. 30), eine kritische Distanz.
Daf3 diese notwendig ist, hat auch Karl Barth in seiner Kopenhagener Rede
von 1963 gut sichtbar gemacht.

Van Oyen deutet Kierkegaards Leben in einem uniiberbietbaren Sinn:
«...die ,Meldung’, die er (K.) in die Geschichte eingehen lassen mdéchte,
bestitigt die Tatsache, daB hier ein Leben als Opfer von Gott dargebracht
wurde und daB das der Weg christlicher Nachfolge sei» (S. 31). Mit einer
solchen Tatsachenaussage konnte das Leben Kierkegaards in einen Bereich
gehoben werden, wo es sich kritischer Priifung zu entziehen droht, wo aber
das Paradox doch letztlich wieder verstanden und in theologischer Begriff-
lichkeit aufgehoben wird. Wird dies bewuf3t, erscheinen die Versuche,
Kierkegaard als Beispiel moderner und zugleich christlicher Existenz zu

258



zeichnen, als sehr fragwiirdig. Sie widerstreiten im iibrigen auch der These
vom «Opfer» des exemplarischen Einzelnen. Hier lesen wir: «Und wir
miissen uns hier fragen: ist nicht gerade das die dialektische Spannung
christlicher Existenz iiberhaupt: die Verborgenheit des Noch-Nicht und das
Offenbarsein des Schon-Jetzt? Ist nicht Kierkegaard uns darin lebendige
Verkiindigung? . . . wir begegnen in ihm dem wahrhaft modernen Menschen,
der dennoch vom christlichen Glauben nicht loskommen kann» (S. 34).
Immer aber bleibt eine Krux — denn wie soll das Absonderliche, bewuBt
Exzentrische, ja das bewuBte Arrangement des Existierens, das Kierkegaard
vorfiihrte, ein Vorbild sein? Wenn dieses sogar die These stiitzen sollte, der
Denker und der Dichter habe zu leben, was er darstelle und entwickle, so
wire dazu das Leben Kierkegaards ein unbrauchbares Paradigma, wollte
es doch bewuBt in das Religiose «hineinbetriigen». Vielleicht verlagert sich
das Gewicht des Lebens Kierkegaards doch wieder in das, was er uns als
Geschriebenes hinterlassen hat. Das wire wieder ein anderes Verstehen der
kierkegaardianischen « Meldung an die Geschichte», die doch immer — und
ganz besonders fiir den Philosophen — bleiben wird, was in anderem Zusam-
menhange heiBt: ein Argernis. Armin Wildermuth

Augusto Guzzo: Il pensiero di Spinoza. 2a edizione. Torino, Edizioni
di Filosofia, 1964, in 8° . 302 p. (Scritti di storia della Filosofia.)

Le «Pensiero di Spinoza» est de 1923, mais réédité en 1963-64. Mais
M. Augusto Guzzo y a travaillé avec zéle, de facon a lui donner le cadre de
toute étude d’ensemble de toute I’ceuvre de Spinoza.

M. Guzzo mentionne toutes les versions du «Bref Traité», y compris les
deux «Dialogues»; dans le «Bref Traité», Spinoza se sonsacre a l’existence de
Dieu, «more geometrico demonstrata». Spinoza développe d’abord le
concept de I’essence divine, puis conclut que Dieu existe nécessairement.
Mais un Dieu cause immanente et un Dieu substance sont antithétiques.
Spinoza ne se rendait pas encore compte du fait. Il y a les lois naturelles et
les lois humaines, dit le «Bref Traité», les lois naturelles et les lois de la
civilisation, dit le « Tractatus theologico-politicus»; 1’«Ethique» dit que la
métaphysique déclare tout également parfait, et la morale une perfection
mineure et une perfection majeure, conduisant de la premiére 2 la seconde,
la sagesse ol tout est connaissance claire et distincte, o I’homme reste
sol-méme.

Le «De Emendatone intellectus» est un traité inachevé qui parut apreés la
mort de Spinoza. Il énonce les quatre formes de connaissance philosophique,
puis s’arréte 4 la question de la bonne définition, et comment la trouver.

Les «Principes de la philosophie de Descartes» et les «Pensées métaphysiques»
forment I’écrit suivant; on y trouve les parties concernant I’étre et ses
affections. Vient ensuite '« Ethique», avec les fondements du spinozisme:
les présupposés de la physique et de la psychologie, I’état de servage et celui
de liberté. L’«Ethique» est un traité d’une valeur incomparable. La tech-
nique de la libération est congue comme le moyen du salut.

259



Le «Traité théologico-politique» est plus ample que 1'«Ethique», mais
I« Ethique» est antérieure dans son achévement. Une thése fondamentale,
Pindépendance mutuelle de la révélation et de la raison: il faut réduire toute
religion 2 une morale pour laisser libre la liberté de pensée. Spinoza est
persuadé que la lumiére naturelle est elle-méme divine, seule compétente
pour juger de la vérité. Mais il réduit toute 'autorité publique dans les
mains de ’Etat, afin que la pensée individuelle n’ait pas a faire les comptes
avec I’Etat.

Le «Traité politique», inachevé, parut en 1677 dans le recueil des Oeuvres
posthumes. Si I’Etat correspond a la raison, il ne peut naitre que dans la
raison. Le philosophe est obligé de faire naitre la raison comme une germina-
tion naturelle de I’Etre.

La pensée moderne sur la voie ouverte par Spinoza n’en est pas moins
différente de lui. Elle continue son immanentisme, mais pas sous la forme
naturaliste de sa métaphysique. Elle affirme l'esprit, mais sous une forme

spirituelle. Marcel Reymond

Michele Federico Sciacca: La filosofia di Tommaso Reid. 8a edizione.
Milano, C. Marzorati, 1963, in-8, 174 p. (Opere complete. Vol. 18.)

C’est un des meilleurs livres d’un Italien sur Thomas Reid, clair, concis,
qui met en lumiére la pensée de Reid en la distinguant de Berkeley, de Locke,
de Hume, et annongant les continuateurs frangais du XIX€ siécle. On I'a
parfois méconnu, alors que son originalité était incontestable. La fortune
de Reid en Italie sera traitée par Sciacca a part, vu 'importance du sujet.

(C’était une philosophie de bon sens, de sens commun, entre Berkeley,
Locke, Hume. Jouffroy s’est déja posé la question de son importance, au
moment de sa traduction frangaise, en 1836.

Toutes les connaissances dérivent des sens, disent les uns. Non, dit Kant.
Un instinct de notre intellect nous pousse a adjoindre 4 nos sensations un
objet, dit Reid. Cette chose seule sont les objets extérieurs, les idées n’exis-
tent pas, a-t-il ajouté, Reid s’est limité & constater en nous le fait de la
connaissance a priori, Kant en a exploré les conditions. Reid a parlé de
croyance ou suggestion. Kant a affirmé les formes a:priori de la sensibilité, ce
qui est plus que la doctrine de Reid développée. Marcel Reymond

G. Bretonneau: Valeurs humaines de J.-j. Rousseau. Paris, Editions du
Vieux Colombier, 1961, in-8, 309 p.

Tiré d’une theése de doctorat d’Université, soutenue en 1961, cet ouvrage
est une étude d’ensemble de la personnalité de Rousseau. G. Bretonneau
part de La Nouvelle Héloise, ce refuge spirituel et moral auquel accédait
Rousseau. Il manifestera Iordre de perfection des valeurs naturelles. Le
Traité de I’éducation et le Contat social donnent la peinture des mémes sentiments,
Pexistence naturelle de I’étre humain et la vie sociale du citoyen.

260



Libéré de la polémique, Rousseau aborde les thémes principaux de la
vie, la nature, la sensibilité, ’expérience, la liberté, ’amour, qui ménent a
la vertu et au bonheur.

Les valeurs rousseauistes apparaissent ainsi comme étant la nature et le
respect de la personnalité, I’acceés libre des valeurs: la personnalité est
créatrice des valeurs. Puisant a la source de ses valeurs originelles, la
nature humaine s’est retrouvée en sa libre simplicité. Le sens de cette méta-
physique, c’est I’acte de la personnalité vers les valeurs humaines qui reste

le plus juste. Marcel Reymond

Augusto Guzzo: La filosofia. Concetlo. Struttura. Caratteri. Memoria. Torino,
Accademia delle Scienze, 1961, in-8, 177 p. (Memorie dell’Acca-
demia delle Scienze di Torino, serie 3a, tomo 5, parte II, n. 4.)

«L’autore propone un concetto di filosofia, come consapevolezza critica...»
La philosophie n’est ni inférieure, ni supérieure aux autres activités humaines
(I’art, la religion, la science, la praxis, la storiographie). Dans la seconde
partie de ce Mémoire, ’Auteur étudie les principales décisions que doit
prendre la philosophie pour se donner une structure problématique rigou-
reuse: Etre une philosophie de ’étre ou de I’esprit, ou une philosophie de la
libre invention de formes infinies d’activité humaine, une dialectique des
distincts ou une dialectique de la distinction que le moi fait de soi d’entre les
activités auxquelles il doit la vie, entendre les opposés comme des moments
d’un développement continu, ou maintenir le sens d’une nette opposition
du mal au bien et du bien au mal? Dans la troisiétme partie, I’Auteur
reconnait comme caractéres de la philosophie ’humanisme, le rationalisme
et le criticisme; il entend par humanisme le témoignage rendu a toute
Pexpérience humaine, y compris l'intérét scientifique pour la nature, et
Paspiration religieuse au divin, il entend par rationalisme 'usage de la
raison dans son rapport concret, positif non négatif, avec I’imagination, le
sentiment et la foi; il entend par criticisme la situation de ’homme entre
le monde physique ou il nait et le monde historique auquel il doit la vie,
avec les ceuvres pour réaliser ses fins propres.

Tel est le résumé de M. Augusto Guzzo en téte de ce Mémoire.

1. Concept de philosophie.

Retour de I’homme 4 soi-méme. La philosophie n’est ni supérieure, ni ne
transcende les autres activités, mais elle en a une nouvelle conscience cri-
tique. La philosophie ne peut liquider la religion en en riant ou en la déclarant
a priori inadmissible. La philosophie est supérieure 4 une foi, quand elle
croit d’avoir dominé la foi comme forme de ’esprit humain: la philosophie
n’est ni supérieure, ni inférieure a la religion supranaturelle, la raison ré-
vélante est autre chose que la raison raisonnante. Supérieur est Dieu & chaque
acte humain. L’acte de croire n’est pas supérieur; ce sont deux domaines
incomparables.

Comme la philosophie, 'art est irréductible a la religion, et vice versa.
Méme autonomie de la philosophie 2 I’égard de la science, ou de la praxis.

261



Dr’ailleurs, la science admet la légitimité de quelque chose qui n’est plus la
science. La science d’aujourd’hui s’en tient a quelque chose qui n’est plus
un monisme matérialiste.

La technique occupe toute la vie humaine, mais elle est instituée par
Iintelligence inventrice. La philosophie n’est pas pure méthodologie de la
storiographie. Les grands historiens reconstruisent le cours des événements,
selon leur propre vision du monde, mais elle peut aussi provenir de la philo-
sophie, et peut aussi inspirer la perception elle-méme et I’action.

L’autonomie ne prend pas norme d’autrui, mais ne donne pas sa norme a
autrui. C’est superfétation, de la part de la philosophie, de vouloir prescrire
ou proscrire I'une ou I'autre activité, ou leurs formes. La liberté est le devoir
de 'homme, mais elle ne se laissera pas dicter son devoir ni par la politique,
ni par la religion, devenue une politique.

2. Structure problématique de la philosophie.

Phénoménologie de la philosophie. Le ferment critique nait de la mer-
veille qui nous pousse a chercher la raison des choses, & ne pas le confondre
avec la cause. La critique rigoureuse, ou scepticisme, est un devoir de cher-
cher, un pouvoir de chercher; elle exclut le scepticisme dans les conclusions
comme le dernier mot de la philosophie.

Etre et esprit. Les quatre causes ont un sens pour le Dieu chrétien, non
pour celui d’Aristote, seul le fini a son sens. L’ontologie générale d’Aristote
est une téléologie générale. Aristote analyse; il faudrait problématiser,
autre probléme Dialectique des distincts. C’est ’homme qui distingue ses
activités 'une de ’autre. De méme entre penser et juger. Pour atteindre ses
fins, infinis parce qu’imprévisibles, ’homme invente des labeurs et des
techniques infinis. L’homme est libre de ses ceuvres, aprés les avoir exécutées,
avant de les accomplir, et méme pendant qu’il les accomplit.

Dialectique des opposés, il faut les traiter comme distincts. Les jugements
de valeur sont divers des jugements historiques sur le plus ou moins de
progres réalisé. Les faits ne sont jamais privés de valeur. Les valeurs que
nos actes atteignent ont une validité intrinséque, qui stimule le jugement.

3. Les caractéres de la philosophie.

Humanisme: A la fois bipéde sans plumes, il est aussi homme raisonnable.
La philosophie ne peut se désintéresser de la science, de la religion.

Rationalisme. 11 se réclame de Kant. La Dialectique transcendantale est
interprétée comme une antimétaphysique, quand bien méme Kant la
destine & une métaphysique morale, quand le devoir moral est affirmé; la
moralité est d’origine rationnelle.

Ou la raison inclut toute la vie spirituelle de ’homme ou le rationalisme
ne peut nier a priori toute valeur au non logique. Le systéme vivant de
la raison concréte est Pinstinct de vérité, la vérification logique, I’épreuve
pratique.

Criticisme. L’ Analytique des trois critiques kantiennes prend son sens de la
Dialectique de ces Critiques, dont elle n’est plus séparable. La liberté est
une certitude, bien qu’elle soit une certitude non conoscitive. Si les lois de
I’ceuvre humaine sont structurales, ’homme concret reste responsable de

262



son mode d’opérer selon de telles lois. Le criticisme révéle a ’homme d’étre
sujet moral dans un monde physique.
Tels sont les traits de ce Mémoire de ’Académie des Sciences de Turin.
Marcel Reymond

Michele F. Sciacca: Acte et étre, Trad. de P’italien par Francis Authier.
Paris, Aubier, Ed. Montaigne, 1958, in-8, 226 p. (Philosophes
italiens.)

Acte et étre est un essai d’une grande importance, car Sciacca précise les
rapports entre étre et I’acte. Comme Antonio Rosmini, il pose le probléme
ontologique comme probléme constitutif de 1’étre spirituel. On ne rameéne
plus la métaphysique a la gnoséologie.

L’étre est acte par essence, la premiére prise de possession réfléchie est la
conscience de sol ou autoconscience. L’autoconscience rend son acte adéquat
a lintériorité objective. Sont actes seulement le Sujet infini et les sujets
spirituels. L’acte est spirituel et seul Pexistant spirituel est acte et capable
d’actes.

L’existant est la synthése des formes de 1’étre. La personnalité, comme
développement de la personne dans l'incarnation des valeurs, est valeur
incomparable.

Un appendice sur ’acte de I’actualisme compare Gentile a Sciacca. Celui-ci
rapproche Hegel et Kant. Sciacca affirme qu’il y a le sujet pensant contenant
en soi I'intériorité objective. Marcel Reymond

Henri-L. Miéville: Foi et Credo. Neuchatel, La Baconniére, 1964, 109 p.

L’auteur a réussi ce tour de force de synthétiser le dernier état de sa pensée
religieuse en un bref volume a la fois substantiel, vigoureux, trés irénique
d’esprit et de ton. Voici exprimée, dans la mesure ol une formulation est
possible, la religion d’un philosophe qui a connu le bienfait de pouvoir
travailler en pleine lucidité jusque dans sa quatre-vingt-sixi¢eme année. Au
cours de sa belle vie, il a éprouvé la grandeur et la mis¢ére humaines, il a
maintenu sans faiblesse le courage de I’esprit, il a su conduire sa pensée
selon les régles supérieures de la tolérance et de la vérité.

L’entreprise de Foi et Credo n’est pas nouvelle: des ouvrages analogues ont
été publiés par d’autres philosophes; citons seulement Paul Haeberlin et Karl
Jaspers avec lesquels H.-L. Miéville a été lié. Comme eux, H.-L. Miéville
marque son ceuvre de son sceau personnel et il est juste de le souligner ici,
puisqu’il appartient a son intention de faire voir dans la vie religieuse lactivité
de l'intelligence humaine tout autant que la réception, plus ou moins passive,
de I’étre et de la foi comme des dons. Actuellement, examen critique de
Penseignement chrétien traditionnel s’impose, parce que nous vivons a une
époque de «confrontations», de «compétitions» (p. 12). Et surtout I’exigence
philosophique de vérité comme norme, comme source de la cohérence
intérieure, puis de I’accord des esprits, oblige le chercheur a s’élever 4 une
conscience critique, mais aussi positive, des faits religieux (traditions regues,
vie «ecclésiale», expérience personnelle).

263



De ce point de vue critique, le mouvement de la pensée d’H.-L. Miéville
comporte schématiquement quatre moments principaux. Sa réflexion com-
mence par circonscrire en quelques formules le credo traditionnel; elle
distingue ensuite la foi et la croyance, écartant le contenu dogmatique de
la croyance au nom d’une foi vivante en I’Esprit a ’ccuvre dans I'univers;
en troisiéme lieu, elle choisit dans les traditions ce qui peut alimenter cette
foi vivante: les croyances regues sont non pas rejetées en bloc, mais inter-
prétées pour les «concilier» avec «les exigences d’une pensée devenue
majeure» (p. 13). C’est un appel a esprit contre la lettre. Finalement, sa
réflexion reconnait «I’insondable Mystére» (p. 92), mais elle a découvert
en cours de route non seulement son lien social et «son appartenance a un
ensemble cosmique» (p. 12), mais encore I’enracinement profond de ’homme,
«la dépendance ou il se sait 4 I’égard d’une Réalité dont il est issu, ne s’étant
pas donné I’étre» (p. 11).

Pour H.-L. Miéville, le credo traditionnel s’exprime en une «histoire
sacrée» qui se déploie selon six grandes étapes (la création, la chute, I’incar-
nation, la mort de Jésus, la résurrection, le retour du Christ pour le jugement
dernier). L’idée de création évoque, quand on linterpréte selon l'esprit,
non un fait historique qui puisse étre repéré, mais «un Pouvoir souverain
présent dans le devenir de univers» (p. 24). La chute ne peut s’entendre
comme I’événement historique du premier couple humain qui tomberait
d’un état d’innocence paradisiaque. C’est plutét le drame, raconté par un
mythe, d’un mauvais usage que I’étre humain fait de sa liberté en se révoltant
contre le bien. Mais le mythe garde la valeur d’un langage qui, selon I’expres-
sion de Paul Ricceur, «donne 4 penser» (Foi et Credo, p. 26). L’incarnation de
Jésus est celle «d’'un Messie qui n’est pas Dieu, mais son délégué chargé
d’instaurer son régne» (p. 40): le propre du message chrétien est d’enseigner
I’égalité des hommes devant Dieu, suivie du devoir d’aimer le prochain.
«Quelque durs que soient restés les coeurs, ce n’est pas en vain que pendant
preés de deux mille ans I’égalité des hommes devant Dieu et leur devoir
d’aimer et d’aider le prochain ont été proclamés» (p. 19). Dans cette perspec-
tive, le pardon de Dieu se trouve non dans un rachat, mais dans la paix
rétablie avec le prochain. « C’est la rupture réparée: la plus difficile et la plus
éclatante victoire de I’Esprit, le consentement de I’homme 2 la loi de son étre
qui lui est immanente et le destine a chercher I’accomplissement de sa destinée
dans le dépassement de soi, dans ’amour qui dit nous et non plus seulement
mot» (p. 50). Par le détour de la psychologie et de I’histoire des religions,
I’auteur aborde le probléme de la résurrection. La encore, deux interpréta-
tions se confrontent: la traditionnelle, qui donne la résurrection comme
«un fait historique», et la spirituelle qui, sans reconnaitre le fait comme tel,
traduit par 12 une promotion personnelle au service de la justice, de la
charité, de la vérité, «une foi qui persévére jusque dans les pires épreuves»
(p. 57). Le retour du Christ symbolise non un événement futur, mais la
victoire du bien «qui augmente ’amour dans le monde» (p. 63). On le
constate: a chaque moment, il s’agit d’'un appel a I’esprit contre la lettre.
C’est le théme constant du livre.

264



Gréce a sa clarté incisive et 4 la sérénité de son ton, il stimule la réflexion.
Qu’on me permette donc d’exprimer briévement ce qu’il m’a suggéré.
L’auteur reléve certaines disparates dans les récits néotestamentaires (Fot et
Credo, p. 34-36; p. 62) et il a raison. Il ne marque pas cependant une des
concordances parmi les plus frappantes, celle de la premiére profession de foi
chrétienne: Jésus-Christ est Seigneur. Sur ce point, saint Pierre a travers le
récit de Luc (4¢ II, 36; X, 36), saint Paul (Rm X, 9; 1 Co XII, 3; Pr 11, 11)
et I’évangéliste Jean (XX, 28 et 31) expriment des témoignages qui concor-
dent. La nouvelle religion est appelée «la voie du Seigneur» (4¢ XVIII, 25),
le «service du Seigneur» (4c XIIT, 2; XX, 19). Jésus lui-méme avait ratifié la
légitimité de cette appellation le concernant (Mt IX 27-31; 7n XIII, 13) et,
selon les trois évangiles synoptiques, il attribuait au terme «Seigneur» une
portée transcendante (Mt XXII, 41-46; Mc XI1, 36-37; Lc XX, 41-44). Ces
concordances manifestent le caractére unique de la personne de Jésus selon
ses premiers témoins.

L’auteur pose I’alternative: on prend les croyances 2 la lettre ou bien on les
interpréte symboliquement. Oui, il est juste que perce, t6t ou tard, la néces-
sit¢ de Dinterprétation et je sais gré a cet ouvrage d’insister lia-dessus.
N’y a-t-il pas toutefois d’autres voies d’interprétation que celle du symbole
évocateur? Les traditions chrétiennes en offrent plusieurs, la voie de 1’'uni-
vocité et de I’équivocité, celle aussi (I'auteur la mentionne en passant) de
I’analogie et de I’éminence. Il apparait que les méthodes élaborées par
Origéne, saint Augustin et, bien que différemment, par saint Thomas
d’Aquin ne sont pas prises de fagon suivie en considération. L’auteur s’inspire
davantage, en effet, de Fichte, de Schleiermacher, puis, en quelque mesure,
de R. Bultmann.

De Fichte, il retient I'idée d’une société des esprits. Grace a la raison, dont
la fonction est de discerner les normes directrices de la pensée, chaque per-
sonne humaine est en mesure de dépasser sa propre individualité pour s’élever
a 'universel ol se découvre «notre appartenance a la société des esprits»
(H.-L. Miéville, Vers une philosophie de I’Esprit, p. 93). Dés lors, loin de corres-
pondre a une aliénation, comme le prétend le matérialisme, I’acte religieux
coincide, dans la profondeur de 1’étre conscient, avec la reconnaissance d’une
dépendance a I'égard de Dieu-Esprit. C’est le schlechthinniges Abhdngigkeits-
gefiihl selon Schleiermacher. Mais H.-L. Miéville, attentif 2 DPactivité de
I’homme, ne dit pas que cette dépendance est «absolue». Tout en intégrant
a sa propre vision ce qu’il peut admettre de «’histoire sacrée», H.-L. Miéville
considére 'immense «drame éternel de la vie de I’Esprit» (p. 84): drame
d’une puissance spirituelle qui s’intégre 4 ’humanité, 4 cette humanité que
menacent des forces antagonistes de dissociation et de négation sans cesse
renaissantes; drame qui se déroule selon une «loi permanente» (p.84) ol
le message chrétien surgit comme un «levain» (p. 16, 19, 57, 61). Par la
justice et la charité, il contribue 2 instaurer un «ordre de valeurs» (p. 84)
qu’il importe toujours de conquérir a nouveau. «La foi dont il s’agit, conclut
H.-L. Miéville (p. 84), serait confiance en la permanente présence créatrice
de ’Esprit dans le monde.»

Charles Gagnebin

18 Studia Philosophica XXIV 265



Helmut Kuhn: Das Sein und das Gute. Kosel-Verlag, Miinchen 1962.

«Dem Buch iiber ,Das Sein und das Gute® liegt», schreibt Kuhn im Vor-
wort, «ein Gedanke zugrunde, der dem Verfasser seit langem, genauer
gesagt seit dreilig Jahren vorschwebt. Er hat ihn seitdem in einer Reihe
von Veréffentlichungen, beginnend mit einem Buch iiber Sokrates (1934), zu
entwickeln versucht, ohne ihm, nach seinem eigenen BewuBtsein, je wirklich
gerecht zu werden. Auch in der vorliegenden Untersuchung geht es um nichts
anderes; und sie hat jedenfalls gegeniiber den vorausgegangenen den Vorteil,
daB sie, schon durch den Titel und durch die Thematik der Hauptteile, die
Sache einerseits deutlicher bezeichnet, anderseits in vielfaltigerer Beleuchtung
und Anwendung darstellt. Nun ist der Gedanke, von dessen Wichtigkeit der
Autor gern andere iiberzeugen mochte und dem er seine eigene Autorschaft
von der ersten bis zur letzten Zeile verdankt, nicht einmal sein eigener. Die
Natur dieses Gedankens schlieBt jeglichen Anspruch auf Originalitit, so wie
das Wort heute verstanden wird, aus. Es geht einfach um den Begriff der
Philosophie, wie ihn Platon zuerst gedacht und in seinem schriftstellerischen
Werk zum Ausdruck gebracht hat, und wie er dann, in natiirlicher Ver-
einigung mit dem christlichen Glauben, zur Grundlage einer groflen denkeri-
schen Tradition geworden ist. Philosophierend, so hat Platon . .. gezeigt,
fragt der Mensch, erschiittert von der Entkraftung der ihm von den Alt-
vordern iiberlieferten Sitten und Gesetze und ergriffen von Staunen dariiber,
daB die den Sinnen zugingliche Welt nicht aus sich selbst zu verstehen ist,
nach dem wahren Sein als der Begriindung alles Seienden; und er stellt diese
Frage, um sein eigenes Leben und das seiner Gefahrten auf das erfragte Sein
griinden zu konnen. Indessen ist auch das erkennende Suchen nach dem
Sein schon eine fortschreitende Lebensbegrindung — ein Aufstieg, eben
,Philosophie’, nicht Weisheit, aber ein das Leben verwandelndes Ergriffensein
von ihr. So wird die Form oder das Wesen der Dinge entdeckt in Abwendung
von dem fiir uns Unwesentlichen und in Zuwendung zu dem, was wir
wesentlich sind: das Wissen-Wollen nahrt sich aus der Sorge um die Seele.
Die Verbindung aber von Schau und Lebensgestaltung, aus welcher die
Philosophie lebt, ist der menschliche Reflex der Natur des Seins selbst: das
Sein ist mit dem Guten untrennbar verbunden. Von dem Guten hiangt das
Sein alles Seienden ab. Um es in moderner Sprache auszudriicken: die Frage
nach dem Sein ist zugleich Frage nach dem Sinn von Sein. Dies der Gedanke,
den ich mir wihrend der in der Gesellschaft der platonischen und aristoteli-
schen Texte verbrachten Jahre — eine Emigration aus der Gegenwart, die
sich als Heimkehr erwies — angeeignet habe. Genauer gesagt war es der
Gedanke, der sich meine Person aneignete. Und es schien mir natiirlich, als
ich mit meiner Lektiire zu den Viatern und den groBen Autoren des Mittel-
alters, vor allem zu Thomas von Aquin, vordrang, daB3 die philosophische
Zuwendung zum Sein als eine Vorbekehrung zu der Bekehrung verstanden
werden darf, die das Offenbarungswort fordert; daB der Hortensius des
Cicero zum Evangelium hinfithren und der wahre Gottliebende sich, nach
dem augustinischen Wort, als der wahre Weisheitsliebende — verus philo-
sophus — erweisen sollte.

266



Wer nun, von dem Gedanken der Philosophie bewegt, sich in dem philo-
sophischen Treiben der Jahrzehnte, die dem ersten Weltkrieg folgten, umtat,
muBte es schwer oder vielmehr unméglich finden, sich da oder dort als
Jiinger oder Gefolgsmann anzuschlieBen. Wohl gab es viel zu lernen, und
jeder Versuch, die Dankesschuld an noch lebende oder inzwischen ver-
storbene Lehrer in Worten abzustatten, wiirde hinter dem Geschuldeten
zuriickbleiben. Die Phinomenologie Edmund Husserls half zur Emanzipation
von den konstruktiven Denkgewohnheiten der neukantischen Schule und gab
Mut und Freiheit zum eigenen Sehen. Das geisteswissenschaftliche Denken,
an der Universitat Berlin durch Gelehrte vom Rang Eduard Sprangers und
Werner Jaegers vertreten, vermittelte den Reichtum der humanistischen
Tradition. Und dann trat, das folgenreichste Ereignis in der Geschichte der
neuesten deutschen Philosophie, Martin Heidegger auf den Plan, der Denker,
der das Sein wieder zum Thema des Philosophierens machte, der von allen
Zeitgenossen am meisten von dem wullte, worum es dabei ging, der aber das
im Sinn der Tradition gedachte Sein nicht aufs neue denken, sondern iiber-
winden oder auch verwinden wollte. Doch bei allem Scharfsinn, allem
sittlichen Ernst und aller Gelehrsamkeit, die in den philosophischen Arbeiten
jener Jahre zutage traten, fand der Gedanke der Philosophie in seiner ur-
spriinglich platonischen Form wenig Aufmerksamkeit und noch weniger
Pflege. Vielmehr herrschte die Meinung vor, da3 in diesem Sinn zu philoso-
phieren heute nicht mehr méglich sei. Das Denken sei andere Wege gegangen,
denen wir zu folgen hitten, statt einem archaischen Traum nachzuhzngen.
Da diese Meinung durch Mianner von Gewicht und geistigem Rang ver-
treten wurde, war es nicht moglich, sie einfach beiseite zu setzen. Die Griinde,
die die Meinung stiitzen sollten, waren geschichtsphilosophischer Art und
betrafen die Zeit und die ihr gem#Be Wahrheit. Also kam es darauf an, Wert
und Haltbarkeit der Begriindung zu priifen. Die Geschichtsphilosophie erwies
sich als der eigentliche Widerpart der Metaphysik: dem ewigen und unver-
inderlichen Sein trat die ,Seinsgeschichte’ entgegen — ein hinreichend deut-
liches Wort, obwohl ein unvollziehbarer Gedanke. Lag s nun an den Griinden
selbst oder meiner Voreingenommenheit durch den von mir fiir mich selbst
wiederentdeckten Begriff der Philosophie — es war mir unméglich, irgend-
welche Uberzeugungskraft, ja auch nur etwas Verniinftiges und Einleuchten-
des in jenen Griinden zu finden. DaB eine zeitliche Bestimmung eine Aussage
wahr oder unwahr machen, daf also Wahrheit datiert sein sollte — eine solche
Behauptung schien mir der mutwilligen Zerstérung der Wahrheit gleichzu-
kommen, um deretwillen Sokrates starb, die von den Lehrern der Menschheit
von je bezeugt wurde und die einen unveriuBerlichen Bestandteil auch der
christlichen Wahrheit ausmacht. Die mir aufgedrungene Priifung also, weit
davon entfernt, den Gedanken der Philosophie zu erschiittern, gab ihm eine
neue Dringlichkeit. Seine Nichtbeachtung, so schien mir nun, war zum Quell
einer geistigen und moralischen Verwirrung geworden, die die Menschlichkeit
des Menschen bedrohte, die Kraft der verantwortlichen Entscheidung durch
ein angemaBtes Wissen um den Weltlauflihmte und den Gewalten in dieHand
arbeitete, die durch totalitire Machtentfaltung die Person von ihren geistigen
Waurzeln losreiBen wollen, um sie in den kollektiven Apparat zu pressen. »

267



Will man Kuhns wohl zentrales Anliegen mit einem — wie immer ver-
grobernden Schlagwort kennzeichnen, so kann man vielleicht sagen, er ver-
suche die traditionelle Metaphysik im Sinne einer platonisch-christlichen
Philosophie gegen die etwa mit Kant beginnende und im zeitgengssischen
«Existenzialismus» auslaufende moderne Philosophie wieder einzusetzen.
Das geschieht allerdings weder in der Weise, daB die philosophischen
Reflexionen nur zur profanen Stiitzung der Glaubenswahrheiten durch-
gefiihrt, noch daBB ungeziigelte spekulative Gedankenentwiirfe fliichtig mit
erfahrbaren Fakten konfrontiert werden. Denn obgleich Kuhn die Phino-
menologie verabschiedet und sich eindeutig der Onto-Theologie zugekehrt
hat, halt er sich doch stets in der Niahe der «Sachen» und erinnert an die
tragenden Glaubensvoraussetzungen nur gelegentlich mit einer dem Philo-
sophierenden angemessenen, fast scheuen Zuriickhaltung. Dem entspricht
die Lauterkeit der Gesinnung, die Schlichtheit der Sprache, die er als
«Statthalterin der Vernunft» bezeichnet und damit zugleich die Hochschit-
zung beider (der Sprache und der Vernunft) bekundet, und sein Bemiihen,
das rechte MalB einzuhalten. Besonders die Bewahrung der klaren Ver-
niinftigkeit, die ihn etwa von den vom «Mythus des 20. Jahrhunderts»
enttduschten und zu dem «harmloseren Mythus Hélderlins und Schellings»
zuriickkehrenden «unbelehrten Kathederpropheten» sprechen 1iBt, ermog-
licht es auch dem nicht seine Voraussetzungen teilenden Leser, sich seine
Erérterungen weitgehend anzueignen und damit auseinanderzusetzen.

Der Verfasser gliedert seinen Stoff in sechs gro8e Abschnitte: 1. Die onto-
logische Affirmation als Grundlage der Metaphysik; 2. Die ontologische
Negation als Ursprung des Irrationalismus; 3. Der Ursprung der Metaphysik;
4. Die menschliche Natur; 5. Der titige Mensch, und 6. Der Mensch als
Bildner: die Ontogenese der Kunst. Zum Teil handelt es sich dabei um bereits
frither als Aufsitze erschienene, jetzt umgearbeitete und erweiterte Abhand-
lungen. Auf ein inhaltliches Referat des gediegenen Buches miissen wir ver-
zichten, desgleichen auf eine Auseinandersetzung. Wir formulieren nur drei
Einwinde und fithren das erste Bedenken etwas naher aus: 1. hat Kuhn es
unterlassen, die ontische Relevanz des Denkens kritisch zu kliren; 2. fehlt
eine ausreichende Bestimmung des Seinsbegriffes, der deshalb in mehrfacher,
aber nicht unterschiedener Bedeutung gebraucht wird; und 3. wird zur
Interpretation gewisser Sachverhalte zu schnell auf theologische, das Mensch-
sein transzendierende Lehren zuriickgegriffen, ohne entschiedenen Versuch,
sie von diesem her auszulegen.

Wie immer es mit der historischen Richtigkeit der Auffassung des Anselm-
schen «ontologischen» Gottesbeweises in Kants Kritik desselben bestellt sein
mag — die eine, fiir uns heute schlechthin verpflichtende Konsequenz hat sie
jedenfalls insofern gehabt, als wir den mannigfachen Erzeugnissen unseres
Denkens nicht mehr unbesehen ein in seiner Art ungeklirtes «Sein» zubilligen
kénnen und diirfen, wenn wir uns nicht einer véllig unverbindlichen spekula-
tiven Phantastik ausliefern wollen. Dieser — fiir die Onto-Theologie gewil3
unbequemen — Verpflichtung scheint sich Kuhn mit der Vermutung ent-
zogen zu haben, «daB die Art, wie Kant bei seiner ... Widerlegung des
ontologischen Gottesbeweises das Existenzproblem behandelt, dieses groen

268



Philosophen durchaus nicht wiirdig ist. Die nicht-existierenden hundert
Taler, so behauptet er, ermangeln keines der Préidikate, die den tatsichlich
existierenden hundert Talern zukommen. Wir kénnen das zugeben. Aber was
bedeuten eigentlich die Worte ,nicht-existierende hundert Taler‘? Sie sind
entweder ein flatus vocis, der nichts bedeutet, oder sie bezeichnen etwas
Existierendes, freilich anders, in verschiedener Weise existierend als die
hundert Taler in meiner Tasche. Sie mogen beispielsweise, und zwar als
wirksame Realitit, in meiner Einbildungskraft existieren.» Gewi3 kénnen die
«eingebildeten Taler» als «wirksame Realitdt» fungieren — wie es auch die
Wahnideen, Illusionen und Ideologien tun—; aber weder daraus noch aus den
iibrigen zitierten Sitzen folgt die These, welche Kuhn eine der Erwigung
Kants entspringende «wichtige Einsicht» nennt: «Sein (esse) ist frither als
Seiendes (ens) — es geht nicht in Soseiendem auf.» Das «Friiher» des «Seins»
trifft allenfalls auf die Reflektiertheit der denkenden Seinsstiftung und Seins-
aussage zu, die jedoch den faktisch-ontischen Primat des seienden (seins-
verstehenden und -aussagenden) Menschen unangetastet 148t. Ohne Prizi-
sierung des Sinnes des « Frither» und des «Seins» bleibt die These mehrdeutig.
Wird dieses als ein vom Gedacht- und Erkanntwerden unabhingiges eigen-
stindiges, absolutes « Etwas» und demgemaB das «Friiher» als Vorgingig-
keit vor allem einzelnen Seienden verstanden — und so scheint Kuhn die
These zu meinen —, dann lauft sie auf eine logisch zwar korrekte, weil in sich
widerspruchsfreie, aber gleichwohl leere, dem denkend-vernehmenden
Erfahren widerstreitende Behauptung hinaus, die sich nur durch das sich
selbst und «das Sein» als erdachter «Ursprung» setzende, vom seienden
reflektierenden Menschen willkiirlich absehende Reflektieren einen tduschen-
den «Grund» geben kann. Daran 4ndert sich auch dann nichts, wenn «das
Sein» als Erzeugnis des «Denkens» des christlichen Schopfergottes oder eines
spekulativen «intellectus archetypus» gedeutet wird. Die unerlaBliche Not-
wendigkeit einer Kliarung der ontischen Relevanz des Denkens hitte sich
schlieBlich dem Verfasser auch von seiner eigenen folgenden Feststellung her
aufdriangen miissen: «Das ontologische Residuum in der Philosophie Kants,
das Ding an sich, konnte den ihm aufgegebenen Forderungen nicht geniigen —
so wird es als eine Zuflucht des ,Dogmatismus‘ von Fichte aufgegeben (I,
S. 443). In der ,Zweiten Einleitung in die Wissenschaftslehre* von 1797
erklirt er, ,daB der Begriff des Seins gar nicht als ein erster und urspriinglicher
Begriff angesehen, sondern lediglich als ein abgeleiteter, und zwar durch
Gegensatz der Titigkeit abgeleiteter, also nur als ein negativer Begriff be-
trachtet wird® (I, S.499). Wenn Schelling bald darauf in seinem ,Ersten
Entwurf eines Systems der Naturphilosophie® (1795) die Gleichung ,Sein-
Tatigkeit* aufstellt, liegt der namliche Gedanke vor. Auch hier handelt es sich
darum, den ,Begriff des Seins als eines Urspriinglichen aus der Philosophie zu
eliminieren (Werke, ed. Schréter, II, S. 12-13) . . . An die Stelle des aus sich
seienden Seins tritt die das Sein produzierende, setzende Titigkeit. Die
Wirklichkeit soll in ihrem Entspringen aus der Freiheit begriffen werden.
Das ,BewuBtsein eines Dinges auBer uns® soll, wie Fichte es ausdriickt, absolut
nichts weiter sein, als ,das Produkt unseres eigenen Vorstellungsvermogens®,
und es soll gelten, ,dal3 wir bei dem, was wir Erkenntnis und Betrachtung der

269



Dinge nennen, immer und ewig nur uns selbst erkennen und betrachten®
(Die Bestimmung des Menschen, Werke, I1, S. 239).» Wie darf man im Hinblick
auf solche Stellen noch schlicht von dem «Sein» reden, ohne seinen Sinn zu

S 2
prazisieren? H. Kunz

Experiment und Erfahrung in Wissenschaft und Kunst, hrsg. von Walter
Strolz. Verlag Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1963.

Das Buch enthilt folgende Abhandlungen: Josef Kolb: Erfahrung im
Experiment und in der Theorie der Physik; Jorg Klima: Experiment und
Erfahrung in der Biologie; Alfred Kuhlenkamp: Experiment und Erfahrung
in der Technik; Richard Wagner: Grundlagen biologischer Regelung;
Gerald Eberlein: Experiment und Erfahrung in der Soziologie; Werner Huth/
Paul Matussek: Experiment und Erfahrung in der heutigen Psychiatrie und
Tiefenpsychologie; Claus Pack: Das Experiment in der bildenden Kunst -
Kunst als Experiment; Albert Mirgeler: Erfahrung in der Geschichte und
Geschichtswissenschaft; Beda Allemann: Experiment und Erfahrung in der
Gegenwartsliteratur, und Walter Strolz: Die Frage nach der urspriinglichen
Einheit der Wissenschaften. Liest man diese Arbeiten nicht im Aspekt des
vom Buchtitel provozierten Vorurteils und mit der Erwartung, darin eine
Klirung der fiir die besonderen Gebiete vermutlich verschiedenen Begriffe
«Experiment» und «Erfahrung» zu finden, dann ist jeder Beitrag trotz aller
Differenzen vorziiglich und hélt ein hohes Niveau ein. Gewil hitte man bei-
spielsweise von Klima gern etwas iiber die Methode und Technik gehort,
mit deren Hilfe festgestellt werden konnte, da3 das erste Genprodukt eine
Ribonucleinsdure ist; oder man hitte in Eberleins Arbeit gelegentlich eine
These etwas weniger apodiktisch formuliert gesehen. Aber das sind Neben-
sachlichkeiten. Was jedoch nach der Lektiire des Ganzen eine (wiederum
vom Buchtitel motivierte) Art von Enttduschung zuriicklaBt, ist das im Werk
Fehlende. Gerade im Hinblick auf die Frage nach der urspriinglichen Einheit
der Wissenschaften und nach der Moglichkeit der Uberwindung der tradi-
tionellen Kluft zwischen Natur- und Geisteswissenschaften wire es wohl
wichtig gewesen, auch die systematisch-beschreibenden Naturwissenschaften
zu beriicksichtigen, innerhalb derer das Experiment einen relativ kleinen, die
Erfahrung dagegen einen breiten Raum besetzt. Das wire nicht zuletzt
deshalb berechtigt gewesen, weil die im Sinne A. von Humboldts betriecbene
«Naturforschung» zwar im offentlichen Ansehen kaum noch eine Rolle
spielt, aber dem urspriinglichen Sinn des Erkennens niaher geblieben ist als die
ausschlieBlich experimentellen Disziplinen, denen es anscheinend letzten
Endes mehr auf die — im Dienste der politischen Lebenspraxis iiber die
Technik fithrende — Verinderung der Natur als auf ihre Erfassung ankommt.
Ferner fehlt im Buch ein Beitrag, in welchem die verschiedenen Erfahrungs-
und Experimentbegriffe zusammenfassend verglichen und gegeneinander
abgehoben worden wiren. Freilich wire das zweifellos eine auBerordentlich
schwierig zu verwirklichende Aufgabe gewesen. Der Versuch des Heraus-

270



gebers, die urspriingliche Einheit der Wissenschaften aufzuweisen, bietet
dafiir keinen ausreichenden Ersatz, zumal er sich darin allzu einseitig der
Wissenschaftsauffassung Heideggers und seinem Denk- und Sprachstil ver-
schrieben hat. Es komme, sagt er, «fiir eine denkerische Erérterung der
Frage nach der urspriinglichen Einheit der Wissenschaften alles darauf an, dem
Grundverhdlinis und der Grundhaltung dem Seienden im ganzen gegeniiber
nachzuspiiren, aus der sich die heutige Vielfalt der Wissenschaften allererst
bilden, entfalten und zu weltverandernder Wirkung gelangen konnte. Wir
vermégen vom Wesen der Sache her nicht einfach iiber den heutigen Stand
der Wissenschaften und die Problematik des ,studium generale zu reden, um
dann in die Zukunft zu blicken, sondern uns ist vielmehr das gesammelte
Héren auf die leitende Stimme der neuzeitlichen Denkbewegung aufgegeben,
deren geschichtsmichtige Antriebe erst zu dem gefiihrt haben, was heute ist
und geschieht. Das Heutige stammt aus dem Gefiige des Gewesenen und
seiner verborgenen Anwesenheit.» Strolz zitiert Heidegger: «Wissenschaft
und gebietsmiBige Besinnung sind beide geschichtlich auf die jeweilige
Herrschaft einer bestimmten Auslegung des Seins gegriindet und bewegen
sich stets im Herrschaftskreis einer bestimmten Auffassung des Wesens der
Wabhrheit.» Aber ist es von vornherein ausgemacht, daB3 die eine Wissenschaft
tragende und leitende «Auslegung des Seins» etwas mit dem «Sein» zu tun
hat, das Heidegger aus dem «Seinsgeschick» versteht? Und was die Auf-
fassung des Wesens der Wahrheit betrifft, so wird man zwischen dem Wahr-
heitsbegriff der Wissenschaften und demjenigen der Kunst nicht weniger
radikal unterscheiden miissen wie zwischen beiden und der Offenbarungs-
wahrheit. Der Notwendigkeit einer Differenzierung zwischen der Wahrheit
des Kunstwerkes und der des wissenschaftlichen und des philosophischen
Erkennens entgeht man auch dann nicht, wenn, wie Pack in seinem Beitrag
sagt, die «Welt der Kunst der der Natur gleichgesetzt» wird, oder die von
Allemann zitierte Jenssche Forderung nach einer «kognitiven Poesie», einer
«auf strengen Erkenntnisgewinn zielende Dichtung» zurecht bestehen sollte.
Denn vermutlich wire diese kognitive Poesie noch immer nicht mit wissen-
schaftlicher und philosophischer Erkenntnis identisch; oder wenn sie’s wire,
hitte sie wohl als Dichtung ihre Abdankung dokumentiert. GewiB ist es kein
Zufall, wenn wir alle immer wieder dem Zauber der «einen», der «ersten»
und «letzten», «allumfassenden» Wahrheit, wie Strolz sagt, erliegen. Nur
sollte uns auch das nicht von der niichternen Pflicht zur Differenzierung ent-

binden. H. Kunz

Maurice Gex: Eléments de philosophie des sciences. Appendice: La méthodo-
logie dialectique selon Ferdinand Gonseth (idonéisme). Deuxieme édition.
Neuchatel, Ed. du Griffon, 1964. In-8, 280 pages.

La Mcéthodologie de M. Maurice Gex a changé son titre; elle s’appelle
Eléments de philosophies des sciences, titre moins savant, mais plus accessible!
L’ouvrage a les mémes qualités que ceux de la premiére édition. En plus, il y

271



a un appendice consacré a I'idonéisme de M. Ferdinand Gonseth. Un essai
d’interprétation, c’est la méthodologie ouverte, la méthodologie dialectique
au sens non marxiste du terme. L’idonéisme désigne la philosophie ouverte
de l'auteur. Une connaissance doit étre «idoine» si 'on veut la dire dia-
lectique. Il ne s’agit plus de prétendre a une science dogmatique, mais 4 une
science critique, qui admet une quatriéme phase: si I’hypothése s’est vérifiée,
il s’agit de la réintégrer dans la position de départ, ce qui peut exiger une
situation transformée du départ. Toute connaissance scientifique se présente
sous trois aspects coordonnés entre eux: ’aspect intuitif, ’aspect expérimental,
I’aspect théorique ou rationnel. M. Gonseth montre que l'aspect rationnel
ne réussit pas a éliminer I’aspect intuitif ni expérimental.

La pensée de M. Gonseth nous met en garde contre les trompeuses
sécurités de I’acquis au profit d’une connaissance «ouverte».

Marcel Reymond

Johannes Messner: Das Naturrecht. (Handbuch der Gesellschaftsethik,
Staatsethik und Wirtschaftsethik.) Dritte, neubearbeitete, wesent-
lich erweiterte Auflage. Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-Miinchen
1958.

Die hier (leider mit ungebiihrlicher Verzigerung) anzuzeigende dritte,
neubearbeitete und erweiterte Auflage dieses im Jahre 1950 erstmals erschie-
nenen, mit ausfiihrlicher Bibliographie ausgestatteten «Handbuches», der
«summay eines «grand old man», die inzwischen auch schon eine vierte
unveranderte Auflage erleben konnte, verdient die Aufmerksamkeit des
philosophisch interessierten Lesers in besonderem Malle, auch wenn dieser
sich nicht in die naturrechtliche Erorterung der modernen gesellschafts-
und staatspolitischen Probleme vertiefen méchte. Da der Verfasser die
heutige Hauptaufgabe der traditionellen Naturrechtslehre weniger in der
Darlegung der allgemeinen Prinzipien erblickt, iiber die in der Tradition
das Wesentliche ohnehin gesagt worden sei, als vielmehr in der angewandten
Naturrechtslehre, hatte er zwar in der ersten Auflage seines Werkes darauf
das Hauptgewicht gelegt und vor allem die Grundfragen der Gesellschafts-,
Staats- und Wirtschaftsethik behandelt. In der dritten Auflage hielt es nun
aber der Verfasser nicht nur fiir angezeigt, die neuen gesellschaftlichen,
politischen und wirtschaftlichen Gegebenheiten, die sich inzwischen heraus-
gebildet hatten, einzubeziehen, sondern im AnschluB an die ausgedehnte
Auseinandersetzung iiber das Naturrecht auch die Grundlagen ausfiihrlicher
zu erértern. Die Gesellschafts-, Staats- und Wirtschaftsethik werden in den
Biichern II bis IV zwar in umfassender Weise abgehandelt, doch beschligt
das der «Grundlegung» gewidmete I. Buch ein gutes Drittel des 1200 Seiten
starken Bandes. Die vorliegende Begriindung der traditionellen Naturrechts-
theorie ist deshalb von besonderem Interesse, weil sie bei allem grundsitz-
lichen Festhalten an der traditionellen Linie eine originale Stellung bezieht,
die heutigen Anforderungen Rechnung tragen, z. B. die Verbindung zu den

272



anthropologischen Wissenschaften vor allem bedenken méchte (40ff., 76,
106f.) und dabei in betrichtlichem MaBe dem angelsichsischen Denken
verpflichtet ist (41; vgl. auch 293ff.), und die nun weiterhin (wie ich glaube
beifiigen zu miissen) aufschluBreicherweise das Fragwiirdige der natur-
rechtlichen Denkweise der Tradition ungewollt erst recht in Erscheinung
treten 1aBt. Der Verfasser betont, daB3 er die groBe Tradition, wenn auch in
deren Rahmen, fortbilden mochte. Im Zusammenhang damit bekundet er
abweichenden Auffassungen gegeniiber eine nicht selbstverstindliche Auf-
geschlossenheit. So sehr er der Meinung ist, da bei Augustin, Thomas von
Aquin und Suarez, diesen «Gipfelpunkten» der traditionellen Naturrechts-
theorie (405), das Wesentliche zur Aussprache kam, so iibersieht er doch die
Zeitbedingtheit dieser Auspriagungen der Lehre nicht, namentlich auch bei
Thomas. Diese Lehre féllt in die zweite, namlich (wie ich formulieren mochte)
vorindustrielle Epoche der Naturrechtsentwicklung, die eine statische, ganz
bestimmt geprigte Sozialordnung voraussetzte, deren moglicher Wandel nie
in ihren Horizont trat; dieser Epoche ging nach Messner eine erste Hundert-
tausende von Jahren dauernde Zeit des vom Tier scharf abgehobenen «homo
sapiens» voraus, in der das aus der urspriinglichen Familiengemeinschaft
hervorgewachsene Naturrecht gelebt, aber noch nicht systematisch gedacht
und ergrindet wurde (330). Heute stehen wir in der dritten Periode, fiir
welche die aus sozialen und politischen Umwélzungen hervorgegangene
moderne Gesellschaft bestimmend ist (ebd.). So sehr diese Gesellschaft neue
Fragen und damit auch neue Antworten bedingt, so sollen doch nach
MefBner auch fiir sie die allgemeingiiltigen Naturrechtsprinzipien, die sich
aus der Natur des Menschen und der Gesellschaft ergeben, Anwendung
finden. Freilich, gerade auf Grund von MefBners Darstellung stellt sich die
Frage, ob nicht die traditionelle Naturrechtslehre richtigerweise eine sehr
radikale Umorientierung zu erfahren hatte.

Wihrend in der Tradition, namentlich bei Thomas von Aq., aber auch
heute noch vielfach (58), die Vernunftordnung und die Einsicht in diese
stirker akzentuiert worden seien, miisse jetzt der Analyse der Seinsordnung,
in Verbindung mit den méchtig entwickelten Wissenschaften, vermehrtes
Gewicht beigelegt werden. Wir kénnen beifiigen, daB3 diese «Akzentver-
schiebung» nétig wurde, weil die Gesellschaft in Verbindung mit dem Vor-
dringen von Wissenschaft und Technik und der Vervielfiltigung der Ord-
nungsvorstellungen fortdauernden Verinderungen unterliegt und immer
komplexer wird, so daB3 deren Erfassung immer anspruchsvoller und schwie-
riger ist. MeBner macht sich aufschluBreicherweise in weitem AusmaB frei
vom scholastischen Begriffsapparat, ja er sagt gar, der « Umweg»(!) iiber
gewisse metaphysische Probleme sei nicht erforderlich (42). Der Zentral-
begriff fiir MeBner sind die «existentiellen Zwecke» des Menschen, die auf
«das vollmenschliche Sein» hin angelegt seien und zugleich vom Menschen
als solche eingesehen werden kénnten (40ff.). Diese «existentiellen Zwecke»
ergeben sich zunichst auf Grund einer empirischen Analyse der unver-
kiirzten, also z. B. nicht naturalistisch verengten Erfahrung; freilich soll es
sich im weiteren Fortgang auch um eine ontologisch-metaphysische Analyse
handeln, sofern sie nimlich dazu gelangt, bestimmte Strukturen des Mensch-

275



seins als wesenhafte und wahre zu erkennen. So sei es moglich, die in der
Natur des Menschen und der Gesellschaft «vorgezeichnete» Natur des Guten,
des sittlich und rechtlich Gebotenen, grundsitzlich in einwandfreier und ein-
deutiger Weise zu erkennen. Es sollen sich so absolute inhaltlich erfiillte
oberste Prinzipien des Verhaltens ergeben, die in der Anwendung auf die in
Entwicklung begriffene und in immer neuen Konstellationen gegebene
Wirklichkeit zu Folgerungen von mehr oder weniger hinreichender GewiB-
heit fiihren, also ein System der Gesellschafts-, Staats- und Wirtschaftsethik
ermoglichen, wie es MeBner in seinem Handbuch unter Einbezug der ver-
schiedensten Daten der heutigen Situation in der Tat vorlegt. Die GewiBheit
der Folgerungen wird dabei durch den komplexen Charakter der Wirklich-
keit bedingt. Je schwerer die Wirklichkeit zu durchschauen ist, um so unge-
wisser muB3 die Anwendung der Prinzipien bleiben, und um so groBeres
Gewicht erhilt die sachgemaBe Wirklichkeitsanalyse. So muB3 sich denn
MeBner in seinem Handbuch als Soziologe, Staatstheoretiker und Wirt-
schaftswissenschaftler gerieren, um die Probleme auch nur in Sicht zu brin-
gen (wobei es sich ergeben kann, daB3 er da und dort nicht auf der Héhe
der heutigen Problematik ist, z. B. hinsichtlich der Gewaltentrennung, 705f.).
Gleichwohl soll es aber, auch im sozialen und politischen Bereich, grund-
satzlich eindeutige Entscheidungen geben (vgl. die Beispiele 49f., 86, und
insbesondere die Einzelerorterungen in den Biichern II bis IV). Die neuere
christliche Ethik habe sich «zu lange nur mit Allgemeinheiten» befal3t (107).
Die allgemeinsten praktischen Prinzipien, die der Verfasser als «synthetische
Urteile a priori» bezeichnet (276f.), seien in der «menschlich-gesellschaft-
lichen ,Grundsituation® der Familiengemeinschaft» aufzuspiiren (54, 274ff.,
295, 302ff.). Hier entstehen diese Prinzipien und werden dann allm#hlich in
ihrer allgemeinen Tragweite und unbedingten Giiltigkeit eingesehen (mit
Kant zu reden: sie fangen also mit der Erfahrung an, entspringen aber nicht
aus ihr). Da die Familie ein urspriingliches menschliches Sozialgebilde sei,
ohne das es keine eigentlichen Menschen gegeben habe, sei damit auch der
allgemeinmenschliche Charakter der abgelesenen praktischen Prinzipien
erwiesen, die auch in aller Zukunft keiner Anderung unterworfen sein
kénnten. So sehr auch nach MeBner die letzte GewiBheit des Naturrechts nur
aus der natiirlichen und dann vor allem geoffenbarten Theologie geschépft
werden kann (in der Tat, nur Gott konnte eine «lex indicans» zur wahren
«lex praecipiens» machen), so hilt er doch fest, da3 die obersten natur-
rechtlichen Prinzipien davon unabhingig seien, also die Basis fiir eine ein-
heitliche Lebensordnung abgeben, die den Gottesglauben und das Christen-
tum nicht voraussetzen (81fT., 112ff., 116ff.,, 417). Allerdings greift MeBner
doch nicht selten in der Erérterung der Einzelprobleme darauf zuriick; auch
das Lehrstiick der «Erbsiinde» wird ausgiebig bemiiht. Ferner kommt der
Dogmatismus, der mit einem letztlich christlichen Naturrecht nun einmal un-
vermeidlich verkniipft ist, in vermittelter Weise zur Geltung, sei es auch nur
in der Weise, daB3 nicht nur sittliche Menschen, sondern Vertreter des Chri-
stentums auf die Gesellschafts- und Staatsgestaltung EinfluB und dann eben
entsprechenden EinfluB nehmen sollen, womit die Abwertung anderer nicht
dogmatischer Auffassungen doch wohl immer verbunden ist.

274



GewiB wird man MefBners Analyse der Menschennatur, die einem breit
fundierten « common sense» entspricht, weitgehend folgen kénnen. Nur scheint
er mir nicht dargetan zu haben, dal das «Gute» im Menschen so eindeutig
vorgezeichnet ist, wie er unterstellt. Gerade die starkere Betonung der Seins-
ordnung und des Empirischen, zu der er sich heute gedrangt sieht, kann dies
nicht leisten; im Gegensatz zu metaphysischen Setzungen, die zwar nicht
ausgewiesen werden konnen, das Absolute aber schon enthalten, so dafl es
ihnen dann entnommen werden kann. Das Verhiltnis von anthropologi-
schen Wissenschaften einerseits und Ontologie bzw. Metaphysik anderseits,
die er doch nicht verabsolutieren méchte, bleibt m. E. ungeklart (vgl. z. B.
betreffend das Verhiltnis von Sozialphilosophie und Soziologie 141fF.).
Was MeBner unter Ontologie und Metaphysik versteht, wird nur gelegent-
lich kurz und unzureichend expliziert (z. B. «Grund und Wesen der iiber-
sinnlichen Wirklichkeit» 370). Auf zuverlissige Kriterien, die es erlauben
wiirden, bestimmten empirischen Ziigen ontologische bzw. metaphysische
Dignitit zuzulegen und die daraus abgelesenen Handlungsprinzipien mit
der Gloriole des Absoluten zu versehen, bin ich nirgends gestoBen. Kann
aber zwischen Empirie und Ontologie bzw. Metaphysik nicht scharf ge-
schieden werden, so ist zwischen den verschiedenen, eben doch unterschieds-
los empirisch festgestellten Ziigen keine wesenhafte Rangordnung nachzu-
weisen. Die scheinbar wesenhaften Ziige kénnen folglich keine absoluten
Prinzipien begriinden. Diese sind dann entweder inhaltlich erfiillte und
deshalb dogmatische Behauptungen oder beliebig verwendbare Blankette
(bzw. «Leerformeln», wie sie Ernst Topitsch neuestens bezeichnet hat).
Diesen Einwand gegen die Naturrechtslehre scheint mir MeBner nach wie
vor nicht ausgeraumt zu haben. Die absolute Geltung inhaltlicher praktischer
Prinzipien wird auch fragwiirdig mit Riicksicht auf die von MeBner so sehr
betonte Entwicklung des sittlichen BewuBtseins («die nie ruhende dynamische
Kraft des Naturgesetzes» 92f., vgl. auch 104f., 176f., 213, 222ff. u. 5.).
Es ist wohl einzusehen, daf3 mit einer solchen Entwicklung ein Riickfall auf
frithere Stufen (was einen Zerfall des Menschen selbst einschlieit) unverein-
bar, nicht aber, daB3 damit absolute Prinzipien vereinbar wiren, die auch alle
Zukunft ein fiir alle Mal vorwegnehmen wiirden. Zwar gehen in alle Normen,
die der Mensch immer im Vorgriff auf Kiinftiges ausarbeitet, auch konstante
Zige ein, die die «Natur» des Menschen ausmachen; aber da der Mensch
ein sich selbst gegebenes Wesen ist, das sich nicht selber erzeugt, kénnen keine
absoluten Konstanten formuliert werden. Wenn en passant eine luftige Speku-
lation erlaubt ist: Mit der Preisgabe bestimmter (vermeintlich absoluter)
Konstanten kénnte zwar eine Preisgabe des Menschen verbunden sein; aber
warum sollte der Mensch sich nicht selber einmal iibersteigen, so wie (die
Richtigkeit der Deszendenzlehre vorausgesetzt und metaphorisch formuliert)
das Tier auch einmal sich selbst auf den Menschen hin tiberstiegen hat? Die
fragwiirdige Unterscheidung zwischen (empirischer) Wissenschaft und
Ontologie bzw. Metaphysik zeigt sich auch darin, dal Mefner die anthro-
pologischen Wissenschaften, die er so hoch schitzt, seltsamerweise auf so
etwas wie duBere Erfahrung zu begrenzen scheint. Demgegeniiber ist zu
sagen, daf3 z. B. gerade die Bestimmung des Sozialen, das MeBner sog. onto-

275



logisch-metaphysisch, d. h. sozialphilosophisch ergriinden machte, im Weg
einer empirischen Analyse, wie sie einer unvoreingenommenen Soziologie
obliegt, zum Kern fiihrt, indem das Soziale als ein strukturiertes Gefiige von
aktualisierbaren objektivierten Verhaltenspotentialititen aufgefaBt wird,
was die Rollentheorien vom Sozialen richtigerweise visieren und deren MeB-
ner mit keinem Wort gedenkt. Statt dessen operiert er in einer empirisch
(auch introspektiv!) nicht belegten Weise mit einem recht vagen Begriff der
Gesellschaft als einem «iiberindividuellen Sein» (22, 150ff.). Ich kann mich
des Eindrucks nicht erwehren, daB8 die Ontologie und Metaphysik, wie sie
MeBner betreibt, einen unkritischen Empirismus darstellen. In Dimensionen,
die den Einzelwissenschaften entzogen sind bzw. von ihnen einfach nicht
oder noch nicht bearbeitet werden (jedenfalls zur Zeit in groBem Ausmal3
nicht, freilich mit Ausnahmen, z. B. in der Psychopathologie) und die dann
philosophische wiren, kommen wir erst, wenn wir die innere Erfahrung in
ihren verschiedenen Richtungen reflexiv durchforschen oder (wie wir auch
sagen konnen) wenn wir transzendentalphilosophisch in einem weitesten
Sinne verfahren. Natiirlich verfahrt auch MeBner faktisch reflexiv, sofern
sich Wesentliches nur der reflexiven Analyse der inneren Erfahrung er-
schlie3t. Aber dieses primér philosophische Verfahren wird von ithm nicht
expliziert. Was MeBner als Ontologie und Metaphysik in Anspruch nimmt,
besteht im Bereich der menschlichen Wirklichkeit, insbesondere der Praxis,
m. E. richtigerweise darin, da8 wir integrale Empirie betreiben, auch das
Innere, z. B. die nur introspektiv in ihrem eigenen Sein zu erfassende Praxis,
mit einbeziehen. Gewill werden wir in einer solchen Analyse zur Idee von
Normativem und Direktivem iiberhaupt kommen und selbst den Bezug auf
ein freilich nicht faBbares « Absolutes» voraussetzen miissen, ohne das aller
Ernst der Praxis vorbei wire und diese sich in Willkiir und Spielerei auflésen
miiBlte. Auch werden wir heute den Menschen als ein immer mehr sich selbst
verwirklichendes und sich selbst bestimmendes Wesen erfahren und dies aus
der reflexiv feststellbaren Struktur des Menschen sogar verstindlich machen
kénnen. Bezogen darauf und auf die zwar strukturierte, aber nie voll zu
erschlieBende, also nicht mit absoluten Strukturen ausgestattete Wirklichkeit
ergeben sich Handlungsprinzipien, die mit einem gewissen Fundus sittlicher
Uberzeugungen grosso modo iibereinstimmen, aber nicht als absolute
iiberschwinglich gedeutet werden konnen, deshalb weite Spielrdume und
Wandlungen offenlassen. Weil alle obersten Prinzipien auf ein «Absolutes»
abzielen, gibt es ein Gemeinsames im ernsthaften Streben nach zwar nicht
absoluten, aber menschlich vertretbaren und akzeptablen Normen. Das
Wesentliche ist dann die als sinnvoll zu unterstellende verniinftige und ernst-
hafte Auseinandersetzung iiber das jeweils Richtige. Dies ist, wie mir scheint,
der bleibende Kern der Thomasischen (nicht Thomistischen) Lehre: ver-
niinftiges Handeln gemiB dem «dictamen rationis», das die «collatio
multorum» voraussetzt und die Sachstrukturen erforscht; nur sind die
Sachstrukturen nie als absolute auszuweisen, sondern sie bleiben unhinter-
treiblich in je verschiedenem Grade relativ und ungewiB.

MeBner’s Buch ist zweifellos ein schénes Beispiel fiir eine solche geforderte
verniinftige Auseinandersetzung. Wer sich iiber gesellschafts-, staats- und

276



wirtschaftsethische Probleme unterrichten will, greift mit Vorteil zu MeBner’s
Handbuch. Denn hier findet er eine Fiille von Daten, moglichen Gesichts-
punkten und niitzlichen Analysen. Nur ist es bei einer traditionellen Natur-
rechtslehre, mag sie noch so fortschrittlich und aufgeschlossen sein, unver-
meidlich, dafl immer wieder die Diskussion autoritativ vorzeitig abgebrochen
wird, wenn vermeintlich absolute Naturrechtsprinzipien in die Quere kom-
men (so z. B. hinsichtlich des Privateigentums, bei dem in so groBem Ausmal
schlicht Unausweisbares nun einmal legalisiert ist und wo MeBner m. E.
selbst hinter die kritische Haltung von Thomas von Aq. zuriickfillt; in bezug
auf die Familie, vor allem auch die Familienerbfolge, 496f., sowie die Er-
orterung der Berufsgemeinschaften, 512 ff., die Mitbestimmung, 974 und die
Selbstverwaltung der Wirtschaft, 1031 ff.). Hier wird auch die groBe, immer
noch andauernde Gefahr des Naturrechtsdenkens deutlich. Statt sich auf
unvoreingenommene Diskussion einzulassen, wird Vorldufiges und Relatives
in Absolutes verwandelt. GewiB3 geht MeBner sehr vorsichtig zu Werke, aber
er hat jene Gefahr zu wenig hervorgehoben und sie auch fiir sich selbst nicht
ausschalten konnen, und die unkritischen Leser werden ihn ausbeuten. Die
Geschichte des traditionellen Naturrechts ist stark durch konservative
Tendenzen gekennzeichnet, die die etablierten Ordnungen verabsolutieren.
Die Geburt der Menschenrechte, d. h. die Entfaltung des modernen Men-
schen, ist jedenfalls nicht dieser Tradition, sondern dem sog. rationalistischen
Naturrecht zu verdanken, das zu Ende gedacht alle vermeintlich vorgezeich-
neten und absoluten Ordnungen beiseite geschoben hat. Hans Ryffel

Gottlieb Sohngen: Analogie und Metapher. Kleine Philosophie und Theo-
logie der Sprache. Verlag Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1962.

Den Untertitel dieser Schrift — «Kleine Philosophie und Theologie der
Sprache» — mul3 der Rezensent sehr ernst nehmen, wenn er nicht das An-
liegen des Verfassers restlos verkennen will. Der Schwerpunkt der Darlegungen
liegt inhaltlich ganz auf der theologischen Problematik, wihrend die formal-
philosophische zu ihrer Erhellung dient. Das Grundthema, das diese Ab-
handlung durchdringt, bildet der Prolog zum Johannesevangelium. «Aus
dem Werk der Schopfung durch das Wort des Schépfers folgt das Gewortet-
sein der Welt. .. Und von diesem Wort hat alles Seiende sein Licht und
Leben, hat es, daB es «gelichtet» ist, wie wir heute gern sagen. Vom Wort her
kommen alle Dinge, der Schépfer hat sie bei ihrem Namen gerufen, und sie
waren und sind zur Stelle — was wunder, daB3 die Dinge sich auch von uns
Menschen beim Namen rufen lassen, da8 die Dinge auf Wort und Namen
angelegt und ansprechbar und so erst recht Gegenstande sind, erst recht unsere
Welt, die eine Welt in Sprache ist, bedeutet!» (S. 101). Von diesem wuchtigen
theologischen Ansatz her gelingt es durchaus, alles Reden und alles Artiku-
lieren von Worten in einen metaphysischen Bezug zu setzen; selbst die rein
logisch-formalen Strukturanalysen der Sprache gewinnen einen Glanz,
der niichterner philosophischer Besinnung abgeht. Geht man von ihr aus,
stellt man fest, daB hier am scholastischen Leitfaden der «analogia entis»

277



weitergedacht wird im Sinne einer «analogia nominum» (S. 58), so daB in
der Analyse der Struktur der Sprache und des tieferen Sinnes der Metapher
die Moglichkeit aufschimmert, das Geheimnis des gottlichen Schopfungs-
prozesses «analogisch» aufzuschliisseln.

Der Verfasser kennt die Einwiirfe der Philosophen, denen er iiber alle
konfessionellen Schranken hinweg ein geneigtes Ohr schenkt. Wenn auch
Kant, Hegel, Luther neben Thomas von Aquino und Augustinus bejahend
genannt, gleicherweise katholische und evangelische Theologen zitiert und
angehort werden, so méchte man sich fast wiinschen, der Verfasser wire auch
auf die Sprachphilosophie Hamanns oder auf das Problem der indirekten
Mitteilung Kierkegaards oder auf Wittgensteins Sprachsezierung einge-
treten. Das soll nicht bedeuten, daf3 er dies «auch noch beriicksichtigen
hitte sollen» — doch hitte es die theologische Diskussion noch belebter
gestaltet. Untergriindig spiirt man bei aller Offenheit fiir die Positionen hiiben
und driiben der philosophischen und theologischen Schulen das unerschiitterte
scholastische Schema einer doppelten Welt, wobei die gedachte in sich die
Zuige der realen tragen soll und das Verbindende, Analogie-Stiftende, die
umfassende Ordnung darstellt.

Uber diese Voraussetzung muB3 man sich bei dieser Sprachphilosophie
und -theologie im klaren sein. Die biblischen Gedanken der «Ebenbildlich-
keit» und der «Spiegelbildlichkeit» des menschlichen Lebens scheinen von
der Offenbarung her diese Philosophie der Analogie zu stiitzen. Selbst Kant
vermag seine Hochachtung vor dem teleologischen Gotteserweis nicht zu
unterdriicken, scheint doch die vollstindige Einheit der Totalitat der Zwecke
jenes Ideal der reinen Vernunft am deutlichsten auszudriicken, nach welchem
ein gottlicher Intellekt entworfen werden kénnte. Doch bei aller Achtung
vor theologischer Spekulation sollte der transzendentale Sinn der «ordo»
bewahrt bleiben, so daB3 nicht schon jede menschlich erkannte und letztlich
menschlich gestiftete Ordnung «Analogie» des Gottlichen sein mufl. Dies
bezieht sich auch auf jene Ordnungen, die wir in den Sprachen wahrnehmen.
So klafft doch ein Abgrund zwischen der johanneischen Bedeutung des
Logos, der Fleisch wurde, zu jedem geschichtlichen Sprachkérper, in wel-
chem heutige Wesen ihre Erkenntnisse vollziehen und sich kommunikativ
begegnen. Zudem diirfte die Erkenntnisbedeutung im johanneischen Logos
eine ebenso groBle Rolle als die Wortbedeutung spielen. Wir wollen uns aber
nicht in exegetischen Darlegungen verlieren. Kommen wir zur eigentlichen
Schranke, an der unsere philosophische Kritik, von dieser theologischen
Sicht her gesehen, scheitern mulB.

In kenntnisreicher Art wird auf die Bibel zuriickgegriffen. Wie wir aber
iiberall bemerken, wird sie selbst als Offenbarung nicht mehr in ihren eigenen
theologischen Grund zuriickreflektiert, es sei denn dort, wo, wie in Gal. 4,
21-31, eine neutestamentliche (paulinische) Allegorie mit einem alttestament-
lichen Sachverhalt besprochen wird (S. 72f.). Sonst stoBen wir hier an eine
Grenze der Reflexion und der Darstellung. Denn letztlich ist der Ausgangs-
punkt aller Darlegungen ein factum brutum, die « Gewortetheit alles Seien-
den». Damit wird die eigentlich philosophische Problematik tiberspielt. Nur
tiber den scholastisch interpretierten biblischen Schépfungsmythos gelingt

278



jene Identitit von Welt und Sprache, auf der hier alles beruht. Doch «Wort»,
«Sprache» zu verbinden mit «Welt» und «Seiendem» diirfte philosophisch
nur in einer existenzialen Erorterung gelingen, wo die Angewiesenheit einer
jeden Erkenntnis von Seiendem auf Sprache in den Blick gerat. Durch einen
transzendierenden Schritt diirfte dann auch die Verbindung von Erscheinen-
dem und der Sprache in Sicht kommen, insofern jedes Erscheinende, das
erkannt wird, in sprachliche Artikulation «umgesetzt» werden muB.
Betreffen diese Anmerkungen die Grundlagen dieser Sprachmeditationen,
so sei freilich betont, daB die kleine Schrift gerade den Vorteil besitzt, iiber
die verschiedenen Funktionen der Sprache einen guten, durchaus am empiri-
schen Material orientierten Uberblick geben zu kénnen. Das kann bereits
die Hauptgliederung anzeigen: 1. Vorbemerkungen iiber die Grund-
verhiltnisse des Sprechens, 2. Die logischen Funktionen der Sprache, 3. Die
asthetischen Funktionen der Sprache, 4. Die energetisch-ethischen Funktionen
der Sprache. Besonders der 4. Teil beleuchtet Sprachprobleme, die besonders
aus der Praxis theologischer «Verkiindung» und «Uberzeugung» hervor-
wachsen. Der Autor glaubt, dal3 hier noch manches zu erarbeiten ist: «Es
wire an der Zeit, dal uns eine theologische Sprachlehre und Stilkunst
(einschlieBlich Stilkritik) geschenkt wiirde. Doch wer hat die Kenntnis der
Geschichte, wer die Einsicht in die Sache selbst und wer den Mut zur Unter-
scheidung der Geister?» (S. 129). Armin Wildermuth

Jacob Burckhardt: Briefe. Band IV und V. Benno Schwabe & Co.,
Basel 1961 und 1963.

Die Bande enthalten die Briefe aus der Zeit von 1858 bis 1867 und von
1868 bis Marz 1875. Der vierte Band betrifft die Zeit der Ubernahme der
Professur fiir Geschichte an der Universitit Basel, das Erscheinen der
«Kultur der Renaissance» (1860) und der «Kunst der Renaissance in
Italien» (1867), d.i. die Fortsetzung von F. Kuglers «Geschichte der Bau-
kunst», die Burckhardt gemeinsam mit W. Liibke nach vielem Zégern und
mit der entschiedenen Erklarung weiterfiihrte, daB er fiir diese Arbeit weder
vom Verlag noch von Kuglers Erben auch nur einen Heller annehme.
Dieser Noblesse entspricht, daf3 er sich anlidBlich der Ablehnung eines Rufes
nach Tiibingen und spiter nach Berlin von seiner Behorde ausbedang, daf3 sein
Gehalt nichi erhoht werde! Der fiinfte Band umfaBt die Zeit der «Welt-
geschichtlichen Betrachtungen» und der «Griechischen Kulturgeschichte»,
die beide erst nach Burckhardts Tod von seinem Neffen aus den Vorlesungs-
manuskripten herausgegeben wurden. Die Zahl der Briefe hat sich gegeniiber
den bisher bekannten verdoppelt,und ein Anmerkungsteil von fast zweihundert
Seiten pro Band erldutert die Brieftexte dieses ebenso geistvollen wie niich-
ternen, riicksichtsvollen und doch entschiedenen Briefschreibers, der — mit
G. Keller gesagt — noch die Tugend des brieflichen Freundes besaB. Und
welche Bescheidenheit gegeniiber der eigenen Produktion! «Nichts auf der
Welt fiirchte ich mehr als iiberschitzt zu werden», schreibt er an den von
ihm weit iiberschitzten Dichter P. Heyse. Und welches Ernstnehmen der

279



beruflichen Aufgabe — oft vor nur zwei bis drei Zuhérern und, wenn es hoch
kam, vor zwanzig bis dreiBlig, den kleinen Verhiltnissen Basels entsprechend.
«Ach was fiir ein miihseliges Semester! Freilich, ich habe das, was man hier
ein volles Collegium nennt und habe ein Geliibde getan, nie mehr auch nur
ein Blatt in die Vorlesung mitzubringen, sondern gut zu memorieren und frei
vorzutragen. Es geht.»

Mit zunehmendem Alter empfand er immer mehr das Bediirfnis nach dem
Einfachen und Stetigen. «Es ist eine wahre Wahrheit: in unserer Zeit leidet
der Autor eines auf langjihrige Arbeit angelegten Werkes unverhiltnis-
maflig. Vor hundert Jahren waren alle sonstigen Lebensverhiltnisse viel
stetiger und einfacher; man wufBte: in diesem Hause, das Dein gehért und
das Du nach Belieben mit Biichern und Sammlungen anfiillen kannst, wirst
Du, wenn nichts Absonderliches eintritt, in dreiBig bis vierzig Jahren sterben,
nun nimm einen verniinftigen Anlauf. Wer kann das jetzt noch sagen? Der
Ortswechsel, das enge Wohnen, die Excitantia aller Art, womit unser liebens-
wiirdiges Sakulum so reich gepfeffert ist, die Hatz und Eile, und wer kann
sagen was noch Alles — von diesen Geschichten aus muBl auch das Arbeiten
sich amerikanisieren.» Carriere machen verschmihte er wann immer sich
ihm ein Ruf nach auswirts bot mit einer geradezu angstlichen Abwehr.
«Alle Gelehrsamkeit, aller Geist und aller Ruhm geben heutigen Tages keine
Art von Garantie mehr dafiir, da3 der Betreffende auch Erziehung und was
wir nennen: Denkweise habe ... Erkenne... bei dieser Gelegenheit, wie
sehr die akademischen Hohen des Daseins bisweilen iiberschitzt werden, und
was dort fiir Sorgen und Eifersuchten nisten, ja wie dieselben mit der Hohe
der Stellung notwendig ebenfalls zunehmen und das ganze Leben verpfuschen
kénnen. Wahrhaftig, die Beschiftigung mit dem Altertum kann in beschei-
dener Lage und bei kontemplativem Hang eine begliickende sein, aber den
Kathedermenschen verklart sie nicht immer! Die Carriere ruiniert den Stoff. -
Ich meinerseits freue mich, daB3 ich an einer kleinen Universitit bin und
auller der Universitit erst noch ein baslerisches Dasein habe, in welchem ich
existiere ganz unabhingig davon, ob und wer meine Biicher gelesen hat,
meine wissenschaftlichen Ideen billigt, mein Kollege ist oder nicht.» Die
Kehrseite von Burckhardts stoischer Abstinenz, seines Mutes zum Verzicht
und seiner Lissigkeit mit Bezug auf die wenigen eigenen Veroffentlichungen,
war der unbeirrbare Wille, sein Eigenstes ungestort zur Reife zu bringen.
«Eins nur mulB3 man wollen solange ein Atemzug vorhilt: in der Beschéftigung,
die man hat und in der geistigen Richtung, die man vertritt, bestindig positiv
und aggressiv vorwirts gehen. Doch habe ich mich wenigstens vom Biicher-
schreiben dispensiert.» Und so wurde auch aus der Vorlesung zur Griechi-
schen Kulturgeschichte gliicklicherweise kein akademisches Lehrbuch.
«Jetzt oder nie», schreibt er 1864 an O. Ribbeck, «will ich Aristoteles
Politica durchlesen, mit der Feder in der Hand, auBerdem will von Heiden
den Catull . .. in meinen Schnappsack stecken. Ich bin doch einigermaBen
infiziert von jener Idee, welche einst beim Bier in der Wirtschaft gegeniiber
vom badischen Bahnhof zur Sprache kam: einmal auf meine kuriose und
wildgewachsene Manier das Hellenentum zu durchstreifen und zu sehen,
was da herauskommt, freilich gewiB nicht fiir ein Buch, sondern nur fiir einen

280



akademischen Kurs ,vom Geist der Griechen®.» Aber auch diesen Lieblings-
plan hitte Burckhardt beinahe wieder aufgegeben. « Vom ,Geist der Hellenen®
kann ich nur Folgendes melden: pro 1. war es eine Idee inter pocula von so
was zu sprechen! pro 2. in neuern Zeiten dachte ich: Du sammelst wenigstens
aus moglichst fleiiger griechischer Nebenlektiire so viel, daB sich daraus
in etwa zwei Jahren ein Nebenkollegium analogen Inhalts, etwa ,Kultur der
Griechen‘ usw. kombinieren 148t; pro 3. auch diese Rechnung der Milchfrau
ist in die Briiche gegangen, seitdem ich wirklich wieder ein paar Biande ad hoc
durchgelesen und beinebens aus Pauly und Handbiichern mich iiberzeugt
habe, wie rasend viel schon geleistet ist und wie ich unvermeidlich in die
Strémungen der Ideen anderer Leute hineingeraten wiirde. Man kann diese
Alten nicht mehr recht mit eigenen Augen lesen! Denn zu ihrer Lektiire
gehort so viel Nebenwissen, daB3 man eben diesen Nebenwissern anheimfallt,
wenn man, wie ich, nicht Philolog vom Fache ist.»

Bewundernswert ist auch, mit welcher Aufgeschlossenheit fiir jedes An-
zeichen einer originalen Denkweise Burckhardt den jungen Dilthey beurteilte,
der 1867 nach Basel berufen worden war und den er anliBlich einer Beru-
fungsaussicht nach Kiel der Basler Universitit zu erhalten wiinschte. « Denn
das Zeug an ihm ist sehr bedeutend.» «Ich kann IThnen freilich nur im Allge-
meinen bestitigen, was Sie bereits von ihm wissen; sein Erfolg bei den Stu-
denten ist rasch entschieden gewesen; eine ziindende Kraft geht von ihm aus,
wie das Gespriach mit ihm sofort offenbart. Er spricht nicht bloB geistreich,
sondern seine Gedanken iiber Welt, Geschichte, Literatur und Kunst strahlen
— das fiihlt man — von einem lumindsen Zentrum aus. Das Nihere aber,
woriiber Sie mich fragen, kenne ich nicht, weil ich den philosophischen
Disziplinen ziemlich fremd bin und auBerdem eine gewisse Scheu trage,
mich iiber die Wirksamkeit von Kollegen im Einzelnen zu unterrichten.»

Burckhardt rettete sich, gerade kraft der Besinnung auf das Geschichtliche,
auf einen der «sehr wenigen trockenen Felsen, zu welchen die Flut der Zeit-
lichkeit nicht steigen darf, weil sie der Erkenntnis als solcher zur Zuflucht
dienen», und wenn er zur Vorbereitung seines Cursus iiber Griechische
Kulturgeschichte viel in griechischen Autoren las, so bestarkte ihn das in dem
Hohn «gegen unser Saeculumund dessen Pritentionen». Die « wildgewachsene
Manier», in der er sich mit dem Altertum beschiftigte, bewahrte ihn «vor
jenem publizistischen Weiterschreiben, currente calamo, vor jenem bestéandi-
gen Parieren und Stechen, jenem anspielungsvollen Stil, welcher ein Buch
binnen weniger Jahre ganz unverstindlich zu machen pflegt.» Auf den
naheliegenden Einwand aber, daBl Burckhardts Hochschitzung der Kon-
templation weltfliichtig war, 148t sich am besten mit einer Bemerkung ant-
worten, die er iiber Grillparzer machte: «Ich habe mir den ganzen Grill-
parzer angeschafft und bin aus Dramen, Selbstbiographie und Aufzeichnun-
gen aller Art, die dieser Weltfliichtling hinterlassen, mit Staunen inne ge-
worden, wie niitzlich und fruchtbar eine solche Zuriickgezogenheit fiir die
Nachwelt werden kann.»

Karl Lowith

19 Studia Philosophica XXIV 281



Armin Miiller: Das naturphilosophische Werk Teilhard de Chardins. Seine
naturwissenschaftlichen Grundlagen und seine Bedeutung fiir

eine natirliche Offenbarung. Verlag Karl Alber, Freiburg/
Miinchen 1964.

Als Grundthese dieses neuen Buches Miillers darf man vielleicht folgenden
Passus beanspruchen: «Trotz vieler Unzulanglichkeiten im einzelnen und
mangelnder philosophischer Abgeklartheit stellt» das Werk Teilhard de
Chardins «den groBartigen, bisher kaum je in gleichem Umfang unter-
nommenen Versuch einer einheitlich-stilgesetzlichen Durchdringung des
religiosen und des naturwissenschaftlichen Weltbildes dar, der jede bloBe
Koexistenz in weitem Abstand hinter sich laf3t». AuBerdem vermoge dieses
Werk in unserer «geistigen Notlage» — sie bestehe in der durch Descartes
eingeleiteten Entfremdung von der Natur und im «Gefiihl der Unbehaust-
heit» — «ohne alle Romantik oder Verharmlosung des Naturlebendigen das
Empfinden einer kosmischen Verbundenheit neu zu erwecken. Das geschieht
durch Aufzeigung gewaltiger, dem GefithlsmiaBigen entspringender Krifte,
die —fiir uns im tiefsten einfithlbar — iiber alle Dimonien hinweg den Kosmos
durchwalten und durchstalten». Und schliellich kénne Teilhard de Chardin
in den schweren Krisen des Christentums und in dessen bevorstechender
Auseinandersetzung mit den fremden Hochreligionen — falls Teilhard de
Chardins Gedanken nicht, wie er es selber tat, christozentrisch, sondern
begrifflich unter der Leitidee des obersten Liebeswertes dargeboten werden —
behilflich sein.

Was immer es mit unserer « Entfremdung» von der Natur auf sich haben
mag: die Frage, ob nicht eine ihrer Wurzeln in der biblischen Inthronisation
des Menschen iiber die Natur und in der vielleicht damit zusammenhzngen-
den zunehmenden Technisierung liegt — diese Frage sollte im Hinblick auf
die christliche Substanz des Werkes Teilhard de Chardins zum mindesten
gestellt werden. Dann aber bleibt es, davon abgesehen, stets ein hochst
fragwiirdiges Unterfangen, zwischen der Natur bzw. der modernen Natur-
wissenschaft und dem christlichen Glauben sachhaltige Ubereinstimmungen
zu suchen, etwa am Leitfaden der sog. «natiirlichen Offenbarung». Nicht
die gewiBl fatale «doppelte Wahrheit», sondern die Tatsache, daB3 der
wissenschaftliche und der christlich-gldubige, auf die Offenbarung bezogene
Wahrheitsbegriff auf véllig verschiedenem Boden stehen und sich schlechter-
dings nicht zur Deckung bringen lassen, bildet das schwerste Hindernis
solcher Harmonisierungsversuche. Personalunionen in mannigfachen Ge-
stalten zwischen niichterner Naturforschung und religiésem Glauben werden
dadurch freilich nicht verunméglicht — Teilhard de Chardin bietet dafiir
ein hervorragendes Beispiel. Jedoch erweckt gerade er das nur allzu berech-
tigte sachliche MiBtrauen gegeniiber dergleichen Gestalten.

In seinem Buch: Das Auftreten des Menschen (Walter-Verlag, Olten und
Freiburg i. Br., S. 269) steht folgender Satz: «Ein iiberaus primitiver Mensch
hat unzweifelhaft in der Morgenréte des Quartérs in Afrika gelebt — ein
gewisser Mensch X, den zu kennen fiir uns hochst wichtig wire, von dem wir

282



aber leider noch nicht das kleinste Knochenfragment besitzen.» Mir
scheint dieser Satz charakteristisch fiir Teilhard de Chardins «Beweisstil»
zu sein: es wird etwas dogmatisch als angeblich «unzweifelhaft» dekretiert,
wofiir zwar spekulative Erwigungen, aber keine faktischen empirischen
Befunde sprechen. Hinzu kommen seine im Grenzlosen verschwimmenden,
zu bloBen Worten (Denkmoglichkeiten) oder Bildern abgesunkenen Be-
griffserweiterungen — «Energie», «Evolution», «Sympathie», «Reflexion»
u. a. —, denen einerseits keine aufweisbaren eindeutigen Tatbestinde mehr
entsprechen, die jedoch anderseits je nach Belieben mit einem gerade
erwiinschten Inhalt bedacht werden konnen. Und das ganze Gedanken-
gebaude wird — unter dem in Wirklichkeit immer wieder preisgegebenen
Motto: nie den «Boden der Tatsachen» zu verlassen — entweder in die unzu-
gingliche Vergangenheit oder mit einem verfiihrerischen Optimismus in die
ferne Zukunft entriickt, die stets beliebte Tummelplitze unverbindlicher
Spekulationen gewesen und geblieben sind.

Sonderbare Wege geht nun auch Miiller. Mit vollem Recht weist er auf die
Grenzen der darwinistischen bzw. neodarwinistischen, sich auf das Zusam-
menwirken von Mutationen und Selektion stiitzenden Deutungen hin, deren
beschriankte Giiltigkeit er im iibrigen nicht leugnet. Aber statt nun die in der
Natur begegnenden Ritselhaftigkeiten zunidchst — vielleicht fiir immer —
schlicht stehen zu lassen, greift er fiir ihre scheinbare Erkliarung zu so frag-
wiirdigen Konzepten wie die magische Denk- und Erlebnisweise, das «kollek-
tive UnbewuBte», das «iiberindividuelle Psychische» u. a. Gewil3 gehort die
frihmenschliche magische Denk- und Erlebnisweise zu den «kaum zu
bestreitenden Tatsachen der psychologischen Forschung» (beziiglich des
kollektiven UnbewulBlten und des iiberindividuellen Psychischen liegt der
Fall freilich anders); allein dieses magische Denken hat sich als illusionir
und daher fiir die Erkenntnis als unbrauchbar herausgestellt. DaB3 es (und
die iibrigen Konzeptionen) «unbedingt geeignet». ist, wie Miiller meint,
«uns einen Zugang zu einer gewissen Denkmaoglichkeit des Zustandekom-
mens der Instinkterscheinungen zu erdffnen», mag sein; nur bleiben es der
Naturforschung fremde und auBerdem eben bloBe Denkmoglichkeiten, die
andere angemessenere Erklirungen blockieren konnen. Eine in der Tat
magische Denkmaoglichkeit bildet auch Teilhard de Chardins beseelte
«Innenseite der Dinge» — aber eben nur eine aller verifizierbaren mensch-
lichen Erfahrung (einstweilen?) entzogene Denkmdoglichkeit. Sie in
Erwagung zu ziehen mag kiihn und mutig sein, jedoch sichert ihr das keinen
Erkenntnisgehalt. Wihrend die Darwinisten und Neodarwinisten oft genug
manche ritselhaften Lebensphdnomene nicht zur Kenntnis genommen
haben, verschleiern Autoren wie Teilhard de Chardin und Miiller sie in
ihrer Ratselhaftigkeit mit leeren Wortgebilden wie «geistartige Produktivi-
tit», «Innendimension», «Beseelung» u. a. — Wortgebilde, denen weder
ein Gehalt noch eine Bestimmtheit zuwichst, wenn man (wie Miiller)
versichert, diese Ausdriicke seien nur «in stirkster Abschattung» oder «in
primitivster Form» auf jene Lebensvorginge oder gar auf die anorganische
Welt anwendbar. Denn was «Innerlichkeit» wirklich ist, wissen wir einzig
und allein auf Grund der Selbstbesinnung, alles andere bleibt Spekulation —

283



was keineswegs impliziert, dal3 eine uns eben verschlossene «Innendimen-
sion» nicht auch den auBermenschlichen Lebewesen eignet.

Miiller wird sagen, diesen «schwankenden Boden der Spekulation» zu
betreten und damit ein «Wagnis» einzugehen sei derjenige gezwungen, der
«mit Teilhard de Chardin das angestrebte Ziel einer tieferen naturphiloso-
phischen Deutung der Wirklichkeit mit einer echten Synthese von Natur
und Geist erreichen will». Wer jedoch im Bereich der Forschung und der
verifizierbaren Erkenntnis verbleiben will, muB} auf dergleichen Ziele so lange
verzichten konnen, als sich nicht adiquate Methoden zu ihrer Realisierung
zeigen, mag 1hn sein Herz noch so ruhlos dahin drangen. Dem transzendie-
renden Glauben wird damit keine Schranke gezogen.

Miiller verkennt die Notwendigkeit der Kritik keineswegs, er macht sie
wiederholt gegeniiber Teilhard de Chardin geltend; in seinen eigenen Er-
orterungen ist indessen davon kaum ein Hauch zu spiiren. Dal} die chemisch-
physikalischen und zum Teil auch die lebendigen Naturvorginge sich
mathematisch fassen lassen, ist fraglos ein hochst erstaunliches Faktum.
Zu einer «Erklarung» lassen sich verschiedene spekulative Erwigungen an-
stellen. Jedoch «von dem gedanklichen Gehalt, dem inneren Logos der
Gestaltenfiille der Kristalle» zu reden, ist nur méglich, wenn dem «Gedank-
lichen» ein analogischer Sinn unterschoben wird, der mit den erfahrbaren
Gedanken gar nichts mehr zu tun hat: «alles» 1aBt sich dann irgendwie
«gedanklich» nennen. Was Miiller als die «grofle Analogie des Menschen-
geistes mit der Welt» bezeichnet, lauft bei ihm faktisch auf eine — nicht eben
originelle — Anthropomorphisierung der Natur hinaus. Wer die m. E. berech-
tigte Uberzeugung hegt, daB sich die Lebensprozesse nicht auf kausal-
mechanische Gesetzlichkeiten reduzieren lassen, sollte sich heute dazu ver-
pflichten, auf auBermenschliche Phinomene angewandte Begriffe wie
«Sinnzusammenhang», «Zielstrebigkeit», «ZweckmaBigkeit», « Wert» nur
mit groBter Vorsicht und Prizision zu gebrauchen. Miiller tut genau das
Gegenteil. Beispielsweise postuliert er ohne die leiseste kritische Besinnung
«objektive Werte»; das ermdglicht ihm dann, die von Spranger — ihm ist
uibrigens das Buch gewidmet — in seinen «Lebensformen» aufgestellten
«Wertgattungen» in ihrer «Bedeutung fiir die Biologie» auf eine Weise zu
diskutieren, die den Leser wahrend der Lektiire gelegentlich in ein reines
Reich von Abstrusititen entriickt. Oft genug bleibt es auch véllig dunkel,
was Sprangers Werttypen noch mit den von Miiller geschilderten biologi-
schen Fakten zu tun haben sollen.

An sich konnte man dergleichen Spekulationen als private Angelegenheit
auf sich beruhen lassen. Allein gerade wenn man die Beriicksichtigung der
ungeheuren, nicht auf Niitzlichkeits- und Selektionsaspekte reduzierbaren
Gestaltenfiille und der spezifischen Gesetzlichkeiten des Lebendigen fiir ein
legitimes Anliegen der Biologie hilt, muBl man bedauern, daB es von Autoren
wie Teilhard de Chardin und Miiller vertreten wird. Denn jeder niichterne
Biologe wird von solcher kritiklosen Phantastik mit Recht nur abgestoBen und
unwillig, sich ernsthaft mit dem belasteten Thema zu beschiftigen.

Im tibrigen enthalt das Buch nicht etwa, wie sein Titel verspricht, eine
Darstellung des naturphilosophischen Werkes des franzosischen Paldontolo-

284



gen, sondern eine wirre Sammlung von Lektiirefriichten aus mancherlei
Gebieten, die ab und zu mit Auffassungen Teilhard de Chardins in Beziehung
gesetzt werden. Das zu tun fillt bei dessen bereits frither erwdhnten grenzen-
losen Begriffen und der bedenkenlosen, sich auf vagste Ahnlichkeiten
stiitzenden Verwendung des «groB8en Analogieprinzips» nicht eben schwer.
So iiberrascht es auch nicht, wenn der Verfasser sogar noch von Nietzsches
Denken behauptet, es habe «eine auffillige Annaherung an Grundvoraus-
setzungen Teilhard de Chardins vollzogen», weil Nietzsche seinen «Willen
zur Macht» als «eine dhnlich umfassende kosmische Energie» betrachte wie
der Jesuitenpater «die Energie ,Liebe‘». Dal3 Teilhard de Chardin die Sorge
um die Zukunft der Menschheit bewegt hat und Miiller sich fiir die Bewah-
rung der so gefihrdeten Natur einsetzt, soll nicht verschwiegen werden;
aber beides rechtfertigt nicht die spekulativen Exzesse.
H. Kunz

H. Binder: Die menschliche Person, ihr Wesen, thre Gestalt und thre Stirungen.
Eine Einfithrung in die medizinische Anthropologie. Verlag Hans
Huber, Bern und Stuttgart 1964.

Hans Binder gehort wie Ludwig Binswanger zu den philosophischen Kopfen
unter den Schweizer Psychiatern; beide zihlen zu den angesehensten Ver-
tretern des Faches im deutschen Sprachgebiet; beide wirkten abseits von
Universititen, wurden durch ihre Biicher berithmt, und es ist zu bedauern,
daB ihre Ausstrahlung nicht im akademischen Unterricht unmittelbar zur
Auswirkung kam. Binder hatte sich zwar seinerzeit in Basel habilitiert und
dann ein Extraordinariat erhalten, fand aber als Direktor der Anstalt
Rheinau (Zirich) nicht mehr die Zeit zu lesen. Sein Buch, das wir anzuzeigen
haben, erschien kurz vor seinem Riicktritt vom Amt. Er ist soeben von der
Universitiat Ziirich mit dem juristischen Ehrendoktor ausgezeichnet worden.
Diese Ehrung gilt Binders Autoritit als forensischer Begutachter und als Ver-
fasser des Buches «Die Geisteskrankheit im Recht», das wesentlich zur
Begriffsklirung in diesem Grenzgebiet beitrug. Auch im engeren Fachgebiet
hat er iiberall entschiedene Beitrige zur differenzierten Beschreibung psychi-
scher Stérungen und zum Ausbau der psychiatrischen Systematik geleistet.
Man kénnte sagen, er habe sein Leben lang von allen Seiten das grofle
Thema des vorliegenden Werks eingekreist, sein Bild des Menschen habe
sich an diesen Detailuntersuchungen menschlicher Konflikthaftigkeit ge-
formt, und es habe da und dort schon aufgeleuchtet.

Der Untertitel «Medizinische Anthropologie» kénnte ein falsches Bild
des Inhalts geben. «Denn es gibt selbstverstindlich nur eine einheitliche
Anthropologie, welche durch die medizinischen Gesichtspunkte bloB eine
besondere Farbung erhilt» (S. 12). Binders Starke war immer seine Uni-
versalitit, seine Vertrautheit mit den lebendigen Strémungen auf allen
geisteswissenschaftlichen Gebieten, die er fiir das psychiatrische Denken
fruchtbar zu machen wuBte. In diesem Buch liegt aber der Schwerpunkt
auf «Anthropologie» und nicht auf «medizinisch»; er liegt auf dem, was

285



Arzte und Nichtirzte gemeinsam in den letzten 50 Jahren erarbeitet haben,
und von den 290 zitierten Autoren sind nur etwa die Hilfte Psychiater.

Die Entwicklung der anthropologischen Theorien, d.h. des Begriffs der
Person, wird von Binder in folgender Stufenfolge behandelt: Der organische,
der psychische, der vitale, der triebhafte, der geistige, der synthetische und
der anthropologische Personbegriff. Diese Anordnung entspricht ungefahr
der zeitlichen Aufeinanderfolge der entsprechenden Theorien; zugleich aber
dem Nacheinander der menschlichen Entwicklung in Phylo- und Ontogenese
und somit einem schichtweisen Aufbau der Person von unten nach oben.
(AuBerhalb dieses systematischen Aufbaus stehen zwei Nebenkapitel, die den
religiésen und den soziologischen Personbegriff darstellen.) Binder gibt also
eine kritische Auswahl und Einordnung, in der Meinung, «daB die An-
thropologie im Laufe unseres Jahrhunderts zuerst nur einzelne Aspekte des
Personhaften nacheinander erfal3t hat, wobei stets die Neigung bestand, solche
Aspekte zu verabsolutieren und dadurch ein einseitiges Bild der Person zu
entwerfen . . ."Nach und nach haben aber die Versuche zu einer Zusammen-
schau dieser verschiedenen Aspekte und damit zu einer synthetischen Auf-
fassung der Person eine immer groBere Rolle gespielt. Diese. . . lassen sich
vereinen im Gedanken einer Entwicklung der personalen Steuerung durch
die verschiedenen Stufen menschlichen Lebens hindurch» (S. 237). Auch die
Psychotherapie mul3 nach seiner Auffassung dem Rechnung tragen: «Es ist
klar, daB eine universelle Behandlungsweise, die allen seelischen Schichten des
Menschen gerecht werden méchte, keinen der erwiahnten Aspekte einseitig
verabsolutieren darf, sondern sie alle so weit beriicksichtigen muf8, als es die
besonderen Verhiltnisse des Patienten erfordern» (S. 202).

Die gleiche Betrachtungsweise bewihrt sich auch im letzten Kapitel iiber
die «Stérungen der Person». Hier behandelt der Autor jene psychopatholo-
gischen Symptome, welche fundamentale Ziige des Aufbaus von Gesamt-
Selbst und Weltentwurf betreffen, wie Transitivismus, Appersonalisation,
Identifikation, Automatismen, Depersonalisation, Transformierung, Spal-
tung, Zerfall und Abbau der Person. Es ist die Mannigfaltigkeit und Viel-
schichtigkeit der konkreten Erscheinungen und nicht die theoretische
Deduktion, welche es nahelegt, diese Zustinde universell und mehrschichtig
zu interpretieren.

In seiner Art der Darstellung tritt Binder mit seinen personlichen Ansichten
und Formulierungen moglichst hinter das zuriick, was andere Autoren ver-
treten und formuliert haben. Uber seinen eigenen Standort 148t sich indirekt
aber doch einiges erschlieBen. Die Lehre Freuds wird auf zwei Seiten dar-
gestellt (S. 62/64) und spiter nochmals (auf S. 80) kurz kritisch beleuchtet,
mit einer FuBnote, daB Freuds «einmaliges Entdeckergenie» dadurch nicht
tangiert werde. Dagegen werden C. G. Jung (auf S. 116 und S. 122) zusammen
7 Seiten gewidmet und V. Frankl 5 Seiten (S. 72ff.). Es besteht kein Zweifel,
daB die Ausarbeitung des geistigen Personbegriffs und der Welt des Geistigen
iiberhaupt Binders eigenstes Anliegen ist, spiirbar auch an der Warme und Ein-
dringlichkeit der Darstellung dieses Kapitels. Das Geistige wertet er — etwa im
Gegensatz zu Klages und Scheler — als etwas schlechthin Positives, als «die
Bliite des Lebens», als Tendenz zu Sachlichkeit, Selbsthingabe, Selbst-

286



losigkeit, mitmenschlicher Liebe und zum ZusammenschluB aller Individuen
zum eintriachtigen Ganzen. Es wird einzig in einem Nebensatz eingerdumit,
daB3 die «unterschiedlichen Ideale . .. miteinander auch in vielfache Kon-
flikte geraten, wie dies bei der Mannigfaltigkeit der menschlichen Welt-
aspekte nicht anders sein kann». Das Welt- und Menschenbild dieses Mannes,
der sich wie wenig andere praktisch und theoretisch mit schwersten Formen
von Neurose, Psychopathie und Kriminalitit befaBt hat, ist also ein optimi-
stisches, getragen vom Glauben an den Sinn der Evolution und von der
Auffassung, «daBl der Geist aus besonderen Anlagen des Lebens erblithe».

Es ist verstindlich, daB Binder auch gegeniiber den religiésen Anthropolo-
gien, so sehr er sie wiirdigt, den Standpunkt der Naturwissenschaftler ein-
nimmt. Interessant ist seine Auseinandersetzung mit dem anthropologischen
Personbegriff i.e.S., speziell mit der Daseinsanalyse, an deren Aufbau er ja
nicht mitarbeitete, iiber die er aber sehr iibersichtlich und prignant refe-
riert — vielleicht eine der verstindlichsten Interpretation dieser doch dem
durchschnittlichen Psychiater noch ungewohnten Sprache. Auch hier sucht
Binder wieder die Synthese: «Die Auslegungen im Sinne von reiner exi-
stentieller Potentialitit, von faktischen Daseinsweisen und von psychologischer
Gegenstiandlichkeit schlieBen sich nicht gegenseitig aus, sondern erginzen
einander, da sie offenbar verschiedenen Auszeugungsstufen des Wirklichen
entsprechen» (S. 193).

C. Haffter

Wilhelm Keller: Das Selbstwertstreben. Wesen, Formen und Schicksale.
Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen/Basel 1963.

Diese Schrift Kellers ist viel bedeutender als ihr Titel und ihre Kiirze
es vermuten lassen. Sie ist ein sehr ernst zu nehmender Grundri3 einer
philosophischen Anthropologie, welche die Grundlegung von Husserl und
Heidegger aufnimmt, daneben aber die aristotelische Tradition aufleben
laBt und die Einsichten von Freud mitverwertet. Wenn ich einen solchen
Katalog anfiihre, kann der Eindruck entstehen, als ob es sich um eine
enzyklopiddische Verallgemeinerung alles dessen handeln wiirde, was das
gegenwirtige Denken bewegt, gleichsam um alles, was gut und teuer ist.
Davon kann keine Rede sein. Das Buch ist aus einem GuB, von einer achtungs-
wiirdigen Klarheit und durch ein strenges methodisches BewuBtsein auf das
Entscheidende eingeschrinkt. Es ist iiberraschend, wie eine solche Askese
noch fiir die kritische Stellungnahme Platz 148t.

Der unschone, iibrigens auf Lersch zuriickgehende Titel verbindet zwei
wichtige Termini von Aristoteles: Arete und Entelechie. Arete meint das
volle Gelingen dessen, wozu ein Wesen nach seiner Anlage {iberhaupt fahig
ist; Entelechie den Vorgang, in welchem die Seele sich auf das eigene Telos
hin halt, auf das abschlieBende Durchlaufen des Weges, der durch die ein-
ander in bestimmter Reihenfolge bestimmenden Moglichkeiten vorgezeichnet
ist. Im Buchtitel Kellers benennt das Wort «Selbstwert» die dem Menschen
eigentiimliche Arete (Schadewaldt iibersetzt sie mit «Bestheit»); das

287



«Streben» die Stufen und Formen der Entelechie. Das Sein des Menschen
ist demnach beschreibbar in der Spannung seiner hochsten Méglichkeiten
und des Ganges ihrer Verwirklichung im faktischen Leben, mit Analyse
dessen, was sie in Bewegung halt (die Triebe), und dessen, was sie behindert
(die Triebhemmungen). Eine ungemein dramatische Geschichte in der
klassischen Form von drei Darstellern: Arete, Triebe und Tricbhemmungen
in der klaren Kiirze des Sichtbarwerdenlassens des menschlichen Schicksals,
wie es die klassische Form der Tragddie ebenfalls verlangt.

Arete ist spontane Arbeit des Menschen an dem Gelingen seiner besten
Mboglichkeiten. Keller tibernimmt von Aristoteles in produktiver Weise die
Frage, welche Art Daseinsfithrung die Eudaimonia, das gegliickte Dasein,
am chesten garantiert. Die Antwort lautet: solche, die am meisten nur auf
sich selbst angewiesen ist und nicht auf etwas, das an sie von aullen heran-
tritt. Der Drang nach irdischen Giitern und nach dem, was Wohlergehen
heiB3t, bindet das menschliche Streben noch mehr an etwas, welches nicht
von der menschlichen Autonomie abhéngig ist, als die Strebung nach Erfolg
in der menschlichen Gemeinschaft, nach Ansehen, Ruhm und Titel. Diese
héangen von denen ab, die sie gewdhren oder versagen. Trotz ihrer Gefidhr-
lichkeit spielen sie eine groBe Rolle im Verwirklichungsgang der eigenen
Freiheit der Seele. Man muf} stindig die « Komplementaritat» des Seelischen
im Auge behalten, die der determinierenden Faktoren, denen der Mensch
ausgeliefert ist, ohne uber ihre An- und Abwesenheit verfiigen zu koénnen,
und die der spontanen freien Motive, deren Selbstwert nie verdunkelt wird.
Die Entdeckung und Durchforschung der Komplementaritat ist einer der
groBen Vorziige des Buches. Denn Keller vermeidet jede Schwarzweil3-
Trennung. Das Streben zum Beispiel nach Vermoégen, nach Behaglichkeit
und Wohlleben oder dasjenige nach Ruhm, Ansehen, Erfolg lassen sich von
der Totalitat des menschlichen Strebens nicht trennen, sind nicht Faktoren,
welche die Erziehung oder im tieferen Sinne (an der Wurzel) die Tiefen-
psychologie entlarven oder ausmerzen sollen. Freiheit (Autonomie) und
Determination sind komplementar. Die exakte Formulierung dieses Prin-
zips und die sorgfiltige Analyse der Komplementaritiats-Gestaltungen ver-
einfachen in héchstem MafBe all die verwickelten Phinomene, mit denen eine
von den Entgegensetzungen ausgehende Anthropologie nicht fertig werden
kann. Es ist eine Glanzleistung der Arbeit, dal3 es ihr gelingt, das Zusammen-
spiel der Triebe und Triebhemmungen auf vier Grundtypen zu reduzieren,
ein Unternehmen, das Hume nicht gelungen ist und das weder die klassische
Trieblehre Freuds noch die viel weniger konsequente Lehre seiner Schiiler
tiberhaupt zuldt. Es soll nur nebenbei bemerkt werden, wie sehr diese
Methode unseren an den modernen Naturwissenschaften orientierten
Bediirfnissen entspricht: entgegengesetzte Phinomene nicht als Widerspriiche
stehen zu lassen, auch nicht sie dialektisch verbinden zu wollen, wie Hegel
und der Marxismus, sondern sie gerade in ihrer wesenhaften Ergdnzungs-
funktion anzuerkennen und damit ihre genetische Mannigfaltigkeit an einem
Leitfaden zu ordnen.

Die zweite Hilfte des Buches, die Abschnitte VII und VIII, sind dieser
Ordnung gewidmet. Die Aufgabe ist analog der, die Aristoteles sich in der

288



Nikomachischen Ethik gestellt hat. Nur miissen jetzt die verschiedenen
Verhaltungscharaktere in der Komplementaritit des Selbstrealisierungs-
strebens und aus der ihm wesensmiaBig zugehérigen Hemmung katalogisier-
bar und verstehbar gemacht werden. Es handelt sich nicht um eine Moral-
lehre im vulgiren Sinne. Fiir Aristoteles bildet die Ethik die Darstellung
dessen, wie der Mensch gewohnt ist, in seiner Welt (Selbstwelt, Mitwelt,
Dingwelt) zu wohnen. Treu seinem Prinzip legt Keller die vier Typen der
Strebungsgruppen zu Grunde. An ihnen untersucht er die Wirkungen der
Triebhemmungen, die aus derselben Quelle stammen wie die Triebe auch —
und nicht ein Versagen bedeuten (wenn auch in der Beschreibung sich Aus-
driicke mit einer pejorativen Spitze nicht immer vermeiden lassen). Die
verschiedenen Grade der Teilnahme der eigenen und der Fremdfaktoren in
der Bildung dessen, was wir den menschlichen Charakter nennen, erméglichen
eine gleichsam mathematische Ubersichtlichkeit. Die niichterne, unparteiische
Sachlichkeit Kellers ist sehr wohltuend; sie erreicht eine Stufe der Exaktheit,
die gerade in der Untersuchung von Charaktereigenheiten sonst schwer zu
gewinnen ist. Aristoteles sucht die einander zugehérigen extremen Formen auf,
wie zum Beispiel Verschwendungssucht und Geiz. Er findet die Arete in der
Mitte. Diese Mitte-Betrachtung hat zwar eigene Voraussetzungen; sie bleibt
jedoch nicht ohne Willkiir. Davon ist bei Keller keine Rede; eher schleicht sich
eine Monotonie der Berechenbarkeit ein, wodurch die spontan-existentielle
Selbstentscheidung, die «dianoetischen Tugenden» verdeckt werden. Zur
Entschadigung bereitet sich eine pragmatische Ethik (wohl auch eine existen-
tielle Padagogik) vor, die beide ihre Fundierung in Heideggers Fundamental-
ontologie bewahren, aber sonst sich nur auf dem Felde der Erfahrung bewegen.
Besonders fesselt die einfache Disposition des Buches, die offene Gedanken-
fithrung, die jeden Schritt nachvollzichen 148t, die schmucklose, aber da-
durch noch klarere Formulierung und die Sicherheit, die nur eine lang-
jahrige, in Vorlesungen wiederholte Durcharbeitung des Materials geben
kann. Alle Einsichten sind erarbeitet, aber am Ende ist die Arbeitsschwere
aus der Darstellung gewichen. Sie bieten viele Ankniipfungspunkte fiir
eine freudig erwartete Weiterfiithrung. - W. Szilasi

Horst-Eberhard Richter: Eltern, Kind und Neurose. Psychoanalyse der
kindlichen Rolle. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1963.

Das zentrale Thema des Buches ist die sehr differenzierte Darstellung der
durch die affektiven Bediirfnisse der Eltern bestimmten Rollen des Kindes
in der Familie. Im AnschluB an E. L. und R. E. Hartley versteht Richter
unter der kindlichen Rolle das «strukturierte Gesamt der unbewulBten
elterlichen Erwartungsphantasien . . ., insofern diese dem Kind die Erfiillung
einer bestimmten Funktion zuweisen». «Als maBgeblich fiir den pathogenen
EinfluB der Eltern auf das Kind» fungieren «die unbewuflten elterlichen
Phantasien . . . In diesen Phantasien driicken sich affektive, auf das Kind
gerichtete Erwartungen aus. Das strukturierte Gesamt dieser Erwartungen
ergibt die Festlegung einer bestimmten ,Rolle’ fiir das Kind, wobei ,Rolle

289



in einer gegeniiber dem sozialpsychologischen Rollenbegriff engeren Defini-
tion gefaBt wird. Die Vorschrift der Rolle entspringt dem elterlichen Bediirf-
nis, sich der Hilfe des Kindes bei der Austragung eines eigenen Konfliktes zu
bedienen. In seiner Rolle soll das Kind entweder einen anderen Partner —
zumeist aus der Kindheitsgeschichte der Eltern — oder einen Aspekt ihres
eigenen Selbst reprasentieren. Welche der beiden Erwartungen in den Eltern
bestimmend wird, ergibt sich daraus, ob sie auf das Kind eine ,Ubertragung*
oder eine ,narziBtische Projektion® vollziehen. Die allgemeine Reprisentanz,
die dem Kind auferlegt wird — also entweder eine Objekt-Reprisentanz oder
eine narziBtische Repréisentanz — ist ein maflgebliches Merkmal seiner Rolle.
Es bleibt aber die Aufgabe, zu untersuchen, in welcher speziellen Variante
das Kind im einzelnen Fall die Reprisentanz realisieren soll. Aber auch die
genaue Kenntnis aller Merkmale der dem Kind seitens der Eltern unbewuf3t
vorgeschriebenen Rolle wird erst durch die zweite Frage fruchtbar: Wie setzt
sich das Kind mit der ihm zugedachten Rolle auseinander?»

Es wire vielleicht zur Vermeidung von MiBverstiandnissen am Platz ge-
wesen, diesen Rollenbegriff nicht nur vom Hartleyschen sozialpsychologi-
schen, sondern auch von jenem andern ausdriicklich abzuheben, der die
«objektiven», von den naturhaften (Geschlecht, Alter) und sozialen Gegeben-
heiten (Stellung, Beruf usw.) bedingten mitmenschlichen Rollen begrenzt.
DaB Richter diese Unterscheidung unterlassen hat, schmalert freilich seine
hervorragende Leistung in keiner Hinsicht. Es ist ein reiner und seltener
GenuB, seine klaren, subtilen, vorsichtigen, nirgends simplifizierenden
Erorterungen und nicht zuletzt auch die ungemein anschaulichen, detaillier-
ten Analysen der mehrheitlich iiber mehrere Jahre verfolgten Falle zu lesen.
Er referiert zunachst kritisch die tiber die neurosefordernden Elterneinfliisse
auf das Kind vorliegenden «Hypothesen der klassischen tiefenpsychologi-
schen Systeme» (Freud, Jung, Adler, Schultz-Hencke) und vermittelt einen
ausgezeichneten Eindruck von den neueren einschligigen, vor allem auch in
der amerikanischen Literatur vertretenen Anschauungen einschlieBlich der
von Kulturanthropologie, Zwillings- und Hospitalismus-Forschung und
Familiensoziologie ausgehenden Einfliisse. Dann folgen die eingehenden
idealtypischen Schilderungen der Genesen, Merkmale und traumatischen
Bedeutungen der verschiedenen Rollen: das Kind als Substitut fiir eine
Eltern- und Geschwisterfigur und als Gattensubstitut, als Abbild des elter-
lichen Selbst schlechthin, als Substitut des idealen und des negativen (elter-
lichen) Selbst und als «umstrittener Bundesgenosse». Von der Substitution
des negativen, zumeist unbewuBten (verdringten) Elternaspektes von seiten
des Kindes («Siindenbock-Projektion») sagt Richter zusammenfassend: der
traumatische Effekt wire nicht zureichend beschrieben, « wiirde man nur die
Natur des kindlichen Triebkonfliktes — provoziert durch eine eigenartige
Mischung von Verfithrung und Strenge im elterlichen Verhalten — hervor-
kehren. Es erscheint wiederum zum vollen Verstindnis erforderlich, sich —
,ich-psychologisch® — die Beziehung zwischen elterlichem und kindlichem
UnbewuBtem unter dem Aspekt einesDialoges vorzustellen. Dann erkenntman
genauer, dafB3 Eltern und Kinder eben nicht nur durch ihrer beider Trieb-
schicksal aufeinander bezogen sind, sondern daB das Kind einen durchaus

290



komplexen Aspekt des elterlichen Selbst-Bildes aufgebiirdet bekommt und
diese Forderung auch so zu ,verstehen‘ pflegt, wie sie ,gemeint® ist. Das Kind
,lernt, daB es kein autonomes Selbst entwickeln darf, sondern nur ein solches,
das gleichzeitig zum elterlichen Selbst gehért. Internalisiert das Kind die
Rolle, dann bleibt sein Ich-Ideal bzw. Uber-Ich die personliche Stimme des
Vaters oder der Mutter. Dann kommt es von der Phantasie nicht los, in allem
Fiihlen, Denken und Handeln auf die betreffende Elternfigur bezogen zu sein,
aber eben in der speziellen Struktur dieser Rolle ... Die Elternfigur kann
ohne das Kind, dieses ohne jene nicht leben. Der Vater — oder die Mutter —
kann sein positives Selbst-Bild festhalten, solange das Kind ihm das negative
abnimmt. Das Kind wiederum kann sein Schlecht-Sein nur ertragen, weil
seine ,andere Seite’ von der ,guten® Elternfigur ausgefiillt ist.» AbschlieBend
zeigt der Verfasser die Giiltigkeitsgrenzen des von ihm konzipierten Modells
der Eltern-Kind-Beziehung und die méglichen, hier nicht mehr mit klini-
schem Material belegten Nachwirkungen der kindlichen Rollenproblematik
im Erwachsenenalter.

«Ubertragung » und «narziBtische Projektion» sind also die beiden unbe-
wuBten Mechanismen, mittels derer die Eltern ihren Kindern die verschie-
denen pathogenen Rollen aufzwingen. Was die beiden Begriffe meinen, ist
dem Resultat nach klar und von Richter durch differenzierte Deskriptionen
iiberzeugend dargelegt worden. Gleichwohl wire es an der Zeit, sich zu
fragen, was nun bei der Ubertragung und der narziBtischen Projektion — die
zwel Ausdriicke sind ja bloBe Bilder — eigentlich. geschieht und wie die daraus
resultierenden «illusioniren Wahrnehmungen» moglich werden. Gehalt,
Niveau und Griindlichkeit des vorliegenden Buches lassen von seinem Ver-
fasser eine fundierte Auskunft erwarten.

H. Kunz

David Rapaport: Die Struktur der psychoanalytischen Theorie. Versuch einer
Systematik. Ernst Klett Verlag, Stuttgart o. J.

Diese ausgezeichnete, von Marianne von Eckardt unter Mitwirkung des
Autors vortrefflich tibersetzte Abhandlung bemiiht sich miteindeutigemErfolg
um eine logisch und methodologisch geklirte Durcharbeitung der psycho-
analytischen Theorie, so wie sie sich in erster Linie aus den Schriften Freuds
mehr oder weniger prazis abstrahieren 14B8t. Ausfiihrlicher sind daneben
noch die Arbeiten Hartmanns und Eriksons beriicksichtigt worden, nicht
dagegen die dlteren deutschsprachigen methodologischen Diskussionen. Der
maBgebende Gesichtspunkt fiir den Beweis der «Richtigkeit» der Theorie
bleibt anscheinend fiir Rapaport das Experiment, obwohl er sagt: «Der
groBte Teil des experimentellen Beweismaterials fiir die Theorie ist dubios . . .
Die iiberwiltigende Mehrzahl der Experimente, deren Aufgabe es sein sollte,
psychoanalytische Lehrsitze zu testen, verraten einen schreienden Mangel
von Interesse an der Bedeutung der von ihnen einer Priifung unterzogenen
Lehrsitze innerhalb der Theorie der Psychoanalyse. Auf diese Weise haben die
meisten ganz entschieden nicht gemessen, was sie zu messen vorgaben; was

291



die anderen anbelangt, so bleibt unklar, ob sie es getan haben oder nicht.
Selbst wo die Ergebnisse eine von der Psychoanalyse behauptete Beziehung
zu bestitigen scheinen, haben die Versuche gewéhnlich nur eine analoge
Beziehung auf einer hohen Stufe der Hierarchie der psychologischen Organi-
sation gepriift. Das hei3t nun nicht, daB all diese Experimente als bestatigen-
des Beweismaterial wertlos waren, sondern nur, dal3 es bei unserem heutigen
Wissensstand nicht klar ist, was sie bestdtigen — oder ob sie iiberhaupt etwas
bestiatigen». Indessen wire einmal zu iiberlegen, ob die Anwendbarkeit des
Experiments innerhalb des von der Psychoanalyse thematisierten Bereiches
aus zwingenderen als den von Rapaport selbst mit Recht angefiihrten
Griinden nicht sehr begrenzt bleiben mul und deshalb auch es, das Experi-
ment, in die «unheilige Allianz» gehért, in welche der Verfasser nur die
«MeBwut» und die «Axiomwut» einbezogen hat. In der heutigen Psychologie,
meint er, scheine «die MeBwut eine unheilige Allianz mit der Axiomwut
eingegangen zu sein . . ., und zusammen kénnten die beiden die Psychologie
durchaus zur Stagnation verdammen ».

Rapaport faf3t den durch alle Verinderungen konstant gebliechenen Kern
der «allgemeingiiltigsten Konzeptionen» der Psychoanalyse (ihres spezifi-
schen Gehaltes entkleidet) in folgenden Sitzen zusammen: «a) Menschliches
Verhalten ist weder nur erlernt (durch wiederholte Erfahrung eingeprigt)
noch ist es vorgeformt und entfaltet sich nur im Laufe eines ,Reifungs-
prozesses‘. b) Menschliches Verhalten entwickelt sich gemaf3 dem ,Grund-
plan® (Erikson) eines epigenetischen Prozesses (wobei die Libido- und die
Ich-Entwicklung spezifische Aspekte dieses Prozesses sind) durch eine Reihe
Entwicklungskrisen, deren Losung ebensosehr von den Losungen voraus-
gegangener Krisen wie von den umgebungsmaBigen (sozialen) Vorkehrungen
abhingt, die ihm entgegenkommen (Freud, Hartmann, Erikson, Kardiner,
Sullivan). ¢) Die Gesetze der Epigenese, deren Ausdruck in der Gesamt-
perspektive des individuellen Lebenskreises dem ,Grundplan® entspricht,
finden ihren kurzfristigeren Ausdruck in der Regulation allen Verhaltens und
aller Erfahrung durch intrapsychische Motivationen und Strukturen. Die
entscheidenden Regulationen sind unbewufit. d) Die Regulation von Ver-
halten und Erfahrung durch Motivationen und Strukturen umfaf3t: 1. Grund-
spannungen (Motivationen) innerhalb des Organismus, die nach Entlassung
streben und zu diesem Zweck Erfahrung und Verhalten organisieren.
2. Durch Evolution gegebene Grundstrukturen, die einerseits als Garanten
fiir die AngepaBtheit und Anpassung des Organismus an die Umwelt dienen
(Hartmann, Erikson), andererseits als Mittel, um die im Organismus vor-
handene Spannung aufrechtzuerhalten, zu steigern und abzufiihren; sie
organisieren Erfahrung und Verhalten zu diesem Zweck. 3. Differenzierung
sowohl der Spannungen (Motivationen) wie der Strukturen, in einer Weise,
daB die Matrix der Differenzierung Seite an Seite mit deren Ergebnissen
weiterbesteht, obwohl ihre Manifestationen stets durch diese Differenzie-
rungsergebnisse moduliert werden. 4. Diese Differenzierung wird sowohl
durch die epigenetischen Gesetze wie durch die umweltmiBigen (sozialen)
Vorkehrungen determiniert, die dazu bestimmt sind, die epigenetische Krise,
durch die die betreffende Differenzierung zustande kommt, zu bewaltigen;

292



die Differenzierungsergebnisse werden zuweiteren Garanten fiir dieAngepal3t-
heit und Anpassung des Organismus an die Umwelt.» Im iibrigen gesteht
Rapaport, «die allgemeine Theorie — weit entfernt davon, ein festverwurzeltes
Dogma darzustellen —ist ein heimatloses Wesen, vielen unbekannt, von einigen
bemerkt, und nur wenigen wohlvertraut.» H. Kunz

Friedrich Sander |Hans Volkelt: Ganzheitspsychologie. Grundlagen, Ergeb-
nisse, Anwendungen. Gesammelte Abhandlungen. C. H. Beck’sche
Verlagsbuchhandlung, Miinchen 1962.

Hans Volkelt: Grundfragen der Psychologie. C. H. Beck’sche Verlagsbuch-
handlung, Miinchen 1963.

Felix Kriiger, der Nachfolger Wundts auf dem Leipziger Psychologie-
Lehrstuhl, ist der Begriinder der sog. Ganzheitspsychologie. Seine wesent-
lichen Abhandlungen hat Eugen Heul3 vor 10 Jahren in einem Band (Zur
Philosophie und Psychologie der Ganzheit) gesammelt herausgegeben. Wie
immer man zu ihr stehen mag: sie hat in die Schulpsychologie eine Bresche
geschlagen, wodurch diese fiir die unmittelbaren Gegebenheiten des Erlebens
aufgeschlossener wurde. GemiB der Tradition hat Kriiger die Ganzheitlich-
keit des Seelischen vor allem an experimentell zuginglichen Sachverhalten,
also an den Wahrnehmungen aufgewiesen. Daneben spielen die Gefiihle —
sozusagen die eigentlichen Zeugen jener Ganzheitlichkeit — eine hervorragende
Rolle; Kriiger versuchte sie in ihrer qualitativen Mannigfaltigkeit, Polaritit
und Tiefendimension zu erfassen und ist damit auch iiber Wundts simpli-
fizierendes Unterscheidungsschema einen entscheidenden Schritt hinaus-
gegangen. Weniger gliicklich war er mit seinem Vorsto zu den bleibenden,
teilweise bewuBtseinsjenseitigen psycho-physischen Fundamenten des Er-
lebens, die er als «Struktur» bezeichnete. Die von Kriiger aufgenommenen
und weiter gefithrten Anregungen haben sich schulbildend ausgewirkt, und
der Band «Ganzheitspsychologie» enthidlt 27 Abhandlungen der zwei
altesten noch lebenden Schiiler Kriigers.

Im Vorwort heiB3t es unter anderem: «Wenn die Ganzheitspsychologie von
Vertretern einer ideologisch gebundenen, mechanistischen und intellek-
tualistischen Grundauffassung vom Wesen des Seelischen als ,mystisch® ver-
zeichnet wird, so ist dazu zu sagen, daB die deutsche Ganzheitstheorie, sich
schirfstens jeder mechanistischen Seelenauffassung entgegensetzend, in der
Tat in bester, exemplarisch deutscher Geistestradition wurzelt, die iiber die
Romantik bis in die deutsche Mystik zuriickreicht. Sie selbst ist darum nicht
,mystisch’, sondern ihr Lehrgebiaude ruht auf dem sicheren Grund exakter
empirischer Forschungen, deren Ergebnisse den so vorschnell und tendenzios
Urteilenden weithin unbekannt geblieben sind. Das hat seinen Grund mit
darin, daB viele Arbeiten unserer Denk- und Forschungsweise, gerade die
grundlegenden der Friihperiode, heute nur schwer oder gar nicht zugénglich
sind.» Dem soll nun der vorliegende Band abhelfen, und er tut es auf vor-

293



ziigliche Art. Die einzelnen Arbeiten sind gegeniiber ihrer ersten Publikation
gelegentlich etwas veriandert, gekiirzt oder durch neue Anmerkungen er-
ganzt. Auffallend ist, wie wenig Sander und Volkelt nicht-schulzugehérige
Autoren beriicksichtigt haben, obwohl etwa fiir ihre den Gefiihlen gewidmeten
Erorterungen die Beiziehung von Geiger und Scheler nur férderlich gewesen
wire. Wie besonnen, davon abgesehen, Sander z. B. das Problem des Unbe-
wuliten behandelt, mag der folgende Passus dokumentieren: «Die Forderung,
daB Psychologie als die Wissenschaft von seelischer Wirklichkeit im ganzen
Umfang ihrer Aufgaben sich nicht darauf beschrianken diirfe, nur die Er-
scheinungen des BewuBtseins zu erforschen, ist um so eindringlicher erhoben
worden, je erfolgreicher der Versuch gemacht wurde, die Bedingungen und
Bedingungszusammenhinge aktueller Erlebnisse und aktuellen Verhaltens
vollzihlig und systematisch zu erfassen. Allseitige Bedingungsanalyse fiihrte
mit innerer Notwendigkeit dazu, neben dem Gesamtkomplex von Umwelts-
oder ,Reiz‘-Bedingungen eine die physiologische Organisation iibergreifende
psychophysische Instanz von immanenter Eigengesetzlichkeit, geradezu ein
seelisch Wirkliches und Wirkendes jenseits der Grenzen des phinomenal
Gegebenen theoretisch zu postulieren. Uber Art und Umfang dieses trans-
phinomenal seelisch Wirklichen und Wirkenden sind die Meinungen weit
auseinandergegangen. Am wenigsten weit entfernt sich von dem Standpunkt
einer Nur-BewuBtseinspsychologie die Annahme von Nachwirkungen friitherer
Erlebnisse im aktuellen BewuBtseinsbestand, die als ,Residuen® irgendwie in
physiologischen Korrelaten ein verborgenes Dasein fithren, um dann im
aktuellen Erlebnisbestand wieder aufzutauchen. Am weitesten entfernt sich
von dem bloBen BewuBtseinsaspekt jener Standpunkt, von dem aus gesehen
das bewubBtseinsjenseitige Seelische das wahrhafte seelische Sein darstellt,
demgegeniiber die Welt des BewuBtseins zu bloem Schein, zu bloBer
Oberflache, ja zu bloBer Maske herabsinkt. Beide Annahmen sind, in Hin-
sicht auf das theoretisch Geforderte, zu eng oder zu weit. Im ersten Fall der
Anerkennung einer Residualkomponente des momentan Erlebten wird das,
was an Bedingungen eines aktuellen Erlebnisses iiber die jeweilige Reiz-
konstellation hinausreicht, auf dispositionelle Nachwirkungen friiherer
Erlebnisse, also friiherer BewuBtseinstatsachen, zuriickgefiihrt, der Umkreis
des BewuBtseins also nicht grundsitzlich iiberschritten. Im zweiten Fall
dagegen wird von vornherein durch die Annahme eines hinter den Erschei-
nungen sich verbergenden ,UnbewuBten‘ die unmittelbar erfahrbare Be-
wuBtseinswelt zum bloBen Schein degradiert, als Gegenstand wissenschaft-
licher Forschung vorzeitig beiseitegesetzt zugunsten spekulativer Konstruk-
tionen iiber das Wesen und die Absichten dieses UnbewuBten. Beiden Stand-
punkten gegeniiber wird festzuhalten sein, daf3 wissenschaftliche Psychologie
das unmittelbar Erlebte in seiner ganzen Breite zum Ausgang zu nehmen und
nicht leichtfertig die methodisch so viel wie méglich zu sichernde Erfahrung
hinter sich zu lassen habe zugunsten einseitiger theoretischer Vergewaltigung
erlebter Wirklichkeit; andererseits aber auch den Mut aufbringen miisse,
iiber das unmittelbar Vorgefundene hinaus oder vielmehr hinter es zuriick
mit kritischer Vorsicht sich der Regionen des bewuBtseinsjenseitigen Seeli-
schen theoretisch zu bemichtigen, um von hier aus Verstindnis zu gewinnen

294



fir die bald drangvoll, bald still sich ausformende Symphonie erlebten
Lebens. »

Trotz des Namens hat die Ganzheitspsychologie bislang noch keinen das
gesamte menschliche Erleben und Verhalten umfassenden Entwurf vorgelegt,
in welchem etwa die vitalen Bediirfnisse in ihrem Zusammenhang mit dem
Wahrnehmen und Agieren ebenso ausfiihrlich wie die Gefiihle beriick-
sichtigt worden wiren. Das gilt auch fiir das Buch von Volkelt. Er stellt fest:
es gibt «eigentlich fiir jedes seelische Individuum nur ein absolut konkretes,
schlechthin vorwissenschaftliches, die Aufgabe der Psychologie des indivi-
duellen Lebens in vollkommener Reinheit darstellendes Gesamtganzes: eben
den Gesamtverlauf des betreffenden individuellen Seelenlebens, d. h. das
Total der im BewuBtsein wie im unbewufiten psychischen Leben durchlaufenen
Zustinde. Von da ist dann nur ein — freilich mehr metaphysischer — Schritt
bis zur Einbettung auch dieser Ganzen in iibergreifende Sozialganze -
darunter vor allem in Familie, Volk, Menschheit und letztlich in Gott, der,
metaphysisch-psychologisch betrachtet, selbstverstindlich das einzige vollig
reine Ganze ist — totum unicum et purissimum — das einzige Ganze, das weder
selber Unterganzes ist, noch andere Ganze neben sich hat.» Indessen unter-
14Bt Volkelt die naheliegende Frage, ob und inwiefern der die Ganzheitlich-
keit des «seelischen Individuums» konstituierende « Gesamtverlauf» auch die
Ganzheit der «iibergreifenden Sozialganzen» oder gar diejenige Gottes zu
fundieren vermag. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, da3 die -
offenbar mehrdeutige — Ganzheitlichkeit hiufig eine mehr verbale und pro-
grammatische als an den Tatbestinden wirklich durchgefiihrte Angelegen-
heit bildet. Im iibrigen enthilt das Buch folgende Kapitel: 1. Vom Wesen
der Ganzheitspsychologie; 2. Zur Geschichte der Ganzheitspsychologie; 3.
Grundbegriffe der Zweiten Leipziger Psychologenschule; 4. Simultan-
gestalten, Verlaufsgestalten und «Einfithlung»; 5. Allgemeine Ganzquali-
titen der Dingwahrnehmung; 6. Gefiihl; 7. Zonen des erlebten Ichs; 8.
Erlebte Gefiihlstiefe und unbewuBte Tiefenstruktur; 9. Grundhaltung und
Leitsatze der Strukturforschung, und 10. Zur Geschichte der Psychologie des
UnbewuBten. Welchen Sinn die Benennung von unzihligen «Ichen», zu
welchen Volkelt die Beziehungen des einen Ich zu den verschiedenen
Gegenstinden und Bereichen hypostasiert — Leibes-Ich, Kleider-Ich,
Leibeshaltungs-Ich, Gerite-Ich, Fahrzeug-Ich usw. —, haben soll, ist schwer

zu erraten. H. Kunz

Michael und Enid Balint: Psychotherapeutische Techniken in der Medizin.
Leonard j. Friedman: Virginitit in der Ehe. Aus dem Englischen iiber-
setzt von Kite Hiigel. Gemeinschaftsverlag Hans Huber, Bern,
Ernst Klett, Stuttgart 1962/63.

M. und E. Balint zeigen an der arztlichen Allgemeinpraxis, Friedman illu-

striert an einem bestimmten Typus gehemmter Ehefrauen auf iiberzeugende,
mit vielen Beispielen veranschaulichte Weise die eminente Bedeutung des

295



psychotherapeutischen Aspektes in der Behandlung zahlreicher Organ-
storungen. In beiden Biichern wird die von M. Balint inaugurierte Methode
einer Zusammenarbeit von nicht eigens psychotherapeutisch ausgebildeten
Arzten dargestellt, in welcher diese unter Fithrung Balints in regelmaBig
abgehaltenen Seminarien ihre Erfahrungen austauschen und sich gegen-
seitig der Kritik unterziehen. Man gewinnt einen starken Eindruck von der
Fruchtbarkeit dieses Vorgehens. Obwohl mit den zwei trefflich iibersetzten
Publikationen — sie erdffnen die von M. Balint und A. Mitscherlich heraus-
gegebene Sammlung «Psychologisches Verstindnis und medizinische
Praxis» — in erster Linie die praktischen Arzte angesprochen werden, sind
sie auch fiir den Psychologen auBlerordentlich lehrreich. H. Kunz

Wolfgang Kihler: Intelligenzpriifungen an Menschenaffen. Unveranderter
Nachdruck der zweiten, durchgeseh. Aufl. der «Intelligenzprii-
fungen an Anthropoiden I». Springer-Verlag, Berlin-Géttingen-
Heidelberg 1963.

Das klassisch gewordene Buch Kéhlers erscheint hier als unverinderter
Nachdruck der 2., 1921 publizierten Auflage, vermehrt um die Abhandlung
«Zur Psychologie des Schimpansen» (1921). Denn das Verhalten von Tieren
in Intelligenzpriifungen werde, sagt der Verfasser im Vorwort, «sehr viel
verstandlicher, wenn man iiber ihre psychologische Beschaffenheit im ganzen,
also auch auBlerhalb besonderer Priifungssituationen, unterrichtet ist». Die
aullerordentlich anschaulichen Schilderungen der durchgefiihrten Experi-
mente, auf denen der Schwerpunkt der Schrift liegt, haben auch nach vierzig
Jahren an faszinierendem Reiz nichts eingebiit. Und selbst die seinerzeit
notige — aber schon damals nicht fiir einen hohen Stand der Psychologie spre-
chende — uberzeugende Polemik gegen den Versuch, die einsichtigen sinn-
vollen Leistungen der Schimpansen auf Zufall und Erfolgsselektion zu redu-
zieren, scheint wieder zeitgemiB geworden zu sein. So ist man dankbar, das
Buch ohne Schwierigkeiten erwerben zu kénnen. I Bune

Eckart Heimendahl: Licht und Farbe. Ordnung und Funktion der Farb-
welt. Mit einem Geleitwort von Carl Friedrich von Weizsdicker. Walter
de Gruyter & Co. Berlin 1961.

Licht und Farben werden in diesem originellen Buch von Heimendahl,
das eine Art Synthese der physikalisch-physiologischen und psychologischen
Aspekte versucht, als «dynamische Krifte» aufgefaBt. Da die Farben in flie-
Benden Ubergingen erscheinen, kénnen linear-geometrische Modelle «ihrem
Wesen grundsitzlich nicht gerecht werden». Es eignen ihnen «sehr verschie-
dene Machtringe». Desgleichen ist das Verhiltnis zwischen dem Licht und
den einzelnen Farben verschieden. «Es bestehen polare Spannungen, die
nicht mit komplementiren Beziehungen identisch sind (wie Rot und Blau)».
«Farben sind keine zu verdinglichende duBlere Gegebenheiten. Deshalb soll-

296



ten wir sie weder in eine von unserem Sein distanzierte ,sachliche Schau¢
riicken, noch in einen Modellkorper eingliedern, in dem sie in objektiver
Reprasentation sichtbar wiirden. Sie prasentieren sich in erster Linie in der
gegenstandlichen Welt selbst. Sofern wir davon abstrahieren, miissen wir sie
cinerseits mit ihrer elementaren Verbundenheit mit dem Licht, als dessen
Funktionen, und andererseits ihr farbiges Sein auch als Ausdruck unseres
Seins im wesenhaften Zusammenhang abzubilden versuchen, d. h. wir miis-
sen versuchen, zu Strukturfiguren zu gelangen, welche die lebendigen Gegen-
seitigkeitsfunktionen demonstrieren. Die im ganzen sehr verworrene Lage
in der Farbenlehre 148t sich sicher nicht dadurch kliaren, daBl man versuchte,
eine neue, weitere Theorie des Farbensehens oder des physiologischen Licht-
sinnes zu begriinden. Dagegen kommt es wohl darauf an, zunichst eine in
sich selbstindige und stabile psychologische Farbenordnung darzustellen,
die auf eine physiologische Basis verzichten kann oder physiologischen
Theorien gegeniiber offen bleibt. Erst wenn das gelungen ist, kann man sich
dem Problem einer umgreifenden Licht- und Farbenordnung zuwenden,
weil der Mensch erst dann die Méglichkeit hat, ,seine¢ Farbenordnung mit
allgemeinen, instrumental meBbaren Faktoren in Vergleich zu setzen. Wir
werden uns dann nicht nur mit den optischen Farben befassen diirfen, mit
welchen die experimentelle Psychologie fast ausschlieBlich arbeitet, sondern
in gleicher Weise auch mit den Substanzfarben, die wir vorwiegend schen . . .
Das Kriterium fiir die Selbstdndigkeit einer psychologischen Farbenordnung
— als Fundament fiir eine umgreifende Farbenlehre — wire die verbindliche
Geltung eigener Begriffe fiir die einzelnen Farben, d.h. eine der Farben-
sprache entsprechende Begriffssprache». Bei alledem «bleibt es immer maB-
gebend, daB sich das Phianomen der Farbe notwendig einer rationalen Deu-
tung entzieht, dal wir den augenscheinlichen Bezug zur Wirklichkeit ebenso
notwendig brauchen, wie wir Farben nicht ,an sich¢ beurteilen kénnen.
Sind es unsere Augen, die uns sehen lassen, was Farben sind, so leben und
wachsen wir eben innerhalb der jahreszeitlichen, durch die Ekliptik geregel-
ten irdischen Natur, empfangen Licht und Farben als Geschopfe dieser
Natur, deren Gesetz wir austragen. Die uns gemile Licht- und Farben-
ordnung kann daher notwendig nicht der Objektivitit der Naturordnung
widersprechen und umgekehrt gilt dasselbe. Einzig die Frage, ob wir wesent-
lich genug die uns gemifBe Ordnung finden, ob wir die Welt der Farben
wesenhaft genug erfahren, muB3 der dauernd wirksame kritische MaBstab
bleiben. Mir erschien es als standig erweiternde Bestitigung, daB zwischen
der aus der unmittelbaren Farbenerfahrung resultierenden Ordnung und
der allgemeinen — tellurisch-solaren — Naturordnung gesetzlich faBbare Ge-
meinsamkeiten bestehen, iiber deren grundsitzliches Vorhandensein ja nie-
mand zweifeln wiirde. Anschauliche ersichtliche Analogien werden schlieB3-
lich immer sinnvoll sein, wenn sie zwanglos erfahren werden kénnen» (wobei
freilich zu sagen ist, daB das scheinbar zwanglose «Erfahren» von solchen
Analogien bei genauerem Hinsehen sich oft genug als willkiirliche Stiftung
erweist).

Das etwa mégen die zentralen Gedanken sein, die der Verfasser in den
sechs Abschnitten seines (etwas viele Druckfehler enthaltenden) Buches niher

20 Studia Philosophica XXIV 297



entwickelt. Thre Uberschriften lauten: 1. Grundlagen zum Problem der
Farbenlehre; 2. Uberblick und Beurteilung der bisherigen Farbenordnung;
3. Entwurf einer allgemeinen psychologischen Farbenordnung; 4. Spezielle
Farbenpsychologie; 5. Entwurf einer elementar-ontologischen Farbenord-
nung als Funktionsordnung des Lichts; 6. Grundlagen fiir eine psycho-
physikalische Licht-Farben-Funktionsordnung. Wahrend Heimendahl in den
psychologischen Teilen mit kritischer Niichternheit z. B. die erheblichen
individuellen Differenzen in den emotionalen Impressionen der verschiede-
nen Farben unterstreicht, macht sich zumal im fiinften Abschnitt eine aus-
gepragte spekulative Neigung geltend. Es heif3t hier: «Die Farben sollen
begrifflich so aufgeschliisselt werden, daB sich die Lichtfunktionen», d.h.
die optischen Qualitiaten «als die ihnen eigentiimlichen ontologischen Grund-
eigenschaften erklaren. Dadurch kénnten wir ihre Bildsprache in einer Art
Farbengrammatik erfahrbar machen. Den Zugang zur ontologischen Licht-
funktionsordnung gewinnen wir durch die elementar-emotionale Farben-
erfahrung, indem wir die Grundgefiihle fiir die Hauptfarben erfassen. Inso-
fern sie begrifflich ausgedriickt werden konnen, sind die Grundgefiihlsbe-
griffe auch als die gesuchten Funktionsbegriffe zu verstehen». Oder: «Gleich-
wie sich die Lichtfarben des Spektrums nicht véllig ausgleichen zum Gesamt-
kreis, sondern die Spannung zwischen dem spektralen Rot und dem Violett
offen bleibt, aber zusammengeschlossen werden kann, indem sich dann
Purpur als vollendetes Zentrum bildet, so leben wir selbst in einem offenen,
aufgebrochenen, nicht zentral stabilisierten, harmonisch ausgeglichenen Da-
sein. Der Mensch als organisches Naturwesen ist mobil, indem er im Span-
nungskonflikt ex-sistiert: zwischen dem eigenen WesensbewuBtsein und dem
allgemeinen LebensbewuBtsein». H. Kunz

H. Schjelderup: Einfithrung in die Psychologie. Verlag Hans Huber, Bern
und Stuttgart 1963.

In einem 1928 in deutscher Ubersetzung erschienenen Lehrbuch ist wohl
zum erstenmal von Schjelderup versucht worden, die experimentelle
Schulpsychologie zusammen mit der Psychoanalyse darzustellen. Das ge-
schieht nun auch in der vorliegenden «Einfithrung in die Psychologie», die
von E. Bohm aus dem Norwegischen in ein vorbildlich klares, gut verstind-
liches Deutsch iibertragen worden ist. DaBl zwischen der Schulpsychologie
und der Psychoanalyse eine wirkliche Synthese gelungen wire, wird man
kaum behaupten konnen: in der Darstellung der Triebe beispielsweise
werden vor allem einschligige neue experimentelle Befunde an Trieb-
handlungen von Tieren referiert, ohne daB sie mit der psychoanalytischen
Trieblehre in Beziehung gebracht wiirden. Die letztere findet sich in einem
besonderen Teil des Buches — «Die Personlichkeit und ihre Konflikte» — ab-
gehandelt. Eine gegliickte Synthese der beiden Bereiche lieBe sich vermutlich
— wenn iiberhaupt — nur auf dem Boden einer umfassenden anthropologischen
Grundkonzeption erarbeiten. Aber das tangiert den Wert des Buches nicht,

298



das neben den fiir solche Einfithrungen iiblichen Themen (Emotionen,
Intelligenz, Lernen, Empfindungen, Gedachtnis usw.) auch ungewohntere
Stoffe: «,Natur® und ,Kultur® in der Persénlichkeitsentwicklung», soziale
Rollen u.a. korrekt, vorurteilslos und knapp darbietet. H. Kunz

Ernst Martin: Grundformen des Gegenstandsbezuges im Unterricht. Eine
philosophisch-padagogische Analyse. Francke-Verlag, Bern 1964.

Der Verfasser dieses schon ausgestatteten, stattlichen Werkes hatte sich die
Aufgabe gestellt, zu untersuchen, «ob die Mannigfaltigkeit der besonderen,
einzelnen Gegenstandsbeziige im Unterricht, wie sie uns in der padagogischen
Quellen-Literatur vor Augen tritt, irgendwie durchschaubar und gliederbar
sei» (37), ob ihr allgemeine Strukturen zu Grunde liegen. Unter Gegenstand
versteht er hiebei «zunichst ganz allgemein einen vom Erzieher zum Zwecke
der Bildung ausgewihlten Ausschnitt aus der Gesamtheit jener vom mensch-
lichen Geist geschaffenen Werke und Sinngefiige, die wir Kultur nennen
oder einen Ausschnitt aus der Fiille der (als Gegensatz zur Kultur verstan-
denen) Natur» (38). Nachdem Gliederungen nach voraus festgelegten
Denkkonstruktionen und allgemeinen Prinzipien aufgegeben werden muBten,
erschloB sich tieferer Besinnung das eigentliche Wesen des kindlichen Gegen-
standsbezuges als eine spezielle Ausformung des Erkenntnisvorgangs. Es lag
daher nahe, den Gegenstandsbezug zum Erkenntnisproblem in Beziehung
zu setzen und in der Tat erwies sich dieses, wie es in der Philosophiegeschichte
seine verschiedenen Darstellungen und Losungen gefunden hatte, als der
strukturierende Hauptfaktor des Gegenstandsbezuges im Unterricht. Es
wird damit nicht ein Vorrang der Philosophie vor der Piadagogik behauptet,
sondern beide sind Manifestationen hinsichtlich ihrer Struktur des jeweiligen
Zeitgeistes.

Das Hauptverdienst dieser Arbeit besteht darin, zum erstenmal in der
Geschichte systematisch umfassend die Korrelation von Gegenstandsbezug
im Unterricht und philosophischem Erkenntnisproblem erforscht und dar-
gestellt zu haben. Im groBen und ganzen folgt sie dabei der chronologischen
Ordnung der Geschichte, da es ihr aber nicht einfach um eine méglichst
vollstindige Darlegung der in den verschiedenen Bildungskonzeptionen
enthaltenen Gegenstandsbeziige geht, sondern um ein Herauskristallisieren
ihrer Grundformen und hier aber simtliche moglichen Varianten bieten
mochte, folgt sie den Kompositionsgesetzen eines musikalischen Kunst-
werkes und erhoht durch dieses originelle und reizvolle Darstellungsprinzip
Spannung und Abwechslung.

Einer Ouvertiire vergleichbar, exponiert die Einleitung den Stoff und
entfaltet das Programm zu dessen Gestaltung. Eine anthropologische Grund-
legung zeigt den Menschen als das Beziehungswesen «par excellence»,
erortert die Arten und die Dimensionen (Gott, Welt, Mensch) des méglichen
In-Beziehung-Treten-Konnens und -Seins und belegt sie mit gut ausgewzhlten
Beispielen aus der Geschichte. In der Erziehung entsprechen ihnen die drei

299



Dimensionen der Transzendenz, des Personhaften und des Sachlichen.
Letztere wird nun speziell ins Auge gefat. Die Methode erweist sich als der
Weg zur Synthese zwischen Schiiler und Gegenstand; und zwar ist sie in
ihrer jeweiligen Gestalt nicht blof3 das Produkt konkreter schul-praktischer
Bediirfnisse, sondern sie impliziert immer grundsitzliche Entscheidungen
philosophisch-anthropologischer Art, in denen soziale, ethische oder religiose
Motive mitspielen konnen (Heftigkeit der Auseinandersetzungen!). Jede
Zeit entwickelt daher ihre spezifische Methode.

Der wichtigste Teil der Arbeit entfaltet dann die beiden Grundformen des
Gegenstandbezuges im Unterricht, den heteronomen und den autonomen. Jene
entspricht der philosophischen Auffassung des Erkenntnisvorganges als
«Abbilden» des Gegenstandes im BewuBtsein, wie sie von Demokrit, Plato,
Empedokles, Aristoteles zu Augustin, Thomas von Aquin und bis noch zu
Comenius herrschend war. Sie bedeutet unter psychologischem Gesichts-
punkt eine hinnehmende, bewahrende Haltung des Schiilers gegeniiber dem
Wissensstoff, unter methodischem, daB3 Lernen vornehmlich als ein durch
intellektuelle Faktoren bestimmter Prozel3 anzusehen ist, und unter stoff-
lichem, ein Bestreben nach zusammenfassender Schau (Sentenzensammlungen,
Summen usw.). Auf die verschiedenen Varianten dieses heteronomen Gegen-
standsbezuges, wie sie uns entgegentreten als Ideen-Bezug bei Plato, als
Wort-Bezug in der griechischen Elementar- und Literarbildung und in
der Schulbildung des Mittelalters, im Lebensform-Bezug des Rittertums, als
Identitits-Bezug bei Leibniz und als enthebender Teilhabe-Bezug, namlich
als Einswerden von Schiiler und Gegenstand in der religiésen Ergriffenheit
des Pietismus, kann nicht ndher eingetreten werden, obwohl gerade hier
sehr reiches und gutes Anschauungsmaterial ausgebreitet wird.

Nach freilich unberiicksichtigt gebliebenen Ansitzen in der Antike, bahnte
sich dann in der Renaissance eine Wende zum Subjekt an, sie fand aber erst
in Kant ihre philosophisch klassische Formulierung in der Realitdtserfassung
als einer Synthese von Subjekt und Objekt. Die didaktisch-methodische Aus-
formung des autonomen Gegenstandsbezuges bedeutet in psychologischer
Hinsicht eine revolutionar anmutende Wendung zum Kinde als werdender,
sich in Entwicklung befindender Personlichkeit, in stofflicher eine Degradie-
rung des Bildungsgegenstandes zum bloBen Mittel der im Zogling zu er-
weckenden Tatigkeit des geistigen Sichbildens, und in didaktischer, ein
Betonen des aktiven, die Gegenstinde konstituierenden denkend-hervor-
bringenden Anteils des zu Bildenden. An zahlreichen konkreten Beispielen
werden nun die wichtigsten Ausformungen des heteronomen Gegenstands-
bezuges kritisch referiert. Hervorgehoben sei die konzise und plastische
Darstellung der Erkenntnisproblematik einzelner Systeme (etwa Kants und
Leibnizens), selbst dort, wo der Verfasser zugegebenermafBlen sekundire
Quellen verwendet; und wie bestimmt und wohlbegriindet seine Kritik
einzelner pidagogischer Systeme und Methoden ausfallt, unbesehen ihres
Rufes und Ansehens. Ganz verstindlich wird diese Kritik erst vom SchluB3-
kapitel her, in dem als einer Synthese zwischen heteronomem und autonomem
Gegenstandsbezug ausdriicklich eine Ehrenrettung der Padagogik Joh. Fr.
Herbarts versucht wird, deren Bedeutung und fruchtbaren Ansitze bis heute

300



nicht geniigend erkannt worden seien. Herbarts Auffassung des Gegenstands-
bezugs im Unterricht vermeidet jede einseitige Akzentuierung. Analog zu
seinem Erkenntnisbegriff, in welchem er sich stark an Kant anlehnt, bedeutet
fir ihn das geistige Leben, mithin auch das Geschehen im Unterricht, eine
Synthese von zwei Vorgiangen, die zueinander in spannungsvollem Wechsel
stehen, von Vertiefung und Besinnung, vertiefendem Eindringen in den
Gegenstand und dessen Zuriicknehmen in die Einheit des Charakters zur
Synthese mit dem Vorstellungskreis des Individuums. Nach Herbart zeigt
der Gegenstandsbezug im Unterricht zunichst keine duflere, den Gegenstand
ergreifende Aktivitit, sondern ist charakterisiert durch ein empfangendes
Sichvertiefen, was dann das Interesse erweckt und den Willen zum Handeln
anregt. Herbart setzt Reaktivitit und schopferische Aktivitit ins richtige
Verhiltnis zueinander. Nach Martin hat in der Gegenwart Hermann Nohl
auf die fruchtbare Synthese in Herbarts Padagogik hingewiesen. Unter den
Psychologen hat vor allem Hans Kunz (Uber den Sinn und die Grenzen
des psychologischen Erkennens) gezeigt, welche umwilzenden Folgen ent-
stehen je nach der Beantwortung der Frage, worin und worauf die Beziehung
der Erkenntnis auf den von ihr zu erkennenden Gegenstand beruhe. Philipp
Lersch findet in seiner Hypothese der Urphantasie jenes von Herbart ge-
suchte und geforderte Zusammenwirken von Empfangen und Hervorbringen.

Allenthalben spiirt man in diesem Werke, dessen bloBes Geriist hier ver-
mittelt werden konnte, eine jahrzehntelange intensive theoretische und
praktische Beschiftigung mit dem Phinomen der Erziehung und des Unter-
richts, die durch die Philosophie Orientierung und Vertiefung erfahren
durfte. Es trigt alle Voraussetzungen, beim Leser ein Gleiches zu bewirken.

Moritz Hagmann

Tiydschrift voor Filosofie. 25° année (1963). 4 numéros avec 645 pages
de texte, 382 pages de répertoire bibliographique et 289 pages
de registres (présentant un inventaire complet de tout ce qui a
paru dans la revue pendant les 25 ans de son existence). Rédaction:
Louvain.

Déja ces quelques indications, toutes générales, donnent une idée de
I'importance de cette revue jubilaire. En effet, fondée en 1939, juste avant
la derniére guerre mondiale, elle a achevé en 1963 sa vingt-cinquiéme année
d’existence. Un simple coup d’ceil sur les registres permet de se faire une
idée du travail gigantesque accompli par la revue dans ce quart de siécle.
Parmi les auteurs qui ont contribué par des articles originaux a la revue, on
trouve pratiquement tous les noms importants de la philosophie d’expression
néerlandaise, ainsi qu’un nombre important des noms les plus prestigieux de
la philosophie tout court. Pour ne citer que quelques exemples: E. Gilson,
L. Lavelle, R. Le Senne, E. Levinas, G. Marcel, E. Minkowski, Max Miiller,
J. Pieper, H. Plessner, R. Ruyer, M. F. Sciacca, E. Stein, P. Thévenaz,
J. Wahl ont publié un ou plusieurs articles dans le Tijdschrift. C’est dire
en méme temps et le niveau philosophique élevé de cette publication qui

301



peut supporter la comparaison avec les grandes revues philosophiques
actuellement existantes, et son ouverture aux différents horizons culturels et
philosophiques.

Fondée pour étre I’expression en méme temps que le stimulant de la vie
philosophique en territoire de langue néerlandaise, la revue s’est bien gardé
de verser dans un régionalisme étroit ou dans un particularisme fermé, qui
n’aurait pu que nuire a sa qualité philosophique. La présence dans
presque chaque numéro d’un article écrit dans une des grandes langues
européennes (allemand, anglais, frangais, espagnol, italien) assure aux
lecteurs de la revue le contact avec la pensée philosophique internationale,
tandis que des résumés dans une de ces langues rendent lessentiel des
articles publiés en néerlandais accessible au public philosophique d’autres
cultures. Ajoutons a cela qu’une chronique de la vie philosophique ren-
seigne le lecteur sur les événements philosophiques dans les différents pays,
tandis que des études critiques et des comptes rendus, ainsi qu’une biblio-
graphie extrémement riche et soignée, le tiennent au courant des publications
dans les différents secteurs de la recherche philosophique.

Pour donner une idée plus concréte de la richesse et du sérieux des con-
tributions offertes par la revue, jetons un rapide coup d’ceil sur les sujets
traités au courant de I’année 1963. Deux articles sont consacrés aux deux
grands penseurs de l'antiquité grecque: G. Verbeke examine le sens du
dialogue philosophique chez Platon, tandis que H. Berger consacre une
étude extrémement fouillée aux notions d’abstraction et de séparation dans
la division des sciences selon Aristote. A. Scheltens étudie de plus prés la
secunda via de S. Thomas, tandis que C. Verhaak s’interroge sur: Le sens
des études de philosophie médiévale. J. van Bragt s’attache a 1’étude d’un
théme central de la «Phianomenologie des Geistes» de Hegel. «L’origine et
le statut de la conscience dans les premiers écrits de Freud» font 'objet d’un
article de W. Claeys. «L’entreprise philosophique de P. Ricceur» est étudiée
et évaluée par D. Vansina; K. Mayr analyse les idées du philosophe marxiste
Ernst Bloch; B. De Clercq soumet 'ontologie du travail de Jules Vuillemin
a une analyse critique serrée. J. Hollak montre que la cybernétique, en tant
que réalisation des prophéties de Hegel et de Marx, met en lumiére I’erreur
de ces deux auteurs. N. Luyten étudie le probléme de la corporéité de
I’homme dans une anthropologie spiritualiste, telle qu’elle est présentée
par le Thomisme. Enfin, trois articles sont consacrés a la philosophie de
Levinas. A. Dondeyne présente une introduction a la pensée de cet auteur;
R. Boehm examine la critique que Levinas fait de Heidegger, tandis que
Levinas lui-méme développe ses idées sur «La trace de I’Autre». Ajoutons
une étude consacrée a un précurseur néerlandais de I’évolutionnisme philo-
sophique, un certain J. E. Doornik (1777-1837) et nous avons la liste com-
plete des articles parus dans ce volume 63.

Il me semble que tout commentaire ultérieur est ici superflu. Nous ne
pouvons mieux clore ce compte rendu qu’en présentant a la revue jubilaire
nos félicitations les plus chaleureuses pour le travail accompli, ainsi que nos
veeux les plus fervents pour un avenir fécond et durable.

N. Luylen

302



Bijdragen. Tijdschrift voor Filosofie en Theologie. Vol. 24, 1963. 4 fasci-
cules, 464 pages. Rédaction: pour la Hollande, Maastricht; pour
la Belgique: Louvain. Editeurs: Centrale Drukkerij N. V. Nijme-
gen. — Desclée de Brouwer, Brugge.

Cette revue, fondée une année apreés le «Tijdschrift voor Filosofiey, est
Porgane des Facultés philosophiques et théologiques des Peéres Jésuites
hollandais et flamands. Elle se meut sur le double terrain de la philosophie
et de la théologie. En régle générale, les articles sont publiés en néerlandais,
sans exclure toutefois des contributions en d’autres langues.

Ainsi dans le vol. 24 (1963) que nous avons sous les yeux, nous trouvons
un article en anglais: Body, Soul and Sacrament, par G. Hibbert, O.P.,
et un autre en francais du P. Leys, S.J.: Teilhard dangereux? Ces deux
articles, tout en traitant des sujets essentiellement théologiques, contiennent
des aspects d’un intérét philosophique incontestable. Un article en allemand
de L. Van Bladel traite de la signification de la Abfallslehre dans la philo-
sophie de Schelling sous le titre: « Transzendenz oder Transzendentalitat?».

Laissant de coté les articles proprement et exclusivement théologiques,
jetons un rapide coup d’ceil sur les contributions philosophiques en néer-
landais (suivies en général d’un résumé dans une des grandes langues
européennes). K. Boey présente des réflexions sur «La double originalité de
M. Blondel». H. Jans étudie le probléme de «La causalité en mécanique
quantique», tandis que M. Jeuken consacre un article trés intéressant aux
«Perspectives métaphysiques de I’évolution biologique». L. Van Bladel,
Pauteur de P’article allemand cité plus haut, présente une contribution en
néerlandais sur le théme «Marxisme et Athéisme». Signalons encore une
étude critique de H. Geurtsen, qui sous le titre: «Phénoménologie et
athéisme» tiche de faire le point sur une discussion entre W. Luypen et
D. De Petter. Outre ces articles a théme nettement philosophique, relevons-
en deux autres qui sont 4 cheval sur la philosophie et la théologie: une étude
de F. Dingjan sur: «Le caractére existentiel de la prudence chez S. Thomasy,
et une contribution, signée P. den Ottolander, examinant I’anthropo-
morphisme comme probléme-limite de la philosophie et de la théologie.

Des comptes rendus nombreux orientent le lecteur sur le contenu et la
valeur des nouvelles publications en philosophie et en théologie.

Que cette revue, d’'une formule différente, puisse exister a c6té du «Tijd-
schrift voor Filosofiey», et offrir des contributions d’un niveau remarquable,
témoigne de la vitalité et de la qualité de la culture philosophique dans les
pays de langue néerlandaise.

N. Luyten

303



XIII® congres des sociétés de philosophie de langue frangaise
(Bruxelles-Louvain, 22-25 aott 1964)

Ce congrés, organisé principalement par Mgr Louis de Raeymaeker,
président de PInstitut supérieur de philosophie de I'Université de Louvain,
et par M. Jean Lameere, professeur a 1’Université de Bruxelles, qui, hélas!
vient de mourir, a réuni plusieurs centaines de participants et fut une pleine
réussite. Les séances de section étaient successives et les organisateurs avaient
adopté la formule des tables rondes, une personnalité étant chargée du rapport
de synthese qui précédait la discussion générale. Cette maniére de faire a un
grand avantage: le congres a plus d’unité, puisque les séances de section sont
toutes des séances générales. Mais elle a aussi un inconvénient: la communi-
cation de chacun est présentée sous forme de résumé et par un autre. Existe-t-il
une formule idéale? On peut se le demander. Outre les six séances de section —
1. vérité, logique et science (rapporteur: A. Mercier), 2. vérité, symbole et art
(M. Dufrenne), 3. vérité et ontologie (St. Breton), 4. vérité et praxis (L. Gold-
mann), 5. vérité et histoire (H. Arvon), 6. la notion de vérité dans I’histoire
de la philosophie (G. Dreyfus) — on entendit six communications, confiées a
MM. Etienne Souriau, Martial Gueroult, Maurice Nédoncelle, J. M. Bo-
chensky, René Schaerer et Pierre Mesnard. Des réceptions a4 I’Hétel de Ville
de Bruxelles, a I'Université de Louvain et au Chiateau de Lembecq agrémen-
térent ces journées austéres. De la multiplicité des rapports et des communi-
cations entendus, émergent pour chacun des flots particuliers de souvenirs.
Pour nous, nous retenons particulierement les mises au point historiques
parfaites de M. Gueroult sur Descartes et Spinoza, le rapport lucide de
G. Dreyfus, I’étonnant tableau des recherches logiques contemporaines
brossé par le P. Bochensky, la conférence suggestive de R. Schaerer: héritage
antique et vérité d’aujourd’hui, et les communications d’E. Souriau et de
M. Dufrenne qui nous faisaient apercevoir une fois de plus la place qu’occupe
de nos jours dans beaucoup d’esprits la conception de la vérité inspirée de
I’art. La vérité n’est pas la conformité a autre chose; I’art ne prononce pas un
discours sur quelque chose, mais produit une réalité. Pour E. Souriau, la
philosophie, comme I’art, est un faire, une promotion d’existence. On observe
ainsi d’une part le foisonnement du calcul logique et de 'autre I’exaltation
de la création artistique. Y a-t-il 1a complémentarité ou opposition ou encore
division d’une unité perdue? Fernand Brunner

304



	Besprechungen = Comptes-rendus

