Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Die Sprache der Zerrissenheit als Dasein des sich entfremdeten
Geistes bei Hegel

Autor: Lauener, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Sprache der Zerrissenheit
als Dasein des sich entfremdeten Geistes bei Hegel

von Henri Lauener

Das zu behandelnde Thema verweist auf das Kapitel der « Phano-
menologie des Geistes», in dem innerhalb der Entwicklung des
Wissens die Stufe der Bildung erreicht wird. In der Phinomenologie,
seinem ersten gewichtigen Werk, das er urspriinglich als Einleitung
in das System entworfen hatte, und das wihrend des Ausarbeitens
zu einem selbstindigen Teil seiner Philosophie angewachsen ist,
betrachtet Hegel — anders als in der Logik oder Enzyklopadie — das
Wissen vom Standpunkt aus, wie es sich fiir das Bewuftsein darstellt.
Er zeigt mit andern Worten, wie das Wissen phidnomenal, d.h.
erscheinend sich beim Durchlaufen seines dialektischen Werdegangs
Schritt fiir Schritt zum Absoluten erhebt, und definiert entsprechend
die Phinomenologie als die notwendige Selbstentwicklung des
natiirlichen BewuBtseins, das, indem es die Erfahrung in den Prozel3
einbezieht, sich nach und nach zur Wissenschaft oder zum philoso-
phischen Wissen emporringt. Es ging Hegel vor allem darum, den
kritischen Standpunkt Kants zu iiberwinden, um die absolute
Identitit von Subjekt und Objekt im Wissen aufzudecken und damit
das begonnene Unternehmen des deutschen Idealismus zu vollenden.
Denn nach ihm kann sich Philosophie nicht auf Erkenntnistheorie
beschrinken, weil das Absolute nicht nur Substanz, sondern immer
auch Subjekt sein muB.

DaB die Phianomenologie durchaus im strengen Sinne wissen-
schaftlichen Wert hat, ergibt sich aus der Darstellung, die nicht
bloBe Beschreibung des BewuBtseins und seiner Entwicklung bleibt,
sondern von einer inneren Notwendigkeit gelenkt wird, die auf der —
jedem Inhalt immanenten (nicht kontradiktorischen) — Negativitit
beruht, was die dialektische Bewegung des Ganzen ausmacht. Das
BewuBtsein darf nidmlich nicht als determiniertes Dasein aufgefaBt
werden; es weist immer iiber sich selbst hinaus und richtet sich von
Anfang an nach seinem Ziel aus, das erst in der Philosophie ver-

162



wirklicht wird. Was uns also Hegel mit seiner Phinomenologie
geben wollte, ist eine Art Reisefithrer, welcher im Werdegang des
Geistes die Etappen der schrittweisen Aufhebung aller unvoll-
kommenen Momente bis zur héchsten Ausséhnung festhilt. Das
Wort « Aufheben» nimmt allerdings im hegelschen Sprachgebrauch,
wie man weill, die Doppelbedeutung von iiberwinden und auf-
bewahren an. Wir sehen des weitern, daB3 bei diesem Vorgehen die
Dialektik als die Erfahrung selbst des BewuBtseins hervortritt. Es ist
demnach klar, daB3 es sich fiir den Verfasser nicht um ein Zuriick-
fithren der Erfahrung auf abstrakte logische Begriffe handeln konnte —
vielmehr aber um das Aufzeigen der dialektischen GesetzméiBigkeit,
die in ihr waltet. Die Welt ist — so sagt Hegel — der Spiegel, in dem
wir uns wiedererkennen.

Die «Phianomenologie des Geistes» stellt sich also zugleich als
Erkenntnistheorie und als spekulative Philosophie heraus, denn sie ist
sowohl Beschreibung wie auch Verstehen des BewuBtseins und seiner
Erfahrung. Hegel erkliart selbst sein Anliegen in der Einleitung so
deutlich, dal wir auf das Zitat nicht verzichten wollen, obgleich es
bekannt ist: « Weil nun die Darstellung nur das erscheinende Wesen
zum Gegenstande hat, so scheint sie selbst nicht die freie, in ihrer
eigentiimlichen Gestalt sich bewegende Wissenschaft zu sein [wie es
spater das System werden soll], sondern sie kann von diesem Stand-
punkte aus als der Weg des natiirlichen BewuBtseins, das zum
wahren Wissen dringt, genommen werden, oder als der Weg der
Seele, welche die Reihe ihrer Gestaltungen, als durch ihre Natur
ihr vorgesteckter Stationen, durchwandert, daf3 sie sich zum Geiste
lautert, indem sie durch die vollstindige Erfahrung ihrer selbst zur
Kenntnis desjenigen gelangt, was sie an sich selbst ist1.»

* ok ok

Die Welt der Bildung, auf die wir ndher einzutreten haben, enthilt
etliche unmiBverstindliche historische Anspielungen. Es scheint uns
deshalb angebracht, einige allgemeine Bemerkungen iiber die
«Geschichtlichkeit» der Phidnomenologie vorwegzunehmen. Was
Hegel hauptsichlich von seinen Vorgingern unterscheidet, finden

1 Phinomenologie des Geistes, Ausg. v. J. Hoffmeister, Verlag Meiner,
Leipzig; S. 66/67.

163



wir darin, daB seine Philosophie im wesentlichen die Geschichte der
Menschheit denkt. Selbst Schelling war es vorwiegend noch um die
Natur oder genauer um das Leben im allgemeinen zu tun, weil es
ihm nicht gelang, den Geist als Entwicklung des Absoluten, das
auch Subjekt ist, zu erfassen. Es ist unzweifelhaft Hegels Verdienst,
erkannt zu haben, daB allein der Geist eine Geschichte hat, die er
selbst vollzieht. Denn er allein verfiigt iiber eine Vergangenheit, die
er in der Erinnerung aufhebt, um seine besonderen Erscheinungs-
weisen durch die wiederholte Negation seiner selbst in einem stin-
digen Fortgang zu iiberholen, bis er seine hochste Stufe erlangt. Wir
diirfen aber nicht etwa daraus folgern, die Phinomenologie stelle
eine Art systematisierte, an Tatsachen gebundene Weltgeschichte
dar. Die historischen Andeutungen dienen bloB der Veranschau-
lichung der jeweils erreichten Momente. In dem Teil der Phi-
nomenologie, wo sich das BewuBtsein noch nicht zum Geist erhoben
hat, wire ja eine Ubereinstimmung mit geschichtlichen Ereignissen
ohnehin unméglich. Im sogenannten zweiten Teil aber, in der
Sphire des Geistes, fillt die Parallelitit der Entwicklung von Pha-
nomenologie und Weltgeschichte auf. Die Ubereinstimmungen sind
eben dadurch bedingt, daB nur der Geist wirkliches Dasein und
somit Geschichte hat, weil er die zur lebendigen Welt gewordene
Vernunft ist. Denn auf dieser Stufe haben wir es nicht mehr mit der
Entwicklung eines individuellen BewuBtseins zu tun, sondern mit
derjenigen konkreter Ganzheiten oder besonderer Formen des
Geistes, wie es z.B. der griechische Staat, das romische Reich, die
westliche Kultur, die franzdésische Revolution u.a.m. sind. Dadurch
erst werden die historischen Beziige gegeben. Die Geschichte wird
jedoch keineswegs vollstandig und streng zeitlich beriicksichtigt, weil
die Phinomenologie, wie wir erwihnt haben, keinen andern Zweck
verfolgt, als den dialektisch gesetzmiBigen Weg zu schildern, den das
empirische BewuBtsein wihrend seiner Erhebung zum absoluten
Wissen durchliduft. Jean Hyppolite erklirt in seiner scharfsinnigen
Exegese der «Phinomenologie des Geistes» diese Zusammenhinge
mit folgenden Worten: «Il y a donc une certaine relation entre la
philosophie de I’histoire et la phénoménologie. La phénoménologie
est le développement concret et explicite de la culture de I'individu,
I’élévation de son moi fini au moi absolu, mais cette élévation n’est
possible qu’en utilisant les moments de I’histoire du monde qui sont
immanents a cette conscience individuelle.» «L’histoire du monde

164



immanente a I’individu, mais dont il n’a pas pris conscience, devient
alors I’histoire congue et intériorisée dont il est 2 méme de dégager
progressivement le sens2.»

Bevor wir uns der Welt der Bildung oder des sich entfremdeten
Geistes, die wir hier niher zu erliautern haben, zuwenden, wollen
wir noch kurz Stellung und Bedeutung der Sprache innerhalb des
Gesamtsystems darlegen. In Hegels Philosophie fehlt bekanntlich
eine zusammenhingende, selbstindige Behandlung der Sprache, was
keineswegs von einer Nachlassigkeit herriihrt, sondern durch die
Sache selbst bedingt ist. Die Sprache bleibt ihrem Wesen nach mit
der Dialektik, die ihr immantes Leben bedeutet, und in der sie ihr
Element findet, eng verbunden. Es kann demnach in der spekulativen
Philosophie von vorneherein keinen besonderen Teil geben, der
getrennt die Fragen der Sprache oder der Dialektik behandeln
wiirde. Denn die Darstellung des Systems lauft letztlich auf die
Darstellung und Beschreibung des Wesens der Sprache selbst hinaus,
weil sie Hegel gemiB das einzige erfahrbare Dasein des Geistes ist.
Das Denken hat in ihr allein seine Anschauung.

Auf die Phinomenologie bezogen wird die Sprache zum Priifstein
des BewuBtseins, dem sie nicht von auBen her auferlegt, sondern aus
innerer Notwendigkeit zugehort, weil das BewuBtsein nur vermittelst
der Sprache, in der es sich entfaltet, iiberhaupt Gegenstand der
Philosophie werden kann. Naher betrachtet erkennen wir in ihr die
Struktur des BewuBtseins oder mit hegelschen Worten dessen be-
griffene Endlichkeit. Gleich wie der Leib das Dasein des individuellen
Selbsts ausmacht, so ist die «Kraft des Sprechens» das «Dasein des
reinen Selbsts, als Selbsts»3.

In der Phinomenologie haben wir das SelbstbewuBtsein nicht
etwa — wie bei Descartes — im Sinne einer Versicherung der Welt in
einem Subjekt zu verstehen; es entwickelt sich vielmehr in einer
Philosophie der Sprache, die den Gang der wirklichen Dinge dar-
stellt. Denn die Vereinigung von Subjektivitit und Objektivitit ver-
mag nur durch die Vermittlung der Sprache hergestellt zu werden,
die als Bedingung tiberhaupt des SelbstbewuBtseins hervortritt, weil

? Jean Hyppolite, Genése et Structure de la Phénoménologie de I’Esprit,
Paris 1946, t. 1., p. 44.

3 Phan., S. 362.

165



das Wissen von sich selbst weder auf unmittelbarer GewiBBheit noch
auf tatsichlicher Erkenntnis beruht, sondern der beim Sprechen
gemachten Erfahrung entspringt. Erkenntnis bedeutet ja bei Hegel
nicht eine Beziehung zwischen zwei sich Gegeniiberstehenden; sie
ist stets « Sein beim Gegenstand », d.h. BewuBtsein, weil Subjektivitit
und Objektivitit immer das gemeinsam haben, daB sie die beiden
Weisen der Existenz des Menschen sind, die in der Sprache ver-
wirklicht und vereinigt werden.

Wir verfiigen iiber zu wenig Raum, um aufzuzeigen, wie Hegel im
systematischen Zusammenhang der Enzyklopidie die Sprache in
die Entwicklung der Intelligenz zum Erkennen einbezieht, indem
er auseinanderlegt, wie die zeichenmachende Phantasie sie auf der
Stufe der Vorstellung beim Ubergang zum Gedéchtnis hervorbringt.
Fiir unsere Zwecke geniigt es, zusammenfassend daran zu erinnern,
daB die Sprache als Voraussetzung unmittelbarer Gegebenheit und
unmittelbaren Verstehens zur Voraussetzung des Systems selbst
wird. Thre grundlegende Bedeutung und Funktion in der hegelschen
Philosophie tritt klar zu Tage, wenn man eingesehen hat, daB das
Denken seinem Sein nach nichts anderes als das Wesen der Sprache
ist. Es findet seinen notwendigen Ausdruck allein in ihr, die einem
jeglichen Vermittelten, Wirklichen also Verniinftigen Dasein verleiht,
indem sie das Allgemeine bezeichnet und ihm objektive Existenz
verschafft. Der Fortschritt des Denkens verlduft immer parallel zu
demjenigen seines Ausdrucks, weil das Wort, das allgemein Konkrete
oder der Begriff, der Totalitét ist, stindig als versthnende Mitte im
dialektischen Werdegang wirkt. Sprache ist mit Hegels Formel definiert
Dasein des Geistes, so daB3 das Absolute als Logos nur in ihr existieren
kann, weil die Intelligenz in ihr lebt und sich objektiv macht.

Wir wollen nach diesen vorbereitenden Bemerkungen zu den
eigentlichen Fragen unseres Themas iibergehen. Vorerst soll nun die
Stellung des sich entfremdeten Geistes innerhalb der « Phanomenolo-
gie des Geistes» bestimmt werden. Die Kapiteleinteilung des Werkes
scheint etwa in der Hélfte einen Bruch erlitten zu haben: den ersten
Teil, der in gekiirzter Fassung in die Enzyklopidie aufgenommen
wurde, gliedert der Verfasser in (A.) BewuBtsein, (B.) SelbstbewuBt-

166



sein und (C.) Vernunft, wonach die Kapitelbezeichnung mit groen
Buchstaben ein Ende nimmt, so daB man eigentlich annehmen
miilte, die gesamte Sphire des Geistes figuriere unter dem Titel
Vernunft, was jedoch nicht zutrifft. Unabhingig davon erstreckt
sich tiber das ganze Werk eine mit rémischen Ziffern kenntlich
gemachte Aufteilung, deren drei erste Kapitel, namlich I. Die sinn-
liche GewiBheit, I1. Die Wahrnehmung und III. Kraft und Verstand,
das BewuBtsein ausmachen. Das mit I'V. bezeichnete Kapitel, «Die
Wahrheit der GewiBheit seiner selbst» deckt sich mit (B.) dem
SelbstbewuBtsein und mag als dessen Untertitel gelten. Ebenso
verhilt es sich mit V. der «GewiBheit und Wahrheit der Vernunft»
und (C.) der Vernunft. Wihrenddem nun die Bezeichnung mit
Majuskeln aufhort, wird diejenige mit rémischen Ziffern fortgesetzt,
indem noch die Kapitel VI. Der Geist, VII. Die Religion und
VIII. Das absolute Wissen folgen. Da wir bisher fiir diese befrem-
dende Einteilungsweise keine glaubwiirdige Erklirung gefunden
haben, neigen wir dazu, sie auf das iberstiirzte Entstehen der
Phinomenologie zuriickzufithren. Hegel beklagt sich selbst in einem
Brief tiber die verschiedener Umstinde wegen entstandene Ver-
wirrung, welche die Fertigstellung des Werkes erschwert hat.

«Der sich entfremdete Geist» oder «Die Bildung», die zweite
Stufe in der Sphare des Geistes erscheint nun als Negation des ersten
Momentes, des wahren Geistes oder der Sittlichkeit, und lenkt in
die dialektische Synthese des sich selbst gewissen Geistes oder der
Moralitiat ein. Der vorher durchlaufene Weg hatte gezeigt, wie der
natiirliche oder objektive Geist des sozialen Zusammenseins durch
das «leere Eins» der einzelnen Person, dessen «Realitit ein zufilliges
Dasein war», aufgelost wurde. Die dialektische Bewegung dringt
nach dieser Aufhebung in umgekehrter Richtung zu einer nichsten
Art Selbst voran, dessen Willen wahrhaft allgemein ist, weil es einen
wirklichen Inhalt hat. Hegel beschreibt diesen Ubergang mit folgen-
dem Wortlaut: «Wie nun die sittliche Welt aus der Trennung des
gottlichen und menschlichen Gesetzes und ihrer Gestalten, und ihr
BewuBtsein aus der Trennung in das Wissen und in die BewuBtlosig-
keit zuriick in sein Schicksal, in das Selbst als die negative Macht
dieses Gegensatzes geht, so werden auch diese beiden Reiche des
sich entfremdeten Geistes in das Selbst zuriickkehren; aber wenn
jenes das erste unmittelbar geltende Selbst, die einzelne Person, war,
wo wird dies zweite, das aus seiner EntduBerung in sich zuriick-

167



gekehrt, das allgemeine Selbst, das den Begriff erfassende BewuBtsein
sein, . . .A»

Damit wire in groBen Ziigen angedeutet, wie sich die Welt der
Bildung als Ganzes entwickeln soll. Zunéchst wollen wir noch klar-
legen, was wir unter dem Begriff Bildung zu verstehen haben. Das
Wort nimmt bei Hegel eine weitliufige Bedeutung an, indem es
geistige, politische und wirtschaftliche Inhalte umfaBt, die zeitlich
vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert reichen. Systematisch ver-
standen, im Werdegang der Phinomenologie erscheint sie als die
Entfremdung des unmittelbaren Selbsts, das aus der Sittlichkeit
hervorging, und ihre Welt ist — im Gegensatz zur sittlichen Harmonie
— durch die Selbstentfremdung des Geistes zerrissen. Auf dieser Stufe
schildert Hegel den auf der vorhergehenden noch nicht vorhandenen
Gegensatz zwischen dem Selbst und der Substanz, welcher spiter
durch die diesem Moment eigentiimliche Doppelbewegung des sein
natiirliches Sein sich entfremdenden Selbsts, das sich dadurch wieder
allgemein macht oder zur Substanz erhebt, iberwunden werden soll.
Die Substanz erweist sich in diesem Zusammenhang als der Inhalt
des sittlichen Lebens, der dem Selbst allmihlich entschwindet, um
sich in eine diesem entfremdete Wirklichkeit zu verkehren, in der es
sich nicht mehr erkennt.

Die Welt des sich entfremdeten Geistes zerfillt nun niher be-
trachtet in die Bildung und ihr Reich der Wirklichkeit einerseits und
anderseits in den Glauben und die reine Einsicht, wobei der Glaube
ebenso sehr eine Entfremdung bleibt, weil er als Flucht aus der
wirklichen Welt sich nicht zum Standpunkt der Religion empor-
zuringen vermag, auf dem erst das SelbstbewuBtsein des absoluten
Wesens, wie es an und fiir sich ist, erreicht wird.

Der Geist der Bildung und ihres Reiches der Wirklichkeit ist
demnach «das von einem SelbstbewuBtsein durchdrungene geistige
Wesen, das sich als dieses fur sich seiende unmittelbar gegenwartig,
und das Wesen als eine Wirklichkeit sich gegeniiber weiB. Aber das
Dasein dieser Welt sowie die Wirklichkeit des SelbstbewuBtseins
beruht auf der Bewegung, daB dieses seiner Personlichkeit sich
entduBert, hierdurch seine Welt hervorbringt und sich gegen sie als
eine fremde so verhilt, daB es sich ihrer nunmehr zu bemichtigen

¢ Phan., S. 349.

168



hat. Aber die Entsagung seines Fiirsichseins ist selbst die Erzeugung
der Wirklichkeit, und durch sie beméichtigt es sich also unmittelbar
derselben»5. Es handelt sich, wie der zitierte Abschnitt zeigt, um die
Macht, die das Individuum iiber die soziale Substanz gewinnt,
indem es sich entfremdet, um sich eben dadurch zu verwirklichen.
Das Selbst ist hier also nur als aufgehobenes wirklich, weil der
Einzelne sich nur unter der Bedingung, da8 er auf sein natiirliches
Sein verzichtet, zu seiner Wesenheit auszubilden vermag. Hegel sah
in der Bildung nicht eine ausgeglichene Entwicklung; sie wird viel-
mehr erst um den teuren Preis des sich selbst Entgegensetzens erlangt
und wirft das Individuum in die Zerrissenheit, deren letztliche
Uberwindung das charakteristische Ergebnis dieser Welt abgibt, in
der sich der Geist selbst negiert, um seine Allgemeinheit zu finden.

Wir wollen im weitern nun den dialektischen Gang der Ent-
wicklung genauer verfolgen. Die Ausgangssituation bietet sich
folgendermaBen dar: der allgemeine Wille erscheint als das Ansich
der einzelnen Individuen, ist also ihre Substanz, die ihnen aber noch
als ein Fremdes entgegentritt, das sie durch die Bildung erst werden
miissen. Es ist die erwdhnte charakteristische Trennung zwischen
dem Allgemeinen und dem Selbst, die darauf beruht, daB sichdie
Staatsmacht allein in der EntduBerung des natiirlichen Selbsts ver-
wirklicht, wihrenddem dieses umgekehrt im gleichen Vorgang seine
Wesenheit erlangt.

Hegel stellt nun in der Phanomenologie die Momente der Substanz
dar, wie sie 1. im Begriff oder unmittelbar an sich, 2. im Urteil fiir das
SelbstbewuBtsein und 3. im SchluB3 durch die Vermittlung der Ent-
fremdung des Selbsts in Erscheinung treten.

1. Fir das reine Bewul3tsein haben wir als objektive Wesenheiten
zu unterscheiden das Gute und das Schlechte, die als einfache Ge-
danken sich unmittelbar selbst entfremden und dadurch fir das
wirkliche BewuBtsein gegenstdndliche Momente, nédmlich Staats-
macht und Reichtum werden. Die Trennung zwischen reinem und
wirklichem BewuBtsein, die hier stattfindet, macht das Eigentiimliche
dieser Welt der Entfremdung aus, deren objektive Wesenheiten wir
in der Staatsmacht und im Reichtum entdeckt haben.

2. Das Urteil als nichstes driickt aus, wie sich das SelbstbewuBtsein

s Phin., S. 350/51.

12 Studia Philosophica XXIV 169



diesen objektiven Wesenheiten gegeniiber verhilt, mit denen es als
reines BewuBtsein nicht iibereinstimmt. Oder mit Hegel formuliert:
«Das SelbstbewuBtsein ist aber ferner die Beziehung seines reinen
BewuBtseins auf sein wirkliches, des Gedachten auf das gegen-
stindliche Wesen, es ist wesentlich das Urteil%.» Der Situation
entsprechend ergeben sich nun zwei Arten von Urteilen, dasjenige
einerseits, das die Staatsmacht fiir das Gute erklirt, weil sie das
Ansich der Individuen bedeutet, und anderseits dasjenige, das den
Reichtum dafiir ausgibt, weil er das SelbstbewuBtsein in seinem
Fiirsichsein ausdriickt. Da aber das SelbstbewuBtsein beide Momente,
das Ansichsein und das Fiirsichsein, besitzt, bezieht es sich auf zwei
gegensitzliche Weisen auf die realen Wesenheiten, namlich:

a. als edelmiitiges BewuBtsein betrachtet es die 6ffentliche Macht
als das ihm Gleiche, in dem es sein «einfaches Wesen» hat, und fir
das es Achtung empfindet, was es durch den Gehorsam beweist.
Ahnlich verhalt es sich dem Reichtum gegeniiber, der ihm das
BewuBtsein seiner andern wesentlichen Seite (des Fiirsichseins also)
liefert. Man erkennt an dieser Haltung den konservativen Adeligen, der
sich dadurch auszeichnet, daB er sich dem Wohltiter dankbar erweist.

b. Als niedertrichtiges BewuBtsein steht es in einem ungleichen
Verhiltnis zu den objektiven Wesenheiten, indem es in der Gewalt
die Unterdriickung des Fiirsichseins und im Reichtum nur die Ver-
ganglichkeit des Genusses sieht, so daf3 es sich stindig auf dem Sprung
zur Empo6rung befindet.

Diese zweifachen Beziehungen erst driicken nun das Urteil aus,
indem sie aufzeigen, was die beiden Wesenheiten als Gegenstinde fiir
das BewuBtsein bedeuten.

3. Nachdem man die Momente der Substanz als Urteilspradikate
des SelbstbewuBtseins betrachtet hat, muBl noch erliutert werden,
wie sich diese Pridikate durch die Entfremdung des Selbstbewuf3t-
seins zu geistigem Sein emporheben, was durch die vermittelnde
Bewegung des Schlusses geschieht. Dieser ProzeB wird vollzogen,
indem das edle BewuBtsein sich selbst entfremdet und somit die
Staatsmacht verwirklicht, dadurch zugleich aber auch seine Wesen-
heit erlangt. Dabei bleiben Staatsmacht und Reichtum nicht linger
leblose Préidikate; sie werden zu Subjekten, wihrenddem das Selbst
im gleichen Vorgang seine Allgemeinheit gewinnt.

¢ Phién., S. 356.

170



Im einzelnen untersucht, stellt sich die dialektische Entwicklung
wie folgt dar: Das edle BewuBtsein anerkennt vorerst die Staats-
macht als Ziel und absoluten Inhalt; sie ist fiir es substantielle
Wesenheit, der es sich opfert, indem es seine natiirliche Existenz
negiert. «Es ist der Heroismus des Dienstes, — die Tugend, welche
das einzelne Sein dem Allgemeinen opfert, und dies dadurch ins
Dasein bringt, — die Person, welche dem Besitze und Genusse von
selbst entsagt und fiir die vorhandene Macht handelt und wirklich
ist7.» Auf dieser Stufe fallt also das Wesen mit dem Selbst zusammen,
wodurch die doppelte Wirklichkeit erzeugt wird, daB das Handeln
wahre Wirklichkeit und die Staatsmacht, als das Wahre, Geltung hat.

In dieser Entfremdung erhebt sich jedoch die Staatsmacht noch
nicht zum wissenden SelbstbewuBtsein; sie bleibt das Ansich oder
das Gesetz, weil das Selbst erst sein Dasein, nicht aber sein Ansichsein
entduBert hat, wie man tibrigens aus dem historischen Bezug auf den
stolzen Vasallen und die Aristokratie, die in ihrem Verzicht das
Gefiihl von eigenem Wert und Ehre finden, anschaulich ersehen
kann. _

Damit nun die Staatsmacht als SelbstbewuBtsein existiert, braucht
es eine hohere Form der Entfremdung als die des natiirlichen Daseins,
welche ihre héchste AuBerung im Tod fand. Sie vollzieht sich in der
Sprache als einem wesentlichen Momente des Geistes. Die Entfrem-
dung im Tod blieb insofern mangelhaft, als dieser nur die Negation
der Natur bedeutet, wiahrenddem in der Sprache das Fiirsichsein
sich so vollkommen wie in jenem hingibt, aber ohne zugrunde zu
gehen, weil es sich in ihr selbst erhilt. Es findet die im hegelschen
Doppelsinne wahrhaft geistige Aufhebung also erst in der Sprache
statt. Die nunmehr entstandene Entfremdung ist die wahre, weil sie
nicht mehr eine bloB seiende, die im unverséhnten Gegenteil ver-
nichtet, sondern eine ins BewuBtsein zuriickkehrende, aufbewahrende
ist. Die ganze dialektische Bewegung der Bildung l4Bt sich iiberhaupt
allein von der Sprache her begreifen, welche, wie Hegel schreibt,
«hier in ihrer eigentiimlichen Bedeutung auftritt. — In der Welt der
Sittlichkeit Gesetz und Befehl, — in der Welt der Wirklichkeit erst
Rat, hat sie das Wesen zum Inhalte und ist dessen Form; hier aber
erhilt sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte, und gilt als
Sprache; es ist die Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das

7 Phin., S. 360.

171



ausfiithrt, was auszufithren ist. Denn sie ist das Dasein des reinen
Selbsts, als Selbst; in ihr tritt die fiir sich seiende Einzelheit des
SelbstbewufBtseins als solche in die Existenz, so dalB3 sie fiir andere
ist®.» Auf der hier erreichten Stufe vermag sich nun das einzelne
Ich dank der Vermittlung der Sprache zu entiuBern und damit
allgemein zu werden, wihrenddem das Allgemeine ebenso zu einem
Ich werden kann. Die Sprache allein verwirklicht das fiir die Sphéire
der Bildung kennzeichnende allgemeine SelbstbewuBtsein, das als
Resultat der Entfremdung des einzelnen Selbsts hervortritt, und
verleiht dadurch dieser ganzen Welt wahrhaft geistiges Sein.

Es zeigt sich also, daB3 die Sprache der Schmeichelei das vollbringt,
was die Entfremdung des edlen BewuBtseins nicht zu leisten vermochte,
namlich die Verwirklichung der Staatsmacht. Indem sie die Mitte
zwischen den Extremen — dem Allgemeinen und dem Einzelnen oder
der Substanz und dem Selbst — bildet, reflektiert sie jedes von ihnen
in sich und setzt es als das Gegenteil seiner selbst. Dadurch aber wird
die Staatsmacht, das abstrakte Allgemeine, zu einem einzelnen Ich,
das uiber die BeschluBkraft verfiigt. Das edle BewuBtsein umgekehrt
entfremdet sein reines Fiirsichsein und empfingt als Gegenleistung —
statt wie frither bloBe Ehre — jetzt den Reichtum oder die verwirk-
lichte Substanz, wodurch es sich selbst aber ungleich wird. Durch
die Entfremdung seines eigenen Ichs in der Sprache des Hofes
erniedrigt es sich zum Hofling, und der Heroismus des Dienstes ver-
wandelt sich in den Heroismus der Schmeichelei. Die Staatsmacht
aber, auf der vorhergehenden Stufe erst an sich, entwickelt sich wie
gesagt zum Firsichsein und zur Einzelheit des SelbstbewuBtseins.
Wihrenddem die Hoflinge ihr Selbst vollig verleugnen, bewahrt
einzig der Herrscher seine Natur und hat allein einen Namen, den
alle kennen. Wir befinden uns, historisch verstanden, im Zeitalter
der absoluten Monarchie, dessen bekanntestem Vertreter, Ludwig
dem XIV., der berithmte Ausspruch «l’état c’est moi» zukommit.
Indem sich aber die Staatsmacht auf diese Weise verwirklicht, ist sie
sich selbst bereits entfremdet, weil sie vom edlen BewuBtsein abhingt,
das sie in ihrer Einzelheit gesetzt hat. Denn sie bleibt nicht langer
das Ansich, sondern wird zum negierten Ansich, zum leeren Namen.
Der Adel anderseits, der sich im Staatsdienst opfert, hat seine Ehre
entiuBert und erhilt an deren Stelle wirkliche Macht, nédmlich das

8 Phan., S. 362.

172



Geld, wodurch der Staat, zum bloBen Mittel heruntergesetzt, in den
Reichtum iibergeht, der als SelbstbewuBtsein oder allgemeines Wohl
existiert. Hegel beschreibt hier die tiefgreifende, sich nach und nach
vollziechende Umschichtung in der Struktur des Geistes, dessen
revolutiondrer Charakter die zukiinftige Entwicklung bestimmen, und
geschichtlich verstanden zur franzésischen Revolution fithren wird.

Nachdem wir die Entwicklung auf der Stufe der Bildung dargestellt
haben, bleibt uns noch das BewuBtsein der Entfremdung des Selbsts,
mit andern Worten die Zerrissenheit, die sich in der Sprache ver-
wirklicht, ndher zu untersuchen. Auf diesem Punkt angelangt,
offenbart sich nun die Welt der Entfremdung, und ihr Selbst er-
scheint endlich als wahrhaft existierender Geist. Denn die Sprache
der Zerrissenheit ist, wie Hegel erklirt, «die vollkommene Sprache
und der wahre existierende Geist dieser ganzen Welt der Bildung.»
«Wie das SelbstbewuBtsein gegen die Staatsmacht seine Sprache
hatte, oder der Geist zwischen diesen Extremen als wirkliche Mitte
hervortrat, so hat es auch Sprache gegen den Reichtum, noch mehr
aber hat seine Empérung ihre Sprache. Jene, welche dem Reichtum
das BewuBtsein seiner Wesenheit gibt und sich seiner dadurch be-
maéchtigt, ist gleichfalls die Sprache der Schmeichelei, aber der
unedeln; — denn was sie als Wesen ausspricht, weiB3 sie als das preis-
gegebene, das nicht an sich seiende Wesen. Die Sprache der Schmei-
chelei aber ist, wie vorhin schon erinnert, der noch einseitige Geist.
Denn seine Momente sind zwar das durch die Bildung des Dienstes
zur reinen Existenz gelauterte Selbst, und das Ansichsein der Macht.
Allein der reine Begriff, in welchem das einfache Selbst und das
Ansich, jenes reine Ich und dies reine Wesen oder Denken dasselbe
sind, — diese Einheit beider Seiten, zwischen welchen die Wechsel-
wirkung stattfindet, ist nicht in dem BewuBtsein dieser Sprache; der
Gegenstand ist ihm noch das Ansich im Gegensatze gegen das Selbst,
oder der Gegenstand ist ihm nicht zugleich sein eignes Selbst als
solches®.» Erst durch die Sprache der Zerrissenheit wird sich dieses
SelbstbewuBtsein als die absolute Sichselbstgleichheit in der vélligen
Zerrissenheit verwirklichen.

Die Welt der reinen Bildung, die vollige und allgemeine Ver-
kehrung der Wirklichkeit wie auch des Gedankens fand Hegel in

* Phén., S. 370.

173



Diderots «Le Neveu de Rameau» treffend veranschaulicht. Die
Hauptgestalt dieser satirischen Erzihlung, die von Goethe aus einem
Manuskript ins Deutsche iibertragen und in der Originalversion
erst 1891 verdffentlicht wurde, liefert das genaue Modell dessen, was
Hegel auf dieser Stufe der Phianomenologie vorschwebte. Der Neffe
des beriihmten franzosischen Komponisten, welcher tatsichlich
gelebt und den der Verfasser gekannt hat, war zwar in Wirklichkeit
nicht so sehr verkommen, wie er hier beschrieben wird. Er war
trotzdem vorziiglich dazu geeignet, den innerlich zerrissenen, servilen
und niedertriachtigen Parasiten zu verkérpern, der als Klient Geld
und Nahrung empfingt, sich seiner Niedertracht bewuBt ist und
stolz iber sie spricht, wodurch er, die eignen Schwichen so gut wie
diejenigen des Wohltéters durchschauend, die allgemeine Emporung
vorbereitet. Diderot beschreibt den geistreichen Gesellen am Anfang
des Werkes, bevor er den Dialog mit ihm angeschnitten hat, mit
folgenden Worten: «Un apres-diner j’étais la, regardant beaucoup,
parlant peu et écoutant le moins que je pouvais, lorsque je fus
absorbé par un des plus bizarres personnages de ce pays ou Dieu n’en
a pas laissé manquer. C’est un composé de hauteur et de bassesse, de
bon sens et de déraison; il faut que les notions de I’honnéte et du
déshonnéte soient bien étrangement brouillées dans sa téte, car il
montre ce que la nature lui a donné de bonnes qualités sans ostenta-
tion, et ce qu’il en a regu de mauvaises sans pudeur!®.» Die Wider-
spriichlichkeit des Charakters, welche Hegel gemiB8 die Welt der
Bildung in ihrer Zerrissenheit bestimmt, ist augenfillig und wird
noch deutlicher, als der Neffe selbst spricht: «Il n’y a pas de meilleur
role aupres des grands que celui de fou. Longtemps il y a eu le fou
du roi en titre, en aucun [temps] il n’y a eu en titre le sage du roi.
Moi, je suis le fou de Bertin et de beaucoup d’autres, le votre peut-
étre dans ce moment, ou peut-étre vous le mien: celui qui serait sage
n’aurait point de fou; celui donc qui a un fou n’est pas sage; s’il
n’est pas sage il est fou; et peut-étre, firt-il le roi, le fou de son fou.
Au reste, souvenez-vous que dans un sujet aussi variable que les
meeurs, il n’y a rien d’absolument, d’essentiellement, de généralement
vrai ou faux; sinon qu’il faut étre ce que I'intérét veut qu’on soit, bon
ou mauvais, sage ou fou, décent ou ridicule, honnéte ou vicieux.»

10 Denis Diderot, Le Neveu de Rameau, Editions Rencontre, Lausanne,
S. 21/22.
11 3.2.0,, S. 69.

174



Diese Satze geniigen, um zu zeigen, wie treffend der Sprechende die
dialektische und widerspriichliche Haltung, die vollige Zerrissenheit
der Welt der Bildung illustriert; er stellt in der Tat die Befreiung von
jeglichem Band, die absolute und allgemeine Verkehrung und Ent-
fremdung der Wirklichkeit und des Gedankens dar (vgl. Phin.,
S. 371 72).

Wenn wir nun die Vorgdnge weiter untersuchen, so sehen wir,
daf3 der Reiche oder Gonner dem Parasiten insofern unterlegen bleibt,
als er in seiner Oberflichlichkeit iiberall nur Instrumente findet, die
seinem GenuBl dienen, wihrenddem der Neffe Rameaus seinerseits
durch die eigene Erniedrigung fahig wird, sich zum SelbstbewuBtsein
zu erheben und somit die Welt der Bildung bewuBt zu erfassen.
Dadurch wird er zum Geist selbst der Bildung, weil er sie durch-
schaut und ausdriickt. In dieser Welt des Reichtums, wo der Gelist
iiberall sich selbst entfremdet auftritt, erscheint er als deren lebendige
Satire, indem er ausspricht, wie jegliches Moment sich unmittelbar
in sein Gegenteil verkehrt, und entlarvt dadurch die Komédie eines
sozialen Systems, das seine Substantialitit verloren hat. Er kiindet
schon das Ende dieser Welt, deren Eitelkeit nunmehr erkannt ist, an.

Als Ergebnis unserer Analyse fassen wir zusammen: Die schillernde
Sprache des Musikers erweist sich als Wahrheit und Dasein des sich
entfremdeten Geistes in der Welt der Bildung, denn das Dasein dieser
Welt ist nichts anderes als das allgemeine Sprechen oder das Urteil,
welches alles zersetzt und damit simtliche Momente dieser Sphiare
auflost. Die Sprache der Zerrissenheit als Reflexion des Geistes in
sich erhebt aber dadurch selbst den Geist iiber die Wirklichkeit, die
er geschaffen hat, hinaus und fithrt ihn zu sich zuriick, so daB3 er -
im BewuBtsein der Mangelhaftigkeit seiner Welt — diese erst iiber-
winden kann, was auf der néichsten Stufe geschieht, wo der Glaube
als Gegensatz zur Bildung mit der reinen Einsicht in Konflikt gerit,
bevor in der Entwicklung die endgiiltige Ausséhnung durch die
Aufklirung vollzogen wird.

175



	Die Sprache der Zerrissenheit als Dasein des sich entfremdeten Geistes bei Hegel

