
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Die Sprache der Zerrissenheit als Dasein des sich entfremdeten
Geistes bei Hegel

Autor: Lauener, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sprache der Zerrissenheit
als Dasein des sich entfremdeten Geistes bei Hegel

von Henri Lauener

Das zu behandelnde Thema verweist auf das Kapitel der «
Phänomenologie des Geistes», in dem innerhalb der Entwicklung des

Wissens die Stufe der Bildung erreicht wird. In der Phänomenologie,
seinem ersten gewichtigen Werk, das er ursprünglich als Einleitung
in das System entworfen hatte, und das während des Ausarbeitens

zu einem selbständigen Teil seiner Philosophie angewachsen ist,
betrachtet Hegel - anders als in der Logik oder Enzyklopädie - das

Wissen vom Standpunkt aus, wie es sich für das Bewußtsein darstellt.
Er zeigt mit andern Worten, wie das Wissen phänomenal, d.h.
erscheinend sich beim Durchlaufen seines dialektischen Werdegangs
Schritt für Schritt zum Absoluten erhebt, und definiert entsprechend
die Phänomenologie als die notwendige Selbstentwicklung des

natürlichen Bewußtseins, das, indem es die Erfahrung in den Prozeß

einbezieht, sich nach und nach zur Wissenschaft oder zum
philosophischen Wissen emporringt. Es ging Hegel vor allem darum, den
kritischen Standpunkt Kants zu überwinden, um die absolute
Identität von Subjekt und Objekt im Wissen aufzudecken und damit
das begonnene Unternehmen des deutschen Idealismus zu vollenden.
Denn nach ihm kann sich Philosophie nicht auf Erkenntnistheorie
beschränken, weil das Absolute nicht nur Substanz, sondern immer
auch Subjekt sein muß.

Daß die Phänomenologie durchaus im strengen Sinne
wissenschaftlichen Wert hat, ergibt sich aus der Darstellung, die nicht
bloße Beschreibung des Bewußtseins und seiner Entwicklung bleibt,
sondern von einer inneren Notwendigkeit gelenkt wird, die auf der —

jedem Inhalt immanenten (nicht kontradiktorischen) - Negativität
beruht, was die dialektische Bewegung des Ganzen ausmacht. Das

Bewußtsein darf nämlich nicht als determiniertes Dasein aufgefaßt
werden; es weist immer über sich selbst hinaus und richtet sich von
Anfang an nach seinem Ziel aus, das erst in der Philosophie ver-

162



wirklicht wird. Was uns also Hegel mit seiner Phänomenologie
geben wollte, ist eine Art Reiseführer, welcher im Werdegang des

Geistes die Etappen der schrittweisen Aufhebung aller
unvollkommenen Momente bis zur höchsten Aussöhnung festhält. Das

Wort «Aufheben» nimmt allerdings im hegelschen Sprachgebrauch,
wie man weiß, die Doppelbedeutung von überwinden und
aufbewahren an. Wir sehen des weitern, daß bei diesem Vorgehen die
Dialektik als die Erfahrung selbst des Bewußtseins hervortritt. Es ist
demnach klar, daß es sich für den Verfasser nicht um ein Zurückführen

der Erfahrung auf abstrakte logische Begriffe handeln konnte -
vielmehr aber um das Aufzeigen der dialektischen Gesetzmäßigkeit,
die in ihr waltet. Die Welt ist - so sagt Hegel - der Spiegel, in dem
wir uns wiedererkennen.

Die «Phänomenologie des Geistes» stellt sich also zugleich als

Erkenntnistheorie und als spekulative Philosophie heraus, denn sie ist
sowohl Beschreibung wie auch Verstehen des Bewußtseins und seiner

Erfahrung. Hegel erklärt selbst sein Anliegen in der Einleitung so

deutlich, daß wir auf das Zitat nicht verzichten wollen, obgleich es

bekannt ist: «Weil nun die Darstellung nur das erscheinende Wesen

zum Gegenstande hat, so scheint sie selbst nicht die freie, in ihrer
eigentümlichen Gestalt sich bewegende Wissenschaft zu sein [wie es

später das System werden soll], sondern sie kann von diesem
Standpunkte aus als der Weg des natürlichen Bewußtseins, das zum
wahren Wissen dringt, genommen werden, oder als der Weg der
Seele, welche die Reihe ihrer Gestaltungen, als durch ihre Natur
ihr vorgesteckter Stationen, durchwandert, daß sie sich zum Geiste

läutert, indem sie durch die vollständige Erfahrung ihrer selbst zur
Kenntnis desjenigen gelangt, was sie an sich selbst ist1.»

* * *

Die Welt der Bildung, auf die wir näher einzutreten haben, enthält
etliche unmißverständliche historische Anspielungen. Es scheint uns
deshalb angebracht, einige allgemeine Bemerkungen über die
«Geschichtlichkeit» der Phänomenologie vorwegzunehmen. Was

Hegel hauptsächlich von seinen Vorgängern unterscheidet, finden

1 Phänomenologie des Geistes, Ausg. v. J. Hoffmeister, Verlag Meiner,
Leipzig; S. 66/67.

163



wir darin, daß seine Philosophie im wesentlichen die Geschichte der
Menschheit denkt. Selbst Schelling war es vorwiegend noch um die
Natur oder genauer um das Leben im allgemeinen zu tun, weil es

ihm nicht gelang, den Geist als Entwicklung des Absoluten, das

auch Subjekt ist, zu erfassen. Es ist unzweifelhaft Hegels Verdienst,
erkannt zu haben, daß allein der Geist eine Geschichte hat, die er
selbst vollzieht. Denn er allein verfügt über eine Vergangenheit, die

er in der Erinnerung aufhebt, um seine besonderen Erscheinungsweisen

durch die wiederholte Negation seiner selbst in einem
ständigen Fortgang zu überholen, bis er seine höchste Stufe erlangt. Wir
dürfen aber nicht etwa daraus folgern, die Phänomenologie stelle
eine Art systematisierte, an Tatsachen gebundene Weltgeschichte
dar. Die historischen Andeutungen dienen bloß der Veranschaulichung

der jeweils erreichten Momente. In dem Teil der
Phänomenologie, wo sich das Bewußtsein noch nicht zum Geist erhoben

hat, wäre ja eine Übereinstimmung mit geschichtlichen Ereignissen
ohnehin unmöglich. Im sogenannten zweiten Teil aber, in der
Sphäre des Geistes, fällt die Parallelität der Entwicklung von
Phänomenologie und Weltgeschichte auf. Die Übereinstimmungen sind
eben dadurch bedingt, daß nur der Geist wirkliches Dasein und
somit Geschichte hat, weil er die zur lebendigen Welt gewordene
Vernunft ist. Denn auf dieser Stufe haben wir es nicht mehr mit der

Entwicklung eines individuellen Bewußtseins zu tun, sondern mit
derjenigen konkreter Ganzheiten oder besonderer Formen des

Geistes, wie es z.B. der griechische Staat, das römische Reich, die
westliche Kultur, die französische Revolution u. a. m. sind. Dadurch
erst werden die historischen Bezüge gegeben. Die Geschichte wird
jedoch keineswegs vollständig und streng zeitlich berücksichtigt, weil
die Phänomenologie, wie wir erwähnt haben, keinen andern Zweck

verfolgt, als den dialektisch gesetzmäßigen Weg zu schildern, den das

empirische Bewußtsein während seiner Erhebung zum absoluten
Wissen durchläuft. Jean Hyppolite erklärt in seiner scharfsinnigen
Exegese der «Phänomenologie des Geistes» diese Zusammenhänge
mit folgenden Worten: «Il y a donc une certaine relation entre la

philosophie de l'histoire et la phénoménologie. La phénoménologie
est le développement concret et explicite de la culture de l'individu,
l'élévation de son moi fini au moi absolu, mais cette élévation n'est

possible qu'en utilisant les moments de l'histoire du monde qui sont
immanents à cette conscience individuelle.» «L'histoire du monde

164



immanente à l'individu, mais dont il n'a pas pris conscience, devient
alors l'histoire conçue et intériorisée dont il est à même de dégager
progressivement le sens2.»

Bevor wir uns der Welt der Bildung oder des sich entfremdeten
Geistes, die wir hier näher zu erläutern haben, zuwenden, wollen
wir noch kurz Stellung und Bedeutung der Sprache innerhalb des

Gesamtsystems darlegen. In Hegels Philosophie fehlt bekanntlich
eine zusammenhängende, selbständige Behandlung der Sprache, was

keineswegs von einer Nachlässigkeit herrührt, sondern durch die
Sache selbst bedingt ist. Die Sprache bleibt ihrem Wesen nach mit
der Dialektik, die ihr immantes Leben bedeutet, und in der sie ihr
Element findet, eng verbunden. Es kann demnach in der spekulativen
Philosophie von vorneherein keinen besonderen Teil geben, der

getrennt die Fragen der Sprache oder der Dialektik behandeln
würde. Denn die Darstellung des Systems läuft letztlich auf die

Darstellung und Beschreibung des Wesens der Sprache selbst hinaus,
weil sie Hegel gemäß das einzige erfahrbare Dasein des Geistes ist.
Das Denken hat in ihr allein seine Anschauung.

Auf die Phänomenologie bezogen wird die Sprache zum Prüfstein
des Bewußtseins, dem sie nicht von außen her auferlegt, sondern aus
innerer Notwendigkeit zugehört, weil das Bewußtsein nur vermittelst
der Sprache, in der es sich entfaltet, überhaupt Gegenstand der

Philosophie werden kann. Näher betrachtet erkennen wir in ihr die
Struktur des Bewußtseins oder mit hegelschen Worten dessen

begriffene Endlichkeit. Gleich wie der Leib das Dasein des individuellen
Selbsts ausmacht, so ist die «Kraft des Sprechens» das «Dasein des

reinen Selbsts, als Selbsts»3.

In der Phänomenologie haben wir das Selbstbewußtsein nicht
etwa - wie bei Descartes - im Sinne einer Versicherung der Welt in
einem Subjekt zu verstehen; es entwickelt sich vielmehr in einer

Philosophie der Sprache, die den Gang der wirklichen Dinge
darstellt. Denn die Vereinigung von Subjektivität und Objektivität
vermag nur durch die Vermittlung der Sprache hergestellt zu werden,
die als Bedingung überhaupt des Selbstbewußtseins hervortritt, weil

2 Jean Hyppolite, Genèse et Structure de la Phénoménologie de l'Esprit,
Paris 1946, t. I., p. 44.

3 Phän., S. 362.

165



das Wissen von sich selbst weder auf unmittelbarer Gewißheit noch
auf tatsächlicher Erkenntnis beruht, sondern der beim Sprechen
gemachten Erfahrung entspringt. Erkenntnis bedeutet ja bei Hegel
nicht eine Beziehung zwischen zwei sich Gegenüberstehenden; sie

ist stets «Sein beim Gegenstand», d.h. Bewußtsein, weil Subjektivität
und Objektivität immer das gemeinsam haben, daß sie die beiden
Weisen der Existenz des Menschen sind, die in der Sprache
verwirklicht und vereinigt werden.

Wir verfügen über zu wenig Raum, um aufzuzeigen, wie Hegel im
systematischen Zusammenhang der Enzyklopädie die Sprache in
die Entwicklung der Intelligenz zum Erkennen einbezieht, indem
er auseinanderlegt, wie die zeichenmachende Phantasie sie auf der
Stufe der Vorstellung beim Ubergang zum Gedächtnis hervorbringt.
Für unsere Zwecke genügt es, zusammenfassend daran zu erinnern,
daß die Sprache als Voraussetzung unmittelbarer Gegebenheit und
unmittelbaren Verstehens zur Voraussetzung des Systems selbst

wird. Ihre grundlegende Bedeutung und Funktion in der hegelschen

Philosophie tritt klar zu Tage, wenn man eingesehen hat, daß das

Denken seinem Sein nach nichts anderes als das Wesen der Sprache
ist. Es findet seinen notwendigen Ausdruck allein in ihr, die einem

jeglichen Vermittelten, Wirklichen also Vernünftigen Dasein verleiht,
indem sie das Allgemeine bezeichnet und ihm objektive Existenz
verschafft. Der Fortschritt des Denkens verläuft immer parallel zu
demjenigen seines Ausdrucks, weil das Wort, das allgemein Konkrete
oder der Begriff, der Totalität ist, ständig als versöhnende Mitte im
dialektischen Werdegang wirkt. Sprache ist mit Hegels Formel definiert
Dasein des Geistes, so daß das Absolute als Logos nur in ihr existieren

kann, weil die Intelligenz in ihr lebt und sich objektiv macht.

* * *

Wir wollen nach diesen vorbereitenden Bemerkungen zu den

eigentlichen Fragen unseres Themas übergehen. Vorerst soll nun die

Stellung des sich entfremdeten Geistes innerhalb der «Phänomenologie

des Geistes» bestimmt werden. Die Kapiteleinteilung des Werkes
scheint etwa in der Hälfte einen Bruch erlitten zu haben: den ersten

Teil, der in gekürzter Fassung in die Enzyklopädie aufgenommen
wurde, gliedert der Verfasser in (A.) Bewußtsein, (B.) Selbstbewußt-

166



sein und (C.) Vernunft, wonach die Kapitelbezeichnung mit großen
Buchstaben ein Ende nimmt, so daß man eigentlich annehmen

müßte, die gesamte Sphäre des Geistes figuriere unter dem Titel
Vernunft, was jedoch nicht zutrifft. Unabhängig davon erstreckt
sich über das ganze Werk eine mit römischen Ziffern kenntlich
gemachte Aufteilung, deren drei erste Kapitel, nämlich I. Die sinnliche

Gewißheit, II. Die Wahrnehmung und III. Kraft und Verstand,
das Bewußtsein ausmachen. Das mit IV. bezeichnete Kapitel, «Die
Wahrheit der Gewißheit seiner selbst» deckt sich mit (B.) dem
Selbstbewußtsein und mag als dessen Untertitel gelten. Ebenso

verhält es sich mit V. der «Gewißheit und Wahrheit der Vernunft»
und (C.) der Vernunft. Währenddem nun die Bezeichnung mit
Majuskeln aufhört, wird diejenige mit römischen Ziffern fortgesetzt,
indem noch die Kapitel VI. Der Geist, VII. Die Religion und
VIII. Das absolute Wissen folgen. Da wir bisher für diese befremdende

Einteilungsweise keine glaubwürdige Erklärung gefunden
haben, neigen wir dazu, sie auf das überstürzte Entstehen der
Phänomenologie zurückzuführen. Hegel beklagt sich selbst in einem
Brief über die verschiedener Umstände wegen entstandene

Verwirrung, welche die Fertigstellung des Werkes erschwert hat.
«Der sich entfremdete Geist» oder «Die Bildung», die zweite

Stufe in der Sphäre des Geistes erscheint nun als Negation des ersten

Momentes, des wahren Geistes oder der Sittlichkeit, und lenkt in
die dialektische Synthese des sich selbst gewissen Geistes oder der
Moralität ein. Der vorher durchlaufene Weg hatte gezeigt, wie der
natürliche oder objektive Geist des sozialen Zusammenseins durch
das «leere Eins» der einzelnen Person, dessen «Realität ein zufälliges
Dasein war», aufgelöst wurde. Die dialektische Bewegung drängt
nach dieser Aufhebung in umgekehrter Richtung zu einer nächsten
Art Selbst voran, dessen Willen wahrhaft allgemein ist, weil es einen
wirklichen Inhalt hat. Hegel beschreibt diesen Übergang mit folgendem

Wortlaut : «Wie nun die sittliche Welt aus der Trennung des

göttlichen und menschlichen Gesetzes und ihrer Gestalten, und ihr
Bewußtsein aus der Trennung in das Wissen und in die Bewußtlosigkeit

zurück in sein Schicksal, in das Selbst als die negative Macht
dieses Gegensatzes geht, so werden auch diese beiden Reiche des

sich entfremdeten Geistes in das Selbst zurückkehren; aber wenn
jenes das erste unmittelbar geltende Selbst, die einzelne Person, war,
wo wird dies zweite, das aus seiner Entäußerung in sich zurück-

167



gekehrt, das allgemeine Selbst, das den Begriff erfassende Bewußtsein

sein, .4»

Damit wäre in großen Zügen angedeutet, wie sich die Welt der

Bildung als Ganzes entwickeln soll. Zunächst wollen wir noch
klarlegen, was wir unter dem Begriff Bildung zu verstehen haben. Das

Wort nimmt bei Hegel eine weitläufige Bedeutung an, indem es

geistige, politische und wirtschaftliche Inhalte umfaßt, die zeitlich
vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert reichen. Systematisch
verstanden, im Werdegang der Phänomenologie erscheint sie als die

Entfremdung des unmittelbaren Selbsts, das aus der Sittlichkeit
hervorging, und ihre Welt ist - im Gegensatz zur sittlichen Harmonie

- durch die Selbstentfremdung des Geistes zerrissen. Auf dieser Stufe
schildert Hegel den auf der vorhergehenden noch nicht vorhandenen
Gegensatz zwischen dem Selbst und der Substanz, welcher später
durch die diesem Moment eigentümliche Doppelbewegung des sein

natürliches Sein sich entfremdenden Selbsts, das sich dadurch wieder
allgemein macht oder zur Substanz erhebt, überwunden werden soll.

Die Substanz erweist sich in diesem Zusammenhang als der Inhalt
des sittlichen Lebens, der dem Selbst allmählich entschwindet, um
sich in eine diesem entfremdete Wirklichkeit zu verkehren, in der es

sich nicht mehr erkennt.

Die Welt des sich entfremdeten Geistes zerfällt nun näher
betrachtet in die Bildung und ihr Reich der Wirklichkeit einerseits und
anderseits in den Glauben und die reine Einsicht, wobei der Glaube
ebenso sehr eine Entfremdung bleibt, weil er als Flucht aus der
wirklichen Welt sich nicht zum Standpunkt der Religion empor-
zuringen vermag, auf dem erst das Selbstbewußtsein des absoluten

Wesens, wie es an und für sich ist, erreicht wird.
Der Geist der Bildung und ihres Reiches der Wirklichkeit ist

demnach «das von einem Selbstbewußtsein durchdrungene geistige
Wesen, das sich als dieses für sich seiende unmittelbar gegenwärtig,
und das Wesen als eine Wirklichkeit sich gegenüber weiß. Aber das

Dasein dieser Welt sowie die Wirklichkeit des Selbstbewußtseins

beruht auf der Bewegung, daß dieses seiner Persönlichkeit sich

entäußert, hierdurch seine Welt hervorbringt und sich gegen sie als

eine fremde so verhält, daß es sich ihrer nunmehr zu bemächtigen

1 Phän., S. 349.

168



hat. Aber die Entsagung seines Fürsichseins ist selbst die Erzeugung
der Wirklichkeit, und durch sie bemächtigt es sich also unmittelbar
derselben»5. Es handelt sich, wie der zitierte Abschnitt zeigt, um die

Macht, die das Individuum über die soziale Substanz gewinnt,
indem es sich entfremdet, um sich eben dadurch zu verwirklichen.
Das Selbst ist hier also nur als aufgehobenes wirklich, weil der
Einzelne sich nur unter der Bedingung, daß er auf sein natürliches
Sein verzichtet, zu seiner Wesenheit auszubilden vermag. Hegel sah

in der Bildung nicht eine ausgeglichene Entwicklung; sie wird
vielmehr erst um den teuren Preis des sich selbst Entgegensetzens erlangt
und wirft das Individuum in die Zerrissenheit, deren letztliche
Uberwindung das charakteristische Ergebnis dieser Welt abgibt, in
der sich der Geist selbst negiert, um seine Allgemeinheit zu finden.

Wir wollen im weitern nun den dialektischen Gang der
Entwicklung genauer verfolgen. Die Ausgangssituation bietet sich

folgendermaßen dar: der allgemeine Wille erscheint als das Ansich
der einzelnen Individuen, ist also ihre Substanz, die ihnen aber noch
als ein Fremdes entgegentritt, das sie durch die Bildung erst werden
müssen. Es ist die erwähnte charakteristische Trennung zwischen
dem Allgemeinen und dem Selbst, die darauf beruht, daß sich die
Staatsmacht allein in der Entäußerung des natürlichen Selbsts

verwirklicht, währenddem dieses umgekehrt im gleichen Vorgang seine

Wesenheit erlangt.
Hegel stellt nun in der Phänomenologie die Momente der Substanz

dar, wie sie 1. im Begriff oder unmittelbar an sich, 2. im Urteil für das

Selbstbewußtsein und 3. im Schluß durch die Vermittlung der
Entfremdung des Selbsts in Erscheinung treten.

1. Für das reine Bewußtsein haben wir als objektive Wesenheiten

zu unterscheiden das Gute und das Schlechte, die als einfache
Gedanken sich unmittelbar selbst entfremden und dadurch für das

wirkliche Bewußtsein gegenständliche Momente, nämlich Staatsmacht

und Reichtum werden. Die Trennung zwischen reinem und
wirklichem Bewußtsein, die hier stattfindet, macht das Eigentümliche
dieser Welt der Entfremdung aus, deren objektive Wesenheiten wir
in der Staatsmacht und im Reichtum entdeckt haben.

2. Das Urteil als nächstes drückt aus, wie sich das Selbstbewußtsein

6 Phän., S. 350/51.

12 Studia Philosophica XXIV 169



diesen objektiven Wesenheiten gegenüber verhält, mit denen es als

reines Bewußtsein nicht übereinstimmt. Oder mit Hegel formuliert :

«Das Selbstbewußtsein ist aber ferner die Beziehung seines reinen
Bewußtseins auf sein wirkliches, des Gedachten auf das
gegenständliche Wesen, es ist wesentlich das Urteil6.» Der Situation
entsprechend ergeben sich nun zwei Arten von Urteilen, dasjenige
einerseits, das die Staatsmacht für das Gute erklärt, weil sie das

Ansich der Individuen bedeutet, und anderseits dasjenige, das den
Reichtum dafür ausgibt, weil er das Selbstbewußtsein in seinem

Fürsichsein ausdrückt. Da aber das Selbstbewußtsein beide Momente,
das Ansichsein und das Fürsichsein, besitzt, bezieht es sich auf zwei

gegensätzliche Weisen auf die realen Wesenheiten, nämlich:
a. als edelmütiges Bewußtsein betrachtet es die öffentliche Macht

als das ihm Gleiche, in dem es sein «einfaches Wesen» hat, und für
das es Achtung empfindet, was es durch den Gehorsam beweist.
Ähnlich verhält es sich dem Reichtum gegenüber, der ihm das

Bewußtsein seiner andern wesentlichen Seite (des Fürsichseins also)
liefert. Man erkennt an dieser Haltung den konservativen Adeligen, der
sich dadurch auszeichnet, daß er sich dem Wohltäter dankbar erweist.

b. Als niederträchtiges Bewußtsein steht es in einem ungleichen
Verhältnis zu den objektiven Wesenheiten, indem es in der Gewalt
die Unterdrückung des Fürsichseins und im Reichtum nur die
Vergänglichkeit des Genusses sieht, so daß es sich ständig auf dem Sprung
zur Empörung befindet.

Diese zweifachen Beziehungen erst drücken nun das Urteil aus,
indem sie aufzeigen, was die beiden Wesenheiten als Gegenstände für
das Bewußtsein bedeuten.

3. Nachdem man die Momente der Substanz als Urteilsprädikate
des Selbstbewußtseins betrachtet hat, muß noch erläutert werden,
wie sich diese Prädikate durch die Entfremdung des Selbstbewußtseins

zu geistigem Sein emporheben, was durch die vermittelnde
Bewegung des Schlusses geschieht. Dieser Prozeß wird vollzogen,
indem das edle Bewußtsein sich selbst entfremdet und somit die
Staatsmacht verwirklicht, dadurch zugleich aber auch seine Wesenheit

erlangt. Dabei bleiben Staatsmacht und Reichtum nicht länger
leblose Prädikate; sie werden zu Subjekten, währenddem das Selbst

im gleichen Vorgang seine Allgemeinheit gewinnt.

• Phän., S. 356.

170



Im einzelnen untersucht, stellt sich die dialektische Entwicklung
wie folgt dar: Das edle Bewußtsein anerkennt vorerst die Staatsmacht

als Ziel und absoluten Inhalt; sie ist für es substantielle

Wesenheit, der es sich opfert, indem es seine natürliche Existenz

negiert. «Es ist der Heroismus des Dienstes, - die Tugend, welche
das einzelne Sein dem Allgemeinen opfert, und dies dadurch ins
Dasein bringt, - die Person, welche dem Besitze und Genüsse von
selbst entsagt und für die vorhandene Macht handelt und wirklich
ist7.» Auf dieser Stufe fällt also das Wesen mit dem Selbst zusammen,
wodurch die doppelte Wirklichkeit erzeugt wird, daß das Handeln
wahre Wirklichkeit und die Staatsmacht, als das Wahre, Geltung hat.

In dieser Entfremdung erhebt sich jedoch die Staatsmacht noch
nicht zum wissenden Selbstbewußtsein; sie bleibt das Ansich oder
das Gesetz, weil das Selbst erst sein Dasein, nicht aber sein Ansichsein
entäußert hat, wie man übrigens aus dem historischen Bezug auf den
stolzen Vasallen und die Aristokratie, die in ihrem Verzicht das

Gefühl von eigenem Wert und Ehre finden, anschaulich ersehen

kann.
Damit nun die Staatsmacht als Selbstbewußtsein existiert, braucht

es eine höhere Form der Entfremdung als die des natürlichen Daseins,
welche ihre höchste Äußerung im Tod fand. Sie vollzieht sich in der
Sprache als einem wesentlichen Momente des Geistes. Die Entfremdung

im Tod blieb insofern mangelhaft, als dieser nur die Negation
der Natur bedeutet, währenddem in der Sprache das Fürsichsein
sich so vollkommen wie in jenem hingibt, aber ohne zugrunde zu
gehen, weil es sich in ihr selbst erhält. Es findet die im hegelschen

Doppelsinne wahrhaft geistige Aufhebung also erst in der Sprache
statt. Die nunmehr entstandene Entfremdung ist die wahre, weil sie

nicht mehr eine bloß seiende, die im unversöhnten Gegenteil
vernichtet, sondern eine ins Bewußtsein zurückkehrende, aufbewahrende
ist. Die ganze dialektische Bewegung der Bildung läßt sich überhaupt
allein von der Sprache her begreifen, welche, wie Hegel schreibt,
«hier in ihrer eigentümlichen Bedeutung auftritt. - In der Welt der
Sittlichkeit Gesetz und Befehl, — in der Welt der Wirklichkeit erst

Rat, hat sie das Wesen zum Inhalte und ist dessen Form; hier aber
erhält sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte, und gilt als

Sprache; es ist die Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das

' Phän., S. 360.

171



ausführt, was auszuführen ist. Denn sie ist das Dasein des reinen
Selbsts, als Selbst; in ihr tritt die für sich seiende Einzelheit des

Selbstbewußtseins als solche in die Existenz, so daß sie für andere
ist8.» Auf der hier erreichten Stufe vermag sich nun das einzelne
Ich dank der Vermittlung der Sprache zu entäußern und damit
allgemein zu werden, währenddem das Allgemeine ebenso zu einem
Ich werden kann. Die Sprache allein verwirklicht das für die Sphäre
der Bildung kennzeichnende allgemeine Selbstbewußtsein, das als

Resultat der Entfremdung des einzelnen Selbsts hervortritt, und
verleiht dadurch dieser ganzen Welt wahrhaft geistiges Sein.

Es zeigt sich also, daß die Sprache der Schmeichelei das vollbringt,
was die Entfremdung des edlen Bewußtseins nicht zu leisten vermochte,
nämlich die Verwirklichung der Staatsmacht. Indem sie die Mitte
zwischen den Extremen - dem Allgemeinen und dem Einzelnen oder
der Substanz und dem Selbst - bildet, reflektiert sie jedes von ihnen
in sich und setzt es als das Gegenteil seiner selbst. Dadurch aber wird
die Staatsmacht, das abstrakte Allgemeine, zu einem einzelnen Ich,
das über die Beschlußkraft verfügt. Das edle Bewußtsein umgekehrt
entfremdet sein reines Fürsichsein und empfangt als Gegenleistung-
statt wie früher bloße Ehre - jetzt den Reichtum oder die verwirklichte

Substanz, wodurch es sich selbst aber ungleich wird. Durch
die Entfremdung seines eigenen Ichs in der Sprache des Hofes

erniedrigt es sich zum Höfling, und der Heroismus des Dienstes
verwandelt sich in den Heroismus der Schmeichelei. Die Staatsmacht

aber, auf der vorhergehenden Stufe erst an sich, entwickelt sich wie

gesagt zum Fürsichsein und zur Einzelheit des Selbstbewußtseins.

Währenddem die Höflinge ihr Selbst völlig verleugnen, bewahrt
einzig der Herrscher seine Natur und hat allein einen Namen, den
alle kennen. Wir befinden uns, historisch verstanden, im Zeitalter
der absoluten Monarchie, dessen bekanntestem Vertreter, Ludwig
dem XIV., der berühmte Ausspruch «l'état c'est moi» zukommt.
Indem sich aber die Staatsmacht auf diese Weise verwirklicht, ist sie

sich selbst bereits entfremdet, weil sie vom edlen Bewußtsein abhängt,
das sie in ihrer Einzelheit gesetzt hat. Denn sie bleibt nicht länger
das Ansich, sondern wird zum negierten Ansich, zum leeren Namen.
Der Adel anderseits, der sich im Staatsdienst opfert, hat seine Ehre
entäußert und erhält an deren Stelle wirkliche Macht, nämlich das

8 Phän., S. 362.

172



Geld, wodurch der Staat, zum bloßen Mittel heruntergesetzt, in den
Reichtum übergeht, der als Selbstbewußtsein oder allgemeines Wohl
existiert. Hegel beschreibt hier die tiefgreifende, sich nach und nach
vollziehende Umschichtung in der Struktur des Geistes, dessen

revolutionärer Charakter die zukünftige Entwicklung bestimmen, und
geschichtlich verstanden zur französischen Revolution führen wird.

Nachdem wir die Entwicklung auf der Stufe der Bildung dargestellt
haben, bleibt uns noch das Bewußtsein der Entfremdung des Selbsts,

mit andern Worten die Zerrissenheit, die sich in der Sprache
verwirklicht, näher zu untersuchen. Auf diesem Punkt angelangt,
offenbart sich nun die Welt der Entfremdung, und ihr Selbst
erscheint endlich als wahrhaft existierender Geist. Denn die Sprache
der Zerrissenheit ist, wie Hegel erklärt, «die vollkommene Sprache
und der wahre existierende Geist dieser ganzen Welt der Bildung.»
«Wie das Selbstbewußtsein gegen die Staatsmacht seine Sprache
hatte, oder der Geist zwischen diesen Extremen als wirkliche Mitte
hervortrat, so hat es auch Sprache gegen den Reichtum, noch mehr
aber hat seine Empörung ihre Sprache. Jene, welche dem Reichtum
das Bewußtsein seiner Wesenheit gibt und sich seiner dadurch
bemächtigt, ist gleichfalls die Sprache der Schmeichelei, aber der
unedeln; - denn was sie als Wesen ausspricht, weiß sie als das

preisgegebene, das nicht an sich seiende Wesen. Die Sprache der Schmeichelei

aber ist, wie vorhin schon erinnert, der noch einseitige Geist.
Denn seine Momente sind zwar das durch die Bildung des Dienstes

zur reinen Existenz geläuterte Selbst, und das Ansichsein der Macht.
Allein der reine Begriff, in welchem das einfache Selbst und das

Ansich, jenes reine Ich und dies reine Wesen oder Denken dasselbe

sind, - diese Einheit beider Seiten, zwischen welchen die Wechselwirkung

stattfindet, ist nicht in dem Bewußtsein dieser Sprache; der
Gegenstand ist ihm noch das Ansich im Gegensatze gegen das Selbst,
oder der Gegenstand ist ihm nicht zugleich sein eignes Selbst als

solches9.» Erst durch die Sprache der Zerrissenheit wird sich dieses

Selbstbewußtsein als die absolute Sichselbstgleichheit in der völligen
Zerrissenheit verwirklichen.

Die Welt der reinen Bildung, die völlige und allgemeine
Verkehrung der Wirklichkeit wie auch des Gedankens fand Hegel in

• Phän., S. 370.

173



Diderots «Le Neveu de Rameau» treffend veranschaulicht. Die
Hauptgestalt dieser satirischen Erzählung, die von Goethe aus einem

Manuskript ins Deutsche übertragen und in der Originalversion
erst 1891 veröffentlicht wurde, liefert das genaue Modell dessen, was

Hegel auf dieser Stufe der Phänomenologie vorschwebte. Der Neffe
des berühmten französischen Komponisten, welcher tatsächlich
gelebt und den der Verfasser gekannt hat, war zwar in Wirklichkeit
nicht so sehr verkommen, wie er hier beschrieben wird. Er war
trotzdem vorzüglich dazu geeignet, den innerlich zerrissenen, servilen
und niederträchtigen Parasiten zu verkörpern, der als Klient Geld
und Nahrung empfangt, sich seiner Niedertracht bewußt ist und
stolz über sie spricht, wodurch er, die eignen Schwächen so gut wie
diejenigen des Wohltäters durchschauend, die allgemeine Empörung
vorbereitet. Diderot beschreibt den geistreichen Gesellen am Anfang
des Werkes, bevor er den Dialog mit ihm angeschnitten hat, mit
folgenden Worten : «Un après-dîner j'étais là, regardant beaucoup,
parlant peu et écoutant le moins que je pouvais, lorsque je fus

absorbé par un des plus bizarres personnages de ce pays où Dieu n'en
a pas laissé manquer. C'est un composé de hauteur et de bassesse, de

bon sens et de déraison; il faut que les notions de l'honnête et du
déshonnête soient bien étrangement brouillées dans sa tête, car il
montre ce que la nature lui a donné de bonnes qualités sans ostentation,

et ce qu'il en a reçu de mauvaises sans pudeur10.» Die
Widersprüchlichkeit des Charakters, welche Hegel gemäß die Welt der
Bildung in ihrer Zerrissenheit bestimmt, ist augenfällig und wird
noch deutlicher, als der Neffe selbst spricht: «Il n'y a pas de meilleur
rôle auprès des grands que celui de fou. Longtemps il y a eu le fou
du roi en titre, en aucun [temps] il n'y a eu en titre le sage du roi.
Moi, je suis le fou de Bertin et de beaucoup d'autres, le vôtre peut-
être dans ce moment, ou peut-être vous le mien : celui qui serait sage
n'aurait point de fou; celui donc qui a un fou n'est pas sage; s'il
n'est pas sage il est fou; et peut-être, fût-il le roi, le fou de son fou.
Au reste, souvenez-vous que dans un sujet aussi variable que les

mœurs, il n'y a rien d'absolument, d'essentiellement, de généralement
vrai ou faux; sinon qu'il faut être ce que l'intérêt veut qu'on soit, bon

ou mauvais, sage ou fou, décent ou ridicule, honnête ou vicieux11.»

10 Denis Diderot, Le Neveu de Rameau, Editions Rencontre, Lausanne,
S. 21/22.

"a.a.O., S. 69.

174



Diese Sätze genügen, um zu zeigen, wie treffend der Sprechende die
dialektische und widersprüchliche Haltung, die völlige Zerrissenheit
der Welt der Bildung illustriert; er stellt in der Tat die Befreiung von
jeglichem Band, die absolute und allgemeine Verkehrung und
Entfremdung der Wirklichkeit und des Gedankens dar (vgl. Phän.,
S. 371 72).

Wenn wir nun die Vorgänge weiter untersuchen, so sehen wir,
daß der Reiche oder Gönner dem Parasiten insofern unterlegen bleibt,
als er in seiner Oberflächlichkeit überall nur Instrumente findet, die
seinem Genuß dienen, währenddem der Neffe Rameaus seinerseits

durch die eigene Erniedrigung fähig wird, sich zum Selbstbewußtsein

zu erheben und somit die Welt der Bildung bewußt zu erfassen.

Dadurch wird er zum Geist selbst der Bildung, weil er sie durchschaut

und ausdrückt. In dieser Welt des Reichtums, wo der Geist
überall sich selbst entfremdet auftritt, erscheint er als deren lebendige
Satire, indem er ausspricht, wie jegliches Moment sich unmittelbar
in sein Gegenteil verkehrt, und entlarvt dadurch die Komödie eines

sozialen Systems, das seine Substantialität verloren hat. Er kündet
schon das Ende dieser Welt, deren Eitelkeit nunmehr erkannt ist, an.

Als Ergebnis unserer Analyse fassen wir zusammen : Die schillernde

Sprache des Musikers erweist sich als Wahrheit und Dasein des sich

entfremdeten Geistes in der Welt der Bildung, denn das Dasein dieser

Welt ist nichts anderes als das allgemeine Sprechen oder das Urteil,
welches alles zersetzt und damit sämtliche Momente dieser Sphäre
auflöst. Die Sprache der Zerrissenheit als Reflexion des Geistes in
sich erhebt aber dadurch selbst den Geist über die Wirklichkeit, die

er geschaffen hat, hinaus und führt ihn zu sich zurück, so daß er -
im Bewußtsein der Mangelhaftigkeit seiner Welt - diese erst
überwinden kann, was auf der nächsten Stufe geschieht, wo der Glaube
als Gegensatz zur Bildung mit der reinen Einsicht in Konflikt gerät,
bevor in der Entwicklung die endgültige Aussöhnung durch die

Aufklärung vollzogen wird.

175


	Die Sprache der Zerrissenheit als Dasein des sich entfremdeten Geistes bei Hegel

