
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Probleme der Nietzsche-Biographie

Autor: Janz, Curt Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Probleme der Nietzsche-Biographie*

von Curt Paul Janz

Wenn ich heute, rund 75 Jahre nach dem Zusammenbruch, d.h.
dem geistigen Tode Nietzsches über «Probleme der Nietzsche-Biographie»

noch oder wieder zu Ihnen sprechen kann oder darf oder
muß, so weist bereits die Schwierigkeit, diesen einleitenden Satz in
eine präzise Form zu bringen und in einer solchen Form eine präzise
Aussage zu geben, auf die Problematik der gestellten Aufgabe, nämlich

die, eine Nietzsche-Biographie noch zu verfassen, eindrücklich
hin.

Eine kritisch-prüfende Vorfrage stellt sich schon zum Beginnen als

solchem: Soll überhaupt eine Nietzsche-Biographie geschrieben
werden? Diese Frage wurde de facto schon einige Male und von verschiedenen

Autoren positiv beantwortet, wobei sie sich kaum je, wenigstens

für uns nicht sichtlich, um diese erste grundsätzliche Frage ernstlich

mühten. Es gibt bereits Nietzsche-Biographien. Es seien nur kurz
erwähnt die bekannteste von seiner Schwester Elisabeth Förster-
Nietzsche, dann die große Arbeit von Charles Andler in sechs Bänden,
und schließlich - und darum geht es heute - die auf drei Bände
veranschlagte Biographie von Bichard Blunck, deren erster, vielversprechender

Band 1953 erschien. Noch Jahre hat Blunck eine ungeheure
Arbeit zur Beschaffung und Sichtung des Materials geleistet, als er
aber endlich zur Auswertung schritt, hat ihm der Tod am 18.

September 1962 überraschend die Feder aus der Hand genommen. Sein

Werk blieb Torso.
Für uns, die wir - sei es persönlich oder brieflich - mit ihm in Kontakt

standen und an seinen Arbeiten und Studien Anteil nahmen,
stellte sich sogleich die Frage: soll oder kann die Bluncksche Arbeit
weitergeführt werden. Wir haben diese Frage bejaht, damit aber
auch einen grundsätzlichen Entscheid gefällt, auf den ich nun
zunächst eingehen muß.

* Vortrag, gehalten am 2. Dezember 1964 in der Philosophischen Gesellschaft

Basel.

138



Eine Biographie des Philosophen Friedrich Nietzsche Ist es üblich
und ein in der Literatur fest verankerter Topos, Philosophen-Biographien

zu verfassen? - In der neueren Literatur keineswegs. Die antike
Literatur kennt Bioi aller irgend hervorragenden Männer, seien es

nun Politiker, Krieger, Athleten, Künstler oder Denker. Wir müßten

nur die beiden Autoren Plutarch und Diogenes Laertius zusammennehmen,

so haben wir schon eine reiche Sammlung. Die neuere Zeit
bietet darin ein wesentlich anderes, ärmeres Bild. Hier ist es vorerst
die Künstlerbiographie, die aus dem Nährboden des allgemeinen
Interesses ihre Kräfte zieht. Das 19.Jahrhundert bescherte uns eine
wahre Flut mehr oder weniger guter Biographien. Dabei gehen exakte
wissenschaftliche Forschung und gefallige Darstellung für ein mehr
neugieriges als wissenschaftlich orientiertes Publikum eine seltsame

Verbindung ein; was nicht ausschließt, daß bereits Standardwerke
entstanden, die quellenkundlich für uns auch heute immer noch

maßgebend sind. Waren dies hauptsächlich Gesamtdarstellungen
eines ganzen, abgeschlossenen Lebens und Werkes - konnten also

erst nach dem Tode des Dargestellten verfaßt werden -, so verlangt
die Unrast der neuern Zeit auch biographischen Aufschluß über die
noch Lebenden und Wirkenden. Gleichzeitig spannt sich der Kreis des

Interesses über die Künstler hinaus und erfaßt Staatsmänner und
Gelehrte, ja selbst Personen, die sich mit ihrem Leben ganz einfach

jenseits von Recht und Ordnung stellten und damit eine wenigstens

vorübergehende Neugier zu wecken vermögen.
Nur die Philosophen blieben grosso modo von diesem Zugriff der

Publizistik verschont. Wohl können wir, oft in nur schwer zugänglicher

wissenschaftlicher Literatur, knappe Darstellungen oder wenigstens

bedeutsame Hinweise den Lebensgang betreffend aufspüren;
aber eine Biographie Piatons oder des Aristoteles, wie es vergleichsweise

Bücher über Cäsar und Kleopatra gibt, oder, um einen großen
zeitlichen Raum zu überspringen, eine Kant-Biographik, wie es sie für
seine ungefähren Zeitgenossen Haydn, Mozart, Beethoven gibt,
existiert nicht. Auch die Literatur selbst über Hegel und die uns zeitlich
noch nähern Philosophen besteht aus Auseinandersetzungen mit dem
Werk. Auf eine Biographik stoßen wir nirgends. Die Biographie eines

Philosophen zu verfassen ist also aus einer literarischen Tradition
überhaupt nicht herzuleiten.

Daß die Dinge im Falle Nietzsches längst anders liegen, hätte allein
als Factum schon auffallen müssen. Innerhalb einer riesigen Literatur

139



über Nietzsche (die Bibliographie von Reichert und Schlechta weist
bis 1960 bereits 3973 Stücke nach), finden wir recht zahlreiche
Beiträge ausschließlich biographischen Inhalts. Neben den bereits
erwähnten Versuchen von Gesamtdarstellungen sind es namentlich
bestimmte Episoden oder besondere Bezüge in Nietzsches Leben, die
offenbar immer wieder separater Behandlung riefen. Berühmt geworden

ist C. A. Bernoullis Klärung des Bezuges Nietzsche-Overbeck,
eine Klärung gegenüber der damaligen Archiv-Interpretation;
berühmt sind die eigenen Aufzeichnungen der Lou Salomé als Beitrag
zur Kenntnis ihres Verhältnisses zu Nietzsche, teilweise berühmt sind
die verschiedenen, jeweilen reich dokumentierten Arbeiten Erich
Podachs, in vielfältigster Weise ist auch immer wieder die Freundschaft

und das spätere Zerwürfnis mit Richard Wagner aufgegriffen
worden; wir können uns informieren über Nietzsches Lehrtätigkeit
in Basel, über sein Verhältnis zu Jacob Burckhardt, kurz, es gibt nicht
nur bereits Nietzsche-Biographien, es gibt in einem ungewöhnlichen
Umfang biographische Beiträge.

Dafür muß ein Bedürfnis vorgelegen haben. Es mögen hie und da
einzelne Bücher entstehen, ohne daß vor ihrem Erscheinen irgend
jemand sie vermißt oder sie erwartet hätte. Aber eine ganze Literatur
über einen einzigen Gegenstand in einer so kurzen Zeit entsteht nicht,
wenn sie nicht von einem allgemeinen Interesse geradezu gefordert
worden wäre. Woher diese Forderung kommt und ob sie heute noch
besteht, diese beiden Fragen müssen auch jetzt noch positiv
beantwortet werden können, wenn die Arbeit an einer neuen, respektive
der Vollendung der jüngst von Blunck begonnenen Nietzsche-Biographie

sinnvoll sein soll.

Blicken wir zuerst auf das Woher. Nietzsche nimmt unter den
Philosophen in jeder Beziehung eine Sonderstellung ein, so sehr, daß Von

gewissen Seiten in Zweifel gezogen wird, ob er überhaupt ein Philosoph

gewesen sei. Gewiß ist er ebenso kulturkritischer Essayist als

auch Dichter. Vermöchte man ihn ganz als Künstlerpersönlichkeit
zu fassen, nun, so ständen wir sogleich und leicht für ihn in der Tradition

der Künstlerbiographien! Und dennoch gehört er in die
Philosophiegeschichte. Dank der Virtuosität, mit der er sein Ausdrucksmittel

- die Sprache - beherrschte, ist er einmal sicher einer der
populärsten Philosophen, umgekehrt hat aber gerade durch ihn die
Philosophie eine Popularität erlangt, wie sie sie seit der Antike nicht mehr
erreicht hatte. Ob dies der Philosophie zum Segen gereichte, sei hier

140



dahingestellt. Nietzsches Name und mindestens einzelne seiner Werke,
zur Not manchmal auch nur Werktitel als Schlagworte, sind breitesten

Schichten vertraut. Das ist eine wesentliche Voraussetzung. Dann
hat er die größte geistige Macht des Abendlandes, die Kirchen, zum
Kampfe herausgefordert, nicht in einem trockenen, den Laien
langweilenden doktrinären Disput, sondern mit den berauschenden
Medien der Dichtung. Er wurde damit zu einem der Protagonisten einer

Aufbruchsbewegung, die dem 19.Jahrhundert in höchstem Maße
innewohnte und die bis heute weder zur Ruhe noch zur Entscheidung
gekommen ist.

Mit seiner jeweilen unzweideutig geprägten Stellung für, dann

später gegen Wagner, hat er in die Gestaltung und Wandlung der
ästhetischen Grundansichten nachhaltigst eingegriffen. Die scharfe

Profilierung seiner Gedanken zu der seine Zeit wesentlich bewegenden

geistigen Evolution hat ihn in dasselbe Schicksal wie Wagner gestoßen :

in den Streit weitgespannter Parteien gezerrt zu werden. Dabei wurde
sein Bild ebenso verfälscht und verzerrt wie das seines Schicksalsgenossen

Wagner. Und so ist es auf uns gekommen, denn die Hauptmasse

der biographischen Beiträge stammt entweder aus dieser Zeit
der großen Parteihader oder von Autoren, die noch aus diesen

Auseinandersetzungen hervorgegangen sind, noch deren Spuren tragen.
Allein das Argument der historischen Gerechtigkeit und Sauberkeit
müßte darum genügen, heute durch eine neue biographische Arbeit
zu korrigieren, was durch blinde Verehrung überhöht oder durch
ebenso blinde Feindschaft erniedrigt wurde. Damit wäre aber nur
einem historischen Interesse Genüge getan.

Die Nietzsche-Frage ist aber auch unter uns Menschen der zweiten
Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts immer noch lebendig. Die
Probleme, die Nietzsche aufgerissen hat oder denen er sich verschrieb,
sind großenteils noch ebenso offen wie vor 100 Jahren. Man kann -
und es wird auch getan - teilweise heute noch mit seinen Argumenten
streiten oder die gegnerische Position gerade in seiner Formulierung
angreifen, weil sie immer noch die klarste, extremste ist. Kaum ein

Theologe von Rang kommt darum herum, irgend einmal einen Pfeil

gegenNietzschezu schärfen, die Polemik des Klerus gegen ihn ist nahezu
eine Routinesache des ständigen Repertoires; kaum ein Dozent der

Philosophie kann es sich ersparen, mindestens einmal eine Vorlesung,
meist eine Publikation, über Nietzsche zu erarbeiten ; jeder Student der
Philosophie muß sich mit Nietzsche mindestens intensiv beschäftigen.

141



Aber auch die Literatur der neuern Zeit trägt sein Brandmal. Wie
kein Musiker seither den Weg zu sich mehr gefunden hat, ohne seine

Position gegenüber Wagner zu klären, je nach kultureller oder
gesellschaftlicher Bindung und seinem Temperament gemäß, so gibt es

für den Romancier und namentlich den Dramatiker heutiger Zeit
keine Neutralität gegenüber dem Faktum Nietzsche mehr.

Und was ist es nun mit diesem Faktum Nietzsche? Wo kann sich
der mit ehrlichem Willen Suchende Aufschluß holen? Die Theologen
bieten ihm eine Antwort an. Ist sie, als von der angegriffenen Partei,
verläßlich? Die Existenzphilosophen aller Schattierungen bieten
ebenfalls Antworten an. Sind sie dem Laien Verständlich? Die Dichter

bieten Antworten an, aber - noXXà ^eùôovrat àoiôoi die
Dichter lügen viel, so singt Nietzsche warnend als Zarathustra nach
Solon (Fragm. 21D). Bleiben die biographischen Beiträge Aber die
erste Biographie, die aus der Feder seiner Schwester, ist eine bereits
überalterte Arbeit, und zudem ist die Autorität der Verfasserin
schwer erschüttert, mußte von der Wissenschaft erschüttert werden.

Unsere Zeit, unsere Generation hat ein legitimes Interesse und ein
Anrecht auf eine verläßliche Auskunft über Nietzsche. Dazu ist eine

neu erarbeitete Biographie ein Mittel, wahrlich nicht das einzige,
aber immerhin eines, das uns heute tatsächlich fehlt. Die Arbeit des

Historikers will und kann ein Beitrag zur dringend notwendigen
Aufhellung des Nietzsche-Bildes sein.

Ist so die - gewissermaßen - Vorfrage nach der Wünschbarkeit einer
neuen Nietzsche-Biographie positiv beantwortet, so stellt sich die

Frage erneut von der entgegengesetzten Seite : von der Möglichkeit her
Wir können hier, ohne der Sache Zwang anzutun, leicht zwei

Problemgruppen scheiden : äußere und innere Problematik.
Als äußere möchte ich alles bezeichnen, was mit der Dokumentation

zusammenhängt; als innere Nietzsches Leben und Werk, also das

Darzustellende selbst.

Eine neue Nietzsche-Biographie läßt sich doch wohl nur rechtfertigen,

wenn vom Material her auch neue Einsichten möglich sind
und zur Auswertung kommen. Daß dies der Fall ist, beweisen schon

die Arbeiten Richard Bluncks.
Sein Plan war eine eingehende Gesamtdarstellung der Persönlichkeit

Nietzsches in Leben und Werk, teilweise aufgrund von noch
unveröffentlichtem und bis anhin entweder nicht zugänglichem oder
übersehenem Material, äußerlich aufgegliedert in drei Bücher:

142



1. umfassend die Jugend und Studentenzeit bis zur Ankunft in
Basel am 19. April 1869, zum Antritt der Professur für klassische

Philologie als junger Dozent von erst 24 Jahren und 6 Monaten!
Der 2. Band sollte die Zeit in Basel und bis zum Lou-Erlebnis, bis

an den Zarathustra heran, also bis 1882 umfassen,

Der 3. Band den letzten Lebensabschnitt, und vielleicht noch bis

in die erste Zeit des Nietzsche-Archivs hineinführen.
Von all dem sind fertig formuliert nur der 1953 erschienene erste

Band und die Niederschrift eines Vortrages aus dem Jahre 1945 über
Nietzsches Zusammenbruch. In den letzten Monaten hatte Blunck

- so wußte man - am Text des zweiten Bandes geschrieben. Vor
seinem durch Jahre literarkritischer Arbeit geschärften Geist hatte aber
offenbar dieser eigene Text keinen genügenden Bestand. Er muß die
Mss. vernichtet haben, um in einem zweiten Anlauf neu zu beginnen.
Dazu kam es leider nicht mehr. Aber ein großes, wohlgeordnetes
Quellenmaterial hat er hinterlassen. Während zweieinhalb
Jahrzehnten hat er unermüdlich aus Büchern und Hss. alles ihm wesentlich

Erscheinende als Exzerpte in seinen Heften gesammelt. Vierunddreißig

Hefte zu je 144 Seiten hat er fast vollständig mit solchen
Notizen und Auszügen gefüllt - aber zu unserm Unglück in einer
ungebräuchlichen Stenographie, sog. Roller'schen Systems. Es ist das
Verdienst von Karl Schlechta, das ganze Quellenmaterial durch
taktvolle Verhandlungen mit den Erben Bluncks zunächst in die Hand
bekommen zu haben, dann einen reichlichen Kredit zur Erschließung
dieses Materials von einer norddeutschen Industrieunternehmung
flüssig gemacht und schließlich in Darmstadt einen Stenographen
ausfindig gemacht zu haben, der diese Schrift lesen und in Klarschrift
übertragen kann. Hatte er so die quellenmäßigen Voraussetzungen
wesentlich gefördert, so gelang es endlich seiner unablässigen
Fürsorge, die Deutsche Forschungs-Gemeinschaft für den Plan der
Weiterführung der Blunckschen Biographie zu gewinnen und zu einer
direkten Auftragserteilung zu bewegen. Ohne den Motor Karl
Schlechta wäre also gar nichts mehr geschehen und wäre die enorme
Leistung Bluncks irgendwo in oder um Hamburg in Familienarchi-
valien untergegangen.

Als der mit der Durchführung Beauftragte sieht der Verf. heute
darin seine Legitimation, daß er aus der Sicht des nun direktest Beteiligten

die sich bietenden Probleme vor Ihnen aufrollt.
Bluncks erster Band löste bei seinem Erscheinen allgemein größte

143



Anerkennung aus. Leider war das Jahr 1953 für die Nietzsche-Sache
noch nicht reif. Das Buch fand zunächst nicht die ihm gebührende
Verbreitung. Noch lag die politisch verfälschende Ausbeutung der
geistigen Potenz Nietzsche zeitlich zu nahe und herrschte ihm gegenüber

ganz allgemein ein ungutes Empfinden vor. Man mied den
Namen Nietzsches und eine eigene Entscheidung. Die zu geringe
Verbreitung der Leistung Bluncks kann darum in keiner Weise zur
Schmälerung seiner Qualität herangezogen werden. Was er ausgeformt

vorgelegt hat, und das Material, das er zur weitern Arbeit
bereitgestellt hat, würden schon eine hinreichend tragfähige Grundlage

für die Weiterführung seiner Nietzsche-Biographie bilden. Was

uns natürlich nicht der Pflicht enthebt, andauernd die Verläßlichkeit
zu prüfen. Allein schon die Umschrift in Stenographie und die
Rücktransposition bilden Fehlerquellen. Es werden auch immer wieder
neue Dokumente, neue Einsichten erschlossen werden können, manchmal

sogar da, wo wir sie nicht vermuten. Dokumente, die allzulange
als gesichert galten, müssen neu geprüft werden, so z. B. die um die

Jahrhundertwende edierten «Gesammelten Briefe». Ich hatte letzthin
Gelegenheit, die Probe an den jetzt im GSA in Weimar vorbehaltlos

zugänglichen Briefen an Peter Gast zu machen - mit teilweise
erschreckendem Resultat! Wir werden noch eine Stelle daraus zu
beachten haben.

All dem gegenüber heißt es, sich offen zu halten. Wir sind hierin
auch in einer viel glücklicheren Lage als irgendeine Zeit vorher. Die
Universitätsbibliothek Basel hat endlich den Overbeck-Nachlaß
übersichtlich geordnet, was seine Benutzung erleichtert. Und wenn wir
ihn benutzen, so droht uns nicht mehr ein Prozeß seitens des

Nietzsche-Archivs, wie es noch Carl Albrecht Bernoulli erleben mußte. Die
Beziehungen zum Weimarer Archiv kann ich mit einem Wort
charakterisieren : vorzüglich. Es gibt keinen Kampf und kein Seilziehen mehr
zwischen einer «Basler» und «Weimarer» Nietzsche-Forschung.

Es sei hier gestattet, aus der eigenen Erfahrung von vier Aufenthalten

kurz die Archiv-Situation in Weimar zu skizzieren. 1945 wurde
das Nietzsche-Archiv geschlossen, um als solches nicht wieder zu
erstehen. Die Bestände wurden in Kisten verpackt und sollten
wegtransportiert werden. Sie kamen bis zum Bahnhof Weimar, aber nicht
darüber hinaus, sondern wurden wieder im Haus «Silberblick»
deponiert, unter Verschluß und unzugänglich. Mit der darauffolgenden
Zusammenfassung der zahlreichen Weimarer Gedenkstätten unter

144



die «Nationalen Forschungs- und Gedenkstätten der klassischen

deutschen Literatur in Weimar» bekam auch Nietzsche seinen Platz.

Ungefähr 1950 wurde der gesamte Hss.-Bestand dem längst bestehenden

«Goethe- und Schiller-Archiv» zur Betreuung anvertraut, Nietzsches

nachgelassene Bibliothek und die ganze Sekundärliteratur der
Zentralbibliothek im Schloß eingegliedert. Von nun an wurden
Anfragen aufgrund von Ms.-Einsichten beantwortet - mit welcher
Aufgabe Dr. Wolfgang Vulpius betraut wurde -, der Hss.-Bestand
als solcher war vorerst nicht zugänglich. Dies änderte sich nochmals

um 1956/57. Seither kann jedes Ms.-Stück im GSA eingesehen werden.

Die heutige Archivleitung bemüht sich um eine sehr sorgfältige
Aufbewahrung und Betreuung. So wurde ein neues Bestandsverzeichnis

aufgenommen, das erstmals und über das bekannte Verzeichnis

von Hans Joachim Mette hinaus auch die musikalischen Kompositionen

sowie Briefe Dritter an Dritte, Nietzsche betreffend,
Geschäftspapiere und dergleichen auch aufweist. Für die Aufbewahrung
wurden neue, sehr solide Mappen hergestellt, und so präsentiert sich

das ganze Nachlaßmaterial wohlgeordnet und sorgfältig bewahrt.
Für die Benützung gelten einige strenge Vorschriften und Formalitäten,

aber im Archiv generell, nicht etwa nur für den Nietzsche-Nachlaß.

Wir wollen froh sein über diese Pflichtstrenge der Aufsicht, denn
sie dient offensichtlich nur der einen Aufgabe der ungefährdeten
Erhaltung der so unvergleichlich wertvollen Mss.-Bestände aus über
50 Nachlässen und zahlreichen Teilnachlässen sowie Einzeldokumenten,

für die das GSA schließlich vor aller Welt die Verantwortung
trägt.

Selbst wenn der bestimmte Vorsatz gefaßt ist, die Biographie
Nietzsches nicht in eine Geschichte des Nietzsche-Archivs auslaufen

zu lassen, so sind eben doch Nietzsches letzte Lebensjahre und das

Schicksal seines Werkes schon rein zeitlich derart in die Anfänge des

Archivs verwoben, daß wir gerne mindestens über jene Jahre
einwandfreien dokumentarischen Aufschluß besäßen. Soweit nicht bereits

Blunck im ehemaligen Nietzsche-Archiv sich die entsprechenden
Auskünfte gesichert und uns durch seine Exzerpte erhalten hat, wird
uns in absehbarer Zeit das Quellenmaterial wieder zugänglich sein.

Momentan liegt es im GSA noch völlig ungeordnet und kann darum

noch nicht zur Benützung freigegeben werden. Es ist aber bereits der

Auftrag erteilt zur archivalischen Erfassung. Auch einer großen
Bibliothek mit den entsprechenden Personalreserven würde die Bewäl-

145



tigung dieser aus heterogensten Teilchen bestehenden Masse Mühe
machen. So werden wir es zufrieden sein müssen, wenn diese Arbeiten
in 2-3 Jahren abgeschlossen sein werden, wie es beabsichtigt ist. Dann
wird auch dieser - letzte - Teil des ehemaligen Nietzsche-Archivs frei
zugänglich sein. Für die Endphase unserer Biographie gerade noch

zeitig genug
Eine andere, uns günstige Zusammenfassung bahnt sich an. In

Annaberg besteht ein «Peter-Gast-Archiv». Betreuerin ist die
hochbetagte Witwe Peter Gasts. Was aber hat ein abgesondertes Peter-
Gast-Archiv zu bedeuten? Wer würde heute noch von ihm sprechen,

wer seinen Namen wissen, wenn er nicht durch Nietzsche seinen

Glanz hätte? Es ist in der Tat eigenartig, wie viele Monde sich im
Lichte Nietzsches bewegen. Außer etwa Erwin Rohde würde kein
Name aus seinem Freundeskreis mehr geläufig sein. Höchstens der
Overbecks im Kreise der Theologen, und der der Lou Salomé im
Rilke-Kreis. Aber sonst? Wer wären die Pinder, Krug, Gersdorff,
Baumgartner, ja Paul Rée und alle die andern, die zwar für Nietzsches

Biographie höchst bedeutungsvoll sind, aber eben nur in diesem

Bezug. Das zentrale Freundschaftserlebnis für Nietzsche, Richard
Wagner, greift natürlich in ganz andere Dimensionen.

Einer dieser Monde ist Peter Gast (alias Heinrich Köselitz mit
seinem bürgerlichen Namen). Keiner hat so viel Licht von Nietzsche

empfangen, keiner hat so viel und so bereitwillig von diesem Licht
zurückgestrahlt, wenn auch nicht immer ohne Veränderung im
Spektrum

Namentlich für die Werke der letzten Schaffenszeit und für die

biographische Rekonstruktion des letzten Lebensabschnittes sind wir
auf die Aufhellung aus diesem Reflektor angewiesen. Hätten wir nun
die Bestände der Nietzsche- und Gast-Nachlässe auch räumlich so

nahe zusammen, wie sie sachlich sich ergänzend zusammengehören,
so wäre dies mindestens eine unschätzbare Arbeitserleichterung. Es

besteht nun Aussicht, daß das GSA in absehbarer Zeit auch dieses

in Annaberg sonst so verlorene Gast-Archiv nach Weimar bringen
und in seine archivalisch fachlich einwandfreie Betreuung nehmen
kann.

Natürlich ist es trotz aller dieser günstigen Situationen immer noch
nicht so, daß der Historiker gewissermaßen nur seinen Erntekorb
bereitzustellen braucht, um dann abzuwarten, bis die Früchte sich
alle reif und wohlsortiert darin einfinden. Es gilt noch manchen jetzt

146



noch verborgenen Kanälchen nachzuspüren, die darin versteckten
Bröckelchen ausfindig zu machen und auf ihre Echtheit und Tauglichkeit

abzufragen, alles zu einem Mosaik zusammenzutragen und zu
einem möglichst klaren Nietzschebild zu gestalten. Aber als günstiger
denn je dürfen wir die Situation heute bezeichnen.

Außer diesen teilweise noch im Werden begriffenen
Quellenerschließungen stehen in großer Zahl in sauberen Publikationen
vorgelegte Einzeluntersuchungen zur Verfügung, die oft weit über den
Stand der letzten vollständigen Biographie, leider immer noch der
der Schwester, hinausführen. Wenn wir nun heute auf all das greifen
können, so erscheint von den äußern Gegegebenheiten her also eine

neue Nietzsche-Biographie möglich

Die innere Problematik bietet leider längst nicht dieses Bild.
Unentschieden ist noch immer die Qualität von Nietzsches Beziehungen zu
den Menschen seiner Umgebung und zur gesamten geistigen Situation

seiner Zeit. Umstritten ist z. B. immer noch in höchstem Maße
sein tatsächliches Verhältnis zur Schwester; als etwas eindeutiger
erscheint den meisten der Bezug zur Mutter. Welche Bedeutung
haben Franz Overbeck und Jacob Burckhardt für Nietzsches Leben
und Denken? - Wie weit klaffen hier die Interpretationen auseinander!

Was war ihm Paul Rée, welche Funktion hat die Episode
Lou Salomé in Nietzsches Entwicklung? Hat sie überhaupt eine

Funktion? Und die Stellung zu Wagner, zu den Wagners, Richard
und Gosima, ist geradezu eine eigene Geschichte.

Trotz vieler, teilweise mühvoll erarbeiteter Einzeldarstellungen ist
hier dennoch alles offen, vielleicht gerade weil alle diese Fakten zu
sehr in der Vereinzelung gefaßt, aus der doch eigentlich unauflösbaren

Einheit eines Lebenslaufes herausgebrochen wurden. Von allem

Anfang an aber hatte jede Beschäftigung mit Nietzsche an einer
schweren Hypothek zu tragen: die Schwester hatte als erste und
allzulange Zeit einzige Biographin Gewichte verteilt, hinein- und

hinausinterpretiert in einer für einen Biographen unzulässigen Weise.
Fast die gesamte biographische Nietzsche-Literatur trägt darum den

Stempel der Auseinandersetzung mit dieser Erst-Interpretation, je
nach Temperament und Nähe des Autors zur Nietzsche-Sache bis

zur leidenschaftlichen Parteischrift, zum Pamphlet abgleitend.
Es stellt sich hier noch dem heutigen Biographen eine der

gefahrvollsten Klippen in den Weg, einerseits die gewiß aus einem reichen
Wissen aus eigener Erfahrung fließenden sachlichen Informationen

147



der Schwester schicklich zu verwerten - denn alles, was von ihr kommt,
abzulehnen geht sicher nicht an, nur geflunkert hat sie schließlich
auch nicht - anderseits sich nicht entweder im Schlepptau ihrer
darübergezogenen Interpretationen zu verfangen oder sich in eine

unfruchtbare Polemik dagegen zu verlieren.
Es soll und möchte gerade das Anliegen einer neuen, von Grund

auf aus dem Quellenmaterial erarbeiteten Biographie sein, diese Phase

der Auseinandersetzungen zu überwinden und zumindest den äußern

Lebensgang, einschließlich der persönlichen Beziehungen zur Umwelt,
trotz sachlicher Darstellung lebendig und verständlich werden zu
lassen, vor dem geistigen Auge den Menschen Nietzsche wiedererstehen

zu lassen, so wie er als Glied seiner Zeit lebte und von den Mitmenschen

seiner Zeit erlebt wurde.
Von einer Philosophen-Biographie erwartet man aber mehr, und

das mit Recht.
Mit diesem Satz stehen wir vor dem ersten ernsten Fragezeichen.

Geht es bei einer Nietzsche-Biographie wirklich um eine Philosophen-
Biographie? Spitz gefragt: war Nietzsche überhaupt ein Philosoph?
Die Frage wurde schon einleitend erwähnt und dort kurz mit Ja
beantwortet. Sie wurde tatsächlich aber auch schon verneint! Es

seien hier nur die jüngsten extremen Urteile einander gegenübergestellt,

die von Autoren stammen, die in der Nietzsche-Sache nicht
leicht wägen. Erich Podach sagt 1963 in der Einleitung seiner
Publikation «Ein Blick in Notizbücher Nietzsches», Seite 10ff. : «Es zeigt
sich hierbei, daß der große Schriftsteller, dem wir Aphorismen von
hohem philosophischem Esprit verdanken, ein Philosoph nicht war.
Seine Persönlichkeit und seine geistige Organisation waren nicht die
eines systematischen Denkers. » Es würde wieder in ein Streitgespräch
ausmünden, wenn wir zu klären suchten, ob dies in Unkenntnis oder
in voller Absicht gesagt ist gegen Eugen Fink, der in seinem 1960

erschienenen beachtlichen Buch «Nietzsches Philosophie» ebenfalls
einleitend (Seite 8) diese Frage entscheiden muß und es folgendermaßen

tut: «Der kulturkritische Ansatz Nietzsches verdeckt allzu
leicht die tiefere Tatsache, daß es bei Nietzsche wesentlich nur um
eine philosophische Auseinandersetzung mit der abendländischen
Metaphysik geht!» Ich erinnere mich persönlich an eine Seminarübung
bei Karl Jaspers, wo er diese Frage ebenfalls stellte und sie spontan
selber beantwortete : Nietzsche ist ein Philosoph.

Die Entscheidung dieser Frage spielt bereits früh in Nietzsches

148



Leben. Als er sich Anfang 1871 um den Übertritt von der philologischen

zur philosophischen Professur bemühte, hat die Basler
Universitätsbehörde diesem Ansuchen nicht entsprochen. Wir können diesen

Entscheid heute als so folgenschwer für Nietzsches Leben wie
wahrscheinlich für die Philosophiegeschichte, wie auch als für die damalige
Universitätsbehörde richtig ansehen.

Allein die Tatsache, daß überhaupt gefragt wird, gefragt werden

kann, müßte dennoch zum Aufsehen mahnen. Würde es jemandem
einfallen, die Frage bei Hegel, Kant, Aristoteles oder Piaton zu stellen!

- Bei Nietzsche wird gefragt, mehr noch: die Antworten fallen
nicht einmal alle für das Philosoph-Sein Nietzsches aus, manche zwar
zustimmende doch nicht ohne Einschränkung. Tatsächlich gehört
Nietzsche so sehr der Literaturgeschichte an wie der Philosophiegeschichte

- und außerdem finden wir seinen Namen in jedem
maßgebenderen musikhistorischen Werk. Nietzsche trägt in ungewöhnlichem

Maße eine künstlerische, visionär-schöpferische Komponente
in sich. Doch, ist dies in der Philosophiegeschichte so neu, so unerhört?
Bestrickt nicht gerade Piaton, der ausgerechnet von Nietzsche so

Vielgeschmähte, durch seine dichterische Phantasie, die, Gestalt
geworden in der szenischen Einkleidung und dramaturgischen Führung
seiner Dialoge, besonders aber in den Gleichnissen und Mythen,
immer dann einsetzt, wenn das Darzulegende sich dem präzisen
Zugriff des bloßen Wortes als Instruments der Logik entzieht? Hat je
jemand deswegen in Zweifel gezogen, daß Piaton ein Philosoph sei?

Deutlich hat sich auch Kierkegaard in seinen Betrachtungen zu
Mozarts DonJuan (Entweder/Oder I. Teil) über die Grenzen der Sprache
ausgedrückt. Wenn er sich dort in der Bewertung der Musik auch
total verrennt, indem er ihr einen viel zu beschränkten Aussagebereich

zubilligt, so hat er doch eindrücklich aufgezeigt, wie sie da, wo
die Möglichkeiten der Sprache aufhören, noch weiterzuführen
vermag. Auch er bedient sich allerlei schriftstellerischen Raffinements -
symbolhafter Pseudonyme, Einkleidung in Rahmenhandlungen,
schwerer biblischer Prophetentöne usw. - ohne daß ihm jemand
deswegen die Zugehörigkeit zur Philosophie strittig machen wollte.

In Nietzsche ist nun allerdings der künstlerische, speziell der
musikalische Gestaltungswille derart stark, daß dieser zuerst in die Augen
springt. Gerade die oben genannte letzte Publikation von Podach

zeigt uns aus der letzten Schaffenszeit eine Unzahl von bloßen
Werkentwürfen, die alle in ihrer Viersätzigkeit auf musikalische Form-

149



schemata weisen. Da stehen Entwürfe zu Büchern, für die zwar noch
keine Zeile geschrieben ist, aber mit Angabe des Umfangs in Seitenzahlen

in wohlabgewogenen Proportionen, wie sie jedem Sonatensatz

für Exposition, Durchführung, Reprise und Coda angemessen
wären

Es ist neueren Datums, daß wir eine Ubersicht über den Umfang
von Nietzsches Beschäftigung mit Musik gewinnen. Allein die Masse

der eigenen Kompositionsversuche, der Abschriften, der Musikbestände

seiner Hausbibliothek, die vielen Bemerkungen und Abhandlungen

über Musik in Briefen und Werk hätten längst darauf
hinlenken müssen, daß ihn das Phänomen Musik praktisch lebenslang
ununterbrochen beschäftigt hat. Dennoch wird man ihn nicht unter
die Musiker einreihen wollen. Ebensowenig gehört er primär der

Dichtung zu. Seine künstlerischen Fähigkeiten erweitern ihm den
Ausdrucksbereich für sein Anliegen. Sein Anliegen aber ist die
Philosophie.

Und schon setzen wir das nächste Fragezeichen: in welche
philosophische Tradition gehört denn Nietzsche? Was ist sein Thema?
Schon die antike Philosophiegeschichte wußte um solche Gruppierungen.

Der Diogenes Laertius beschäftigt sich im Proömium (1.17)
eingehend damit. Die gröbste Scheidung ist dabei die in Sophoi, die
sich mit den Naturdingen befassen, also tpuoixoi Naturphilosophen,

und solche, die sich mit den menschlichen Dingen befassen,

rjfhxol — «Ethiker», dann aber auch nach «Schulen».
Und wo gehört nun Nietzsche hin? Führt etwa eine Linie von Kant

zu ihm und über ihn hinaus wieder weiter? Keineswegs. Ist seine, von
ihm zuerst so laut verkündete Schopenhauer-Nachfolge echt? Auch
das nicht.

Wir haben vorhin aus dem Zitat von Eugen Fink gehört, daß die

Metaphysik Nietzsches Thema sei, aber auch er muß in der Folge
eingestehen : « er bewegt sich nicht in einer begrifflichen Destruktion
der Metaphysik, er baut sie nicht ab mit den gleichen Mitteln des

seins-begriffliehen Denkens». — Nein wirklich, er widerlegt sie nicht
in ihrer logischen Herleitung, er bekämpft sie, soweit sie sittenbildend
ist. Er wirft ihr vor, die Menschheit seit zweieinhalb Jahrtausenden
ethisch mißleitet zu haben. Es gibt sicher ernste Interpreten, die ihn
als «Metaphysiker» bezeichnen. Um aber die Frage in Nietzsches

Weise, im Paradoxon zu beantworten: Nietzsche ist insofern
Metaphysiker, als er Metaphysik verwirft. Es ist der Ethiker Nietzsche, der

150



die überlieferte Metaphysik aus den Angeln heben will. Die Moral,
das ist sein eines Lebensthema ; das andere ist die Ästhetik.

Ist nun Nietzsches Denken meteorhaft, wie aus einer andern Welt
in unsern Kosmos verirrt, oder lassen sich Bezüge aufweisen, können
wir Anknüpfungspunkte finden, mit andern Worten : steht er in einer
Tradition? Der Biograph wird dieser Frage nachgehen müssen, nicht
einer möglichen Rechtfertigung oder Widerlegung des Gedankengebäudes

selbst ; und er wird die Bezugspunkte einerseits finden in der
Antike, genau bei den Vorsokratikern und der nachsokratischen

Skepsis und den Kynikern, deren Lust am Schockierenden und am
Paradoxon ja eines der auffallendsten Ausdruckselemente Nietzsches

wird - und anderseits schließlich in der Musik
Die Sieben Weisen, der halbmythische Seher-Dichter-Philosoph

und Gesetzgeber seines Volkes zu seiner und für die folgende Zeit, die
Gestalten eines Rhadamanthys, Lykurg oder Solon, das sind seine

Denkmodelle, an diese Reihe, an diese Tradition will er anschließen.
Es ist der, sagen wir «Erfolg» der einseitigen Zucht und Aussaat

von Schulpforta, die hier in den Schoß eines extrem prädestinierten
Bodens gefallen monströse Früchte gezeitigt hat. Namentlich dann
auch die intensive Beschäftigung des Studenten Nietzsche mit dem
oben schon zitierten Diogenes Laertius blieb von nachhaltigster
Wirkung. Bis auf einzelne Formulierungen hinaus läßt sich der Einfluß
aufzeigen. Es genüge als ein Beispiel der Ausdruck «Umwertung aller
Werte», der aus dem Beginn der Diogenes-Vita (VI, 20) fließt, wo
die Bedeutung des napa^apcitreiv ro -ohztxbv vbpiapa das

Umprägen dessen, was öffentlich gilt, sei es Geld oder Sitte, mehrdeutig
abgewandelt wird. Als Lehrer hat er mit dem Griechentum völlig
ernst gemacht. In der Schrift «Wir Philologen» bekennt er noch (GOA
Bd. X. S.410) «Man versuche, altertümlich zu leben - man kommt
sofort hundert Meilen den Alten näher als mit aller Gelehrsamkeit. -
Unsere Philologen zeigen nicht, daß sie irgendwie dem Altertum
nacheifern - deshalb ist ihr Altertum ohne Wirkung auf die Schule».
Und in der Eingabe an die Basler Erziehungsbehörde, den Griechischunterricht

betreffend, sagt er noch 1875: «.. .denn ein Unterricht,
der es nicht erreicht, den Schülern eine tiefere Neigung für das

hellenische Leben einzuflößen. .hat sein natürliches Ziel verfehlt». Die
Antike ist also für ihn ein gründendes Erlebnis, nicht nur Gegenstand
des Wissens, damit wird sie auch existentiell wirksam.

Das andere ist seine überdurchschnittliche musikalische Anlage. Und

151



selbst dies schließt sich auf dem Boden der Antike wieder zur Einheit.
So wie den Pythagoräern und allem, was in deren Nachfolge steht, die
Akustik das Denkmodell geliefert hat für die Zahlensymbolik und
Zahlenlogik, für Begriffsinhalte, so lieferten die Formprinzipien der
Musik Nietzschen die Denkmodelle für die äußere Gestalt seiner

philosophischen Auseinandersetzungen. Es ist darum wichtig, diesen

Faden, seine immerwährende innigste Verbundenheit mit der Musik
nie aus den Augen zu verlieren.

Wir setzen ein neues Fragezeichen. Sind diese beiden Komponenten:

vorsokratische Ethik und Musik biographisch bedingt oder
bedingend? Das heißt, wäre es vorstellbar, daß Nietzsche ohne den
Zufall eines Freiplatzes in Schulpforta, ohne die Anregungen musikalischer

Freunde und der für ihre Größe musikalisch offenbar doch
recht regsamen Stadt Naumburg eine wesentlich andere geistige Bahn
eingeschlagen hätte?

Diese Frage wird jeder auf seine Weise beantworten, es ist eine

Glaubensfrage. Am ehesten wird für den Biographen zulässig sein, die
Antwort im Sinne Nietzsches zu versuchen: Er selber empfand sein

Schicksal in allem und jedem als gegeben, notwendig, zwingend. Er
bejahte es, trug es als eine Aufgabe, er fühlte sich berufen, gezeichnet.
Sein Ausdruck dafür: amor fati. Dadurch aber wird die Problemstellung

als solche für den Biographen relevant.
Der positive Glaube an eine Vernünftigkeit, Notwendigkeit des

durchlaufenen Weges bei Nietzsche selbst wird für diesen Lebenslauf
funktionell! - Wir stehen vor einem eigenartigen Widerspruch in
Nietzsches Leben und Denken. Leidenschaftlich bekämpft er die von
Sokrates/Platon an entwickelte abendländische Metaphysik, sich

selber aber, sein Leben sieht und führt er sub specie aeterna. Als ihn
in der Zeit der fürchterlichsten Attacken der Krankheit der begreifliche

Gedanke anfällt, diesem hoffnungslos schmerzvollen Leben ein
Ende zu setzen, da verwirft er diesen Gedanken nicht etwa aus
ethischen Motiven, sondern mit Rücksicht auf seine Berufung, seine

historische, ihm aus der Transzendenz gesetzte Aufgabe!
Auf einer zweiten Ebene wiederholt sich derselbe Widerspruch.

Der Zuchtgedanke des Übermenschen und die Unterwerfung unter
eine sture ewige Wiederkunft stehen sich doch im Grund sich gegenseitig

völlig ausschließend gegenüber. Der Glaube, daß der Mensch
die Freiheit habe, über sich hinaus bewußt ein höheres Wesen zu
züchten, man drehe das Ding nun rein biologisch oder geistig, d.h.

152



daß der Mensch sich selbst planen könne, über sich selbst verfüge,
seinen Seinsgrund verändern könne, indem er ihn in den eigenen Griff
bekommt, ist wohl eine der trivialsten Blüten des Fortschrittsglaubens
des 19.Jahrhunderts. Ich kenne dagegen keine präzisere Antwort als

die Gegenposition von Karl Jaspers in seinem: «Wir sind uns
geschenkt. » Nietzsche setzt diese äußerste Willensfreiheit im Gedanken
des Übermenschen voraus. Zur selben Zeit, oft fast in einem Atemzug,
bekennt er sich zum extremsten Determinismus. Es ist das erst später
von Usener in Ordnung gebrachte 10. Buch des Diogenes Laertius
über Epikur, und die antike Atomistik, die ihm hier unverdaut in die
Quere kommen.

Vielleicht kann hier der Biograph etwas aufhellen :

Nietzsche wächst in der einseitigen Schulung im Geiste der Antike
heran und wird in dieser Bahn noch bis in die Berufsposition gebracht.
Er hat zwar diese Einseitigkeit manchmal mit wahrem Schrecken an
sich festgestellt; mehrmals faßte er den Entschluß, wenigstens das

Studium der Naturwissenschaften nachzuholen, seine realen Kenntnisse

auf den Stand der Zeit zu heben. Das Schicksal hat ihm diese

Pläne immer wieder überfahren. Durch die Wagner-Bekanntschaft
wird er dann völlig mit der Situation des 19.Jahrhunderts konfrontiert.
Die ganze philosophische Entwicklung seit der Antike kennt er kaum,
überspringt er. Er beschäftigt sich auch nie ernstlich damit. Diese

zwei Jahrtausende bieten ihm keinen genügenden Gegenstand des

Interesses. Die Kontaktflächen sind beschränkt auf die Schulung in
der Antike und die ihm durch seine Existenz aufgezwungene
Auseinandersetzung mit der seinem Idealbild so völlig widersprechenden
Kultursituation seiner Zeit.

So können wir seine philosophische Thematik sehen einerseits (in
seinem Sendungsbewußtsein) als bedingend für sein Leben, anderseits

(aus dem unorganischen Entwicklungsgang) als bedingt durch sein

Leben.
Nach der Antike ist es also das Verhältnis Nietzsches zu seiner

Umgebung und zu seiner Zeit, das interessiert. Wir setzen das nächste

Fragezeichen.
Schon oft ist er als ein bloßes «Kind seiner Zeit», als Symptom des

ausgehenden 19.Jahrhunderts «erklärt» und abgetan worden. So

einfach geht es aber wohl nicht. Ihn anderseits als einen «Kämpfer gegen
seine Zeit» zu heroisieren, ja, ihn zum Wegbereiter des 20.Jahrhun¬
derts zu proklamieren, ist mindestens so verkehrt. Gerade hier scheint

11 Studia Philosophica XXIV 153



wieder eine der großen Tücken des Historikers zu harren. Er darf sich

sicher nicht auf irgendwelche Interpretationen von Nietzsche «als
einem» im Verhältnis zu einem sogenannten Zeitgeist einlassen. Er
hat sich darauf zu beschränken, die tatsächlichen Beziehungen
hinreichend dokumentiert und anschaulich darzustellen.

In gewissem Sinne persönlicher Interpretation ist natürlich anderseits

die Bewertung der menschlichen Beziehungen in ihrer biographischen

Wirksamkeit ausgeliefert.
Der Faktor «Freundschaft» nimmt in Nietzsches Leben, in seinem

Fühlen und Denken breitesten Raum ein. Eine Unzahl von Briefen —

und damit biographischen Aufschlüssen - verdanken wir seiner

Wertschätzung, oft seinem Werben um Freundschaft, aber auch bitteren
Enttäuschungen. Die ganze Gruppe musikalischer Kompositionen
der Jahre 1871-74 stehen alle unter dem gemeinsamen Stern der
Freundschaft. Das Scheitern der Freundschaft mit Wagner ist eines

der folgenschwersten Ereignisse seines Lebens. Gerade an der Konstitution

und Führung der Freundschaften kann man Nietzsches Menschlichkeit

aufleuchten lassen wie an keinem Medium sonst. Er hat ihm
entgegengebrachte Freundschaft gierig getrunken wie ein Verdurstender,

er hat sie aber auch zu schenken gewußt, sich darin geradezu
verströmt.

Hier sind wir ihm sicher noch Gerechtigkeit schuldig.
Ganz anders in der äußern Manifestation, aber nicht minder tief

bewegend zeigt sich bei ihm die andere, die innigste menschliche

Beziehung, die Liebe. Es ist schon gesagt worden, das geradezu
Unheimliche an Nietzsche sei seine Unfähigkeit zu lieben. Es wiegt nicht
leicht, daß eine Autorität wie Karl Jaspers diese Auffassung vertritt.
Und dennoch möchte - muß ich hier widersprechen. Nicht eine in
Nietzsches Wesen begründete Unfähigkeit, sondern eine vom Schicksal
diktierte Unmöglichkeit der Liebeserfüllung lastet über diesem Leben.
Er hat geliebt, an einer verehrenden und damit um so verzehrenderen
Liebe gelitten. Sie war ihm hoch und er hat sie darum scheu verborgen
und mit für ihn heiligsten Symbolen verdeckt. - Man muß die Örtlichkeit

von Tribschen, den Zauber jener unvergleichlichen Landschaft
kennen, sich die Situation des aus hausbackensten kleinbürgerlichen
Verhältnissen stammenden, aber phantasiebegabten und leicht
entzündbaren jungen thüringischen Gelehrten vorstellen, in die er sich

in diesem weltentrückten Refugium Wagners gestellt sah. - Hier der

Meister, nun in der vollsten Reife seines Wirkens, Kräfte sammelnd

154



für den letzten Sprung, die Tat von Bayreuth, mit der er schließlich
dem ganzen europäischen Musikleben einen neuen Impuls, ein neues

Gepräge gab: den Festspielgedanken. - Hier seine neue Weggenossin
Cosima. Eine der markantesten und bedeutendsten Frauen des

Jahrhunderts, ihrem Alter nach näher bei Nietzsche stehend als bei Wagner,

mit ihren dreißig in der Blüte der Jahre, hübsch, jugendlichbeweglich,

vom Glauben an ihre Aufgabe strahlend und in ihrer
Aktivität einen Zauberbann über alle Umgebung breitend. «Dies
Dasein der Götter im Hause des Genius», wie sich Nietzsche über
Tribschen ausdrückt. Dennoch bietet sich die Sache nicht so banal
dar, wie es Podach in seiner letzten Publikation ausbreitet. Mit so

dicken Fingern greift man den Faden der Ariadne nicht. Genau so

wie Nietzsche sein ganzes Leben als durch einen Weltplan gesetzt
interpretierte und darum auch trug, so hat er auch diesen Schicksalsteil

in seine Symbolik transponiert, ihn als irdischen Vollzug
überirdischer Konstellationen in seiner Kosmologie aufgehoben. Die Symbolik

Dionysos-Ariadne-Theseus läßt sich mit Synonymen nicht restlos

auflösen oder abdecken.
Es soll hier nicht die Arbeit das Biographen vorweggenommen

werden, sondern nur das Problem aufgezeigt sein, das vielleicht berufen

ist, das Herzstück der Darstellung des Menschen Nietzsche zu
werden.

Das delikateste Problem, nicht nur weil die meisten gerade darauf
lauern, sondern ganz allein aus der Sache selbst delikat, ist die Frage
nach Nietzsches Krankheit und ihrer Wirksamkeit auf das Leben und
namentlich auf das Werk. Allzugerne möchte man einige unbequeme
Schriften über das Konto « Krankheit » abschreiben können. Darin treffen

sich verdächtigerweise Gegner und gewisse Verehrer. Doch schon

wenn wir sagen «die Krankheit Nietzsches», sind wir auffalschemWege.
Der Biograph muß zwar allen Äußerungen seines «krankens» nachgehen,

aber er darf die Nietzsche-Biographie nicht in eine Krankengeschichte

ausmünden lassen, was nur allzuleicht geschieht, und er darf
nicht mit Diagnosen aulwarten wollen, wo kluge und verantwortungsbewußte

Mediziner schweigen. Natürlich steht das Ende fest, und es

besteht auch kein staatliches Verbot mehr, es zu sagen: das Ende war
eine progressive Paralyse, wohl als Folge einer luetischen Infektion,
von der Nietzsche wußte. Es ist eine m. W. bisher noch nicht genügend
geklärte Frage, wieweit sich Nietzsche selber über die Schwere,
Gefährlichkeit und die möglichen Konsequenzen dieser Krankheit klar

155



war. Ob sich aus einem solchen Wissen oder wenigstens Teilwissen
sein merkwürdiges, sagen wir ruhig: oft läppisches Verhalten
achtbaren Frauen gegenüber als ein schwer getragener Verzicht erklären
lassen möchte, ist ein Faktum, das eingehende Quellenstudien zur
Biographie nach Möglichkeit erst noch zu erweisen hätten. Ob er
überhaupt ein Krankheitsbewußtsein gehabt habe, mußte bisher
verneint werden, weil dazu jede auch nur kleinste Äußerung seinerseits

fehlte. Nun sind mir aber in den Briefen an Peter Gast bisher
unbekannte Textstellen in die Hand gekommen, die den Verdacht
nahelegen, daß alle in dieser Richtung weisenden Zeugnisse seinerzeit im
Archiv unterdrückt, wenn nicht gar vernichtet wurden. So findet sich

in dem Briefvom 26. August 1883 an Peter Gast der nie veröffentlichte
Passus: «Die kuriose Gefahr dieses Sommers heißt für mich - um das

böse Wort nicht zu scheuen - Irrsinn, und wie ich im vorigen Winter
zu einem wirklichen langen Nervenfieber wider alles Vermuthen
gekommen bin - ich, der ich noch niemals Fieber gehabt hatte! - So

könnte auch das noch passieren, woran ich ebenfalls nie bei mir
geglaubt habe: Daß mein Verstand sich verwirrt.»

Was sonst noch alles bis zum Moment des faktischen Zusammenbruchs

dieser oder jener Krankheit als Symptom zugehören mag,
darüber ist in einer Biographie nicht zu urteilen. Viel wichtiger, aber
nicht leicht wird es sein, selbst die unverkennbaren Äußerungen im
Wahn durch ihre vom Wahnsinn geprägte Gestalt hindurch auf einen

möglichen biographisch relevanten Kern abzuhören. Es verrät nicht
unbedingt guten Willen, alle Äußerungen der letzten Tage des Jahres
1888 und der darauffolgenden Zeit in Bausch und Bogen, gewissermaßen

mit einer Handbewegung als Wahnprodukte obenhin abzutun.
Noch unangenehmer ist der aus gewissen neuwagnerschen Kreisen

vorgetragene Versuch, ein noch früheres Datum aufzuspüren, post

quem alles - also «Fall Wagner», «Nietzsche contra Wagner»,
«Antichrist» und «Götzendämmerung», ja, wenn möglich sogar schon ab

« Menschliches-Allzumenschliches », nur noch als Zeugnis der Krankheit

Interesse böte.
Leider weist die Geschichte bedeutender Männer, und ganz besonders

die Literaturgeschichte, eine erschreckend hohe Zahl von Schicksalen

nach, die im geistigen Zusammenbruch (wozu ich auch den

Kurzschluß zähle) endeten. In keinem einzigen Falle wurde davon
ein derartiges Aufhebens gemacht wie bei Nietzsche. Zum Teil hat
er diese Behandlung gewiß provoziert. Er hat selber nicht mit den

156



feinsten Mitteln angegriffen und sich damit erboste Feinde geschaffen.

Was diese aber nicht notwendig verpflichtet hätte, die an ihm
gerügte Weise auch anzuwenden und ihn an Taktlosigkeiten auf
jeden Fall bedeutend zu überragen.

Es könnte einen Biographen die Lust ankommen, mit dieser Art
Nietzsche-Behandlung ins Gericht zu gehen. Selbst wenn es nicht in
polemischer Weise geschähe, stellt sich eine grundsätzliche Frage,
und damit sei für heute das letzte Fragezeichen gesetzt.

Soll eine neue Nietzsche-Biographie ein Beitrag zur bestehenden

Nietzsche-Diskussion sein, sich mit dieser auseinandersetzen, durch
gezielte Widerlegung Korrekturen versuchen - oder soll sie lediglich
das im bisherigen Nietzsche-Schrifttum ausgebreitete dokumentarische

Material heranziehend einen Neubeginn versuchen? Wäre eine

solche Arbeitsmethode überhaupt möglich?
Mindestens erstrebenswert scheint sie, allein schon aus der

faktischen Unmöglichkeit, die ganze hypertrophierte Sekundärliteratur
um Nietzsche durchzuarbeiten und auf brauchbare oder zu
widerlegende Interpretationen zu durchsuchen. Dennoch wird der
Biograph der Anregung und Belehrung durch einige wenige Autoren
und der Berufung auf deren Werke nicht entraten wollen. In einigen
Fällen liegt die Wahl auf der Hand, in andern wird man sich schwerer
entscheiden. Als Kriterien möchte ich aufstellen :

1. persönliche Nähe zu Nietzsche (also z. B. Franz Overbeck);
2. Intensität der Beschäftigung mit Nietzsche und

3. persönliche Bedeutung des Autors, manifestiert in seiner Geltung
für die abendländische Geistesgeschichte.

Eine Sonderstellung nehmen Nietzsches eigene Zeugnisse ein,
namentlich da, wo sie von ihm gewollt als biographische Zeugnisse
konstituiert sind. Da ist nun leider von der bewußten, absichtlichen

Irreführung mit falschen Datumangaben bis zur, sagen wir «freien»

Interpretation mit allen Tücken zu rechnen. Nicht erst die Schwester,
Nietzsche selber hat schon eine Fama über sich konstruiert, und dies

nicht erst in den letzten Jahren Schon 1866 in einem Brief an die
Mutter und 1871 in einem Brief an Erwin Rohde behauptet er
beispielsweise Pausen in seiner musikalisch-kompositorischen Tätigkeit,
die einfach nicht wahr sind und nur dazu dienen sollen, das jetzt
vorgelegte Stück als etwas ganz Außerordentliches, aus jeder Reihe
und Gewohnheit Fallendes darzubieten. Auch ein Teil der vorhin

157



zitierten Briefstelle gehört hierher. Natürlich hatte Nietzsche schon

oft Fieber. Das Krankenjournal von Schulpforta beweist es z. B. Bei
seinem Reitunfall im Militär hatte er offenbar das Brustbein zertrümmert.

Noch monatelang traten aus der eiternden Wunde Knochensplitter,

doch wohl kaum ohne Fieber - «ich, der ich noch niemals

Fieber gehabt hatte!» Auf das Bedenkliche seiner Angaben über
seine fabelhafte Geschwindigkeit im Konzipieren von ganzen Büchern
ist in der Literatur schon hinlänglich hingewiesen. Diese Angaben
haben aber doch eine bedingte Richtigkeit, wenn man sie sich nur auf
die Schlußphase der Buchentstehung, den Kristallisationsprozeß aus
der Masse der Entwürfe beziehen läßt. Immerhin ist diese Problematik
für den Biographen auch nicht gering zu veranschlagen.

Mit dieser letzten Frage schwenkten wir wieder in die äußern
Probleme ein, schließen wir den Kreis. Im Zuge ihrer Darstellung sind
bereits auch einige Hinweise auf mögliche Lösungen gegeben. Dennoch

werden Sie nun - und dies mit gutem Grund - die Gegenfrage

stellen, wie sich denn die geplante Biographie schlußendlich darbieten
wird.

Die Auskunft beschlägt zwei ganz verschiedene Ebenen:
einmal, was fest steht;
und dann, was in der Ferne des noch zu Erarbeitenden liegt.
Fest steht, das Fundament der Blunckschen Arbeit beizubehalten.

Auch seine Weise der zwar nichts verheimlichenden, aber pietätvollen
Darstellung soll als geistige Richtschnur die neuen Teile mit dem von
ihm Übernommenen verbinden. Ob aber auch an der äußern Gestalt,
der Aufteilung in drei, dazu noch verhältnismäßig schmale Bände
festzuhalten sei, erscheint mehr als fraglich. Drei Bände ergeben dreimal

Kosten und Umtriebe der Buchbinderei. Mehrbändige Werke,
namentlich in der Gattung der Biographik, sind vom Leser her
erfahrungsgemäß weniger gefragt. Man hat eine Biographie gerne in einem

Griff, in einem Band, und dies aus einem richtigen Gefühl. Es geht um
die Beschreibung eines Lebenslaufes in seiner Gesamtheit. Ein Leben
ist ein Kontinuum, Zäsuren, so markant sie sein mögen, sind meist nur
die sehr äußerlich auftretenden Konsequenzen einer Evolution, die
längst anläuft und über die Zäsur weiter, resp. ausläuft. Dieser innern
Einheit sollte die äußere Gestalt des Buches gemäß sein. Gerade im
Falle Nietzsches wird einem bei tieferer Einsicht diese unbedingte
Verbundenheit eines gesamten Lebens eindrücklich. Gewiß ist der
Zusammenbruch im Januar 1889, praktisch der geistige Tod Nietz-

158



sches, eine schwere Zäsur; gewiß auch heischt das Leben danach, das

mehr und mehr nur noch ein vegetieren ist, nicht mehr dasselbe

Interesse. Dennoch gehört auch dies zur Gesamterscheinung, und es

gibt aus dieser Zeit Reaktionen und Symptome, die wieder rückwärts
ein Licht werfen. Bluncks Einteilung sah auch nicht hier die äußere
Zäsur vor. Sein erster Band reicht - wie bereits dargelegt - bis zum
Antritt der Basler Professur; der zweite hätte bis zum Lou-Erlebnis
reichen, der dritte mit der Zarathustra-Zeit beginnen sollen. Doch -
sind das echte Zäsuren? Die Professur in Basel fügt sich organisch an
seine Schul- und Studentenzeit. Die ersten Jahre der Lehrtätigkeit
sind die bruchlose Fortsetzung seiner angelernten Philologenexistenz.
Auch seine in diese Zeit fallende, lebensentscheidende Begegnung mit
Wagner liegt absolut in der Kontinuität seiner Musikbesessenheit.

Eine wesentliche, wirklich innere Zäsur wäre eher um 1872/74
anzusetzen. Da endet einerseits endgültig seine musikalisch-schöpferische
Phase und beginnt anderseits mit den Schriften «Uber Wahrheit und
Lüge im außermoralischen Sinne» und «Über das Pathos der Wahrheit»,

und, wie Karl Schlechta und namentlich Anni Anders in ihrer
gemeinsamen Publikation wohlbelegt aufzeigen, mit seinen von Friedr.
Albert Lange beeinflußten und als Kolleg-Vorbereitung verfaßten
Demokrit-Studien der Aufbruch in die Skepsis. Zunächst ist es die

Metaphysik, mehr noch unsere sogenannte Wirklichkeit - die er in
seinem Schmelztiegel der Skepsis relativiert, dann ist es die Moral,
und schließlich fällt auch jene Welt für ihn zusammen, an die er am
längsten geglaubt hat: die Kunst, was sich am augenfälligsten im
Auseinandergleiten der Beziehung zu Wagner bis zur ästhetischen

Gegenposition des «l'art pour l'art» oder Hanslicks Definition der
Musik als «Spiel tönend bewegter Formen» gegen Wagners Symbol-
Kunstwerk « Parsifal» manifestiert. Doch gerade mit der Schrift
«Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne» schöpft er
aus seiner gräzistischen Tradition, gerade sie verbindet somit den
kommenden Nietzsche mit seiner eigenen Vergangenheit. Sie wurzelt
sowohl in der vorsokratischen Atomistik wie in der nachsokratischen

Skepsis, und schon der Titel ist nur in griechischer Umschrift voll-
verständlich. Ah)êés und (pevôoç bedeuten z. B. noch für den

späthellenistischen Historiker Polybios ganz außermoralisch lediglich:
den Tatsachen entsprechend, oder den Tatsachen nicht entsprechend.
(So in seiner grundsätzlichen Erklärung gegenüber seinen römischen
Kritikern im VI. Buch cap. 11, 7/8.) Dies ist also griechischer Sprach-

159



gebrauch geblieben, obwohl von Piaton her beide Termini längst mit
der moralischen Hypothek belastet waren.

Diese griechische Fundierung bleibt der Tenor von Nietzsches

wesentlicher Moralkritik. Allein schon der Ansatz, Moral überhaupt
zum Gegenstand kritischer Betrachtung in seiner Weise zu machen,
ist nur aus der griechischen Welt herzuleiten.

Moses empfing seine Gesetzestafeln aus der Hand seines Gottes in
einsamer Begegnung auf dem umwölkten Berg. An diesen Tafeln darf
und kann vom Menschen nicht gezweifelt werden.

Der antike Mensch empfing seine Gesetze aus der Hand seiner
weisen Männer, die ihre Erfahrungen aus dem Zusammenleben der
Menschen in diesen Satzungen kristallisiert hatten. Gesellschaftliche
und geistige Strukturwandlungen können diese Satzungen überholen.
Sie stehen grundsätzlich der Diskussion frei.

Wie von dieser Quelle her ein Element Nietzsches ganzes Leben
und Denken durchfließt, ist vom Biographen zu verfolgen. Es geht
dabei darum, Nietzsche in den Lauf der geistigen Entwicklung des

Abendlandes einzubinden.
Die andere Komponente ist die Querverbindung zu seiner Zeit.

Nietzsche in einer Monographie herauszulösen und als monolithischen

Geistesgiganten einsam ragen zu lassen, ist eine Gefahr, in der
ein beträchtlicher Teil des Nietzsche-Schrifttums schon umgekommen

ist. Es soll versucht werden, die Gesamtstimmung des ausgehenden

«romantischen» Jahrhunderts lebendig werden zu lassen und
Nietzsche darin als einen markanten, typischen Exponenten, als eine

notwendige Erscheinung zu begreifen. Zukunftsbedingend ist er genau
so viel, als unsere Zeit überhaupt als Erbin jener Tage sich mit dieser

jüngsten Vergangenheit verbunden weiß. So wird auch in dieser

Dimension wiederum die Gestalt Nietzsches eingebunden in eine

Gesamtdarstellung der abendländischen Geistesgeschichte ungefähr
der letzten 100 Jahre, sein Leben erhält darin seine Bedeutung, und
er gibt, wie andere große Geister, dieser Zeit ihre Bedeutung.

Formal gesehen werden größere und kleinere zeit- und
problemgeschichtliche Exkurse dauernd die Lebensdarstellung ergänzend und
erläuternd begleiten und auflockern. Was allenfalls noch möglich
wäre: im Interesse der Flüssigkeit den Text von allzuvielen Zitaten
und Dokumentationen zu befreien und diese gesondert zu sammeln

in einem Band «Dokumente zur Nietzsche-Biographie».
Stil und Gesamthaltung werden vom dargestellten Schicksal her

160



diktiert. Nietzsche war einer der großen Geister dieser folgenschweren
Epoche. Er hat sein Schicksal bewußt und mit einem seltenen Ernst

getragen. Sein Ethos ist zwar oft von einem Pathos angeweht, das uns
Menschen einer merklich unpathetischeren Geisteshaltung etwa
befremdet. Wir dürfen ihn aber dennoch nicht zu sehr an diesem durch
seine Zeitlichkeit bedingten Gewände behaften. Er hat ein schweres,

tragisches Schicksal standhaft getragen. Allein dies sollte jedem, der
sich an ihn wagt, die Verpflichtung zu einem adäquaten sittlichen
Ernst auferlegen, wie er ihn selbst seinem zum Antipoden gewählten
Richard Wagner gegenüber mitten in der wildesten Polemik
überraschend auch immer wieder bewahrt. Wir wollen keine Heldenverehrung

und keine neue Mythisierung inaugurieren. Aber ruhig, ernst,
gewissenhaft und pietätvoll, wie sie von Blunck angesetzt wurde, soll
die Darstellung durchgeführt werden.

161


	Probleme der Nietzsche-Biographie

