Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Zur philosophischen Problematik der sogenannten ungeschriebenen
Lehre Platos

Autor: Hager, F.P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur philosophischen Problematik
der sogenannten ungeschriebenen Lehre Platos

von F. P. Hager

Die Frage, welche wir uns in dieser Untersuchung stellen, ist die-
jenige nach den wahren und eigentlichen Quellen und textlichen
Grundlagen, aus denen wir uns iiber die Lehre Platos informieren
konnen. Damit untrennbar verbunden ist natiirlich auch die zentrale
Frage nach der wahren und eigentlichen Gestalt der philosophischen
Lehre Platos selbst. Das philosophiegeschichtliche Problem, wel-
ches sich uns bei der Frage nach der wahren Lehre Platos stellt, ist
grundsitzlich verschieden von der Problematik, die sich bei der Er-
forschung der Lehre irgend eines anderen Philosophen des Altertums
oder der Neuzeit ergibt.

Wihrend namlich im Falle der meisten groBen Philosophen ihre
philosophische Lehre in oft fast selbstverstindlicher Weise mit den
schriftlichen Publikationen und Aufzeichnungen identifiziert werden
darf, die sie selbst iiber ihre philosophischen Ansichten hergestellt
haben, scheinen die Dinge bei Plato ganz anders zu liegen.

Nach dem jiingsten Stand der philosophiegeschichtlichen Forschung
konnte man annehmen, daB sich im Falle Platos rein duBerlich gese-
hen geradezu zwei verschiedene Versionen seiner Lehre und zwei
verschiedene Arten von Quellen fiir seine Lehre zu konkurrenzieren
scheinen, namlich einerseits eine Reihe von schriftlich niedergelegten
philosophischen Gesprichen, die sogenannten Dialoge, welche von
Plato selbst stammen und als in sich abgeschlossene Werke von ihm
konzipiert worden sind ; und anderseits eine Reihe von Schiilerberich-
ten iiber Platos Lehre, die gerade in jingster Zeit wieder stark in den
Vordergrund geriickt wurden und von denen gewisse Philologen an-
nehmen, daBl sie die innerakademische Lehrtitigkeit Platos wider-
spiegeln und demzufolge eine eigentliche esoterische Sonderlehre Platos
enthiillen, welche dieser in seinen Dialogen als dem breiteren Publi-
kum zuginglichen Produkten nicht habe offenbaren wollen.

Die jiingste Richtung der Platoforschung, mit der wir uns in diesem
Zusammenhang auseinanderzusetzen haben, besteht in dem von zwei

90



Schiilern des Tubinger Philologen Wolfgang Schadewaldt gemachten
Versuch, den Schiilerberichten iiber Platos Lehre gegeniiber den Aus-
sagen und Hinweisen der platonischen Dialoge selbst wieder eine
erstrangige, auch fur die Interpretation der platonischen Dialoge
mafgebliche Geltung zu verschaffen. H.J. Krimer in seinem Buch
iiber « Arete bei Platon und Aristoteles» (Heidelberg 1959) und Kon-
rad Gaiser in seinem Werk iiber «Platons ungeschriebene Lehre»
(Stuttgart 1963) haben versucht, die Prinzipien- und Ideenlehre
Platos vorwiegend anhand der Berichte des Aristoteles und anderer
Schiiler Platos und Kommentatoren des Aristoteles von Platos Vorle-
sung « Uber das Gute» zu rekonstruieren, mit der Begriindung, Plato
habe gemilB eigenem Zeugnis das Letzte seiner Lehre nicht seinen
Dialogen, sondern vorwiegend der innerakademischen Lehre und Dis-
kussion in seiner Schule anvertraut, von der eben die Berichte des
Aristoteles, seines Kommentators Alexander von Aphrodisias, des
Platoschiilers Hermodor (bei Simplikios), des Sextus Empiricus und
einiger weiterer Aristoteleskommentatoren das einzige authentische
Zeugnis darstellen (Kramer op. cit., Gaiser op. cit.).

Dabei wird nicht beachtet, daB erstens Platos eigene AuBerungen
uber die Minderwertigkeit schriftlicher Mitteilung gegeniiber miind-
licher Lehre und Diskussion, welche die Dialoge Platos als Haupt-
quelle seiner Lehre gegeniiber den Berichten seiner Schiiler entwerten
sollen, ja selbst im Rahmen zweier schriftlich niedergelegter und lite-
rarisch publizierter Werke Platos, namlich im Dialog «Phaidros»
(274b-278¢€) und im Siebenten Brief (341b-345¢), erfolgen, und daB3
schon nur deshalb die Kritik Platos an der Schriftlichkeit wieder eini-
germalen relativiert wird, so daB3 nicht einfach jede schriftliche Publi-
kation und vor allem nicht die eigenen Werke Platos selbst von ihm
als blosse Spielereien bezeichnet worden sind. Wenn ferner nach
Kramer die Abwertung alles Schriftlichen durch Plato darin beson-
ders gut zum Ausdruck kommt, dal Plato auf den mythischen und
spielerischen Charakter der schriftlichen Mitteilung hinweist, so muf3
uns doch auffallen, daB Plato seine Schriftkritik im « Phaidros» mit
einer mythischen Erzdhlung beginnt und daB3 er im siebenten Briefe
seinen erkenntnistheoretischen Exkurs, im Rahmen dessen er leugnet,
daB es von ihm eine schriftliche Abhandlung tiber die hochsten Gegen-
stinde seiner Lehre gibt, als einen «tastenden Mythos» (344d3) be-
zeichnet. Als unfehlbar sicheren Beweis fiir die radikale Abwertung
des Schriftlichen und insbesondere seiner eigenen Dialoge durch Plato

91



selbst sollte man jedenfalls die genannten beiden Stellen aus Platos
schriftlich niedergelegtem Werk nicht miBbrauchen.

Zweitens muB mit allem Nachdruck darauf hingewiesen werden,
daB, was auch immer die Schiiler Platos, insbesondere Aristoteles, von
diesem miindlich gehort haben mogen, sie es ja auch schriftlich fest-
halten muBten und ihre Berichte demzufolge ja ebenfalls den von
Plato gertigten Miingeln der Schriftlichkeit unterliegen. Es ist unwahr-
scheinlich, daB Plato mit seiner Unterscheidung von schriftlich und
miindlich im «Phaidros» und im Siebenten Brief in erster Linie oder
gar ausschlieBlich das buchhiéndlerisch Publizierte vom miindlich in
der Akademie Gelehrten hat unterscheiden wollen. Vor allem aber
darf man nicht einfach, wie Krimer das tut, den Begriff des Schrift-
lichen auf den des literarisch Publizierten einengen und von hier aus
Platos Schriftkritik zwar auf seine, wie angenommen wird, literarisch
publizierten Dialoge, nicht aber auf die sogenannt ungeschriebenen
und unverdffentlichten Vorlesungsnachschriften der Schiiler beziehen,
denn verschiedene Mingel, welche Plato der Schriftlichkeit vorzu-
werfen hat, treffen nicht nur auf das literarisch Publizierte, sondern
auch auf das rein zu Erinnerungszwecken schriftlich Niedergelegte,
also auch auf die Vorlesungsnachschriften der Schiiler, zu: Man denke
dabei nur an die von Plato geriigte Starrheit der Schrift und ihren
Mangel an Lebendigkeit, der es ihr nicht gestattet, sich ohne die Hilfe
ihres Autors zu verteidigen und Rechenschaft iiber ihre Griinde ab-
zulegen.

Drittens aber weist Plato im « Phaidros» und mehr noch im Sieben-
ten Brief nicht nur auf die Problematik und Unvollkommenheit der
schriftlichen Wiedergabe seiner Lehre hin, sondern auch auf die
Problematik und Unvollkommenheit der miindlichen Wiedergabe
seiner Lehre. Auch der miindliche Ausdruck bleibt dem mit der
Ideen- und der Prinzipienlehre Platos Gemeinten immer unangemes-
sen, wie Plato besonders im Siebenten Brief deutlich zeigt (341c51L.).
Als Zeugnis fiir Platos Lehre sind daher die schriftlichen Mitteilungen
Platos selber, d. h. die AuBerungen Platos in seinen Dialogen, in jedem
Falle den schriftlichen Aufzeichnungen seiner Schiiler oder gar von
weiteren Drittpersonen vorzuziehen, ganz abgesehen davon, daB
Vorlesungsnachschriften von Studenten ja keineswegs immer das vom
Lehrer oder Professor miindlich Vorgetragene absolut adiquat wie-
derzugeben pflegen.

Ferner ist auch zu bedenken, daB die positiven direkten Hinweise

92



auf Platos Lehrtitigkeit in der Akademie und insbesondere auf Platos
vielzitierte Vorlesung « Uber das Gute» relativ sparlich sind: Der
einzige Bericht tiber den Hergang von Platos Vorlesung « Uber das
Gute», eine Erzihlung des Aristoteles, welche in den Harmonika des
Musiktheoretikers Aristoxenos zu finden ist (Aristoteles: De bono,
p. 111 Ross), sagt zudem aus, daBl eine Menge Unvorbereiteter und
Neugieriger durch Platos Ankiindigung einer Vorlesung « Uber das
Gute», d.h. also den hochsten Gegenstand seiner Lehre, angezogen
wurde und sich dann, als sich zeigte, daB3 die Vorlesung sich haupt-
sachlich mit abstrakt mathematischen Gedankengingen befafte, ent-
tauscht wieder verlief, was doch wohl nicht hei3t, daB die Vorlesung
sich von Anfang an in einem strikt esoterischen Rahmen abwickelte.
Wenn aber Gaiser (op. cit. p.452) zum Aristoxenosbericht meint,
daB Plato hier mit voller Absicht die Ungeeigneten durch die von der
Sache selbst ausgehenden Schwierigkeiten enttauschte und abschreckte,
um so, ohne kiinstliche Geheimhaltung, die zur wirklichen Aufnahme
der Lehre Fiahigen auszuwéhlen, so ist darauf zu antworten, daB3
Plato dies auch in verschiedenen seiner strenger fach-philosophischen
Spatdialoge, vor allem etwa im Dialog « Parmenides» getan hat und
daB also auch in dieser Hinsicht kein prinzipieller Unterschied zwi-
schen der Lehrtitigkeit Platos in der Schule und der Dialogschrift-
stellerei sicher verbiirgt ist etwa derart, daB3 die Vorlesung Platos rein
esoterisch, die Schriften Platos dagegen rein exoterisch wiren.
Ferner ist auch sehr stark umstritten, ob tiberhaupt Plato gewisse
inhaltlich bestimmt abgegrenzte Lehrgehalte dialogisch nicht mit-
geteilt und nur einem beschrinkten Schiilerkreis anvertraut habe oder
nicht (vgl. Herold Cheruiss: The Riddle of the Early Academy, New
York 1962). Aristoteles, dessen Berichte in den Schulschriften und
dessen Vorlesungsnachschrift « Uber das Gute» das Hauptzeugnis fiir
eine innerakademische Lehre Platos sind, erwidhnt sogenannte « Un-
geschriebene Lehrmeinungen Platos» nur ein einziges Mal (Physik
A2:209b11-17), und auch dann nur, um eine Ubereinstimmung der
Sache, wenn auch nicht dem Namen nach mit einem Lehrgegenstand
eines platonischen Dialoges festzustellen. Bereits die Tatsache, dal,
wie schon Aristoteles selbst, so auch viele moderne Vertreter einer
innerakademischen Sonderlehre Platos das Bediirfnis empfinden, das
als ungeschriebene Lehre Platos Vorgebrachte durch Hinweise auf
iibereinstimmende Lehrgehalte der Dialoge zu legitimieren, zeigt
deutlich, daB erstens der Gedanke einer innerakademischen Sonder-

93



lehre Platos an sich schon problematisch ist und daB3 zweitens die
Autoritit der Dialoge Platos als eigentlicher Hauptquelle seiner Lehre
auch bei Vertretern des esoterischen Plato noch gro8 ist, selbst wenn
sie das nicht eingestehen wollen.

Das Hauptthema unserer Erorterung iiber die philosophische Pro-
blematik der sogenannten ungeschriebenen Lehre Platos besteht nun
darin, zu untersuchen, inwiefern sich hinsichtlich der wichtigsten
Lehrgegenstinde der platonischen Philosophie, niamlich der Prinzi-
pien- und Ideenlehre, die Aussagen der Dialoge Platos und die Aus-
sagen der Schiilerberichte iiber Platos Lehre unterscheiden, und zwar
sowohl hinsichtlich des Inhaltes ihrer Aussage, als auch hinsichtlich
der Begriindung des Lehrgehalts.

Im Falle einer Nichtiibereinstimmung der Schiilerberichte iiber
Platos Lehre mit der Lehre der Dialoge Platos selbst werden wir
natiirlich von unserem Standpunkt aus eher geneigt sein, das von den
platonischen Dialogen Ausgesagte fiir echter platonisch zu halten als
das von den Schiilerberichten iiber Platos Lehre Referierte, da die
Diskussion iiber Schriftlichkeit und Miindlichkeit im « Phaidros» und
im Siebenten Brief sowie der Bericht des Aristoxenos iiber Platos Vor-
lesung « Uber das Gute» uns noch keine Abwertung der Dialoge als
Hauptquelle fiir Platos Lehre gegeniiber den indirekten Berichten
seiner Schiiler zu beweisen scheinen.

Den besten Uberblick iiber die sogenannte ungeschriebene und
innerakademische Prinzipien- und Ideenlehre Platos im Ganzen ver-
mitteln uns zwei besonders aufschluBreiche Stellen aus dem Kapitel
iiber Platos Lehre im ersten Buch der Metaphysik des Aristoteles. An
der ersten dieser Stellen (Metaphysik A6: 987b18-988al) heiBt es:
«Da nun Plato die Ideen fiir die Ursachen des Ubrigen ansah, so
muBte er hinwiederum die Elemente und Prinzipien der Ideen fiir die
Elemente und Prinzipien alles Seienden halten. Er setzte somit als
materiales Prinzip das Grofle und das Kleine, als formales Prinzip
das Eine und aus jenem lie er vermége der Teilnahme an dem Eins
die Ideen Zahlen sein. DaB3 jedoch das Eins wirkliche Substanz der
Dinge sei und nicht einem andern Seienden nur als Pridikat beigelegt
werde, behauptete er iibereinstimmend mit den Pythagoreern; ebenso
wie diese sah er auch die Zahlen als den Wesensgrund des ibrigen an.
Eigentiimlich aber ist ihm, daB er statt des Unendlichen und Unbe-
grenzten als eines Einzigen eine Zweiheit ansetzte und das Unendliche
und Unbegrenzte aus dem GroBen und Kleinen bestehen lie; ferner

94



daB er die Zahlen von dem Sinnlichen abtrennte, wihrend die Pytha-
goreer die Dinge selbst Zahlen sein lieBen und das Mathematische
nicht zwischen hinein setzten. Diese Stellung, die Plato dem Eins und
den Zahlen anwies, indem er sie, von den Pythagoreern abweichend,
auBerhalb der Dinge setzte, sowie die Einfithrung der Ideenlehre ist
eine Folge seiner Richtung auf die Begriffe: denn die Fritheren kann-
ten die Dialektik noch nicht; die Zweiheit aber machte er zum stoff-
lichen Prinzip deshalb, weil die Zahlen, mit Ausnahme der ersten,
naturgemiB sich aus derselben bilden lieBen, wie aus einem bildsamen
Stoff».

Den Dualismus zweier alles verursachender hoéchster Prinzipien,
welcher die simtlichen Schiilerberichte kennzeichnet und mit dem
wir uns gleich noch niher zu befassen haben werden, arbeitet der
zweite Abschnitt aus dem sechsten Kapitel des ersten Metaphysik-
buches des Aristoteles besonders gut heraus (Metaphysik A6: 988a 7 bis
15) : «In der angegebenen Weise hat sich also Plato iiber den Gegen-
stand unserer Erdrterung, tiber die Prinzipien, erklart: Und zwar
geht aus dem Gesagten offenbar hervor, daB er sich nur zweier Prin-
zipien bedient, eines geistigen und eines materiellen: denn die Ideen
sind die Formalursachen und Wesensgriinde fiir das tibrige, fiir die
Ideen aber ist es das Eine. Ferner hat Plato auch die Materie nédher
bestimmt, welche zugrundeliegt, wenn die Ideen von den Sinnen-
dingen ausgesagt werden, von den Ideen selbst aber das Eine: er hat
sie dahingehend bestimmt, daB sie die Zweiheit, das GroBe und das
Kleine sei. Ferner teilte er die Ursache des Guten und des Bosen jenen
beiden Grundelementen zu, dem Einen die Ursache alles Guten, der
Zweiheit des GroB und Kleinen die Ursache allen Ubels.»

Dieser Dualismus zweier entgegengesetzter hochster Ursachen, der
Einheit als der Ursache alles Guten und der Zweiheit des GroB und
Kleinen als der Ursache allen Ubels kennzeichnet nun, wie schon
erwihnt, als der hichste Punkt einer hierarchischen Seinspyramide
ausnahmslos alle Schiilerberichte tiber Platos esoterische Metaphysik
und seine ungeschriebenen innerakademischen Lehrmeinungen.
Auch die beiden von Aristoteles und seiner Vorlesungsnachschrift un-
abhiangigen Quellen, namlich Hermodor bei Simplicius (In Aristot.
Phys. p.247, 30-248, 15 Diels) und Sextus Empiricus (Adv. Mathem.
X: 261-262, 276-277) kennen diesen Dualismus zweier entgegenge-
setzter hochster Prinzipien, allerdings mit der bezeichnenden Ein-
schrankung, daB der Platoschiiler Hermodor dem sogenannten Ma-

95



terialprinzip um seiner Unstetigkeit, Formlosigkeit und Unbegrenzt-
heit willen den Charakter eines Prinzips und einer selbstindigen
Wesenheit im Namen Platos abspricht (Simpl.248, 13-17 Diels),
wihrend die bei Sextus Empiricus vorliegende, moglicherweise alt-
akademische Quelle das zweite Prinzip aus dem urspriinglicheren
ersten Prinzip mittels eines Zeugungsvorganges ableitet (Sextus Em-
piricus: Adv. Mathem. X.261).

Aristoteles selbst aber und alle direkt von seiner Vorlesungsnach-
schrift abhingigen Kommentatoren (so besonders Alexander von
Aphrodisias: In Aristot. Metaph. pp. 55, 20-56, 35 Hayduck) glauben
an eine absolute Zweiheit hochster Prinzipien bei Plato, wobei das
zweite Prinzip offenbar weder in seinem Prinzipiencharakter geleug-
net noch aus dem ersten Prinzip abgeleitet werden darf. Dies geht
sogar so weit, dafB3 Aristoteles in seinem nurmehr bruchstiickhaft erhal-
tenen Dialog « Uber die Philosophie» den Dualismus zweier entgegen-
gesetzter hochster Prinzipien in der als platonisch geltenden Meta-
physik der alten Akademie im Sinne zweier hiochster einander feind-
lich gesinnter Gottheiten, namlich eines guten Gottes und eines bosen
Gegengottes interpretieren konnte (Aristoteles: « Uber die Philoso-
phie», frg. 6, pp. 74f. RoB, vgl. dazu Werner Jaeger: Aristoteles,
pp- 133f.).

Gegeniiber dieser vorwiegend aristotelisch beeinfluBten Tradition
in den Schiilerberichten laBt sich nun allerdings unserer Ansicht nach
in den philosophischen Werken Platos selbst, den Dialogen, ein Dualis-
mus letzter und hochster Prinzipien oder gar zweier entgegengesetzter
Gottheiten als Lehre Platos selbst durchaus nicht nachweisen:

Besonders in Platos Dialog iiber den «Staat», wo von der sogenann-
ten «Idee des Guten» als dem héchsten Prinzip und der hochsten
Ursache des Seins und der Erkennbarkeit nicht nur des Ideenkosmos
(«Politeia» VI, 508el-509b10), sondern auch der sinnlich wahr-
nehmbaren Welt des Werdens («Politeia» VII, 517b7—c5) gesprochen
wird, zeichnet sich weit und breit keine Lehre von einem zweiten
Prinzip ab, welches erforderlich wire, damit iiberhaupt die Vielheit
der Ideen und der Sinnendinge entstehen und bestehen kann. Das
Gute, welches hier als noch iiber Sein und Erkennbarkeit der Ideen
erhabene héchste Ursache von Allem angesehen wird, ist in seiner
ursdchlichen Wirkung als Prinzip durchaus hinreichend, um sowohl
dasSein und die Erkennbarkeit des Ideenkosmos als auch das Werden
und die Wahrnehmbarkeit der Sinnendinge begriinden zu kénnen.

96



Wohl heiBlt es an der zweiten erwdhnten Stelle des «Staates»
scheinbar einschrinkend, das Gute sei « Ursache alles Schénen und
Richtigen» («Politeia» VII, 517c2), was den Eindruck erwecken
konnte, es sei noch ein zweites Prinzip erforderlich als Ursache von
allem Bosen und Ungerechten. Aber gerade das ist ja der Sinn der
platonischen Identifikation des ethisch Positiven mit dem wahrhaft
Seienden (vgl. « Phaidros» 247c3-€6), daB dadurch das Bése und
Negative als das eigentlich Nichtige erwiesen wird, welches als voll-
kommen Boses gar nicht mehr sein, geschweige denn ein seinskonsti-
tuierendes Prinzip sein kann (vgl. dafiir «Politeia» I, 352c¢7-8). Es
gibt eben nur ein vollkommenes hochstes Prinzip als Ursache von
Allem. Dieses Prinzip wiirde sowohl in seiner Vollkommenheit als
auch in seinem Prinzipiencharakter durch das Bestehen eines gleich-
berechtigten und gleich wirksamen zweiten Prinzips auf das empfind-
lichste geschmilert. DaB Plato den elementaren Widerspruch, der
bereits in der Aufstellung zweier gleichberechtigter héchster Prinzipien
liegt, nicht erkannt haben sollte, scheint uns v6llig undenkbar zu sein.

Die Lehre Platos vom Einen-Guten, d.h. von der im «Staat» so
genannten «Idee des Guten», als hochster Ursache und als Prinzip
von Allem ist philosophisch begriindet, nimlich so, daB das vollkom-
men Gute gerade deswegen das eine Prinzip von Allem sein kann,
weil es das alles Erhaltende ist. Wenn Plato anderseits sagt («Poli-
teia» I, 352af.), daB die vollkommen Ungerechten auch vollkommen
handlungsunfihig wiren, so bedeutet dies, daB ein vollkommen
schlechtes Gegenprinzip zum Guten als Ursache alles Zerstorerischen
und Ungerechten gar nicht existieren kann und dalB3 es als das voll-
kommen Zerstorerische auch sich selbst zerstoren miiBte. Da zudem
das Gute als hochstes Prinzip von Allem fiir Plato auch die hochste
Gottheit ist (vgl. « Politeia» IT, 379a ff. : die Gutheit das bezeichnendste
Wesensmerkmal des Gottlichen), wiirde die Aufstellung eines bosen
Gegenprinzips nichts Anderes als die Aufstellung einer bésen Gegen-
gottheit bedeuten.

Es gibt nun aber in Platos Dialogen Stellen, die einen Dualismus
zweler entgegengesetzter, aber gleichberechtigter hochster Prinzipien
und insbesondere zweier feindlich gesinnter oberster Gottheiten mit
Entschiedenheit abweisen:

So wird im «Politikos» die Abweichung der sinnlich wahrnehm-
baren Welt von der vollkommensten Art der Bewegung, namlich der
Selbstbewegung. und das Rotieren der Welt bald in der einen, bald

97



in der anderen Richtung als Zeichen der Unvollkommenheit der
Welt ausdriicklich weder auf einen Dualismus in der die Welt bewe-
genden Gottheit selber («Politikos» 269e5-270al), noch auf einen
Dualismus zweier Gottheiten von entgegengesetzter Gesinnung zu-
riickgefithrt («Politikos» 270a 1-2), sondern auf ein Moment der
Unvollkommenheit in der korperbehafteten Welt selber, welches nicht
auf ein gottliches Gegenprinzip zuriickgefithrt zu werden braucht,
sondern einfach im Unterschied der Welt als etwas Unvollkommenem
von Gott als ihrer vollkommenen Ursache begriindet liegt (270a 2-8).

Auch die berithmte Stelle in Platos spitestem Dialog, den «Geset-
zen», welche aus der iiberwiegend sinnvollen Anordnung und Bewe-
gung der sinnlich wahrnehmbaren Welt auf das gottliche Sein als ihre
Ursache schlieBt («Nomoi» X: 886b10-899d3), spricht nur hypo-
thetisch von einem Dualismus einer guten und einer bésen Weltseele,
welcher die Welt beherrschen und je das Gute bzw. das Bose in der
Welt verursachen soll («Nomoi» 896d10-e7). Dieser Dualismus geht
aus von der Voraussetzung, daB3 das Seelische mit seiner Bewegung
Ursache von Allem in der Welt, also auch des Guten und des Bosen
sein miisse («Nomoi» X: 896d 5-9). Die Seele als Ursache auch des
Bosen steht aber mit der platonischen Lehre im Widerspruch, daB die
Seele etwas Géttliches, Erhabenes und Verehrungswiirdiges sei (vgl.
«Nomoi» V, 726al fI.), und vom Géttlichen wissen wir, daf3 Plato in
ihm durchaus nicht die Ursache irgendwelcher Unvollkommenbheit
erblicken wollte («Politeia» III, 379a7ff., vgl. auch «Nomoi» X,
900e 6-8). Die ganzen Ausfithrungen zum Erweis der Existenz des
Géttlichen im zehnten Buch der « Gesetze» zielen denn auch auf ein
Resultat hin, welches sowohl dem Dualismus einer guten und einer
bésen Tendenz in der die Welt beherrschenden Gottheit als auch dem
Dualismus zweier die Welt beherrschender Gottheiten, einer guten
und einer bosen, auf das entschiedenste widerspricht. Nach einem
ausfithrlichen Nachweis der harmonischen Grundstruktur und Grund-
bewegung des Weltganzen in den « Gesetzen» (X, 897b7ff.) wird aus-
driicklich darauf hingewiesen, daBl «es geradezu eine Versiindigung
wire, etwas anderes zu behaupten, als daB eine Seele von tadelloser
Vortrefflichkeit. . . den Umschwung des Ganzen bewirkt» («Nomoi»
X, 898c 6-8).

Wenn somit dem héchsten Prinzip von Allem bei Plato, d. h. dem
Guten als der Ursache des geistigen Seins der Ideen und des Werdens
der Sinnendinge, kein anderes Prinzip gegeniibersteht, welches den

98



Prinzipiencharakter des Guten beeintrichtigen wiirde dadurch, daB
es sich auch noch als Prinzip auswirkt, so darf noch darauf hingewie-
sen werden, dafl auch nicht der Geist, d. h. die vollkommene géttliche
Vernunft, welche bei Plato einmal ausdriicklich als Ursache der sinn-
lich wahrnehmbaren Welt des Werdens bezeichnet und begriindet
wird («Philebos» 28d3-31bl), welche aber als Seiendes und Erkenn-
bares noch vom Einen-Guten als dem héchsten Prinzip abhingig
und nur Ursache zweiten Ranges ist, sich einer mit ihr als absolut
gleichberechtigtes Prinzip zusammenwirkenden Materie gegeniiber-
sieht, wie etwa ein oberflichlicher Blick auf den «Timaios» glauben
machen kénnte, wo dem sinnvoll alles anordnenden Demiurgen, d.h.
dem géttlichen Geist als der Ursache der sinnlich wahrnehmbaren
Welt, eine ordnungslos chaotische Raummaterie gegeniiberzutreten
scheint, die der Demiurg erst zur Ordnung bringen muB, damit iiber-
haupt die sinnlich wahrnehmbare Welt, die ja immer eine Mischung
von Ordnung und Unordnung ist, entstehen kann (vgl. « Timaios»
30a 2-6, 53b 5-7, vgl. «Politikos» 273b4—c2). Aber die mythische
Erziahlung darf nicht zu wértlich genommen werden und Plato hat
zweifellos nicht angenommen, dal3 der Demiurg als die vollkommene
Vernunft Gottes eine mit ihm gleich ewige Materie vorgefunden hat,
welche mit ihm zusammen als gleichberechtigtes Prinzip Ursache der
sinnlich wahrnehmbaren Welt ist. Dies zeigt sich nur schon darin, da3
wie bereits im Dialog der mittleren Schaffensperiode, im «Phaidon»
(98b7-99c¢6), so auch noch im naturphilosophischen Spitwerk, im
«Timaios» (46c7-e6), das korperlich Materielle als bloBe Hilfsursache
und Mitursache gekennzeichnet wird und daB3 die Raummaterie als
der unterste Grund alles kérperlich Materiellen, als das Worin des
Werdens, an der einzigen Stelle, an der sie iiberhaupt Ursache heiBt,
zu einer bloBen umbherirrenden Ursache abgestempelt wird («Ti-
maios» 48a 5-7). Zudem wird im «Timaios» (47e2-48a7) ausdriick-
lich betont, daB zwar im Weltganzen sowohl Einwirkungen der gott-
lichen Vernunft als auch Einwirkungen der materiellen Notwendig-
keit sich bemerkbar machen, daB3 aber nur dadurch, daB der heilsame
EinfluB der Vernunft die materielle Notwendigkeit immer wieder
iitberwindet («Timaios» 48a 4-5), die Welt des Werdens tiberhaupt
bestehen kann.

Von einem eigentlichen Dualismus zweier gleichberechtigter, aber
entgegengesetzter hochster Prinzipien kann also bei Plato nicht die
Rede sein, und wenn Aristoteles und die hauptsichlich von ihm be-

99



einflulten indirekten Berichte iiber die innerakademische Lehre Platos
ihm einen solchen Prinzipiendualismus, welcher sich zudem nicht
nur auf das sinnlich Wahrnehmbare, sondern auch noch auf die ewig
seienden Ideen auswirken soll, dennoch zuschreiben (vgl. Metaphysik
A6:987b18-988al und 988a 7-17), so treffen sie damit wohl eher ge-
wisse pythagoreisierende Tendenzen in Platos Schiilerkreis und der
alten Akademie besonders des Speusipp und des Xenokrates als Platos
echte und eigene Lehre (vgl. fiir den pythagoreischen Prinzipien-
dualismus Metaphysik A5: 986a15-b8, besonders 986b 1-3; fiir den
Prinzipiendualismus des Speusipp vgl. fr. 35a, 48a-c Lang; fiir
den Prinzipiendualismus des Xenokrates, vgl. fr. 15, fr. 26-28
Heinze).

Zudem scheint Platos Prinzipienlehre dem philosophiehistorischen
Schema des Aristoteles zum Opfer gefallen zu sein, wonach alle Vor-
ganger des Aristoteles Gegensitze als Prinzipien aufgestellt hitten
(vgl. dafiir Metaphysik A10: 1075a281F.; N1: 1087a29ff.), einem
Schema, welches Aristoteles ganz offenbar anzuwenden beliebt, um
dadurch mit einem einzigen Argument, namlich dem, daB die Gegen-
satze nicht Prinzip sein kénnen, die Prinzipienlehren all seiner Vor-
ganger widerlegen zu kénnen und schlieBllich als derjenige dazustehen,
welcher als erster die Lehre von nur einem einzigen héchsten Prinzip
verkiindet hat (vgl. loc. cit., fiir den Prinzipienmonismus bei Aristo-
teles vgl. Metaphysik A7, 49, A10: 1076a 3-4). Wir haben aber be-
reits gesehen, daB3 Platos Prinzipienlehre, soweit wir sie aus seinen
eigenen Aussagen erschlieBen kénnen, durchaus monistisch war, d.h.
nur ein einziges hochstes Prinzip von Allem als héchste Ursache des
Ideenkosmos und der sinnlich wahrnehmbaren Welt des Werdens
kannte, nimlich das Eine Gute. Lediglich in einem ganz spiiten Sta-
dium seiner Philosophie kénnte Plato unter pythagoreischem Einflu3
an einen Dualismus zweier letzter und héchster Prinzipien gedacht
haben und auch hier ist es noch fragwiirdig, ob die Tradition iiber die
Sonderlehre von Platos Vorlesung iiber das Gute nicht bereits eine
von den Schiilern Platos, insbesondere von Speusipp und Xenokrates,
mitbeeinfluBte und durch die Berichterstattung des Aristoteles weiter
modifizierte Version der platonischen Prinzipienlehre wiedergibt.

Dies alles, d.h. der EinfluBl des Pythagoreismus und der eigenstin-
digen Systematisierung der platonischen Lehre durch Platos Schiiler,
insbesondere den Xenokrates, sowie der Einflul der typisch aristoteli-
schen Darstellungsweise auf die Schiilerberichte von Platos Prinzipien-

100



und Ideenlehre bedarf indessen einer niheren Begriindung, der wir
uns nicht entziehen diirfen.

Was nun die Prinzipienlehre, d.h. den Dualismus zweier letzter
und hochster Prinzipien betrifft, so soll anhand einer Reihe weiterer
charakteristischer Bezeichnungen, welche in den Schiilerberichten
tiber Platos Lehre den beiden hochsten Prinzipien auBer der Bezeich-
nung das vollkommen Gute und das vollkommen Bése noch zugeschrie-
ben werden, gepriift werden, ob diese Bezeichnungen sich durch ahn-
liche Begriffe in Platos Dialogen als Bezeichnungen zweier hochster
Prinzipien von allem bestéitigen lassen, oder wenn nein, woher sie
dann sonst stammen mogen, ob aus altpythagoreischer Lehre, ob von
Speusipp, Xenokrates oder schlieBlich von Aristoteles, der trotz Her-
modor- und Sextusbericht doch immer noch der Kronzeuge fiir die
sogenannte innerakademische Lehre Platos ist.

Das wichtigste Begriffspaar, welches in den Schiilerberichten iiber
Platos Prinzipienlehre den zwei hochsten Prinzipien nach den Be-
zeichnungen das vollkommen Gute und das vollkommen Schlechte
noch zugeschrieben wird, stellen die Bezeichnungen das Eine und die
Zweiheit oder die unbegrenzte Zweiheit des GroBen und Kleinen dar.

Was nun zunichst das Eine betrifft, welches im ersten Buche der
Metaphysik des Aristoteles als Wesensursache der Ideen (987b21)
und als Ursache alles Guten (988al4f.) erscheint, so spricht Aristo-
teles von ithm als héchstem Prinzip der Platoniker auch noch an einer
andern Stelle der Metaphysik mit groBer Deutlichkeit, wenn auch an
dieser Stelle gemaB dem Stil des betreffenden Metaphysikbuches keine
Namen genannt werden (Metaphysik N4, 1091b 13-15): «Von den-
jenigen Philosophen dagegen», sagt hier Aristoteles, «welche die Exi-
stenz unbewegter Substanzen annehmen, behaupten die Einen, das
Eins an sich sei das Gute an sich: das Wesen des Guten sei vorzugs-
weise das Eine». Dieses Eine-Gute, von dem Aristoteles hier spricht
und von dem es in A6 der Metaphysik heiBit, daB es als Wesensgrund
der Ideen und als Ursache alles Guten angesetzt worden ist, scheint
uns durchaus auch in Platos Dialogen als die hochste Ursache von
Allem und insbesondere als Wesensgrund der Ideen und Ursache alles
Guten bezeugt zu sein: Von der sogenannten «Idee des Guten» in
Platos «Staat» wird namlich in genau gleicher Weise gesagt, dalB sie
Ursache des Seins und der Erkennbarkeit, also eigentliche Wesens-
ursache der Ideen sei («Politeia» VI, 508e1-509b10) und daBB man
sie auch als die Ursache von allem einzelnen Guten und Schoénen

101



anzusehen habe («Politeia» VII, 517b7-e5). Nun konnte man frei-
lich einwenden, daBl die Idee des Guten im «Staat», wie ihr Name
zeige, nur eine Idee unter andern sei und sich demzufolge nicht zur
Stellung des Prinzips und der Ursache des Seins eigne wie das von
Aristoteles uiberlieferte Eine-Gute der platonischen Prinzipienlehre.
Aber die Kennzeichnung der «Idee des Guten» im «Staat» als noch
iiber Sein und Erkennbarkeit, d.h. zwei wesentliche Merkmale der
Ideen, erhabene Ursache des Seins und der Erkennbarkeit der Ideen
beweist doch, daB3 mit der «Idee des Guten» im «Staat» nicht mehr
nur eine Idee unter anderen Ideen gemeint sein kann, sondern eine
Wesenheit, die iiber dem Sein und der Erkennbarkeit aller Ideen
steht, jaihr Sein und ihre Erkennbarkeit allererst verursacht («Politeia»
VI, 509b 6-10), und somit von ihnen allen wesenhaft verschieden ist.
DaB somit im Grunde Einheit und Gutheit der im «Staate» einge-
fiuhrten hochsten Ursache von Allem in héherem MaBe zukommen
miissen als das Sein und die Erkennbarkeit der Idee, und daB sie
Einheit und Gutheit als einziges Wesen vollkommen in sich vereint,
scheint uns durch die Ausfiihrungen Platos im «Staate» selbst belegt
zu sein.

Problematischer vom Standpunkt der Lehre Platos selbst ist es
schon, wenn Aristoteles das sogenannte zweite Prinzip Platos, das
unbestimmt Viele, auch « UberfluB und Mangel», « Mehr und Weni-
ger», « GroB3 und Kleines» genannt, als Zweiheit bezeichnet oder gar
als unbegrenzte Zweiheit, denn Plato selbst bezeichnet nicht eigent-
lich das materielle Substrat des unbegrenzt Vielen selbst als Zweiheit,
die als Ursache von aller zahlenmiBigen Vielheit aufgefaBt werden
mubB, sondern eher die Verbindung von Einheit und Sein, wie sie fiir
den Ideenkosmos und das vollkommene Sein des géttlichen Geistes
kennzeichnend sind («Parmenides» 142bl-143a3; die Bezeichnung
«Zweiheit» fillt in «Parmenides» 149c4). Zudem ist bei Plato deut-
lich, daB bei ihm die Zweiheit auch schon im Bereich der Ideen selbst
vorkommt, so z. B. die Idee der Zweiheit im «Phaidon» als Ursache
aller empirischen Zahlen Zwei (vgl. « Phaidon» 101c5), so daB3 es
einigermalBlen problematisch erscheint, wenn Aristoteles gerade die
unbestimmte Vielheit des materiellen Substrats als Zweiheit und Ur-
sache aller Vielheit bezeichnet (vgl. dafiir Physik A6: 189b 14-16, A9:
192al1, Metaphysik A6: 987b26, 33; 988al3; Metaphysik MS8:
1083a12).

Die Ursache dieser aristotelischen Fehlbezeichnung liegt darin, daf3

102



Aristoteles erstens vor allem zwel Arten des Unbegrenzten bei Plato
miteinander verwechselt, ndmlich einerseits die unbegrenzte raum-
zeitliche Ausdehnung in der sinnlich wahrnehmbaren Welt des Wer-
dens und die damit verbundene Unbestimmtheit des materiellen
Substrats und anderseits die unbegrenzte Erstreckung der Zahlen ins
unendlich GroBe und ins unendlich Kleine, welche eben bereits nach
Plato nicht mehr eigentlich eine Ausdehnung bedeutet, zweitens in
der verfehlten Annahme, Plato habe von der Raummaterie als dem
Unbegrenzten der sinnlich wahrnehmbaren Welt angenommen, sie
verursache die unbegrenzte Erstreckung ins unendlich GroBe und ins
unendlich Kleine im Bereich der Zahlen, wihrend in Wahrheit bei
Plato eigentlich das Gegenteil der Fall ist, und drittens schlieBlich in
der Annahme, Plato habe im Bereich der noetischen, d. h. der wahr-
haft seienden und der wahrhaft erkennbaren Zahlen die Zweiheit der
Verbindung von Einheit und Sein, welche er als Ursache der unend-
lichen Menge der Zahlen bezeichnet, mit dieser unbegrenzten Viel-
heit der Zahlen als ihrem Resultat in absoluter Weise identifiziert.
Den Hauptbeleg fiir unsere ersten beiden Thesen bildet jene Stelle in
der Physik des Aristoteles (Physik /"4: 202b30-203a16), wo erstens
die Behauptung aufgestellt wird, das Unendliche sei fiir die Pytha-
goreer und Plato nicht nur Prinzip und Ursache von Allem, sondern
auch Substanz, fiir sich seiende Wesenheit im Unterschied zum bloB3
zufilligen Attribut gewesen, zweitens die Behauptung, das Unend-
liche sei nach Plato als Prinzip sowohl im Bereich des sinnlich Wahr-
nehmbaren als auch im Bereich der Ideen wirksam, und drittens
schlieBlich die Behauptung, Plato kenne im Unterschied zu den Pytha-
goreern zwei Unendliche, nidmlich das GroBe und das Kleine. Ein
“weiterer Beleg dafiir, daB nach Aristoteles die Zweiheit, welche mit
der Einheit zusammen die unbegrenzte Vielheit aller Zahlen hervor-
bringen soll, nicht wie bei Plato in der Verbindung zweier Haupt-
ideen, niamlich der Einheit und des Seins, besteht, sondern eine Art
Materialprinzip und stoffliche Pragemasse darstellt, bilden zwei Stel-
len aus dem Kapitel iiber Plato im ersten Buch der Metaphysik des
Aristoteles, nidmlich 987b33-988al, wo es heillt: «Die Zweiheit
machte Plato zum stofflichen Prinzip deshalb, weil die Zahlen, mit
Ausnahme der ersten, sich naturgemaB aus derselben bilden lassen wie
aus einer stofflichen Prigemasse». Die zweite Stelle ist 988a 2—4 und
lautet: « Wiahrend namlich den Platonikern zufolge die Materie das
Viele hervorbringt, die Form dagegen nur einmal erzeugt, zeigt die

103



Erfahrung, daB aus einer gegebenen Materie nur ein Tisch entsteht,
wogegen derjenige, der die Form hinzubringt, als ein Einzelner nichts-
destoweniger viele verfertigt. » Man kann sich hier dem Eindruck nicht
entziehen, daBl eine gewisse Physikalisierung des Ideenkosmos Platos
durch Aristoteles stattgefunden hat, wie sie, gerade in Verbindung
mit dem Prinzipiendualismus von Form als Einheit und Stoff als
Zweiheit im Sinne zweler Ursachen des zahlenhaft gedachten Ideen-
kosmos durchaus nicht den Intentionen Platos entsprochen haben
kann, ja ithnen sogar zuwiderlduft.

Als Beleg fiir die absolute Identifikation der zahlerzeugenden Zwei-
heit Platos mit der unbegrenzten Vielheit der Zahlen als ihrem Resul-
tat durch Aristoteles kann eine Stelle aus der Physik des Aristoteles
(I'6: 206b 27-29) gelten, wo es heiBit: « Auch Plato nahm ja zweierlei
Unbegrenztes an, weil ja sowohl das Anwachsen der Zahlen ins Un-
begrenzte zu gehen scheint, wie auch das Unterteilen.» Plato hat aber
das Produkt der Zahlerzeugung, die unbegrenzte Vielheit der Zahlen,
nicht mit ihrer Ursache, der Zweiheit des einen Seins, welche als
Ganzes durchaus begrenzt ist, verwechselt (vgl. Parm. 144e8f.).

Es scheinen vielmehr in erster Linie zwei Schiiler Platos in der
alten Akademie gewesen zu sein, welche dem Einen als hochstem
Prinzip noch eine unbestimmte Zweiheit oder Vielheit als zweites
Prinzip gegeniiberstellten: So werden Xenokrates ausdriicklich die
Einheit und die unbestimmte Zweiheit als Prinzipien zugeschrieben
(fr.26-28 Heinze), Speusipp dagegen die Einheit und die Vielheit
(fr.35a, 48a—c Lang).

Fiir zwei weitere Gegensatzpaare, welche in den Schiilerberichten
iiber Platos Lehre, insbesondere denen des Aristoteles, je dem ersten
bzw. dem zweiten Prinzip als den beiden héchsten Ursachen nicht nur
der sinnlich wahrnehmbaren Welt, sondern auch des Ideenkosmos
zugeschrieben werden, namlich fiir die Gegensatzpaare Grenze-Un-
begrenztes, Gleichheit—Ungleichheit (vgl. Aristoteles Metaphysik N1 :
1087a 29-1088b13; Physik /'4: 202b34-203a16; vgl. dazu Simplikios:
In Ar. Phys. pp.453, 22-455, 11 Diels) lassen sich zwar parallele Aus-
driicke auch im platonischen Spitdialog «Philebos» nachweisen,
namlich an jener berithmten Stelle iiber die vier Grundkomponenten
des Weltganzen, als da sind Grenze, Unbegrenztes, aus beiden sich
Mischendes und Ursache der Mischung («Philebos» 23¢-27d). Dal3
aber Grenze und Unbegrenztes und die mit diesen Begriffen je identi-
fizierten Bezeichnungen Gleichheit und Ungleichheit (vgl. dafiir

104



«Philebos» 25a6-b2, d11-e2) in Platos «Philebos» nicht als letzte
und hochste Ursachen und Prinzipien von Allem, insbesondere auch
der Ideen, zu interpretieren sind, geht vor allem auch daraus hervor,
daB die dritte Gattung des «Philebos», d.h. das, was sich aus der
Mischung von Grenze und Unbegrenztem ergibt, in keiner Weise mit
den Ideen an sich identifiziert werden kann, sondern sich vielmehr
aus den Produkten der Welt des Werdens und nicht des ideenhaften
Seins zusammensetzt (vgl. dafiir besonders «Philebos» 26d 7-9).

Man hat hier ganz eindeutig den Eindruck, daB es Schiiler Platos
waren, welche Prinzipien und Bezeichnungen, die von Plato selbst nur
fur die Erklarung der sinnlich wahrnehmbaren Welt gedacht waren,
in ihrer Giiltigkeit auch auf den Ideenkosmos ausgedehnt haben, und
zwar unter dem Eindruck der pythagoreischen Gegensatzreihen, wel-
che nach Aristoteles auf den Dualismus zweier letzter und hochster
Prinzipien angewandt wurden (vgl. Aristoteles: Metaphysik Ab5:
986a 22-26). Im Kapitel tiber die Pythagoreer im ersten Buch seiner
Metaphysik sagt Aristoteles: « Andere Mitglieder der pythagoreischen
Schule behaupten, es gebe zehn Prinzipien, die in entsprechenden
Gliedern einer Parallelreihe sich darstellen: Grenze und Unbegrenz-
tes, Ungerades und Gerades, Eins und Vieles, Rechtes und Linkes,
Mainnliches und Weibliches, Ruhendes und Bewegtes, Gerades und
Krummes, Licht und Finsternis, Gutes und Boses, gleichseitiges und
ungleichseitiges Rechteck (Quadrat und Rechteck).»

Eine ahnliche Simplifizierung der Prinzipienlehre Platos durch
seine Schiiler, insbesondere den Aristoteles, unter dem EinfluB der
pythagoreischen Gegensatzreihen scheint es zu sein, wenn die Schiiler-
berichte tiber Platos Lehre dem Einen-Guten als dem ersten Prinzip
Sein, Identitit und Ruhe, der unbestimmten Zweiheit dagegen die
gegenteiligen Bestimmungen Nichtsein, Andersheit und Bewegung
zuschreiben:

Die Identifikation des Einen als des ersten Prinzips mit dem Sein,
welche Aristoteles Plato und den Pythagoreern gemeinsam zuschreibt
(vgl. dafiir Metaphysik B4: 1001a 9-12), erweist sich fir Plato schon
nur dadurch als ungiiltig, daB Plato an der bekannten zentralen
Stelle im «Staat», an der er iiber die héchste Ursache von Allem
spricht, ausdriicklich betont, daB diese an Kraft und Wiirde noch
iiber das Sein erhaben ist («Politeia» VI, 509b8-10).

Was die Bezeichnung des zweiten Prinzips als Nichtseiendes und die
Ableitung der Welt aus zwei Prinzipien, nimlich dem absoluten Sein

8 Studia Philosophica XXIV 105



und dem absoluten Nichts, betrifft, iiber welche Aristoteles als iiber
die echte Lehre Platos berichtet (Physik A9: 191b35-192a25, Meta-
physik N2, 1088b35-1089a6), so muB3 dazu bemerkt werden, dal
Plato tatsiachlich in einem anderen Spitdialog, niamlich im «Sophi-
stes» (257¢5-259d5), gegen den Vorsokratiker Parmenides auf das
notwendige Sein des Nichtseienden hingewiesen hat. Aber Plato zeigt
im «Sophistes» deutlich, daB das Nichtsein gerade nicht dem Sein als
einem ersten Prinzip absolut entgegengesetzt und somit ein selbstin-
diges zweites Prinzip ist, sondern daB3 es lediglich Verschiedenheit
vom Sein im Rahmen des Seins selbst ist («Sophistes» 257b-259b),
Aristoteles hat daher Unrecht, vom sogenannten zweiten Prinzip
Platos als vom absoluten Nichtsein zu reden, denn das Nichtsein als
Prinzip, d.h. also das absolute Nichtsein, ist ein Begriff, den Plato als
unsinnig ablehnt («Sophistes» 238¢c, 258e).

Wenn Aristoteles ferner Platos erstem Prinzip Identitit und Ruhe
und Platos sogenanntem zweitem Prinzip Verschiedenheit und Bewe-
gung zuschreibt (vgl. Metaphysik N1: 1087b4-12, Metaphysik M8,
1084a 34-36), so wird ihm wenigstens fiir den Fall des ersten Prinzips
ausdriicklich von den Bestimmungen tiber das noch iiber Sein und
Erkennbarkeit erhabene Eine im platonischen Dialog « Parmenides»
widersprochen, wo gesagt wird, daBl dem vom Sein verschiedenen
Einen weder Bewegung noch Ruhe, weder Identitit noch Verschie-
denheit zukommt («Parmenides» 138b7-139¢6).

Aber auch die Zuweisung von Verschiedenheit und Bewegung an
das sogenannte zweite Prinzip Platos, welches somit zu einer Art Ur-
sache der Bewegung und Verinderung wird, diese Kennzeichnung
des zweiten Prinzips durch die Schiilerberichte tiber Platos Lehre,
insbesondere durch Aristoteles (Physik /72; 201b 16-26, vgl. Simpli-
kios zur Stelle pp. 430, 34—431, 16 Diels) vertrigt sich schlecht mit der
Lehre Platos vor allem im «Phaidros», wonach in erster Linie die
Seele Prinzip und Ursache der Bewegung ist («Phaidros» 245c¢5 bis
246a2).

Angesichts dieser offensichtlichen Nichtiibereinstimmung zwischen
den Schiilerberichten tiber Platos Prinzipienlehre und den Aussagen
der eigenen Werke Platos selbst werden wir uns also nicht scheuen,
anzunehmen, daB die dem Pythagoreismus huldigenden Schiiler Pla-
tos, wie etwa Speusipp und Xenokrates, sehr viel Pythagoreisches, vor
allem eben die pythagoreische Prinzipienreihe iibernommen und als
echt platonisch weiteriiberliefert haben, wobei dann Aristoteles, der

106



ja oft im Zusammenhang mit der Prinzipienlehre die Pythagoreer und
Plato in einem Atemzug nennt, die pythagoreisierenden Auffassungen
der Schiiler Platos mit denen Platos selbst zusammenwirft, um sie mit
einem Schlag alle widerlegen zu koénnen.

Nun scheint aber noch eine Bezeichnung fiir das zweite Prinzip
iibrigzubleiben, welche Plato eigen zu sein scheint und welche er
nach einem berithmten Zeugnis des Aristoteles (im vierten Buche der
Physik: A2, 209b 11-17) zudem noch eigens den sogenannten unge-
schriebenen Lehrmeinungen vorbehalten haben soll, nimlich die
Bezeichnung das GroBe und das Kleine (vgl. auch Physik A2: 209b33
bis 210a2). Allerdings identifiziert Aristoteles an der besagten Stelle das
GroBe und das Kleine mit der Raummaterie des platonischen Dialo-
ges « Timaios», und zwar tut er dies so unzweideutig, dafl er wenig
spater sagen kann, Plato sei zu fragen, warum die Ideen nicht im
Raume seien, wenn doch der Raum das sei, was sie aufnehme, sei es
nun, daB dieses als das GroB3- und -Kleine aufgefa3t werde oder sei es,
daBB es interpretiert werde, wie im «Timaios» (Physik A2: 209b33
bis 210a2).

Hier wird Plato unter Hinweis auf die sogenannten ungeschriebenen
Lehrmeinungen eines Irrtums bezichtigt, den er nach dem Zeugnis
des zitierten Dialoges « Timaios» gerade nicht begangen hat: Gerade
im «Timaios» (51e6-52d1) hat Plato klar und deutlich darauf hin-
gewiesen, daB die an und fiir sich seienden Ideen unméglich im Raum
oder an einem Ort sein konnen und daB die wahrhaft seiende Natur
der Ideen im Unterschied zur sinnlich wahrnehmbaren Welt des Wer-
dens einer Raummaterie, in der sie sein miilte, gerade nicht bedarf.

Es ergibt sich hier einmal mehr der Verdacht, daBl eine Wesenheit,
deren Geltungsbereich Plato an den untersten Rand der sinnlich
wahrnehmbaren Welt verwiesen wissen wollte, von pythagoreisieren-
den Schiilern im Zuge dualistischer Tendenzen und unter Berufung
auf eine pythagoreisch anmutende Geheimlehre zu einem Gegen-
prinzip von Platos héchster Ursache ausgebaut und in ihrem Wir-
kungsbereich auch noch auf den Ideenkosmos ausgedehnt wurde.
Dies bestatigt sich, wenn man weil3, daB die Bezeichnung « GroB3- und
-Kleines» von Plato durchaus auch in einem Dialog, nidmlich dem
«Politikos» (283d4-284c5) verwendet wurde, also keineswegs als solche
geheim blieb, daB sie aber an der erwihnten Stelle des «Politikos»
rein im Sinne eines materiellen Substrats der sinnlich wahrnehm-
baren Welt des Werdens gebraucht und in ihrem Geltungsbereich

107



keineswegs auch auf den Ideenkosmos ausgedehnt wurde. Mit dem
Begriff «GroB8 und Kleines» bleibt aber auch der Geltungsbereich
zweier weiterer Bezeichnungen des sogenannten zweiten Prinzips
Platos bei Aristoteles, nimlich Mehr und Weniger, Ubertreffen und
Zuriickbleiben dem Zeugnis des «Politikos» zufolge rein auf den Be-
reich der sinnlich wahrnehmbaren Welt des Werdens beschrinkt.

Interessanterweise wurde die mangelnde Ubereinstimmung zwi-
schen der aristotelischen Berichterstattung iiber die platonische Prin-
zipienlehre und den Aussagen Platos selbst auch von den antiken
Kommentatoren des Aristoteles beachtet, so z. B. von Simplikios, der
in seinem Kommentar zur zuletzt zitierten Stelle aus der Physik des
Aristoteles darauf hinweist, dal nach Plato die Raummaterie des
«Timaios», welche Aristoteles mit dem Grof8 und Kleinen als Auf-
nehmerin der Ideen identifiziert, in ihrem Geltungsbereich rein nur
auf die sinnlich wahrnehmbare Welt beschriankt bleibt und sich von
den Ideen dadurch grundwesentlich unterscheidet, daB sie nur durch
einen BastardschluB kaum noch erfaBbar ist, wihrend die Ideen
durch das reine Denken auf das allerklarste erkennbar sind (Simpli-
kios: In Aristot. Phys. p.151, 6-10 Diels). '

Unser Vergleich der Schiilerberichte iiber Platos Prinzipienlehre
mit den einschlidgigen Aussagen der Dialoge Platos selbst hat also er-
geben, daBl Plato weder selbst einen Dualismus zweier hochster, ent-
gegengesetzter, aber gleichberechtigter Prinzipien gekannt hat, noch
auch den Fehler beging, gewisse Grundkomponenten der sinnlich
wahrnehmbaren Welt zu alles, auch den Ideenkosmos beherrschenden
Prinzipien zu machen, wiahrend die meisten, ja im Grunde alle Schii-
lerberichte iiber Platos Prinzipienlehre einen solchen Prinzipiendualis-
mus, d.h. die Lehre von zwei absoluten Prinzipien, mit allen daraus
notwendigerweise folgenden Widerspriichlichkeiten durchaus kennen,
ohne freilich sich des fundamentalen Widerspruchs, der in der An-
setzung zweier Absoluter begriindet liegt, im Gegensatz zu Plato
selber bewuBt zu sein.

Wenn wir nun von der Gestalt, welche die Prinzipienlehre Platos in
den Schiilerberichten iiber seine Lehre angenommen hat, uns zur
Form der Ideenlehre wenden, wie sie in diesen Schiilerberichten er-
scheint, so haben wir im Prinzip zwei grundlegende Modifikationen
der Ideenlehre festzustellen:

Erstens scheint in den Schiilerberichten iiber Platos Lehre, insbe-
sondere in denen des Aristoteles, der Geltungsbereich der Ideen in

108



zwel Richtungen eingeschriankt worden zu sein, namlich zunichst
dahingehend, daB3 nach Aristoteles Plato Ideen nur von Lebewesen
im Ganzen, nicht aber von einzelnen elementarischen Bestandteilen
der Lebewesen und ebensowenig von Kunstprodukten wie Ring oder
Haus angenommen haben soll (vgl. besonders Metaphysik A 3, 1070a
13-19; aber auch Metaphysik A9: 991b6 =MJ5:1080a5;B4: 999b 19;
K2: 1060b28).

Diese Einschrinkung des Geltungsbereiches der platonischen Ideen
auf natiirliche ganze Lebewesen findet nun allerdings in den AuBe-
rungen der platonischen Dialoge keinerlei Anhalt, ja steht sogar zu
Platos eigenen AuBerungen in offenem Widerspruch: DaB namlich
Plato durchaus Ideen von Artefakten, d.h. also von Erzeugnissen
handwerklicher Kunst, annahm, zeigt das Beispiel der Idee des Bettes
im «Staat» (X, 596a, 597cf.) und der Idee des Weberschiffchens im
«Kratylos» (389b) deutlich genug. Dal3 er aber auch Ideen der ele-
mentarischen Bestandteile der anorganischen Natur annahm, wird
noch durch die Ausfithrungen des «Timaios» (51b6-e6) klar belegt.
Diese universale Giltigkeit der Ideen wird auch durch das Zeugnis
des spaten Plato noch bestitigt, welcher im siebenten Brief (342d3-8)
Ideen des Geraden und Kreisférmigen, von Gestalt und Farbe, des
Guten, Schénen und Gerechten, von jedem, ob nun durch Kunst
erzeugten oder von Natur aus bestehenden Kérper, von Feuer, Was-
ser und allem Derartigen, von jedem Lebewesen und der den Seelen
innewohnenden Gesinnung und von dem gesamten Tun und Leiden
annimmt.

Ahnlich verhilt es sich nun auch mit der in den Schiilerberichten
iiber Platos Lehre, insbesondere denen des Aristoteles, auftretenden
Behauptung, Plato habe keine Ideen des Bosen im Besonderen (vgl.
dafiir Asklepios: In. Ar. Metaph., p.77, 2-5 Hayduck — Aristoteles,
De bono p. 113 Ross) und keine Ideen von Negationen und Negativem,
von Relationen und Relativem im Allgemeinen annehmen wollen (vgl.
dafiir Aristoteles: Metaphysik A9: 990bl11-17, dazu im Besonderen
Alexander: In. Ar. Metaph. pp. 80, 15-81, 10; p. 83, 22-30 Hayduck).

Auch diesen Behauptungen wird eigentlich durchwegs durch das
Zeugnis der Dialoge Platos selbst widersprochen: Daf3 Plato tatsich-
lich auch Ideen des ethisch oder asthetisch Negativen angenommen
hat, geht aus mehreren Stellen seiner Dialoge hervor: Am beriithmte-
sten ist wohl jene Stelle im «Theaitetos» (176e 3ff.), wo von zwei
Urbildern im Bereich des Seins gesprochen wird, namlich von der

109



Idee des gottlichen Lebens groBter Gliickseligkeit und der Idee des goti-
losen Lebens grifiten Unheils. Die Menschen kénnen entweder dem einen
oder dem andern Urbild immer dhnlicher werden. Natiirlich zeigt
sich hier schon, daB3 die Idee des Bosen oder HaBlichen nicht in glei-
cher Weise konzipiert ist wie die Idee des Schénen oder des Gerechten
als des Seinsollenden. Die Ideen des Bésen oder HaBlichen bestimmen
vielmehr Seiendes, so wie es nicht sein soll und enthalten in sich auch
bereits die Bestimmung, da3, warum und wie Boses oder HaBliches
nicht sein soll. Ein weiterer deutlicher Beleg dafiir, daB Plato durch-
aus auch Ideen des ethisch und &sthetisch Negativen angenommen
hat, ist eine AuBerung Platos im «Staat» (V, 475e2-476a8), wo er die
Ideen des Schénen und HaBlichen, des Gerechten und Ungerechten,
des Guten und Bosen als Gegenstiande der eigentlichen Philosophie,
niamlich der Ideendialektik, bezeichnet.

Der in den aristotelisch beeinfluBBten Schiilerberichten tiber Platos
Lehre aufgestellten Behauptung, Plato habe ganz allgemein keine
Ideen von Negationen und Nichtseiendem, von Relationen und Rela-
tivem angenommen, wird in umfassender Weise widersprochen durch
einen Exkurs im platonischen Spitdialog «Sophistes» (255e8-259d8),
in dem Plato in ausdriicklicher Weise das wahre Sein auch der Idee
des Nichtseienden postuliert (vgl. besonders 254d und 258c). Die
Begriindung dafiir ist folgende: Setzt man voerrst drei Hauptideen,
namlich Seiendes, Ruhe und Bewegung, so ist jede mit sich identisch,
von den beiden andern aber verschieden. Damit ergeben sich zwei
weitere mit den andern von Fall zu Fall in Gemeinschaft tretende
Hauptideen, namlich Identitit und Verschiedenheit. Betrachtet man
nun unter diesen beispielsweise die Bewegung in ithrem Verhdlinis zum
Seienden, so zeigt sich, daB sie zugleich Seiendes und nicht Seiendes
ist, ersteres, sofern sie sich mit der Idee des Seienden verbindet, letz-
teres, sofern sie dem Seienden gegeniiber mit der Idee der Verschie-
denheit in Gemeinschaft steht und so mit dem Seienden begrifflich
nicht identisch ist. Das Nichiseiende ist somit nichts anderes als das
Verschiedenseiende. Jede Idee ist nichtseiend im Verhdlinis zu einer Unzahl
anderer Ideen, und das Seiende selbst ist in der unbegrenzten Anzahl
anderer Ideen gegeniiber ein Nichtseiendes. Das Wesen des Nicht-
seienden ist also die Verschiedenheit, die sich, dhnlich wie die Wissen-
schaft, iber alles verbreitet und in viele besonders benannte Teile zer-
spaltet. Thre dem Schénen, dem GroBen, dem Gerechten entgegen-
gesetzten Teile sind das Nichtschone, das NichtgroBe das Nichtge-

110



rechte usf., und jedem dieser Teile kommt ebensogut das Sein zu wie
der Verschiedenheit als Ganzem («Sophistes» 257cfl.).

Durch diese Stelle wird der Behauptung des Aristoteles, wonach es
fur Plato keine Ideen von Nichtseiendem und von Verhiltnisbegriffen,
wie Gleichheit, GroBe, Kleinheit usf., und keine Negationen und Ver-
hiltnisbeziehungen im platonischen Ideenkosmos gebe, in jeder Be-
ziehung auf das entschiedenste widersprochen. Ein Blick auf andere
Dialoge Platos, insbesondere auf die Ideendialektik des « Parmenides»,
wiirde dasselbe beweisen.

Wie hat man sich dann aber die Behauptungen des Aristoteles und
anderer Schiiler Platos zu erkliren, daf3 Plato Ideen nur von natiir-
lichen, ganzen Lebewesen, nicht aber von Artefakten, elementarischen
Bestandteilen, von Negativem und Relativem angenommen habe?

Offenbar dadurch, daBl man in diesen zumeist aristotelisch beein-
fluBten Berichten und vor allem natiirlich in den Berichten des Aristo-
teles selber nicht die eigentliche Lehre Platos selbst zu erblicken hat,
sondern vielmehr die Art, wie sich Aristoteles gemid den Voraus-
setzungen seiner eigenen Lehre die Ansichten Platos zurechtlegte:
Aristoteles ndmlich konnte letzten Endes nur das konkrete sinnlich
wahrnehmbare Einzelwesen und allenfalls noch die verschiedenen
Gattungen und Arten dieser Einzelwesen fiir erstrangig substantiell
halten, wihrend alles, was ihm als bloBer Teil des natiirlichen Einzel-
wesens oder als bloBes Attribut oder Produkt dieser Substanz erschien,
kein wahres und erstrangiges Sein haben konnte, da es nicht unab-
hangig vom konkreten Einzelwesen existieren kénne (vgl. Meta-
physik Z passim), was ihn offenbar dazu verfiihrte, anzunehmen,
Plato habe, da fiir ihn die Ideen das wahrhaft Seiende und selbstin-
dig Bestehende, also das erstrangig Wirkliche und Substantielle
sind, Ideen nur von natiirlichen Einzelwesen und allenfalls noch von
ihren Gattungen und Arten, nicht aber von ihren Produkten und
Bestandteilen und schon gar nicht von abstrakten Verhiltnisbegriffen,
von Negationen und Nichtseiendem annehmen koénnen. Plato teilt
indessen die aristotelische Voraussetzung, wonach das natiirliche
konkrete Einzelwesen das erstrangig Wirkliche und das eigentlich
Substantielle ist, nicht. Je allgemeiner, umfassender und abstrakter
ein Begriff ist, desto wirklicher ist nach Plato das ihm in urbildlicher
Weise Entsprechende, eben weil es vielmehr als ein bestimmtes Einzel-
wesen alles in sich umfassen kann. Das platonische hochste Prinzip,
das Eine-Gute, ist als das Allgemeinste und Abstrakteste zugleich

111



auch das Allumfassende und Alles Erhaltende, also die Ursache von
Allem. Nach Aristoteles ist das natiirliche, konkrete Einzelwesen das
erstrangig Wirkliche, weil seine Produkte, Attribute und Bestandteile
sowie alle gedanklichen Abstraktionen und Allgemeinbegriffe ohne
es nicht existieren kénnten. Plato dagegen scheint die natiirlichen und
konkreten Einzelwesen allererst selber als Produkte allgemeinster
Wesensbestimmungen zu betrachten, ohne deren verschiedenartige
Kombinationen die konkreten Einzelwesen gar nicht zustande kdmen.

Wenn uns also die in den Schiilerberichten iiber die platonische
Ideenlehre berichteten Einschrinkungen des Geltungsbereiches der
Ideen Platos eher eine schiilerhafte Zurechtlegung der Lehre Platos
vor allem durch Aristoteles als die eigentliche Lehre Platos selbst zu
sein scheint, so miissen wir nun noch eine weitere Modifikation priifen,
welche Platos Ideenlehre in den Berichten seiner Schiiler, vor allem
denen des Aristoteles, erfahren hat, namlich die berithmt beriichtigte
Identifikation aller Ideen mit Zahlen, was dann die sogenannten
Ideenzahlen ergibt, von denen Aristoteles so oft berichtet (Aristoteles,
Metaphysik A6; M9: 1086a11-13, M6: 1080b11-16), oder die Zu-
riickfithrung aller Ideen auf Zahlen, von der Theophrast berichtet
(Metaphysik 6al5-bl17).

Wir betreten hier eine der schwierigsten und dunkelsten Zonen in
den indirekten Berichten iiber Platos Lehre, und es wird nicht leicht
fallen, iiber die einschligigen Probleme in wenigen Sitzen etwas
Wesentliches zu sagen. Dennoch soll versucht werden, einige der
wichtigsten Punkte herauszugreifen:

Zunichst einmal muB festgestellt werden, daB3 die Identifikation
aller Ideen mit Zahlen, wie wir ihr bei Aristoteles begegnen, und
mehr noch die Zuriickfithrung aller Ideen auf Zahlen, wie sie Theo-
phrast (loc. cit.) und Sextus Empiricus (Adv. Math. X.258) von Plato
berichten, im Widerspruch steht zu einer berithmten Stelle im plato-
nischen « Phaidon» (104b4—c9), an der eigentlich das genaue Gegen-
teil zur Zuriickfithrung der Ideen auf Zahlen geschieht, namlich die
Zuriickfiihrung der mathematischen Zahlen auf Ideen, und zwar
derart, daB3 Ideen von Zahlen angenommen werden genau wie von
allen anderen Phinomenen im Bereiche des Innerweltlichen, d.h. des
Seelischen und des Korperlichen: Genau so wie alle empirischen
Arten und Grade von GréB8e oder von Kleinheit nur dadurch gro3
bzw. klein sind, daB sie jeweils an der Idee des GroBen, d.h. am Gro-
Ben an sich, bzw. der Idee des Kleinen, d. h. dem Kleinen an sich,

112



teilnehmen, genau so sind auch alle mathematischen Zahlen Eins nur
dadurch Eins, dal} sie an der Idee des Einen an sich Anteil haben,
und alle mathematischen Zahlen Zwei nur dadurch Zwei, daB sie an
der Idee der Zwei, an der Zweiheit an sich, Anteil haben, und dies
gilt auch fiir alle tibrigen Zahlen. Diese Ideen von Zahlen, d.h. die
Idealzahlen, unterscheiden sich von den mathematischen Zahlen
offensichtlich dadurch, daB sie nicht wie diese durch mathematische
Operationen miteinander kombinierbar sind und insofern mag die
aristotelische Unterscheidung zwischen zwei Arten von Zahlen bei
Plato, niamlich den inoperablen Idealzahlen und den operablen ma-
thematischen Zahlen (vgl. dafiir Metaphysik A6: 987b14-18; 1080b11
bis 16; M9: 1086a 11-13), durchaus gerechtfertigt sein.

Aber die aus dem «Phaidon» und auch die aus Platos «Staat»
(526a) bekannten Idealzahlen sind eine bestimmte Gruppe von
Ideen, eben Ideen von Zahlen, die es neben andern Ideen auch noch
gibt, und nirgends erscheint in diesem Stadium der Lehre Platos die
Vermutung nahegelegt, daB Plato alle Ideen mit diesen Idealzahlen
identifiziert oder gar auf sie zuriickgefiihrt hitte.

Aber auch gewisse Stellen aus Platos spiteren Dialogen, so vor
allem jene berithmte Partie aus der zweiten Hypothese der Ideen-
dialektik des Dialoges « Parmenides» (142bl-144e7), an der aus der
Verbindung von Einheit und Sein im einen Sein die unendliche
Menge aller Zahlen abgeleitet wird, ist kein Beleg fiir die Identifika-
tion aller Ideen mit Zahlen oder die Zuriickfithrung aller Ideen auf
Zahlen beim spiteren Plato. Es scheint sich hier vielmehr um einen
Hinweis auf den zahlenhaft strukturierten Aufbau des Ideenkosmos
zu handeln, wobei das Zahlenhafte nur einen Aspekt, allerdings einen
sehr bedeutenden, im Gesamtaufbau des Ideenkosmos darstellt. Von
einer Identifikation aller Ideen mit Zahlen oder einer Zuriickfithrung
aller Ideen auf Zahlen ist indessen hier im « Parmenides» ebensowenig
die Rede wie an jener ebenfalls beriihmten Stelle im « Philebos», wo
im Rahmen einer Erérterung der Problematik der Einheit und Viel-
heit im Ideenkosmos (14cl-18e2) die Ideen als Monaden, d.h. Ein-
heiten, bezeichnet werden und wo erwogen wird, ob es auch im Be-
reich der Ideen und nicht nur im Bereich der Sinnendinge Einheit
in der Vielheit oder Einheit, Vielheit und Unendlichkeit gebe. Diese
Stelle ist jedoch weder ein Beleg fiir das Vorhandensein von Ideen-
Zahlen bereits beim Plato der Dialoge noch fiir die Lehre von Einheit
und Vielheit als zwei entgegengesetzten Prinzipien bei Plato.

113



Aristoteles scheint also in seinen Berichten iiber die Ideen-Zahlen
Platos eher wieder eine stark pythagoreisch beeinflute Interpreta-
tion der Ideenlehre durch die pythagoreisierenden Schiiler Platos in
der alten Akademie wiederzugeben als die echte und eigentliche Lehre
Platos selbst. Fiir den EinfluB des Pythagoreismus auf die von Aristo-
teles berichtete Form der Ideenlehre Platos spricht ja das Zeugnis des
Aristoteles selbst, welcher in seinem wichtigsten ausdriicklichen Re-
ferat iiber Platos Prinzipien- und Ideenlehre (Metaphysik A6) ganz
offen auf die Ubereinstimmung der von ihm berichteten Ideenzahlen-
lehre Platos mit der Zahlenlehre der Pythagoreer hinweist (loc. cit.
987b11-13, b24-25).

Aber auch abgesehen von ihrer Abweichung von den Dialogen
Platos, d.h. rein in sich selbst, weisen die indirekten Berichte iiber
Platos Ideen hinsichtlich ihrer Beziehung zu den Zahlen immer noch
den fundamentalen Widerspruch auf, daB3 nach den AuBerungen des
Aristoteles (Metaphysik A6, M6: 1080bl11-16; M9: 1086al1-13)
Plato alle Ideen mit Zahlen identifizierte, wihrend er sie den Berich-
ten des Theophrast (Metaphysik 6a15-b17) und des Sextus Empiricus
(Adv. Math. X,258) zufolge alle auf die Zahlen zuriickfiihrte, was
nun ganz einfach nicht dasselbe ist.

Man hiitte sich also im Grunde genommen zu entscheiden zwischen
dem Zeugnis des Aristoteles, wonach alle Ideen mit inoperablen
Idealzahlen identisch sind, und dem Zeugnis des Theophrast und des
Sextus Empiricus, wonach die Ideen alle auf inoperable Idealzahlen
zuriickgefiihrt worden sind.

Welches ist nun die philosophische Problematik dieser beiden Posi-
tionen, d.h. einerseits der Identifikation aller Ideen mit Idealzahlen
und anderseits der Zuriickfithrung aller Ideen auf Idealzahlen?

Die philosophische Problematik beider Positionen besteht im
Grunde genommen darin, daB sie beide etwas wollen, was von vorn-
herein nicht zu machen war, daB sie beide ein Ziel anstreben, welches
von vornherein nicht zu erreichen war, und zwar sowohl weil die
Zielsetzung falsch ist als auch weil die Mittel, die dazu dienen sollen,
dieses Ziel zu erreichen, unangemessen sind.

Das Ziel besteht in beiden Fillen darin, das Mathematische und die
Zahlen, welches nicht nur in Platos «Staat» (VI, 509¢c-511e), sondern
sogar noch in seinem Spitdialog «Philebos» (57b5-59b9) dem Lo-
gisch-Ontologischen und der Ideenmetaphysik untergeordnet ist, den
Ideen als logisch ontologischen und metaphysischen Phinomenen

114



mindestens gleichzuordnen, wie dies bei Aristoteles durch die Identi-
fikation aller Ideen mit Idealzahlen geschieht, oder sogar iiberzuord-
nen, wie dies bei Sextus Empiricus durch die Uberordnung der Ideal-
zahlen iiber die Ideen geschieht. |

Das unzureichende Mittel, welches zur Erreichung der angestreb-
ten Gleichordnung der Zahlen mit den Ideen bzw. der Uberordnung
der Zahlen tiber die Ideen eingesetzt wird, ist die Einsetzung einer
Zahl, welche bereits nicht mehr im eigentlichen Sinne Zahlist, weil mit
ihr ja nicht mehr mathematisch operiert werden kann und weil es sich
bei ihr um eine bereits auf die Idee (als ein der mathematischen Zahl
tibergeordnetes) zuriickgefithrte Zahl handelt, namlich die Idealzahl,
welche ja als unteilbare und nicht zu vervielfiltigende Zahl der
grundwesentlichen Voraussetzung des eigentlichen Zahlseins, nim-
lich der unendlichen Vervielfiltigung und der unendlichen Untertei-
lung entbehrt.

Aber der Einsatz eines verfehlten Mittels wiare noch verstindlich
gewesen, wenn die Zielsetzung, um derentwillen dieses Mittel einge-
setzt wurde, nicht von Anfang an fragwiirdig gewesen wire. Nach
Plato ist namlich die Problematik der Einheit in der Vielheit, wie sie
sich insbesondere im und aus dem Ideenkosmos ergibt, nicht mehr
eine mathematische Problematik im engeren Sinne. Vor allem indem
Plato Ideen von Zahlen annimmt, fihrt er die mathematische Pro-
blematik auf eine logische Problematik zuriick. Aber auch wenn Plato
in den spateren Dialogen innewird, daf8 der Bereich der Ideen nicht
mehr der Bereich absoluter Einheit ist, welche als solche allein dem
hochsten Prinzip von Allem, dem Guten, zukommt, auch wenn er
bemerkt, daB8 zwar jede Idee an und fiir sich selbst eine ist, daB sie
aber, weil sie nur in Verbindung mit anderen Ideen denkbar ist, doch
in der Kommunikation mit anderen Ideen und erst recht in der Ver-
ursachung der Sinnendinge, die unter sie subsummiert werden, auch
mit der Vielheit in Berithrung kommt, dann bedeutet das immer noch
nicht eine absolute Identifikation des Mathematischen mit dem Logi-
schen oder gar eine Uberordnung des Mathematischen iiber das
Logische. Selbst wenn Plato in der zweiten Hypothese der Ideen-
dialektik des Dialoges « Parmenides» die unendliche Vielheit aller
Zahlen aus der Verbindung der beiden Ideen Einheit und Sein ab-
leitet, so bedeutet dies weder eine Identifikation aller Ideen mit Zah-
len noch eine Zuriickfithrung aller Ideen auf Zahlen, sondern es be-
deutet, daB aus der Verbindung der beiden Ideen Einheit und Sein

115



eine unendliche Menge zahlenhaft strukturierter Ideen resultiert und
dies bedeutet wiederum, daB3 diese zahlenhafte Strukturierung zwar
das rein formale Grundgeriist im Aufbau des Ideenkosmos, wie es
nach menschlichem Ermessen beschaffen sein muf3, darstellt, daB3 aber
damit weder das wahre Wesen des Ideenkosmos noch auch eine den
Ideenkosmos beherrschende und zwischen ihm und dem héchsten
Prinzip vermittelnde Vielheit von Zahlen gemeint ist, sondern viel-
mehr ein bestimmter Seinsmodus der Ideen. Die Begriffe organisches
Ganzes mit Teilen, Vielheit der Teile, Einheit des Ganzen, Bewegung
und Ruhe, Identitit und Verschiedenheit, welche in der zweiten
Hypothese neben dem zahlenhaften Aufbau auch noch vom einen
Sein des Ideenkosmos ausgesagt werden, sind fiir den Sinn und den
Bedeutungsgehalt des Ideenkosmos viel wichtiger als die These von
der in Analogie zu mathematischen Verhéltnissen gedachten forma-
len Grundstruktur des Ideenkosmos. Der Begriff der Zahl und des
Zahlseins selbst, welcher im « Parmenides» vom einen Sein ausgesagt
wird, ist ja selbst auch keine Zahl mehr, sondern eben ein logischer
Begriff, was uns nun eigentlich vollends von der Uberordnung des
Logischen tiber das Mathematische in der Philosophie Platos iiber-
zeugen sollte.

Aber auch in sich selbst ist je die Identifikation aller Ideen mit
Idealzahlen bei Aristoteles und die Zurtckfithrung aller Ideen auf
Zahlen bei Theophrast und Sextus Empiricus dermaBen wider-
spriichlich, daf3 wir sie unmoglich Plato zusprechen kénnen, dessen
Ideenlehre doch in ethischer, logisch-metaphysischer und physischer
Hinsicht so unglaublich gut fundiert ist.

Was die Identifikation aller Ideen mit Idealzahlen bei Aristoteles
betrifft, so ist ja bereits deutlich geworden, daB die Identifikation aller
Ideen mit einer Art von Zahlen, die gar nicht mehr eigentlich zahlen-
haft ist durch ihre Inoperabilitit und Unteilbarkeit, ein Hochstmal3
von Ungereimtheit darstellt. Wenn zudem eine bestimmte Idealzahl
als grundwesentlich bestimmende Struktur mit inhaltlich nidher de-
finierten Ideen identisch sein soll, die als Merkmal ebenfalls jene
bestimmte Idealzahl aufweist, dann miilten ja jene verschiedenen
Ideen, welche durch die Formalstruktur der Idealzahl verbunden sind,
unter sich ebenfalls inhaltlich identisch sein, was ja gerade nicht der
Fall sein soll. So miiBte zum Beispiel, wenn die ideale Zweiheit oder
Idee der Zwei identisch sein soll mit der Idee der Linie als zweiheit-
licher Ausdehnung und der Idee des diskursiven Verstandes als zwei-

116



heitlicher Erkenntnisform, die Idee der Linie und die Idee des dis-
kursiven Verstandes ebenfalls miteinander identisch sein (vgl. Aristo-
teles « Uber die Seele», A2, 404b16-17).

Was ferner die Zuriickfithrung aller Ideen auf Zahlen betrifft, wie
sie bei Theophrast und Sextus Empiricus fiir Plato berichtet wird, so
haben wir bereits gesehen, daB es einigermaBen problematisch ist, die
Ideen auf etwas zuriickzufithren, was gar nicht mehr richtig es selber
ist, namlich auf die Idealzahlen, die als inoperable Einheiten eines
wesentlichen Merkmals des Zahlseins entbehren, nimlich eben der
Operabilitit. Wenn wir aber einmal voraussetzungsweise annehmen,
Plato habe den Berichten des Theophrast und Sextus Empiricus zu-
folge im innerakademischen Bereich genau das Gegenteil von dem
getan, was er im « Phaidon» tut, ndmlich er habe nicht die mathema-
tischen Zahlen auf Ideen, sondern die Ideen auf mathematische Zah-
len zurtickgefiihrt, so ergibt sich hieraus die absurde Konsequenz, da83,
da nach Theophrast und Sextus alles Innerweltliche und so auch alles
Kérperliche und Seelische und mit diesem auch das Mathematische
auf die Ideen und diese wiederum auf die Zahlen zuriickgefithrt wer-
den, im Falleder auf die Ideen zuriickgefithrten Zahlen als der Objekte
des mathematischen Denkens des Menschen die Zahlen den Ideen
zugleich untergeordnet und, da auch die Ideen von Zahlen auf Zahlen
zuriickgefiithrt werden, iibergeordnet wéren.

Nicht nur Platos Prinzipienlehre, sondern auch die Form seiner
Ideenlehre, wie sie von den Schiilerberichten iiber Platos inneraka-
demische Doktrin wiedergegeben wird, steht also im Widerspruche
zu den Aussagen in Platos Dialogen selbst, so da3 wir uns nicht dazu
entschlieBen kénnen, die Schiilerberichte iiber Platos Lehre als ein
authentisches Zeugnis fiir die Lehre Platos selbst anzusehen, sondern
darin lediglich eine durch pythagoreische Einfliisse bei den Schiilern
Platos wesenhaft modifizierte Lehrform der Alten Akademie erblicken
konnen, welche zudem durch die polemischen Methoden und die
spezifische Berichterstattung des Aristoteles noch eine weitere Um-
wandlung erfahren haben muB.

Kurz: Die Kritik des Aristoteles an der platonischen Prinzipien-
und Ideenlehre trifft nicht in erster Linie Platos Lehre selbst, sondern
die pythagoreisiecrende Uberspitzung der Lehre Platos durch seine
Schiiler in der Alten Akademie, aber Aristoteles tut so, als wiirde durch
seine Kritik auch die Lehre Platos selbst erfaSt.

117



	Zur philosophischen Problematik der sogenannten ungeschriebenen Lehre Platos

