
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Zur philosophischen Problematik der sogenannten ungeschriebenen
Lehre Platos

Autor: Hager, F.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur philosophischen Problematik
der sogenannten ungeschriebenen Lehre Piatos

von F. P. Hager

Die Frage, welche wir uns in dieser Untersuchung stellen, ist
diejenige nach den wahren und eigentlichen Quellen und textlichen
Grundlagen, aus denen wir uns über die Lehre Piatos informieren
können. Damit untrennbar verbunden ist natürlich auch die zentrale
Frage nach der wahren und eigentlichen Gestalt der philosophischen
Lehre Piatos selbst. Das philosophiegeschichtliche Problem, welches

sich uns bei der Frage nach der wahren Lehre Piatos stellt, ist

grundsätzlich verschieden von der Problematik, die sich bei der
Erforschung der Lehre irgend eines anderen Philosophen des Altertums
oder der Neuzeit ergibt.

Während nämlich im Falle der meisten großen Philosophen ihre
philosophische Lehre in oft fast selbstverständlicher Weise mit den
schriftlichen Publikationen und Aufzeichnungen identifiziert werden
darf, die sie selbst über ihre philosophischen Ansichten hergestellt
haben, scheinen die Dinge bei Plato ganz anders zu liegen.

Nach dem jüngsten Stand der philosophiegeschichtlichen Forschung
könnte man annehmen, daß sich im Falle Piatos rein äußerlich gesehen

geradezu zwei verschiedene Versionen seiner Lehre und zwei
verschiedene Arten von Quellen für seine Lehre zu konkurrenzieren
scheinen, nämlich einerseits eine Reihe von schriftlich niedergelegten
philosophischen Gesprächen, die sogenannten Dialoge, welche von
Plato selbst stammen und als in sich abgeschlossene Werke von ihm
konzipiert worden sind ; und anderseits eine Reihe von Schülerberichten

über Piatos Lehre, die gerade in jüngster Zeit wieder stark in den

Vordergrund gerückt wurden und von denen gewisse Philologen
annehmen, daß sie die innerakademische Lehrtätigkeit Piatos
widerspiegeln und demzufolge eine eigentliche esoterische Sonderlehre Piatos

enthüllen, welche dieser in seinen Dialogen als dem breiteren Publikum

zugänglichen Produkten nicht habe offenbaren wollen.
Die jüngste Richtung der Platoforschung, mit der wir uns in diesem

Zusammenhang auseinanderzusetzen haben, besteht in dem von zwei

90



Schülern des Tübinger Philologen Wolfgang Schadewaldt gemachten
Versuch, den Schülerberichten über Piatos Lehre gegenüber den

Aussagen und Hinweisen der platonischen Dialoge selbst wieder eine

erstrangige, auch für die Interpretation der platonischen Dialoge
maßgebliche Geltung zu verschaffen. H.J. Krämer in seinem Buch
über «Arete bei Piaton und Aristoteles» (Heidelberg 1959) und Konrad

Gaiser in seinem Werk über «Piatons ungeschriebene Lehre»
(Stuttgart 1963) haben versucht, die Prinzipien- und Ideenlehre
Piatos vorwiegend anhand der Berichte des Aristoteles und anderer
Schüler Piatos und Kommentatoren des Aristoteles von Piatos Vorlesung

« Über das Gute » zu rekonstruieren, mit der Begründung, Plato
habe gemäß eigenem Zeugnis das Letzte seiner Lehre nicht seinen

Dialogen, sondern vorwiegend der innerakademischen Lehre und
Diskussion in seiner Schule anvertraut, von der eben die Berichte des

Aristoteles, seines Kommentators Alexander von Aphrodisias, des

Platoschülers Hermodor (bei Simplikios), des Sextus Empiricus und
einiger weiterer Aristoteleskommentatoren das einzige authentische
Zeugnis darstellen (Krämer op. cit., Gaiser op. cit.).

Dabei wird nicht beachtet, daß erstens Piatos eigene Äußerungen
über die Minderwertigkeit schriftlicher Mitteilung gegenüber mündlicher

Lehre und Diskussion, welche die Dialoge Piatos als Hauptquelle

seiner Lehre gegenüber den Berichten seiner Schüler entwerten
sollen, ja selbst im Rahmen zweier schriftlich niedergelegter und
literarisch publizierter Werke Piatos, nämlich im Dialog «Phaidros»
(274b-278e) und im Siebenten Brief (341 b-345e), erfolgen, und daß
schon nur deshalb die Kritik Piatos an der Schriftlichkeit wieder
einigermaßen relativiert wird, so daß nicht einfach jede schriftliche
Publikation und vor allem nicht die eigenen Werke Piatos selbst von ihm
als blosse Spielereien bezeichnet worden sind. Wenn ferner nach
Krämer die Abwertung alles Schriftlichen durch Plato darin besonders

gut zum Ausdruck kommt, daß Plato auf den mythischen und
spielerischen Charakter der schriftlichen Mitteilung hinweist, so muß
uns doch auffallen, daß Plato seine Schriftkritik im «Phaidros» mit
einer mythischen Erzählung beginnt und daß er im siebenten Briefe
seinen erkenntnistheoretischen Exkurs, im Rahmen dessen er leugnet,
daß es von ihm eine schriftliche Abhandlung über die höchsten Gegenstände

seiner Lehre gibt, als einen « tastenden Mythos » (344d3)
bezeichnet. Als unfehlbar sicheren Beweis für die radikale Abwertung
des Schriftlichen und insbesondere seiner eigenen Dialoge durch Plato

91



selbst sollte man jedenfalls die genannten beiden Stellen aus Piatos
schriftlich niedergelegtem Werk nicht mißbrauchen.

Zweitens muß mit allem Nachdruck darauf hingewiesen werden,
daß, was auch immer die Schüler Piatos, insbesondere Aristoteles, von
diesem mündlich gehört haben mögen, sie es ja auch schriftlich
festhalten mußten und ihre Berichte demzufolge ja ebenfalls den von
Plato gerügten Mängeln der Schriftlichkeit unterliegen. Es ist
unwahrscheinlich, daß Plato mit seiner Unterscheidung von schriftlich und
mündlich im « Phaidros » und im Siebenten Brief in erster Linie oder

gar ausschließlich das buchhändlerisch Publizierte vom mündlich in
der Akademie Gelehrten hat unterscheiden wollen. Vor allem aber
darf man nicht einfach, wie Krämer das tut, den Begriff des Schriftlichen

auf den des literarisch Publizierten einengen und von hier aus

Piatos Schriftkritik zwar auf seine, wie angenommen wird, literarisch
publizierten Dialoge, nicht aber auf die sogenannt ungeschriebenen
und unveröffentlichten Vorlesungsnachschriften der Schüler beziehen,
denn Verschiedene Mängel, welche Plato der Schriftlichkeit
vorzuwerfen hat, treffen nicht nur auf das literarisch Publizierte, sondern
auch auf das rein zu Erinnerungszwecken schriftlich Niedergelegte,
also auch aufdie Vorlesungsnachschriften der Schüler, zu: Man denke
dabei nur an die von Plato gerügte Starrheit der Schrift und ihren
Mangel an Lebendigkeit, der es ihr nicht gestattet, sich ohne die Hilfe
ihres Autors zu verteidigen und Rechenschaft über ihre Gründe
abzulegen.

Drittens aber weist Plato im «Phaidros» und mehr noch im Siebenten

Brief nicht nur auf die Problematik und Unvollkommenheit der
schriftlichen Wiedergabe seiner Lehre hin, sondern auch auf die

Problematik und Unvollkommenheit der mündlichen Wiedergabe
seiner Lehre. Auch der mündliche Ausdruck bleibt dem mit der
Ideen- und der Prinzipienlehre Piatos Gemeinten immer unangemessen,

wie Plato besonders im Siebenten Brief deutlich zeigt (341c5ff.).
Als Zeugnis für Piatos Lehre sind daher die schriftlichen Mitteilungen
Piatos selber, d.h. die Äußerungen Piatos in seinen Dialogen, in jedem
Falle den schriftlichen Aufzeichnungen seiner Schüler oder gar von
weiteren Drittpersonen vorzuziehen, ganz abgesehen davon, daß

Vorlesungsnachschriften von Studenten ja keineswegs immer das vom
Lehrer oder Professor mündlich Vorgetragene absolut adäquat
wiederzugeben pflegen.

Ferner ist auch zu bedenken, daß die positiven direkten Hinweise

92



auf Piatos Lehrtätigkeit in der Akademie und insbesondere auf Piatos

vielzitierte Vorlesung «Über das Gute» relativ spärlich sind: Der
einzige Bericht über den Hergang von Piatos Vorlesung «Über das

Gute», eine Erzählung des Aristoteles, welche in den Harmonika des

Musiktheoretikers Aristoxenos zu finden ist (Aristoteles: De bono,

p. Ill Ross), sagt zudem aus, daß eine Menge Unvorbereiteter und
Neugieriger durch Pia tos Ankündigung einer Vorlesung «Über das

Gute», d.h. also den höchsten Gegenstand seiner Lehre, angezogen
wurde und sich dann, als sich zeigte, daß die Vorlesung sich
hauptsächlich mit abstrakt mathematischen Gedankengängen befaßte,
enttäuscht wieder verlief, was doch wohl nicht heißt, daß die Vorlesung
sich von Anfang an in einem strikt esoterischen Rahmen abwickelte.
Wenn aber Gaiser (op. cit. p. 452) zum Aristoxenosbericht meint,
daß Plato hier mit voller Absicht die Ungeeigneten durch die von der
Sache selbst ausgehenden Schwierigkeiten enttäuschteund abschreckte,

um so, ohne künstliche Geheimhaltung, die zur wirklichen Aufnahme
der Lehre Fähigen auszuwählen, so ist darauf zu antworten, daß
Plato dies auch in verschiedenen seiner strenger fach-philosophischen
Spätdialoge, vor allem etwa im Dialog «Parmenides» getan hat und
daß also auch in dieser Hinsicht kein prinzipieller Unterschied
zwischen der Lehrtätigkeit Piatos in der Schule und der Dialogschrift-
stellerei sicher verbürgt ist etwa derart, daß die Vorlesung Piatos rein
esoterisch, die Schriften Piatos dagegen rein exoterisch wären.

Ferner ist auch sehr stark umstritten, ob überhaupt Plato gewisse
inhaltlich bestimmt abgegrenzte Lehrgehalte dialogisch nicht
mitgeteilt und nur einem beschränkten Schülerkreis anvertraut habe oder
nicht (vgl. Herold Cheruiss : The Riddle of the Early Academy, New
York 1962). Aristoteles, dessen Berichte in den Schulschriften und
dessen Vorlesungsnachschrift «Über das Gute» das Hauptzeugnis für
eine innerakademische Lehre Piatos sind, erwähnt sogenannte
«Ungeschriebene Lehrmeinungen Piatos» nur ein einziges Mal (Physik
a2 : 209bl 1—17), und auch dann nur, um eine Übereinstimmung der
Sache, wenn auch nicht dem Namen nach mit einem Lehrgegenstand
eines platonischen Dialoges festzustellen. Bereits die Tatsache, daß,
wie schon Aristoteles selbst, so auch viele moderne Vertreter einer
innerakademischen Sonderlehre Piatos das Bedürfnis empfinden, das

als ungeschriebene Lehre Piatos Vorgebrachte durch Hinweise auf
übereinstimmende Lehrgehalte der Dialoge zu legitimieren, zeigt
deutlich, daß erstens der Gedanke einer innerakademischen Sonder-

93



lehre Piatos an sich schon problematisch ist und daß zweitens die
Autorität der Dialoge Piatos als eigentlicher Hauptquelle seiner Lehre
auch bei Vertretern des esoterischen Plato noch groß ist, selbst wenn
sie das nicht eingestehen wollen.

Das Hauptthema unserer Erörterung über die philosophische
Problematik der sogenannten ungeschriebenen Lehre Piatos besteht nun
darin, zu untersuchen, inwiefern sich hinsichtlich der wichtigsten
Lehrgegenstände der platonischen Philosophie, nämlich der Prinzipien-

und Ideenlehre, die Aussagen der Dialoge Piatos und die

Aussagen der Schülerberichte über Piatos Lehre unterscheiden, und zwar
sowohl hinsichtlich des Inhaltes ihrer Aussage, als auch hinsichtlich
der Begründung des Lehrgehalts.

Im Falle einer Nichtübereinstimmung der Schülerberichte über
Piatos Lehre mit der Lehre der Dialoge Piatos selbst werden wir
natürlich von unserem Standpunkt aus eher geneigt sein, das von den

platonischen Dialogen Ausgesagte für echter platonisch zu halten als

das von den Schülerberichten über Piatos Lehre Referierte, da die
Diskussion über Schriftlichkeit und Mündlichkeit im «Phaidros» und
im Siebenten Brief sowie der Bericht des Aristoxenos über Piatos
Vorlesung «Über das Gute» uns noch keine Abwertung der Dialoge als

Hauptquelle für Piatos Lehre gegenüber den indirekten Berichten
seiner Schüler zu beweisen scheinen.

Den besten Uberblick über die sogenannte ungeschriebene und
innerakademische Prinzipien- und Ideenlehre Piatos im Ganzen
vermitteln uns zwei besonders aufschlußreiche Stellen aus dem Kapitel
über Piatos Lehre im ersten Buch der Metaphysik des Aristoteles. An
der ersten dieser Stellen (Metaphysik A6: 987b 18-988a 1) heißt es:

«Da nun Plato die Ideen für die Ursachen des Übrigen ansah, so

mußte er hinwiederum die Elemente und Prinzipien der Ideen für die
Elemente und Prinzipien alles Seienden halten. Er setzte somit als

materiales Prinzip das Große und das Kleine, als formales Prinzip
das Eine und aus jenem ließ er vermöge der Teilnahme an dem Eins
die Ideen Zahlen sein. Daß jedoch das Eins wirkliche Substanz der

Dinge sei und nicht einem andern Seienden nur als Prädikat beigelegt
werde, behauptete er übereinstimmend mit den Pythagoreern; ebenso

wie diese sah er auch die Zahlen als den Wesensgrund des übrigen an.

Eigentümlich aber ist ihm, daß er statt des Unendlichen und
Unbegrenzten als eines Einzigen eine Zweiheit ansetzte und das Unendliche
und Unbegrenzte aus dem Großen und Kleinen bestehen ließ; ferner

94



daß er die Zahlen von dem Sinnlichen abtrennte, während die Pytha-

goreer die Dinge selbst Zahlen sein ließen und das Mathematische
nicht zwischen hinein setzten. Diese Stellung, die Plato dem Eins und
den Zahlen anwies, indem er sie, von den Pythagoreern abweichend,
außerhalb der Dinge setzte, sowie die Einführung der Ideenlehre ist
eine Folge seiner Richtung auf die Begriffe: denn die Früheren kannten

die Dialektik noch nicht; die Zweiheit aber machte er zum
stofflichen Prinzip deshalb, weil die Zahlen, mit Ausnahme der ersten,
naturgemäß sich aus derselben bilden ließen, wie aus einem bildsamen
Stoff».

Den Dualismus zweier alles verursachender höchster Prinzipien,
welcher die sämtlichen Schülerberichte kennzeichnet und mit dem
wir uns gleich noch näher zu befassen haben werden, arbeitet der
zweite Abschnitt aus dem sechsten Kapitel des ersten Metaphysikbuches

des Aristoteles besonders gut heraus (Metaphysik A6: 988 a 7 bis

15) : «In der angegebenen Weise hat sich also Plato über den Gegenstand

unserer Erörterung, über die Prinzipien, erklärt: Und zwar
geht aus dem Gesagten offenbar hervor, daß er sich nur zweier
Prinzipien bedient, eines geistigen und eines materiellen : denn die Ideen
sind die FormalurSachen und Wesensgründe für das übrige, für die
Ideen aber ist es das Eine. Ferner hat Plato auch die Materie näher
bestimmt, welche zugrundeliegt, wenn die Ideen von den Sinnendingen

ausgesagt werden, von den Ideen selbst aber das Eine : er hat
sie dahingehend bestimmt, daß sie die Zweiheit, das Große und das

Kleine sei. Ferner teilte er die Ursache des Guten und des Bösen jenen
beiden Grundelementen zu, dem Einen die Ursache alles Guten, der
Zweiheit des Groß und Kleinen die Ursache allen Übels.»

Dieser Dualismus zweier entgegengesetzter höchster Ursachen, der
Einheit als der Ursache alles Guten und der Zweiheit des Groß und
Kleinen als der Ursache allen Übels kennzeichnet nun, wie schon

erwähnt, als der höchste Punkt einer hierarchischen Seinspyramide
ausnahmslos alle Schülerberichte über Piatos esoterische Metaphysik
und seine ungeschriebenen innerakademischen Lehrmeinungen.
Auch die beiden von Aristoteles und seiner Vorlesungsnachschrift
unabhängigen Quellen, nämlich Hermodor bei Simplicius (In Aristot.
Phys. p. 247, 30-248, 15 Diels) und Sextus Empiricus (Adv. Mathem.
X: 261-262, 276-277) kennen diesen Dualismus zweier entgegengesetzter

höchster Prinzipien, allerdings mit der bezeichnenden
Einschränkung, daß der Platoschüler Hermodor dem sogenannten Ma-

95



terialprinzip um seiner Unstetigkeit, Formlosigkeit und Unbegrenzt-
heit willen den Charakter eines Prinzips und einer selbständigen
Wesenheit im Namen Piatos abspricht (Simpl.248, 13-17 Diels),
während die bei Sextus Empiricus vorliegende, möglicherweise
altakademische Quelle das zweite Prinzip aus dem ursprünglicheren
ersten Prinzip mittels eines Zeugungsvorganges ableitet (Sextus
Empiricus: Adv. Mathem. X.261).

Aristoteles selbst aber und alle direkt von seiner Vorlesungsnachschrift

abhängigen Kommentatoren (so besonders Alexander von
Aphrodisias: In Aristot. Metaph. pp. 55, 20-56, 35 Hayduck) glauben
an eine absolute Zweiheit höchster Prinzipien bei Plato, wobei das

zweite Prinzip offenbar weder in seinem Prinzipiencharakter geleugnet

noch aus dem ersten Prinzip abgeleitet werden darf. Dies geht

sogar so weit, daß Aristoteles in seinem nurmehr bruchstückhaft erhaltenen

Dialog «Über die Philosophie» den Dualismus zweier entgegengesetzter

höchster Prinzipien in der als platonisch geltenden
Metaphysik der alten Akademie im Sinne zweier höchster einander feindlich

gesinnter Gottheiten, nämlich eines guten Gottes und eines bösen

Gegengottes interpretieren konnte (Aristoteles: «Uber die Philosophie»,

frg. 6, pp. 74f. Roß, vgl. dazu Werner Jaeger: Aristoteles,

pp. 133 f.).
Gegenüber dieser vorwiegend aristotelisch beeinflußten Tradition

in den Schülerberichten läßt sich nun allerdings unserer Ansicht nach
in den philosophischen Werken Piatos selbst, den Dialogen, ein Dualismus

letzter und höchster Prinzipien oder gar zweier entgegengesetzter
Gottheiten als Lehre Piatos selbst durchaus nicht nachweisen:

Besonders in Piatos Dialog über den «Staat», wo von der sogenannten

«Idee des Guten» als dem höchsten Prinzip und der höchsten
Ursache des Seins und der Erkennbarkeit nicht nur des Ideenkosmos

(«Politeia» VI, 508el-509bl0), sondern auch der sinnlich
wahrnehmbaren Welt des Werdens (« Politeia» VII, 517b7-c5) gesprochen
wird, zeichnet sich weit und breit keine Lehre von einem zweiten

Prinzip ab, welches erforderlich wäre, damit überhaupt die Vielheit
der Ideen und der Sinnendinge entstehen und bestehen kann. Das

Gute, welches hier als noch über Sein und Erkennbarkeit der Ideen
erhabene höchste Ursache von Allem angesehen wird, ist in seiner
ursächlichen Wirkung als Prinzip durchaus hinreichend, um sowohl
das Sein und die Erkennbarkeit des Ideenkosmos als auch das Werden
und die Wahrnehmbarkeit der Sinnendinge begründen zu können.

96



Wohl heißt es an der zweiten erwähnten Stelle des «Staates»
scheinbar einschränkend, das Gute sei «Ursache alles Schönen und

Richtigen» («Politeia» VII, 517c2), was den Eindruck erwecken

könnte, es sei noch ein zweites Prinzip erforderlich als Ursache von
allem Bösen und Ungerechten. Aber gerade das ist ja der Sinn der

platonischen Identifikation des ethisch Positiven mit dem wahrhaft
Seienden (vgl. «Phaidros» 247c3-e6), daß dadurch das Böse und
Negative als das eigentlich Nichtige erwiesen wird, welches als

vollkommen Böses gar nicht mehr sein, geschweige denn ein seinskonstituierendes

Prinzip sein kann (vgl. dafür «Politeia» I, 352c7-8). Es

gibt eben nur ein vollkommenes höchstes Prinzip als Ursache von
Allem. Dieses Prinzip würde sowohl in seiner Vollkommenheit als

auch in seinem Prinzipiencharakter durch das Bestehen eines

gleichberechtigten und gleich wirksamen zweiten Prinzips auf das empfindlichste

geschmälert. Daß Plato den elementaren Widerspruch, der
bereits in der Aufstellung zweier gleichberechtigter höchster Prinzipien
liegt, nicht erkannt haben sollte, scheint uns völlig undenkbar zu sein.

Die Lehre Piatos vom Einen-Guten, d.h. von der im «Staat» so

genannten «Idee des Guten», als höchster Ursache und als Prinzip
von Allem ist philosophisch begründet, nämlich so, daß das vollkommen

Gute gerade deswegen das eine Prinzip von Allem sein kann,
weil es das alles Erhaltende ist. Wenn Plato anderseits sagt («Politeia»

I, 352af.), daß die vollkommen Ungerechten auch vollkommen
handlungsunfähig wären, so bedeutet dies, daß ein vollkommen
schlechtes Gegenprinzip zum Guten als Ursache alles Zerstörerischen
und Ungerechten gar nicht existieren kann und daß es als das

vollkommen Zerstörerische auch sich selbst zerstören müßte. Da zudem
das Gute als höchstes Prinzip von Allem für Plato auch die höchste

Gottheit ist (vgl. «Politeia» II, 379aff. : die Gutheit das bezeichnendste
Wesensmerkmal des Göttlichen), würde die Aufstellung eines bösen

Gegenprinzips nichts Anderes als die Aufstellung einer bösen

Gegengottheit bedeuten.
Es gibt nun aber in Piatos Dialogen Stellen, die einen Dualismus

zweier entgegengesetzter, aber gleichberechtigter höchster Prinzipien
und insbesondere zweier feindlich gesinnter oberster Gottheiten mit
Entschiedenheit abweisen :

So wird im «Politikos» die Abweichung der sinnlich wahrnehmbaren

Welt von der vollkommensten Art der Bewegung, nämlich der
Selbstbewegung, und das Rotieren der Welt bald in der einen, bald

97



in der anderen Richtung als Zeichen der Unvollkommenheit der
Welt ausdrücklich weder auf einen Dualismus in der die Welt
bewegenden Gottheit selber («Politikos» 269e5-270al), noch auf einen
Dualismus zweier Gottheiten von entgegengesetzter Gesinnung
zurückgeführt («Politikos» 270a 1-2), sondern auf ein Moment der
Unvollkommenheit in der körperbehafteten Welt selber, welches nicht
auf ein göttliches Gegenprinzip zurückgeführt zu werden braucht,
sondern einfach im Unterschied der Welt als etwas Unvollkommenem
von Gott als ihrer vollkommenen Ursache begründet liegt (270a 2-8).

Auch die berühmte Stelle in Piatos spätestem Dialog, den «Gesetzen»,

welche aus der überwiegend sinnvollen Anordnung und Bewegung

der sinnlich wahrnehmbaren Welt auf das göttliche Sein als ihre
Ursache schließt («Nomoi» X: 886bl0-899d3), spricht nur
hypothetisch von einem Dualismus einer guten und einer bösen Weltseele,
welcher die Welt beherrschen und je das Gute bzw. das Böse in der
Welt verursachen soll («Nomoi» 896dl0-e7). Dieser Dualismus geht
aus von der Voraussetzung, daß das Seelische mit seiner Bewegung
Ursache von Allem in der Welt, also auch des Guten und des Bösen

sein müsse («Nomoi» X: 896d 5-9). Die Seele als Ursache auch des

Bösen steht aber mit der platonischen Lehre im Widerspruch, daß die
Seele etwas Göttliches, Erhabenes und Verehrungswürdiges sei (vgl.
«Nomoi» V, 726alff.), und vom Göttlichen wissen wir, daß Plato in
ihm durchaus nicht die Ursache irgendwelcher Unvollkommenheit
erblicken wollte («Politeia» III, 379a7ff., vgl. auch «Nomoi» X,
900e 6-8). Die ganzen Ausführungen zum Erweis der Existenz des

Göttlichen im zehnten Buch der «Gesetze» zielen denn auch auf ein
Resultat hin, welches sowohl dem Dualismus einer guten und einer
bösen Tendenz in der die Welt beherrschenden Gottheit als auch dem
Dualismus zweier die Welt beherrschender Gottheiten, einer guten
und einer bösen, auf das entschiedenste widerspricht. Nach einem
ausführlichen Nachweis der harmonischen Grundstruktur und
Grundbewegung des Weltganzen in den «Gesetzen» (X, 897b7ff.) wird
ausdrücklich daraufhingewiesen, daß «es geradezu eine Versündigung
wäre, etwas anderes zu behaupten, als daß eine Seele von tadelloser
Vortrefflichkeit... den Umschwung des Ganzen bewirkt» («Nomoi»
X, 898c 6-8).

Wenn somit dem höchsten Prinzip von Allem bei Plato, d. h. dem
Guten als der Ursache des geistigen Seins der Ideen und des Werdens
der Sinnendinge, kein anderes Prinzip gegenübersteht, welches den

98



Prinzipiencharakter des Guten beeinträchtigen würde dadurch, daß

es sich auch noch als Prinzip auswirkt, so darf noch darauf hingewiesen

werden, daß auch nicht der Geist, d. h. die vollkommene göttliche
Vernunft, welche bei Plato einmal ausdrücklich als Ursache der sinnlich

wahrnehmbaren Welt des Werdens bezeichnet und begründet
wird («Philebos» 28d3-31bl), welche aber als Seiendes und Erkennbares

noch vom Einen-Guten als dem höchsten Prinzip abhängig
und nur Ursache zweiten Ranges ist, sich einer mit ihr als absolut

gleichberechtigtes Prinzip zusammenwirkenden Materie gegenübersieht,

wie etwa ein oberflächlicher Blick auf den «Timaios» glauben
machen könnte, wo dem sinnvoll alles anordnenden Demiurgen, d.h.
dem göttlichen Geist als der Ursache der sinnlich wahrnehmbaren
Welt, eine ordnungslos chaotische Raummaterie gegenüberzutreten
scheint, die der Demiurg erst zur Ordnung bringen muß, damit
überhaupt die sinnlich wahrnehmbare Welt, die ja immer eine Mischung
von Ordnung und Unordnung ist, entstehen kann (vgl. «Timaios»
30a 2-6, 53b 5-7, vgl. «Politikos» 273b4-c2). Aber die mythische
Erzählung darf nicht zu wörtlich genommen werden und Plato hat
zweifellos nicht angenommen, daß der Demiurg als die vollkommene
Vernunft Gottes eine mit ihm gleich ewige Materie vorgefunden hat,
welche mit ihm zusammen als gleichberechtigtes Prinzip Ursache der
sinnlich wahrnehmbaren Welt ist. Dies zeigt sich nur schon darin, daß

wie bereits im Dialog der mittleren Schaffensperiode, im «Phaidon»
(98b7—99c6), so auch noch im naturphilosophischen Spätwerk, im
«Timaios» (46c7-e6), das körperlich Materielle als bloße Hilfsursache
und Mitursache gekennzeichnet wird und daß die Raummaterie als

der unterste Grund alles körperlich Materiellen, als das Worin des

Werdens, an der einzigen Stelle, an der sie überhaupt Ursache heißt,
zu einer bloßen umherirrenden Ursache abgestempelt wird
(«Timaios» 48a 5-7). Zudem wird im «Timaios» (47e2-48a7) ausdrücklich

betont, daß zwar im Weltganzen sowohl Einwirkungen der
göttlichen Vernunft als auch Einwirkungen der materiellen Notwendigkeit

sich bemerkbar machen, daß aber nur dadurch, daß der heilsame

Einfluß der Vernunft die materielle Notwendigkeit immer wieder
überwindet («Timaios» 48a 4-5), die Welt des Werdens überhaupt
bestehen kann.

Von einem eigentlichen Dualismus zweier gleichberechtigter, aber

entgegengesetzter höchster Prinzipien kann also bei Plato nicht die
Rede sein, und wenn Aristoteles und die hauptsächlich von ihm be-

99



einflußten indirekten Berichte über die innerakademische Lehre Piatos

ihm einen solchen Prinzipiendualismus, welcher sich zudem nicht
nur auf das sinnlich Wahrnehmbare, sondern auch noch auf die ewig
seienden Ideen auswirken soll, dennoch zuschreiben (vgl. Metaphysik
A6: 987bl8-988al und 988a 7-17), so treffen sie damit wohl eher
gewisse pythagoreisierende Tendenzen in Piatos Schülerkreis und der
alten Akademie besonders des Speusipp und des Xenokrates als Piatos

echte und eigene Lehre (vgl. für den pythagoreischen Prinzipiendualismus

Metaphysik A5: 986al5-b8, besonders 986b 1-3; für den

Prinzipiendualismus des Speusipp vgl. fr. 35a, 48a-c Lang; für
den Prinzipiendualismus des Xenokrates, vgl. fr. 15, fr. 26-28
Heinze).

Zudem scheint Piatos Prinzipienlehre dem philosophiehistorischen
Schema des Aristoteles zum Opfer gefallen zu sein, wonach alle
Vorgänger des Aristoteles Gegensätze als Prinzipien aufgestellt hätten
(vgl. dafür Metaphysik yl 10: 1075a28ff.; N1 : 1087a29ff), einem
Schema, welches Aristoteles ganz offenbar anzuwenden beliebt, um
dadurch mit einem einzigen Argument, nämlich dem, daß die Gegensätze

nicht Prinzip sein können, die Prinzipienlehren all seiner
Vorgänger widerlegen zu können und schließlich als derjenige dazustehen,
welcher als erster die Lehre von nur einem einzigen höchsten Prinzip
verkündet hat (vgl. loc. cit., für den Prinzipienmonismus bei Aristoteles

vgl. Metaphysik A 7, A9, A10: 1076a 3-4). Wir haben aber
bereits gesehen, daß Piatos Prinzipienlehre, soweit wir sie aus seinen

eigenen Aussagen erschließen können, durchaus monistisch war, d.h.
nur ein einziges höchstes Prinzip von Allem als höchste Ursache des

Ideenkosmos und der sinnlich wahrnehmbaren Welt des Werdens

kannte, nämlich das Eine Gute. Lediglich in einem ganz späten
Stadium seiner Philosophie könnte Plato unter pythagoreischem Einfluß
an einen Dualismus zweier letzter und höchster Prinzipien gedacht
haben und auch hier ist es noch fragwürdig, ob die Tradition über die
Sonderlehre von Piatos Vorlesung über das Gute nicht bereits eine

von den Schülern Piatos, insbesondere von Speusipp und Xenokrates,
mitbeeinflußte und durch die Berichterstattung des Aristoteles weiter
modifizierte Version der platonischen Prinzipienlehre wiedergibt.

Dies alles, d.h. der Einfluß des Pythagoreismus und der eigenständigen

Systematisierung der platonischen Lehre durch Piatos Schüler,
insbesondere den Xenokrates, sowie der Einfluß der typisch aristotelischen

Darstellungsweise aufdie Schülerberichte von Piatos Prinzipien-

100



und Ideenlehre bedarf indessen einer näheren Begründung, der wir
uns nicht entziehen dürfen.

Was nun die Prinzipienlehre, d.h. den Dualismus zweier letzter
und höchster Prinzipien betrifft, so soll anhand einer Reihe weiterer
charakteristischer Bezeichnungen, welche in den Schülerberichten
über Piatos Lehre den beiden höchsten Prinzipien außer der Bezeichnung

das vollkommen Gute und das vollkommen Böse noch zugeschrieben

werden, geprüft werden, ob diese Bezeichnungen sich durch
ähnliche Begriffe in Piatos Dialogen als Bezeichnungen zweier höchster

Prinzipien von allem bestätigen lassen, oder wenn nein, woher sie

dann sonst stammen mögen, ob aus altpythagoreischer Lehre, ob von
Speusipp, Xenokrates oder schließlich von Aristoteles, der trotz Her-
modor- und Sextusbericht doch immer noch der Kronzeuge für die

sogenannte innerakademische Lehre Piatos ist.

Das wichtigste Begriffspaar, welches in den Schülerberichten über
Piatos Prinzipienlehre den zwei höchsten Prinzipien nach den
Bezeichnungen das vollkommen Gute und das vollkommen Schlechte
noch zugeschrieben wird, stellen die Bezeichnungen das Eine und die
Zweiheit oder die unbegrenzte Zweiheit des Großen und Kleinen dar.

Was nun zunächst das Eine betrifft, welches im ersten Buche der

Metaphysik des Aristoteles als Wesensursache der Ideen (987b21)
und als Ursache alles Guten (988a 14 f.) erscheint, so spricht Aristoteles

von ihm als höchstem Prinzip der Platoniker auch noch an einer
andern Stelle der Metaphysik mit großer Deutlichkeit, wenn auch an
dieser Stelle gemäß dem Stil des betreffenden Metaphysikbuches keine
Namen genannt werden (Metaphysik N4, 1091b 13-15) : «Von
denjenigen Philosophen dagegen», sagt hier Aristoteles, «welche die
Existenz unbewegter Substanzen annehmen, behaupten die Einen, das

Eins an sich sei das Gute an sich: das Wesen des Guten sei vorzugsweise

das Eine». Dieses Eine-Gute, von dem Aristoteles hier spricht
und von dem es in A6 der Metaphysik heißt, daß es als Wesensgrund
der Ideen und als Ursache alles Guten angesetzt worden ist, scheint

uns durchaus auch in Piatos Dialogen als die höchste Ursache von
Allem und insbesondere als Wesensgrund der Ideen und Ursache alles

Guten bezeugt zu sein: Von der sogenannten «Idee des Guten» in
Piatos «Staat» wird nämlich in genau gleicher Weise gesagt, daß sie

Ursache des Seins und der Erkennbarkeit, also eigentliche Wesensursache

der Ideen sei («Politeia» VI, 508el-509bl0) und daß man
sie auch als die Ursache von allem einzelnen Guten und Schönen

101



anzusehen habe («Politeia» VII, 517b7-e5). Nun könnte man freilich

einwenden, daß die Idee des Guten im «Staat», wie ihr Name
zeige, nur eine Idee unter andern sei und sich demzufolge nicht zur
Stellung des Prinzips und der Ursache des Seins eigne wie das von
Aristoteles überlieferte Eine-Gute der platonischen Prinzipienlehre.
Aber die Kennzeichnung der «Idee des Guten» im «Staat» als noch
über Sein und Erkennbarkeit, d.h. zwei wesentliche Merkmale der
Ideen, erhabene Ursache des Seins und der Erkennbarkeit der Ideen
beweist doch, daß mit der «Idee des Guten» im «Staat» nicht mehr

nur eine Idee unter anderen Ideen gemeint sein kann, sondern eine

Wesenheit, die über dem Sein und der Erkennbarkeit aller Ideen
steht, ja ihr Sein und ihre Erkennbarkeit allererst verursacht («Politeia»
VI, 509b 6-10), und somit von ihnen allen wesenhaft verschieden ist.
Daß somit im Grunde Einheit und Gutheit der im «Staate»
eingeführten höchsten Ursache von Allem in höherem Maße zukommen
müssen als das Sein und die Erkennbarkeit der Idee, und daß sie

Einheit und Gutheit als einziges Wesen vollkommen in sich vereint,
scheint uns durch die Ausführungen Piatos im «Staate» selbst belegt
zu sein.

Problematischer vom Standpunkt der Lehre Piatos selbst ist es

schon, wenn Aristoteles das sogenannte zweite Prinzip Piatos, das

unbestimmt Viele, auch «Überfluß und Mangel», «Mehr und Weniger»,

«Groß und Kleines» genannt, als Zweiheit bezeichnet oder gar
als unbegrenzte Zweiheit, denn Plato selbst bezeichnet nicht eigentlich

das materielle Substrat des unbegrenzt Vielen selbst als Zweiheit,
die als Ursache von aller zahlenmäßigen Vielheit aufgefaßt werden
muß, sondern eher die Verbindung von Einheit und Sein, wie sie für
den Ideenkosmos und das vollkommene Sein des göttlichen Geistes

kennzeichnend sind («Parmenides» 142bl-143a3; die Bezeichnung
«Zweiheit» fällt in «Parmenides» 149c4). Zudem ist bei Plato deutlich,

daß bei ihm die Zweiheit auch schon im Bereich der Ideen selbst

vorkommt, so z. B. die Idee der Zweiheit im «Phaidon» als Ursache
aller empirischen Zahlen Zwei (vgl. «Phaidon» 101 c5), so daß es

einigermaßen problematisch erscheint, wenn Aristoteles gerade die
unbestimmte Vielheit des materiellen Substrats als Zweiheit und
Ursache aller Vielheit bezeichnet (vgl. dafür Physik A6 : 189b 14-16, A9 :

192all, Metaphysik A6: 987b26, 33; 988al3; Metaphysik M8:
1083a12).

Die Ursache dieser aristotelischen Fehlbezeichnung liegt darin, daß

102



Aristoteles erstens vor allem zwei Arten des Unbegrenzten bei Plato
miteinander verwechselt, nämlich einerseits die unbegrenzte
raumzeitliche Ausdehnung in der sinnlich wahrnehmbaren Welt des Werdens

und die damit verbundene Unbestimmtheit des materiellen
Substrats und anderseits die unbegrenzte Erstreckung der Zahlen ins
unendlich Große und ins unendlich Kleine, welche eben bereits nach
Plato nicht mehr eigentlich eine Ausdehnung bedeutet, zweitens in
der verfehlten Annahme, Plato habe von der Raummaterie als dem

Unbegrenzten der sinnlich wahrnehmbaren Welt angenommen, sie

verursache die unbegrenzte Erstreckung ins unendlich Große und ins

unendlich Kleine im Bereich der Zahlen, während in Wahrheit bei
Plato eigentlich das Gegenteil der Fall ist, und drittens schließlich in
der Annahme, Plato habe im Bereich der noetischen, d. h. der wahrhaft

seienden und der wahrhaft erkennbaren Zahlen die Zweiheit der

Verbindung von Einheit und Sein, welche er als Ursache der unendlichen

Menge der Zahlen bezeichnet, mit dieser unbegrenzten Vielheit

der Zahlen als ihrem Resultat in absoluter Weise identifiziert.
Den Hauptbeleg für unsere ersten beiden Thesen bildet jene Stelle in
der Physik des Aristoteles (Physik T 4: 202b30-203al6), wo erstens

die Behauptung aufgestellt wird, das Unendliche sei für die Pytha-
goreer und Plato nicht nur Prinzip und Ursache von Allem, sondern
auch Substanz, für sich seiende Wesenheit im Unterschied zum bloß

zufälligen Attribut gewesen, zweitens die Behauptung, das Unendliche

sei nach Plato als Prinzip sowohl im Bereich des sinnlich
Wahrnehmbaren als auch im Bereich der Ideen wirksam, und drittens
schließlich die Behauptung, Plato kenne im Unterschied zu den Pytha-

goreern zwei Unendliche, nämlich das Große und das Kleine. Ein
weiterer Beleg dafür, daß nach Aristoteles die Zweiheit, welche mit
der Einheit zusammen die unbegrenzte Vielheit aller Zahlen
hervorbringen soll, nicht wie bei Plato in der Verbindung zweier Hauptideen,

nämlich der Einheit und des Seins, besteht, sondern eine Art
Materialprinzip und stoffliche Prägemasse darstellt, bilden zwei Stellen

aus dem Kapitel über Plato im ersten Buch der Metaphysik des

Aristoteles, nämlich 987b33-988al, wo es heißt: «Die Zweiheit
machte Plato zum stofflichen Prinzip deshalb, weil die Zahlen, mit
Ausnahme der ersten, sich naturgemäß aus derselben bilden lassen wie
aus einer stofflichen Prägemasse». Die zweite Stelle ist 988a 2-4 und
lautet: «Während nämlich den Piatonikern zufolge die Materie das

Viele hervorbringt, die Form dagegen nur einmal erzeugt, zeigt die

103



Erfahrung, daß aus einer gegebenen Materie nur ein Tisch entsteht,

wogegen derjenige, der die Form hinzubringt, als ein Einzelner
nichtsdestoweniger viele verfertigt. » Man kann sich hier dem Eindruck nicht
entziehen, daß eine gewisse Physikalisierung des Ideenkosmos Piatos

durch Aristoteles stattgefunden hat, wie sie, gerade in Verbindung
mit dem Prinzipiendualismus von Form als Einheit und Stoff als

Zweiheit im Sinne zweier Ursachen des zahlenhaft gedachten
Ideenkosmos durchaus nicht den Intentionen Piatos entsprochen haben

kann, ja ihnen sogar zuwiderläuft.
Als Beleg für die absolute Identifikation der zahlerzeugenden Zweiheit

Piatos mit der unbegrenzten Vielheit der Zahlen als ihrem Resultat

durch Aristoteles kann eine Stelle aus der Physik des Aristoteles

(r6: 206b 27-29) gelten, wo es heißt: «Auch Plato nahm ja zweierlei
Unbegrenztes an, weil ja sowohl das Anwachsen der Zahlen ins

Unbegrenzte zu gehen scheint, wie auch das Unterteilen. » Plato hat aber
das Produkt der Zahlerzeugung, die unbegrenzte Vielheit der Zahlen,
nicht mit ihrer Ursache, der Zweiheit des einen Seins, welche als

Ganzes durchaus begrenzt ist, verwechselt (vgl. Parm. 144e8f.).
Es scheinen vielmehr in erster Linie zwei Schüler Piatos in der

alten Akademie gewesen zu sein, welche dem Einen als höchstem

Prinzip noch eine unbestimmte Zweiheit oder Vielheit als zweites

Prinzip gegenüberstellten: So werden Xenokrates ausdrücklich die
Einheit und die unbestimmte Zweiheit als Prinzipien zugeschrieben
(fr. 26-28 Heinze), Speusipp dagegen die Einheit und die Vielheit
(fr. 35a, 48a-c Lang).

Für zwei weitere Gegensatzpaare, welche in den Schülerberichten
über Piatos Lehre, insbesondere denen des Aristoteles, je dem ersten
bzw. dem zweiten Prinzip als den beiden höchsten Ursachen nicht nur
der sinnlich wahrnehmbaren Welt, sondern auch des Ideenkosmos

zugeschrieben werden, nämlich für die Gegensatzpaare Grenze-Unbegrenztes,

Gleichheit-Ungleichheit (vgl. Aristoteles Metaphysik N1 :

1087a 29—1088bl3; PhysikT4: 202b34-203al6; vgl. dazu Simplikios:
In Ar. Phys. pp. 453, 22-455, 11 Diels) lassen sich zwar parallele
Ausdrücke auch im platonischen Spätdialog «Philebos» nachweisen,
nämlich an jener berühmten Stelle über die vier Grundkomponenten
des Weltganzen, als da sind Grenze, Unbegrenztes, aus beiden sich
Mischendes und Ursache der Mischung («Philebos» 23c-27d). Daß
aber Grenze und Unbegrenztes und die mit diesen Begriffen je
identifizierten Bezeichnungen Gleichheit und Ungleichheit (vgl. dafür

104



«Philebos» 25a6-b2, dll-e2) in Piatos «Philebos» nicht als letzte
und höchste Ursachen und Prinzipien von Allem, insbesondere auch
der Ideen, zu interpretieren sind, geht vor allem auch daraus hervor,
daß die dritte Gattung des «Philebos», d.h. das, was sich aus der

Mischung von Grenze und Unbegrenztem ergibt, in keiner Weise mit
den Ideen an sich identifiziert werden kann, sondern sich vielmehr
aus den Produkten der Welt des Werdens und nicht des ideenhaften
Seins zusammensetzt (vgl. dafür besonders «Philebos» 26d 7-9).

Man hat hier ganz eindeutig den Eindruck, daß es Schüler Piatos

waren, welche Prinzipien und Bezeichnungen, die von Plato selbst nur
für die Erklärung der sinnlich wahrnehmbaren Welt gedacht waren,
in ihrer Gültigkeit auch auf den Ideenkosmos ausgedehnt haben, und
zwar unter dem Eindruck der pythagoreischen Gegensatzreihen, welche

nach Aristoteles auf den Dualismus zweier letzter und höchster

Prinzipien angewandt wurden (vgl. Aristoteles : Metaphysik A5 :

986a 22-26). Im Kapitel über die Pythagoreer im ersten Buch seiner

Metaphysik sagt Aristoteles: «Andere Mitglieder der pythagoreischen
Schule behaupten, es gebe zehn Prinzipien, die in entsprechenden
Gliedern einer Parallelreihe sich darstellen: Grenze und Unbegrenztes,

Ungerades und Gerades, Eins und Vieles, Rechtes und Linkes,
Männliches und Weibliches, Ruhendes und Bewegtes, Gerades und
Krummes, Licht und Finsternis, Gutes und Böses, gleichseitiges und
ungleichseitiges Rechteck (Quadrat und Rechteck).»

Eine ähnliche Simplifizierung der Prinzipienlehre Piatos durch
seine Schüler, insbesondere den Aristoteles, unter dem Einfluß der

pythagoreischen Gegensatzreihen scheint es zu sein, wenn die Schülerberichte

über Piatos Lehre dem Einen-Guten als dem ersten Prinzip
Sein, Identität und Ruhe, der unbestimmten Zweiheit dagegen die

gegenteiligen Bestimmungen Nichtsein, Andersheit und Bewegung
zuschreiben :

Die Identifikation des Einen als des ersten Prinzips mit dem Sein,
welche Aristoteles Plato und den Pythagoreern gemeinsam zuschreibt

(vgl. dafür Metaphysik B4: 1001a 9-12), erweist sich für Plato schon

nur dadurch als ungültig, daß Plato an der bekannten zentralen
Stelle im «Staat», an der er über die höchste Ursache von Allem
spricht, ausdrücklich betont, daß diese an Kraft und Würde noch
über das Sein erhaben ist («Politeia» VI, 509b8-10).

Was die Bezeichnung des zweiten Prinzips als Nichtseiendes und die

Ableitung der Welt aus zwei Prinzipien, nämlich dem absoluten Sein

8 Studia Philosophica XXIV 105



und dem absoluten Nichts, betrifft, über welche Aristoteles als über
die echte Lehre Piatos berichtet (Physik A9: 191b35-192a25,
Metaphysik N2, 1088b35-1089a6), so muß dazu bemerkt werden, daß
Plato tatsächlich in einem anderen Spätdialog, nämlich im «Sophistes»

(257c5-259d5), gegen den Vorsokratiker Parmenides auf das

notwendige Sein des Nichtseienden hingewiesen hat. Aber Plato zeigt
im «Sophistes» deutlich, daß das Nichtsein gerade nicht dem Sein als

einem ersten Prinzip absolut entgegengesetzt und somit ein selbständiges

zweites Prinzip ist, sondern daß es lediglich Verschiedenheit

vom Sein im Rahmen des Seins selbst ist («Sophistes» 257b-259b),
Aristoteles hat daher Unrecht, vom sogenannten zweiten Prinzip
Piatos als vom absoluten Nichtsein zu reden, denn das Nichtsein als

Prinzip, d.h. also das absolute Nichtsein, ist ein Begriff, den Plato als

unsinnig ablehnt («Sophistes» 238c, 258e).
Wenn Aristoteles ferner Piatos erstem Prinzip Identität und Ruhe

und Piatos sogenanntem zweitem Prinzip Verschiedenheit und Bewegung

zuschreibt (vgl. Metaphysik N1 : 1087b4-12, Metaphysik M8,
1084a 34—36), so wird ihm wenigstens für den Fall des ersten Prinzips
ausdrücklich von den Bestimmungen über das noch über Sein und
Erkennbarkeit erhabene Eine im platonischen Dialog «Parmenides»

widersprochen, wo gesagt wird, daß dem vom Sein verschiedenen
Einen weder Bewegung noch Ruhe, weder Identität noch Verschiedenheit

zukommt («Parmenides» 138b7-139e6).
Aber auch die Zuweisung von Verschiedenheit und Bewegung an

das sogenannte zweite Prinzip Piatos, welches somit zu einer Art
Ursache der Bewegung und Veränderung wird, diese Kennzeichnung
des zweiten Prinzips durch die Schülerberichte über Piatos Lehre,
insbesondere durch Aristoteles (Physik/12; 201b 16-26, vgl. Simpli-
kios zur Stelle pp. 430, 34-431, 16 Diels) verträgt sich schlecht mit der
Lehre Piatos vor allem im «Phaidros», wonach in erster Linie die
Seele Prinzip und Ursache der Bewegung ist («Phaidros» 245c5 bis

246a2).
Angesichts dieser offensichtlichen Nichtübereinstimmung zwischen

den Schülerberichten über Piatos Prinzipienlehre und den Aussagen
der eigenen Werke Piatos selbst werden wir uns also nicht scheuen,

anzunehmen, daß die dem Pythagoreismus huldigenden Schüler Piatos,

wie etwa Speusipp und Xenokrates, sehr viel Pythagoreisches, vor
allem eben die pythagoreische Prinzipienreihe übernommen und als

echt platonisch weiterüberliefert haben, wobei dann Aristoteles, der

106



ja oft im Zusammenhang mit der Prinzipienlehre die Pythagoreer und
Plato in einem Atemzug nennt, die pythagoreisierenden Auffassungen
der Schüler Piatos mit denen Piatos selbst zusammenwirft, um sie mit
einem Schlag alle widerlegen zu können.

Nun scheint aber noch eine Bezeichnung für das zweite Prinzip
übrigzubleiben, welche Plato eigen zu sein scheint und welche er
nach einem berühmten Zeugnis des Aristoteles (im vierten Buche der

Physik: A2, 209b 11-17) zudem noch eigens den sogenannten
ungeschriebenen Lehrmeinungen vorbehalten haben soll, nämlich die

Bezeichnung das Große und das Kleine (vgl. auch Physik a2: 209b33
bis 210a2). Allerdings identifiziert Aristoteles an der besagten Stelle das

Große und das Kleine mit der Raummaterie des platonischen Dialoges

«Timaios», und zwar tut er dies so unzweideutig, daß er wenig
später sagen kann, Plato sei zu fragen, warum die Ideen nicht im
Räume seien, wenn doch der Raum das sei, was sie aufnehme, sei es

nun, daß dieses als das Groß- und -Kleine aufgefaßt werde oder sei es,

daß es interpretiert werde, wie im «Timaios» (Physik a2: 209b33
bis 210a2).

Hier wird Plato unter Hinweis aufdie sogenannten ungeschriebenen
Lehrmeinungen eines Irrtums bezichtigt, den er nach dem Zeugnis
des zitierten Dialoges «Timaios» gerade nicht begangen hat: Gerade
im «Timaios» (51e6-52dl) hat Plato klar und deutlich darauf
hingewiesen, daß die an und für sich seienden Ideen unmöglich im Raum
oder an einem Ort sein können und daß die wahrhaft seiende Natur
der Ideen im Unterschied zur sinnlich wahrnehmbaren Welt des Werdens

einer Raummaterie, in der sie sein müßte, gerade nicht bedarf.
Es ergibt sich hier einmal mehr der Verdacht, daß eine Wesenheit,

deren Geltungsbereich Plato an den untersten Rand der sinnlich
wahrnehmbaren Welt verwiesen wissen wollte, von pythagoreisierenden

Schülern im Zuge dualistischer Tendenzen und unter Berufung
auf eine pythagoreisch anmutende Geheimlehre zu einem
Gegenprinzip von Piatos höchster Ursache ausgebaut und in ihrem
Wirkungsbereich auch noch auf den Ideenkosmos ausgedehnt wurde.
Dies bestätigt sich, wenn man weiß, daß die Bezeichnung «Groß- und
-Kleines» von Plato durchaus auch in einem Dialog, nämlich dem

« Politikos » (283d4-284c5) verwendet wurde, also keineswegs als solche

geheim blieb, daß sie aber an der erwähnten Stelle des «Politikos»
rein im Sinne eines materiellen Substrats der sinnlich wahrnehmbaren

Welt des Werdens gebraucht und in ihrem Geltungsbereich

107



keineswegs auch auf den Ideenkosmos ausgedehnt wurde. Mit dem

Begriff «Groß und Kleines» bleibt aber auch der Geltungsbereich
zweier weiterer Bezeichnungen des sogenannten zweiten Prinzips
Piatos bei Aristoteles, nämlich Mehr und Weniger, Ubertreffen und
Zurückbleiben dem Zeugnis des « Politikos » zufolge rein auf den
Bereich der sinnlich wahrnehmbaren Welt des Werdens beschränkt.

Interessanterweise wurde die mangelnde Übereinstimmung
zwischen der aristotelischen Berichterstattung über die platonische
Prinzipienlehre und den Aussagen Piatos selbst auch von den antiken
Kommentatoren des Aristoteles beachtet, so z. B. von Simplikios, der
in seinem Kommentar zur zuletzt zitierten Stelle aus der Physik des

Aristoteles darauf hinweist, daß nach Plato die Raummaterie des

«Timaios», welche Aristoteles mit dem Groß und Kleinen als

Aufnehmerin der Ideen identifiziert, in ihrem Geltungsbereich rein nur
auf die sinnlich wahrnehmbare Welt beschränkt bleibt und sich von
den Ideen dadurch grundwesentlich unterscheidet, daß sie nur durch
einen Bastardschluß kaum noch erfaßbar ist, während die Ideen
durch das reine Denken auf das allerklarste erkennbar sind (Simplikios:

In Aristot. Phys. p. 151, 6-10 Diels).
Unser Vergleich der Schülerberichte über Pia tos Prinzipienlehre

mit den einschlägigen Aussagen der Dialoge Piatos selbst hat also

ergeben, daß Plato weder selbst einen Dualismus zweier höchster,
entgegengesetzter, aber gleichberechtigter Prinzipien gekannt hat, noch
auch den Fehler beging, gewisse Grundkomponenten der sinnlich
wahrnehmbaren Welt zu alles, auch den Ideenkosmos beherrschenden

Prinzipien zu machen, während die meisten, ja im Grunde alle
Schülerberichte über Piatos Prinzipienlehre einen solchen Prinzipiendualismus,

d.h. die Lehre von zwei absoluten Prinzipien, mit allen daraus

notwendigerweise folgenden Widersprüchlichkeiten durchaus kennen,
ohne freilich sich des fundamentalen Widerspruchs, der in der An-
setzung zweier Absoluter begründet liegt, im Gegensatz zu Plato
selber bewußt zu sein.

Wenn wir nun von der Gestalt, welche die Prinzipienlehre Piatos in
den Schülerberichten über seine Lehre angenommen hat, uns zur
Form der Ideenlehre wenden, wie sie in diesen Schülerberichten
erscheint, so haben wir im Prinzip zwei grundlegende Modifikationen
der Ideenlehre festzustellen:

Erstens scheint in den Schülerberichten über Piatos Lehre,
insbesondere in denen des Aristoteles, der Geltungsbereich der Ideen in

108



zwei Richtungen eingeschränkt worden zu sein, nämlich zunächst

dahingehend, daß nach Aristoteles Plato Ideen nur von Lebewesen

im Ganzen, nicht aber von einzelnen elementarischen Bestandteilen
der Lebewesen und ebensowenig von Kunstprodukten wie Ring oder
Haus angenommen haben soll (vgl. besonders Metaphysik A 3, 1070a

13-19; aber auch Metaphysik A9: 991b6=M5: 1080a5;B4: 999b 19;
K2 : 1060b28).

Diese Einschränkung des Geltungsbereiches der platonischen Ideen
auf natürliche ganze Lebewesen findet nun allerdings in den

Äußerungen der platonischen Dialoge keinerlei Anhalt, ja steht sogar zu
Piatos eigenen Äußerungen in offenem Widerspruch: Daß nämlich
Plato durchaus Ideen von Artefakten, d.h. also von Erzeugnissen
handwerklicher Kunst, annahm, zeigt das Beispiel der Idee des Bettes

im «Staat» (X, 596a, 597cf.) und der Idee des Weberschiffchens im
«Kratylos» (389b) deutlich genug. Daß er aber auch Ideen der
elementarischen Bestandteile der anorganischen Natur annahm, wird
noch durch die Ausführungen des «Timaios» (51b6-e6) klar belegt.
Diese universale Gültigkeit der Ideen wird auch durch das Zeugnis
des späten Plato noch bestätigt, welcher im siebenten Brief (342d3-8)
Ideen des Geraden und Kreisförmigen, von Gestalt und Farbe, des

Guten, Schönen und Gerechten, von jedem, ob nun durch Kunst
erzeugten oder von Natur aus bestehenden Körper, von Feuer, Wasser

und allem Derartigen, von jedem Lebewesen und der den Seelen

innewohnenden Gesinnung und von dem gesamten Tun und Leiden
annimmt.

Ähnlich verhält es sich nun auch mit der in den Schülerberichten
über Piatos Lehre, insbesondere denen des Aristoteles, auftretenden

Behauptung, Plato habe keine Ideen des Bösen im Besonderen (vgl.
dafür Asklepios: In. Ar. Metaph., p. 77, 2-5 Hayduck - Aristoteles,
De bono p. 113 Ross) und keine Ideen von Negationen und Negativem,
von Relationen und Relativem im Allgemeinen annehmen wollen (vgl.
dafür Aristoteles: Metaphysik A9: 990bl 1—17, dazu im Besonderen

Alexander: In. Ar. Metaph. pp. 80,15-81, 10; p.83,22-30 Hayduck).
Auch diesen Behauptungen wird eigentlich durchwegs durch das

Zeugnis der Dialoge Piatos selbst widersprochen : Daß Plato tatsächlich

auch Ideen des ethisch oder ästhetisch Negativen angenommen
hat, geht aus mehreren Stellen seiner Dialoge hervor : Am berühmtesten

ist wohl jene Stelle im «Theaitetos» (176e 3ff.), wo von zwei
Urbildern im Bereich des Seins gesprochen wird, nämlich von der

109



Idee des göttlichen Lebens größter Glückseligkeit und der Idee des gottlosen

Lebens größten Unheils. Die Menschen können entweder dem einen
oder dem andern Urbild immer ähnlicher werden. Natürlich zeigt
sich hier schon, daß die Idee des Bösen oder Häßlichen nicht in
gleicher Weise konzipiert ist wie die Idee des Schönen oder des Gerechten
als des Seinsollenden. Die Ideen des Bösen oder Häßlichen bestimmen
vielmehr Seiendes, so wie es nicht sein soll und enthalten in sich auch
bereits die Bestimmung, daß, warum und wie Böses oder Häßliches
nicht sein soll. Ein weiterer deutlicher Beleg dafür, daß Plato durchaus

auch Ideen des ethisch und ästhetisch Negativen angenommen
hat, ist eine Äußerung Piatos im «Staat» (V, 475e2-476a8), wo er die
Ideen des Schönen und Häßlichen, des Gerechten und Ungerechten,
des Guten und Bösen als Gegenstände der eigentlichen Philosophie,
nämlich der Ideendialektik, bezeichnet.

Der in den aristotelisch beeinflußten Schülerberichten über Piatos

Lehre aufgestellten Behauptung, Plato habe ganz allgemein keine
Ideen von Negationen und Nichtseiendem, von Relationen und
Relativem angenommen, wird in umfassender Weise widersprochen durch
einen Exkurs im platonischen Spätdialog «Sophistes» (255e8-259d8),
in dem Plato in ausdrücklicher Weise das wahre Sein auch der Idee
des Nichtseienden postuliert (vgl. besonders 254d und 258c). Die
Begründung dafür ist folgende: Setzt man voerrst drei Hauptideen,
nämlich Seiendes, Ruhe und Bewegung, so ist jede mit sich identisch,
von den beiden andern aber verschieden. Damit ergeben sich zwei
weitere mit den andern von Fall zu Fall in Gemeinschaft tretende

Hauptideen, nämlich Identität und Verschiedenheit. Betrachtet man
nun unter diesen beispielsweise die Bewegung in ihrem Verhältnis zum
Seienden, so zeigt sich, daß sie zugleich Seiendes und nicht Seiendes

ist, ersteres, sofern sie sich mit der Idee des Seienden verbindet,
letzteres, sofern sie dem Seienden gegenüber mit der Idee der Verschiedenheit

in Gemeinschaft steht und so mit dem Seienden begrifflich
nicht identisch ist. Das Nichtseiende ist somit nichts anderes als das

Verschiedenseiende. Jede Idee ist nicktseiend im Verhältnis zu einer Unzahl
anderer Ideen, und das Seiende selbst ist in der unbegrenzten Anzahl
anderer Ideen gegenüber ein Nichtseiendes. Das Wesen des

Nichtseienden ist also die Verschiedenheit, die sich, ähnlich wie die Wissenschaft,

über alles verbreitet und in viele besonders benannte Teile
zerspaltet. Ihre dem Schönen, dem Großen, dem Gerechten entgegengesetzten

Teile sind das Nichtschöne, das Nichtgroße das Nichtge-

110



rechte usf., und jedem dieser Teile kommt ebensogut das Sein zu wie
der Verschiedenheit als Ganzem («Sophistes» 257cff.).

Durch diese Stelle wird der Behauptung des Aristoteles, wonach es

für Plato keine Ideen von Nichtseiendem und von Verhältnisbegriffen,
wie Gleichheit, Größe, Kleinheit usf., und keine Negationen und
Verhältnisbeziehungen im platonischen Ideenkosmos gebe, in jeder
Beziehung auf das entschiedenste widersprochen. Ein Blick auf andere

Dialoge Piatos, insbesondere aufdie Ideendialektik des « Parmenides »,
würde dasselbe beweisen.

Wie hat man sich dann aber die Behauptungen des Aristoteles und
anderer Schüler Piatos zu erklären, daß Plato Ideen nur von
natürlichen, ganzen Lebewesen, nicht aber von Artefakten, elementarischen

Bestandteilen, von Negativem und Relativem angenommen habe?

Offenbar dadurch, daß man in diesen zumeist aristotelisch
beeinflußten Berichten und vor allem natürlich in den Berichten des Aristoteles

selber nicht die eigentliche Lehre Piatos selbst zu erblicken hat,
sondern vielmehr die Art, wie sich Aristoteles gemäß den
Voraussetzungen seiner eigenen Lehre die Ansichten Piatos zurechtlegte:
Aristoteles nämlich konnte letzten Endes nur das konkrete sinnlich
wahrnehmbare Einzelwesen und allenfalls noch die verschiedenen

Gattungen und Arten dieser Einzelwesen für erstrangig substantiell
halten, während alles, was ihm als bloßer Teil des natürlichen Einzelwesens

oder als bloßes Attribut oder Produkt dieser Substanz erschien,
kein wahres und erstrangiges Sein haben konnte, da es nicht
unabhängig vom konkreten Einzelwesen existieren könne (vgl.
Metaphysik Z passim), was ihn offenbar dazu verführte, anzunehmen,
Plato habe, da für ihn die Ideen das wahrhaft Seiende und selbständig

Bestehende, also das erstrangig Wirkliche und Substantielle
sind, Ideen nur von natürlichen Einzelwesen und allenfalls noch von
ihren Gattungen und Arten, nicht aber von ihren Produkten und
Bestandteilen und schon gar nicht von abstrakten Verhältnisbegriffen,
von Negationen und Nichtseiendem annehmen können. Plato teilt
indessen die aristotelische Voraussetzung, wonach das natürliche
konkrete Einzelwesen das erstrangig Wirkliche und das eigentlich
Substantielle ist, nicht. Je allgemeiner, umfassender und abstrakter
ein Begriff ist, desto wirklicher ist nach Plato das ihm in urbildlicher
Weise Entsprechende, eben weil es vielmehr als ein bestimmtes Einzelwesen

alles in sich umfassen kann. Das platonische höchste Prinzip,
das Eine-Gute, ist als das Allgemeinste und Abstrakteste zugleich

111



auch das Allumfassende und Alles Erhaltende, also die Ursache von
Allem. Nach Aristoteles ist das natürliche, konkrete Einzelwesen das

erstrangig Wirkliche, weil seine Produkte, Attribute und Bestandteile
sowie alle gedanklichen Abstraktionen und Allgemeinbegriffe ohne

es nicht existieren könnten. Plato dagegen scheint die natürlichen und
konkreten Einzelwesen allererst selber als Produkte allgemeinster
Wesensbestimmungen zu betrachten, ohne deren verschiedenartige
Kombinationen die konkreten Einzelwesen gar nicht zustande kämen.

Wenn uns also die in den Schülerberichten über die platonische
Ideenlehre berichteten Einschränkungen des Geltungsbereiches der
Ideen Piatos eher eine schülerhafte Zurechtlegung der Lehre Piatos

vor allem durch Aristoteles als die eigentliche Lehre Piatos selbst zu
sein scheint, so müssen wir nun noch eine weitere Modifikation prüfen,
welche Piatos Ideenlehre in den Berichten seiner Schüler, vor allem
denen des Aristoteles, erfahren hat, nämlich die berühmt berüchtigte
Identifikation aller Ideen mit Zahlen, was dann die sogenannten
Ideenzahlen ergibt, von denen Aristoteles so oft berichtet (Aristoteles,
Metaphysik A6; M9: 1086all-13, M6: 1080b 11—16), oder die Zu-
rückführung aller Ideen auf Zahlen, von der Theophrast berichtet
(Metaphysik 6al5-bl7).

Wir betreten hier eine der schwierigsten und dunkelsten Zonen in
den indirekten Berichten über Piatos Lehre, und es wird nicht leicht
fallen, über die einschlägigen Probleme in wenigen Sätzen etwas
Wesentliches zu sagen. Dennoch soll versucht werden, einige der

wichtigsten Punkte herauszugreifen :

Zunächst einmal muß festgestellt werden, daß die Identifikation
aller Ideen mit Zahlen, wie wir ihr bei Aristoteles begegnen, und
mehr noch die Zurückführung aller Ideen auf Zahlen, wie sie

Theophrast (loc. cit.) und Sextus Empiricus (Adv. Math. X. 258) von Plato
berichten, im Widerspruch steht zu einer berühmten Stelle im
platonischen «Phaidon» (104b4-c9), an der eigentlich das genaue Gegenteil

zur Zurückführung der Ideen auf Zahlen geschieht, nämlich die

Zurückführung der mathematischen Zahlen auf Ideen, und zwar
derart, daß Ideen von Zahlen angenommen werden genau wie von
allen anderen Phänomenen im Bereiche des Innerweltlichen, d. h. des

Seelischen und des Körperlichen: Genau so wie alle empirischen
Arten und Grade von Größe oder von Kleinheit nur dadurch groß
bzw. klein sind, daß sie jeweils an der Idee des Großen, d. h. am Großen

an sich, bzw. der Idee des Kleinen, d. h. dem Kleinen an sich,

112



teilnehmen, genau so sind auch alle mathematischen Zahlen Eins nur
dadurch Eins, daß sie an der Idee des Einen an sich Anteil haben,
und alle mathematischen Zahlen Zwei nur dadurch Zwei, daß sie an
der Idee der Zwei, an der Zweiheit an sich, Anteil haben, und dies

gilt auch für alle übrigen Zahlen. Diese Ideen von Zahlen, d.h. die
Idealzahlen, unterscheiden sich von den mathematischen Zahlen
offensichtlich dadurch, daß sie nicht wie diese durch mathematische

Operationen miteinander kombinierbar sind und insofern mag die
aristotelische Unterscheidung zwischen zwei Arten von Zahlen bei
Plato, nämlich den inoperablen Idealzahlen und den operablen
mathematischen Zahlen (vgl. dafür Metaphysik A6 : 987b 14—18; 1080b 11

bis 16; M9: 1086a 11—13), durchaus gerechtfertigt sein.

Aber die aus dem «Phaidon» und auch die aus Piatos «Staat»
(526a) bekannten Idealzahlen sind eine bestimmte Gruppe von
Ideen, eben Ideen von Zahlen, die es neben andern Ideen auch noch

gibt, und nirgends erscheint in diesem Stadium der Lehre Piatos die

Vermutung nahegelegt, daß Plato alle Ideen mit diesen Idealzahlen
identifiziert oder gar auf sie zurückgeführt hätte.

Aber auch gewisse Stellen aus Piatos späteren Dialogen, so vor
allem jene berühmte Partie aus der zweiten Hypothese der
Ideendialektik des Dialoges «Parmenides» (142bl-144e7), an der aus der

Verbindung von Einheit und Sein im einen Sein die unendliche
Menge aller Zahlen abgeleitet wird, ist kein Beleg für die Identifikation

aller Ideen mit Zahlen oder die Zurückführung aller Ideen auf
Zahlen beim späteren Plato. Es scheint sich hier vielmehr um einen
Hinweis auf den zahlenhaft strukturierten Aufbau des Ideenkosmos

zu handeln, wobei das Zahlenhafte nur einen Aspekt, allerdings einen
sehr bedeutenden, im Gesamtaufbau des Ideenkosmos darstellt. Von
einer Identifikation aller Ideen mit Zahlen oder einer Zurückführung
aller Ideen aufZahlen ist indessen hier im «Parmenides» ebensowenig
die Rede wie an jener ebenfalls berühmten Stelle im «Philebos», wo
im Rahmen einer Erörterung der Problematik der Einheit und Vielheit

im Ideenkosmos (14cl-18e2) die Ideen als Monaden, d.h.
Einheiten, bezeichnet werden und wo erwogen wird, ob es auch im
Bereich der Ideen und nicht nur im Bereich der Sinnendinge Einheit
in der Vielheit oder Einheit, Vielheit und Unendlichkeit gebe. Diese

Stelle ist jedoch weder ein Beleg für das Vorhandensein von Ideen-
Zahlen bereits beim Plato dei Dialoge noch für die Lehre von Einheit
und Vielheit als zwei entgegengesetzten Prinzipien bei Plato.

113



Aristoteles scheint also in seinen Berichten über die Ideen-Zahlen
Piatos eher wieder eine stark pythagoreisch beeinflußte Interpretation

der Ideenlehre durch die pythagoreisierenden Schüler Piatos in
der alten Akademie wiederzugeben als die echte und eigentliche Lehre
Piatos selbst. Für den Einfluß des Pythagoreismus auf die von Aristoteles

berichtete Form der Ideenlehre Piatos spricht ja das Zeugnis des

Aristoteles selbst, welcher in seinem wichtigsten ausdrücklichen
Referat über Piatos Prinzipien- und Ideenlehre (Metaphysik A6) ganz
offen auf die Übereinstimmung der von ihm berichteten Ideenzahlen-
lehre Piatos mit der Zahlenlehre der Pythagoreer hinweist (loc. cit.
987b 11-13, b24—25).

Aber auch abgesehen von ihrer Abweichung von den Dialogen
Piatos, d. h. rein in sich selbst, weisen die indirekten Berichte über
Piatos Ideen hinsichtlich ihrer Beziehung zu den Zahlen immer noch
den fundamentalen Widerspruch auf, daß nach den Äußerungen des

Aristoteles (Metaphysik A6, M6: 1080bl 1-16; M9: 1086al 1-13)
Plato alle Ideen mit Zahlen identifizierte, während er sie den Berichten

des Theophrast (Metaphysik 6al5—bl7) und des Sextus Empiricus
(Adv. Math. X,258) zufolge alle auf die Zahlen zurückführte, was

nun ganz einfach nicht dasselbe ist.

Man hätte sich also im Grunde genommen zu entscheiden zwischen
dem Zeugnis des Aristoteles, wonach alle Ideen mit inoperablen
Idealzahlen identisch sind, und dem Zeugnis des Theophrast und des

Sextus Empiricus, wonach die Ideen alle auf inoperable Idealzahlen
zurückgeführt worden sind.

Welches ist nun die philosophische Problematik dieser beiden
Positionen, d.h. einerseits der Identifikation aller Ideen mit Idealzahlen
und anderseits der Zurückführung aller Ideen auf Idealzahlen?

Die philosophische Problematik beider Positionen besteht im
Grunde genommen darin, daß sie beide etwas wollen, was von
vornherein nicht zu machen war, daß sie beide ein Ziel anstreben, welches

von vornherein nicht zu erreichen war, und zwar sowohl weil die
Zielsetzung falsch ist als auch weil die Mittel, die dazu dienen sollen,
dieses Ziel zu erreichen, unangemessen sind.

Das Ziel besteht in beiden Fällen darin, das Mathematische und die

Zahlen, welches nicht nur in Piatos «Staat» (VI, 509c-51 le), sondern

sogar noch in seinem Spätdialog «Philebos» (57b5-59b9) dem Lo-
gisch-Ontologischen und der Ideenmetaphysik untergeordnet ist, den
Ideen als logisch ontologischen und metaphysischen Phänomenen

114



mindestens gleichzuordnen, wie dies bei Aristoteles durch die
Identifikation aller Ideen mit Idealzahlen geschieht, oder sogar überzuordnen,

wie dies bei Sextus Empiricus durch die Überordnung der
Idealzahlen über die Ideen geschieht.

Das unzureichende Mittel, welches zur Erreichung der angestrebten

Gleichordnung der Zahlen mit den Ideen bzw. der Überordnung
der Zahlen über die Ideen eingesetzt wird, ist die Einsetzung einer

Zahl, welche bereits nicht mehr im eigentlichen Sinne Zahl ist, weil mit
ihr ja nicht mehr mathematisch operiert werden kann und weil es sich

bei ihr um eine bereits auf die Idee (als ein der mathematischen Zahl
übergeordnetes) zurückgeführte Zahl handelt, nämlich die Idealzahl,
welche ja als unteilbare und nicht zu vervielfältigende Zahl der

grundwesentlichen Voraussetzung des eigentlichen Zahlseins, nämlich

der unendlichen Vervielfältigung und der unendlichen Unterteilung

entbehrt.
Aber der Einsatz eines verfehlten Mittels wäre noch verständlich

gewesen, wenn die Zielsetzung, um derentwillen dieses Mittel eingesetzt

wurde, nicht von Anfang an fragwürdig gewesen wäre. Nach
Plato ist nämlich die Problematik der Einheit in der Vielheit, wie sie

sich insbesondere im und aus dem Ideenkosmos ergibt, nicht mehr
eine mathematische Problematik im engeren Sinne. Vor allem indem
Plato Ideen von Zahlen annimmt, führt er die mathematische
Problematik auf eine logische Problematik zurück. Aber auch wenn Plato
in den späteren Dialogen innewird, daß der Bereich der Ideen nicht
mehr der Bereich absoluter Einheit ist, welche als solche allein dem
höchsten Prinzip von Allem, dem Guten, zukommt, auch wenn er
bemerkt, daß zwar jede Idee an und für sich selbst eine ist, daß sie

aber, weil sie nur in Verbindung mit anderen Ideen denkbar ist, doch
in der Kommunikation mit anderen Ideen und erst recht in der
Verursachung der Sinnendinge, die unter sie subsummiert werden, auch

mit der Vielheit in Berührung kommt, dann bedeutet das immer noch
nicht eine absolute Identifikation des Mathematischen mit dem
Logischen oder gar eine Überordnung des Mathematischen über das

Logische. Selbst wenn Plato in der zweiten Hypothese der
Ideendialektik des Dialoges «Parmenides» die unendliche Vielheit aller
Zahlen aus der Verbindung der beiden Ideen Einheit und Sein

ableitet, so bedeutet dies weder eine Identifikation aller Ideen mit Zahlen

noch eine Zurückführung aller Ideen auf Zahlen, sondern es

bedeutet, daß aus der Verbindung der beiden Ideen Einheit und Sein

115



eine unendliche Menge zahlenhaft strukturierter Ideen resultiert und
dies bedeutet wiederum, daß diese zahlenhafte Strukturierung zwar
das rein formale Grundgerüst im Aufbau des Ideenkosmos, wie es

nach menschlichem Ermessen beschaffen sein muß, darstellt, daß aber
damit weder das wahre Wesen des Ideenkosmos noch auch eine den
Ideenkosmos beherrschende und zwischen ihm und dem höchsten

Prinzip vermittelnde Vielheit von Zahlen gemeint ist, sondern
vielmehr ein bestimmter Seinsmodus der Ideen. Die Begriffe organisches
Ganzes mit Teilen, Vielheit der Teile, Einheit des Ganzen, Bewegung
und Ruhe, Identität und Verschiedenheit, welche in der zweiten
Hypothese neben dem zahlenhaften Aufbau auch noch vom einen
Sein des Ideenkosmos ausgesagt werden, sind für den Sinn und den

Bedeutungsgehalt des Ideenkosmos viel wichtiger als die These von
der in Analogie zu mathematischen Verhältnissen gedachten formalen

Grundstruktur des Ideenkosmos. Der Begriff der Zahl und des

Zahlseins selbst, welcher im «Parmenides» vom einen Sein ausgesagt
wird, ist ja selbst auch keine Zahl mehr, sondern eben ein logischer
Begriff, was uns nun eigentlich vollends von der Uberordnung des

Logischen über das Mathematische in der Philosophie Piatos

überzeugen sollte.
Aber auch in sich selbst ist je die Identifikation aller Ideen mit

Idealzahlen bei Aristoteles und die Zurückführung aller Ideen auf
Zahlen bei Theophrast und Sextus Empiricus dermaßen
widersprüchlich, daß wir sie unmöglich Plato zusprechen können, dessen

Ideenlehre doch in ethischer, logisch-metaphysischer und physischer
Hinsicht so unglaublich gut fundiert ist.

Was die Identifikation aller Ideen mit Idealzahlen bei Aristoteles

betrifft, so ist ja bereits deutlich geworden, daß die Identifikation aller
Ideen mit einer Art von Zahlen, die gar nicht mehr eigentlich zahlenhaft

ist durch ihre Inoperabilität und Unteilbarkeit, ein Höchstmaß

von Ungereimtheit darstellt. Wenn zudem eine bestimmte Idealzahl
als grundwesentlich bestimmende Struktur mit inhaltlich näher
definierten Ideen identisch sein soll, die als Merkmal ebenfalls jene
bestimmte Idealzahl aufweist, dann müßten ja jene verschiedenen

Ideen, welche durch die Formalstruktur der Idealzahl verbunden sind,
unter sich ebenfalls inhaltlich identisch sein, was ja gerade nicht der
Fall sein soll. So müßte zum Beispiel, wenn die ideale Zweiheit oder
Idee der Zwei identisch sein soll mit der Idee der Linie als zweiheit-
licher Ausdehnung und der Idee des diskursiven Verstandes als zwei-

116



heitlicher Erkenntnisform, die Idee der Linie und die Idee des

diskursiven Verstandes ebenfalls miteinander identisch sein (vgl. Aristoteles

«Über die Seele», A2, 404b 16-17).
Was ferner die Zurückführung aller Ideen auf Zahlen betrifft, wie

sie bei Theophrast und Sextus Empiricus für Plato berichtet wird, so

haben wir bereits gesehen, daß es einigermaßen problematisch ist, die
Ideen auf etwas zurückzuführen, was gar nicht mehr richtig es selber

ist, nämlich auf die Idealzahlen, die als inoperable Einheiten eines

wesentlichen Merkmals des Zahlseins entbehren, nämlich eben der

Operabilität. Wenn wir aber einmal voraussetzungsweise annehmen,
Plato habe den Berichten des Theophrast und Sextus Empiricus
zufolge im innerakademischen Bereich genau das Gegenteil von dem

getan, was er im «Phaidon» tut, nämlich er habe nicht die mathematischen

Zahlen auf Ideen, sondern die Ideen auf mathematische Zahlen

zurückgeführt, so ergibt sich hieraus die absurde Konsequenz, daß,
da nach Theophrast und Sextus alles Innerweltliche und so auch alles

Körperliche und Seelische und mit diesem auch das Mathematische
auf die Ideen und diese wiederum auf die Zahlen zurückgeführt werden,

im Falle der auf die Ideen zurückgeführten Zahlen als der Objekte
des mathematischen Denkens des Menschen die Zahlen den Ideen
zugleich untergeordnet und, da auch die Ideen von Zahlen auf Zahlen
zurückgeführt werden, übergeordnet wären.

Nicht nur Piatos Prinzipienlehre, sondern auch die Form seiner

Ideenlehre, wie sie von den Schülerberichten über Piatos innerakademische

Doktrin wiedergegeben wird, steht also im Widerspruche
zu den Aussagen in Piatos Dialogen selbst, so daß wir uns nicht dazu
entschließen können, die Schülerberichte über Piatos Lehre als ein
authentisches Zeugnis für die Lehre Piatos selbst anzusehen, sondern
darin lediglich eine durch pythagoreische Einflüsse bei den Schülern
Piatos wesenhaft modifizierte Lehrform der Alten Akademie erblicken
können, welche zudem durch die polemischen Methoden und die
spezifische Berichterstattung des Aristoteles noch eine weitere
Umwandlung erfahren haben muß.

Kurz: Die Kritik des Aristoteles an der platonischen Prinzipien-
und Ideenlehre trifft nicht in erster Linie Piatos Lehre selbst, sondern
die pythagoreisierende Überspitzung der Lehre Piatos durch seine

Schüler in der Alten Akademie, aber Aristoteles tut so, als würde durch
seine Kritik auch die Lehre Piatos selbst erfaßt.

117


	Zur philosophischen Problematik der sogenannten ungeschriebenen Lehre Platos

