Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Dialektik und Komplementaritét
Autor: Edlin, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dialektik und Komplementaritit *
von Gregor Edlin

I

«Es scheint mir, dal immer mehr ein Typus des Philo-
sophierens sich durchgesetzt hat, in welchem . . . erstrebt
wird, . . . sich so ausdriicken (zu) kénnen, daf3 man tiber-
haupt nicht gepriift werden kann. Wenn man iiberhaupt
nicht gepriift werden kann, so kann man jedenfalls auch
nicht widerlegt werden.»

H. Scholz, Mathesis Universalis, 1961, S. 368.

Wort und Begriff der Dialektik weisen auf die Griechen zuriick.
Rein etymologisch steht im Ursprung des Wortes Dialektik das
Substantiv Logos in der Doppelbedeutung von «Wort» oder « Rede»
einerseits und von «Vernunft» anderseits. Davon kommen ver-
schiedene Ableitungen: dtadéyery = diskutieren; duddexros = Dis-
kussion, Dialog; dialextizg = Kunst der Diskussion; diadextixop =
Dialektiker.

Wer war der erste griechische Dialektiker? Neuere Autoren neigen
dazu, als solchen Heraklit anzusehen. Mit seiner Lehre vom Logos,
vom bestindigen FluB und Wechsel der Dinge, von der Koinzidenz
und Koexistenz der Gegensitze, von der Einheit aller Dinge, vom
Kampf als Vater von allem, von der Grenzenlosigkeit der Seele hat
Heraklit antike und moderne Denker (bis auf Goethe und Nietzsche)
tief beeindruckt und vielleicht indirekt Platon den AnstoB zur
Konzeption des Ideenreiches als Triger des Dauernden gegeben.
Aber als «Dialektiker» haben ihn die Griechen offenbar nicht
betrachtet, denn nach einer Bemerkung bei Diogenes Laértios (Diels,
Vorsokratiker, Fragment 29 A 10) hat Aristoteles die Erfindung der
Dialektik dem um etwa 50 Jahre jiingeren Eleaten Senon zugeschrie-
ben, von dem die berithmten Aporien wie die vom «Liigner» oder

*Nach einem am 15. Januar 1964 in der Philosophischen Gesellschaft
Zirich gehaltenen Vortrag.

66



vom Wettkampf zwischen Achilles und der Schildkréte herriihren.
Zenons Dialektik war mehr eine negative und fuBte auf dem indirekten
Beweisverfahren; er stellte nicht eigene Thesen auf, sondern lehrte,
wie gegnerische Aufstellungen durch Verwicklung in Widerspriiche
zu zerstoren seien. Von hier aus erfolgte der Ubergang zur Eristik:
Kunst, tber alles zu diskutieren (besonders bei den Megarikern in
Schwung) und zur Sophistik: Kunst, durch Verbindung von Eristik
und Rhetorik die Logik in den Dienst von privaten Interessen zu
stellen. Sokrates hat dann begonnen, den rein rhetorischen und eristi-
schen Charakter der damals so verstandenen Dialektik zu entlarven.
Die klassische Form der Dialektik ist fiir uns mit dem Namen Platons
verkniipft.

Leider ist der Begriff der Dialektik bei Plaforn nicht eindeutig.
Zunichst, wiahrend seiner sokratischen Periode (in den «sokratischen»
Dialogen), hat dieser Terminus die rein formale Bedeutung der
«Kunst des Dialogs und der Diskussion». In den spéteren Dialogen
bekommt der Ausdruck Dialektik inhaltlich zwei Bedeutungen, die
sich haufig tiberschneiden (daher die Schwierigkeiten der Platon-
auslegung): eine rein logisch-erkenntniskritische und eine meta-
physische, die mit der Ideenlehre zusammenhingt. Im ersten Sinn
ist die Dialektik die Wissenschaft von den Begriffen und den kunst-
gerechten Definitionen, die Lehre von der logisch richtigen und
praktisch brauchbaren Begriffsbildung, Zusammenschau, Begriffs-
zergliederung nach Arten und Unterarten und Begriffsverkniipfung
(ovvoyrp, Oudipeatp, xorvwvia). In diese rein logische Begriffslehre
schiebt sich nun bei Platon unter der Hand und vermischt sich mit
ihr eine metaphysische Deutung der Dialektik. So im Philebos (58a):
Dialektik als «wahrste Erkenntnis» ist «die das wahrhaft Seiende
(6vrwe dv) und das immer sich Gleichbleibende betreffende Einsicht»
oder im Staat (532A): «Wenn man . .. allein durch die Kunst der
Dialektik vermittelst des reinen Denkens versucht, dem wahren
Wesen eines jeden Dinges beizukommen, .. .so gelangt man damit
an das eigentliche Ziel des Denkbaren.»

Letztes Ziel der dialektischen Erkenntnis ist die Idee. Wir kénnen
mit Gerhard Huber! sagen: «Dialektik ist bei Platon die methodische
Erkenntnis des eidetischen Kosmos» — freilich nur als Ideal. Platon
ist sich stets der unaufhebbaren Schranken der menschlichen Erkennt-

1 Platons dialektische Ideenlehre, 1951.

67



nisfahigkeit bewuBt2. Der Bezug auf die Idee ist immer nur ein Appell,
eine ewige Aufgabe. Aber prinzipiell ist die Dialektik bei Platon stets
unmittelbar auf die Idee gerichtet, und das oberste Ziel ist der Kosmos
der Ideen, die xotvwvia.

Zur Anniherung an dieses Ideal bedarf es nach Platon der groBt-
moglichen Disziplinierung des Denkens. In seinen Dialogen ent-
wickelt Platon das Herangehen an den jeweiligen Betrachtungs-
gegenstand mit einer Umstdndlichkeit und einer Akribie, die nach
unserer Auffassung ofters geradezu banal erscheint. Im «Sophistes»
z. B. beginnt die nachher sich zu duBerst abstrakten Erorterungen
entwickelnde Diskussion mit etwas vom Allersimpelsten: mit der
Analyse des Wesens des Angelfischers. Gehort er zu den Kiinstlern
oder zu den Kunstlosen? Entscheidung: zu den Kiinstlern. Unter den
Kiinsten, wird weiter festgestellt, gibt es hervorbringende und
erwerbende; unter welche hiervon wollen wir den Angelfischer
einreihen? Unter die erwerbenden offenbar. Und so geht es weiter
und weiter, mit einer fiir unsere Mentalitit kaum genieBbaren
Pedanterie. Dieses Vorgehen hingt aufs engste mit dem Postulat
Platons zusammen, daBB zum wahren philosophischen Wissen die
begriindende «Rechenschaftsablegung» (1éyov didovar) gehort, wie
z. B. im Staat (534B): «Wer sich und anderen keine Rechenschaft
geben kann, dem wird man keine verniinftige Einsicht in den be-
treffenden Gegenstand zugestehen®.» Mit dieser Forderung der
Rechenschaftsablegung ist verkniipft, daB Platon energisch auf
strenge Konsequenz und Klarheit in der Anwendung der Begriffe
drangt. Wie wenn er das viele Jahrhunderte spater aus der Postulierung
von «fliissigen» Begriffen und des « Umschlagens» der Begriffe in ihr
Gegenteil kommende Unheil vorausgeahnt hitte, sagt er durch
Sokrates, dal «niemals ein Begriff in sein Gegenteil umschlagen
werde» und daB «das Entgegengesetzte sich mit dem Entgegen-
gesetzten nicht vereinigen (1aBt) » 4.

Was ist nun schlieBlich die «Idee», auf die Platons Dialektik
abzielt? Die zwei Jahrtausende dauernde Diskussion hieriiber ist
noch heute nicht abgeschlossen. Mir scheint als die haltbarste Er-
klarung: die Ideen sind die Werte, und als ein authentischer Beleg

2 5. Phaidon 66.
# vgl. auch Politikos 286 A, Theitet 201.
4 Phaidon 103 B bzw. 105 A.

68



fur diese Auffassung die berithmte Ausfithrung im 6. Buch des
«Staat» (508-509C) zu sein, welche damit schlieBt, daBl «das Gute
nicht das Sein ist, sondern an Wiirde und Kraft noch iiber das Sein
hinausragt». Nun, gleichwohl, ob man unter den Ideen Dinge hoherer
Art oder Gattungsbegriffe oder Urbilder im Verhiltnis zu Abbildern
oder mit Natorp «Methoden» oder mit C. G. Field (entsprechend
dem englischen Sprachgebrauch) «Formen» (so daBl Ideenlehre =
Theorie der Formen) oder schlieBlich, wie ich glaube, Werte zu ver-
stehen hat — immer waren fiir Platon die Ideen das Endziel eines nur
mit hiartester geistiger Arbeit zu bewiltigenden Weges. Erst mit
50 Jahren, nach dem Studium aller damaligen wissenschaftlichen
Facher und nach Bewihrung in wissenschaftlicher Arbeit wie in
praktischer Betdtigung im Staat, soll man in der Platonischen
Republik die Reife zur vollen Beschiftigung mit der Dialektik und
zur Erfassung des hochsten Zieles der Dialektik: der Idee des Guten
als des Vollkommenen, erlangen?.

Uberspringen wir zwei Jahrtausende, die fiir die Dialektik keine
wesentlichen Neuerungen brachten, so stoBen wir zunichst auf Kant.
Kant nennt die Dialektik «eine Logik des Scheins», «eine sophisti-
sche Kunst»®. In der «transzendentalen Dialektik», der ein groBer
Teil seines Hauptwerkes gewidmet ist, behandelt Kant nicht das
Wesen der Dialektik im formalen Sinne, sondern will er zeigen, zu
welchen triigerischen Ergebnissen die Behandlung wichtigster
Probleme der traditionellen Philosophie fiihrt, wenn dabei die «reine
Vernunft» sich der «dialektischen Schliisse» bedient: zu «Uber-
redung und eingebildetem Wissen, ... ewigen Widerspriichen und
Streitigkeiten». Nicht die Ideen der reinen Vernunft an sich selbst
sind triigerisch, denn sie sind uns durch die Natur unserer Vernunft
aufgegeben; nur deren MiBbrauch macht sie «dialektisch», d. h. im
Sinne Kants trigerisch?.

Schelling hat stets eine mehr oder weniger positive Stellung zur
Dialektik eingenommen, aber deren Form gewechselt. Von Fichte
herkommend, hat er zunichst auch dessen dialektische Triade
(Thesis—Antithesis—Synthesis) tibernommen und sie in seiner Na-

5 Staat 540; Philebos 20 D, 60 C.
¢ Kritik der reinen Vernunft (Phil. Bibl.), S. 114, 178, 314.
T id., §..567.

69



turphilosophie angewandt. Spater ist er von dieser Art Dialektik
abgekommen, hat auch die Hegelsche Dialektik abgelehnt und wider-
legt und bekannte sich in seinen letzten Jahren zur induktiven
Methode der Dialektik Platons, wie sie am Ende des sechsten Buches
im «Staat» beschrieben wird 8. Was die erste, die Fichtesche Periode
der Dialektik Schellings betrifft, so ist sie gekennzeichnet und inso-
weit originell gestaltet, als sie von Schelling — durch Anndherung an
heraklitische und pythagoreische Gedankenginge — durchgehend
und eindrucksvoll mit dem Begriff der Polaritit verkniipft wird, so daB3
eher dieser als das dialektische Moment im Vordergrund steht. «Es
ist erstes Prinzip einer philosophischen Naturlehre, in der ganzen
Natur auf Polaritit und Dualismus auszugehen.®» «Die erste Wirkung
der Sonne auf die Erde war ohne Zweifel die, daB sie ihre magnetische
Eigenschaft erweckte, und so ist wohl das Gesetz der Polaritit ein
allgemeines Weltgesetz1%.» Es muB ein allgemeiner Dualismus, eine
allgemeine Duplicitit in der Natur angenommen werden, «weil ohne
entgegengesetzte Krifte keine lebendige Wirkung moglich ist», «jede
Wirklichkeit setzt schon eine Entzweiung voraus»!l. Die «entgegen-
gesetzten Principien in Einem Korper vereinigt, erteilen ihm die
Polaritat» 12, Auch unserem Geist wohnt eine «urspriingliche Dupli-
citit» innel!®. «DPolaritity als «Identitit in der Duplicitit und
Duplicitit in der Identitit» macht den «Charakter des ganzen
Universums» aus4.

Gegen das Ende seiner naturphilosophischen Periode gewinnt
Schelling eine Einsicht von groBer Tragweite. Sie durchbricht das
Schema jeder triadischen Dialektik vollstindig und wird uns noch
spater beschiftigen. Sie lautet: «Die Natur ist eine Tatigkeit, die
bestandig nach Identitit strebt, also eine Tatigkeit, die, um als solche
fortzudauern, den Gegensatz bestindig voraussetzt5.»

Dem Polarititsgedanken hat auch Goethe eine iiberragende Bedeu-

¢ Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mythologie, 1848,
Original-Ausgabe XI, S. 321f.

® Von der Weltseele, 1798, Orig.-Ausg. 1I, S. 459.

10 jh. I1I, S. 489.

1 jb. IT, S. 390.

12 b, II, S. 476.

13 jb. I, S. 396.

1 jb, III, S. 218,

15 jb. III, S. 309, Anm. 2.

70



tung eingeraumt. Die Polaritit ist nach ihm eines der «zwei groBen
Triebriader aller Natur» (neben dem der «Steigerung»)16.

Schellings Arbeiten haben Adam Miiller zu der 1804 von ihm
erschienenen Schrift iiber die «Lehre vom Gegensatze», wohl der
ersten Monographie tiber diesen Gegenstand, angeregt.

Einen ausgesprochenen AnschluB an Platon zeigt die Dialektik
Schleiermachers1?. Dialektik wird von ithm definiert als die « Darlegung
der Grundsitze fir die kunstgemiBe Gesprichsfithrung im Gebiet des
reinen Denkens», sei es im Selbstgesprich, sei es in der Diskussion,
im Streitgesprach mit anderen. Die Beziehung des Denkens auf das
Sein ist Bedingung alles Denkens und somit auch Bedingung der
Dialektik. Die Erkenntnis des allgemeinen Zusammenhanges ist
Wissensziel der Dialektik. Jeder einzelne Gedanke muB3 seine Stelle
im allgemeinen Zusammenhang haben. Das Wissen geht von einem
Prinzip, einem Urwissen, der dpy7, aus. Ein solches zu finden, ist
unsere erste Aufgabe. Die zweite ist die, eine gemeinschaftliche
Methode des Fortschreitens oder der Verkniipfung der Vorstellungen
miteinander zu finden. Jedes Denken ist ein gemeinschaftliches
Erzeugnis der menschlichen Vernunft und der menschlichen Organi-
sation. Wie bei Platon, so gehért auch nach Schleiermacher zum
Wesen des Wissens die Begriindung. '

Eine Nachfolge scheint die feinsinnige Dialektik Schleiermachers
nicht gefunden zu haben. Alle Bemiithungen um Dialektik waren
inzwischen unter die Walze Hegels geraten.

Im engen Rahmen des vorliegenden Zusammenhanges kommt
natiirlich eine eingehende Untersuchung der Hegelschen Dialektik
nicht in Frage. Wir missen uns auf das Allgemeinste beschranken.
Die erste kapitale Schwierigkeit beim Anndherungsversuch an
Hegels Dialektik ist die Unklarheit, ob diese Dialektik in erster Linie
eine Erkenntnismethode oder eine Seinsauslegung, eine Begrifls-
(Denk-) Dialektik oder eine Real-(Lebens-)Dialektik ist beziehungs-
weise sein will. Die Hegelinterpretation schwankt zwischen diesen
beiden Moglichkeiten als Extremen, wozu Hegel selbst geniigend
Unterlagen bietet. Anfinglich ist die Dialektik bei Hegel in erster
Linie Begriffsdialektik (die Selbstbewegung des Geistes, des Begrifls),

16 Brief an Kanzler v. Miiller vom 24. 5. 1828.
17 Vorlesungen iiber die Dialektik, 1822, hrsg. von R. Odebrecht, 1942.

71



dann tendiert sie vorwiegend zur Erfassung der Lebenswirklichkeit,
die sich in der Bewegung des Geistes spiegeln soll, kehrt aber spater im
AusmalBl des zunehmenden Panlogismus seines ganzen Systems
wieder mehr zur reinen Denkdialektik zuriick. So ist denn auch die
Hegelinterpretation in sich gespalten, wobei auch die grundsitzlichen
Anhinger der Hegelschen Philosophie bald die eine, bald die andere
seiner Grundpositionen mehr oder weniger strikt ablehnen.

Nach H. Glockner, Herausgeber der Hegel-Jubildumsausgabe, ver-
liert «das dialektische Schema (in Hegels spateren Hauptwerken) an
Bedeutung; es scheint beinahe méglich zu sein, ohne seine Hilfe aus-
zukommen und die wertvollsten Gehalte des Hegelianismus nichts-
destoweniger zu bewahren®.» «Wir stehen an der Quelle des
Hauptirrtums seiner spateren dialektischen Methode»: «verhangnis-
volle Verwechslung des einfachen Unterschieds (Heterothesis) mit
dem Gegensatz (Antithesis) 19.»

Von derselben Feststellung ausgehend, gelangt Friedrich Seifert,
Ideendialektik und Lebensdialektik 29, zum Ergebnis, daf bei Hegel
im Laufe seiner Entwicklung die Lebensdialektik allméhlich durch die
Ideendialektik verdrangt worden sei, dall «vom Ganzen der Hegelschen
Philosophie her gesehen die Behauptung des ,Panlogismus® zu
Recht» bestehe?!, daB hier eine «Selbsttauschung der Geistverherr-
lichung» vorliege, mit der Hegel den obersten Leitgedanken seiner
eigenen Philosophie, nimlich daB die Wahrheit das Ganze sei, verletzt
habe?2,

Von ahnlichen grundsitzlichen Feststellungen wie bei Glockner
und Seifert geht auch B. Croce aus. Prinzipieller Anhinger der
Dialektik im Sinne der Theorie von der Einheit der Gegensitze
(unita oder sintesi degli opposti) und Bewunderer Hegels als des
Schopfers der neuen Lehre vom Begriff (Begriff als «reiner Begriff»
oder Idee oder konkrete Universalitit), erblickt Croce einen nicht
scharf genug zu verurteilenden MifSbrauch der dialektischen Methode
durch Hegel darin, daB er die ausschlieBlich der Synthese der Gegen-
sdtze eigene triadische Form unzulissigerweise auf die Begriffe der
bloBen Verschiedenheit und Unterschiedenheit («concetti distinti»)

18 H. Glockner, Hegel, II, 1940, S. XTII.

1 jb., S. 128.

20 in Kulturelle Bedeutung der Komplexen Psychologie, 1935, S. 237 ff.
21 jh,, S. 245,

22 jb., S. 253 ff.

72



ausgedehnt habe, welch letztere einem ganz anderen Zusammenhang
unterstehen, nimlich demjenigen der Grade. Alle aus diesem Grund-
irrtum Hegels resultierenden schwerwiegenden Folgen kulminieren in
seinem Panlogismus, der sich schon bei ihm selbst (und mehr noch bei
seinen Nachfolgern) in Mythologizismus verwandelt habe?3.

Nicolai Hartmann lehnt die ganze Begriffsdialektik Hegels, die sich
auf dem Widerspruchsverhiltnis aufbaut, ab; sie kénne «niemals
adiquater Ausdruck einer Realdialektik sein». Hegels Dialektik aber
«beansprucht Seinsdialektik zu sein», wie «alle entwickelte Dialektik
Realdialektik» ist24,

Fragen wir nun, was die dialektische Methode insbesondere ist, so
stechen wir wiederum vor dem erstaunlichen und verwirrenden
Umstand, daB3 Hegel selbst keine genaue Darstellung hiervon ge-
geben hat. Wohl kennen wir sein allgemeines Schema, die Triade
Thesis—Antithesis—Synthesis, aber eine tiberzeugende und brauchbare
Anleitung, wie mit diesem diirren Gerippe umzugehen, fehlt. Das
berithmteste und fragwiirdigste Beispiel, das Hegel selbst hiefiir gibt
und das heute auch von seinen ergebensten Anhingern entschieden
abgelehnt wird, lautet: Sein — Nichts — Werden. Kann man sich etwas
Inhaltsloseres, Ungreifbareres vorstellen?

Nicolai Hartmann sagt: Hegel «ist wohl der Meister der Dialektik,
aber er sagt nicht, wie er es macht . . . Die alles begreifende Dialektik
versagt vor der Aufgabe, sich selbst zu begreifen®.» Und an einer
andern Stelle: «Hegel hatte die Meisterschaft der Methode, aber
auch er konnte nicht sagen, worin sie besteht. Das Wenige, was wir
von ihm an AuBerungen iiber sie haben, ist mehr angetan, das
Geheimnis zu verhiillen als es aufzudecken 26. »

Ebenso H. Leisegang: «Die Methode (sc. der Dialektik) eindeutig
zu schildern, ist weder Hegel selbst noch einem anderen gelungen 27.«

Wie aber, wenn dies doch jemandem «gelungen» wire? Und zwar
schon vor mehr als einem Jahrhundert? Freilich war dieses Gelingen
ein sehr griindliches, es war das Todesurteil iiber jede auf dem

23 B. Croce, Logica come scienza del concetto puro, 8. Aufl. 1958, S. 3481L.
id. Saggio sullo Hegel, 1913, S. 661f., 131.

2 Hegel und das Problem der Realdialektik, 1935, jetzt in: Kleinere
Schriften, IT, S. 333 1.

25 Die Philosophie des deutschen Idealismus, II. Teil, 1929, S. 161.

26 Hegel und . . . wie unter 24, Kleinere Schriften, II, S. 327.

27 Denkformen, 2. Aufl. 1951, S. 185.

6 Studia Philosophica XXIV 73



triadischen Schema fuBende Dialektik. In seinen Miinchner Vor-
lesungen des Jahres 1827 iiber die «Geschichte der neueren Philoso-
phie» fithrt Schelling aus, in der angeblich notwendigen Begriffs-
bewegung Hegels liege eine doppelte Tduschung:

«1. indem dem Gedanken der Begriff substituirt, und dieser als etwas sich
selbst Bewegendes vorgestellt wird, und doch der Begriff fiir sich selbst ganz
unbeweglich liegen wiirde, wenn er nicht der Begriff eines denkenden
Subjekts, d. h. wenn er nicht Gedanke wire;

2. indem man sich vorspiegelt, der Gedanke werde nur durch eine in ihm
selbst liegende Notwendigkeit weiter getrieben, wiahrend er doch offenbar
ein Ziel hat, nach welchem er hinstrebt, und das, wenn der Philosophierende

auch noch so sehr dessen BewuBtsein sich zu verbergen sucht, darum nur um
so entschiedener bewuf3tlos auf den Gang des Philosophirens einwirkt 22, »

Angesichts dieser zugleich biindigsten wie kiirzesten Widerlegung
der Hegelschen wie jeder sonstigen triadischen Dialektik eriibrigt es
sich, die ausfiihrlichen und zum Teil vehementen Kritiken von
A. Trendelenburg?® und Eduard von Hartmann®® heranzuholen3°® Es
wird eines der groBten Ritsel der Philosophiegeschichte bleiben, wie
mehrere Generationen von Philosophiebeflissenen, augenscheinlich
geblendet von der — von der Richtigkeit oder Falschheit seiner Dialek-
tik und seines Panlogismus ginzlich unabhingigen - riesigen Leistung
Hegels auf dem Gebiet der Geistesphilosophie, eine faustdicke Fiktion,
deren kiunstliches Gewebe Schelling vor 130 Jahren mit zwei simplen
Satzen ein fiir allemal bloBgelegt hat, nicht durchschauten. Ganze
Philosophengenerationen bis auf einen Denker vom Range Nicolai
Hartmanns, der in Hegel den «Meister der Dialektik» bewunderte,
konnten oder wollten nicht sehen, daB das ganze sogenannte Ge-
heimnis der Hegelschen Dialektik darin besteht, daB die Formel
Thesis—Antithesis—Synthesis ganz einfach in umgekehrter Reihenfolge
gelesen werden muf. Dem Triade-Dialektiker steht von Anfang an das
dritte Glied der Formel, die Synthesis, als das gewiinschte {zel vor
Augen und erst hinterher werden jene Gebilde, jene missing links als
Thesis und Antithesis gesucht und beschafft, als deren Produkt die

8 Schelling, Orig.-Ausg., X, S. 132.

# Logische Untersuchungen, I, 3. Aufl. 1870, S. 36-109.

30 Uber die dialektische Methode, 1868. Geschiche der Metaphysik,
2. Teil, 1900, S. 212-46.

%a vgl. auch Magdalena Aebi in Dialectica No. 6 bzw. «Pouvoir de
I’Esprit sur le Réel», 1948, S. 162: «Die Hegelsche dialektische Methode ist
prinzipiell eine Methode der Begriffsunterschiebung. Sie kommt ohne
Begriffsunterschiebung nicht einen Schritt weiter.»

74



gewiinschte Synthesis erscheinen kann. Die «Synthese» des Dialekti-
kers ist primir nicht das Ergebnis eines reinen Erkenntnisprozesses,
sondern das Werk von (wenn vielleicht auch nicht immer voll be-
wuBten, so doch halb-, un- oder unterbewuBten) Wunschbildern.

Goethe hatte eine instinktive Abneigung gegen die Hegelsche Philo-
sophie im allgemeinen und gegen die Dialektik im besondern. Uber
die erste duBerte er sich dem Kanzler von Miiller gegeniiber am 16. 7.
1827 folgendermaBen: «Ich mag nichts Naheres von der Hegelschen
Philosophie wissen, wiewohl Hegel selbst mir ziemlich zusagt3°?.» Was
die Dialektik betrifft, so hat nach dem Zeugnis von Eckermann vom
18. 10. 1827 Goethe an diesem Tage bei einem Gespriach mit Hegel
auf dessen Anpreisung der Dialektik erwidert: «Wenn nur solche
geistigen Kiinste und Gewandtheiten nicht hiufig gemiBbraucht
und dazu verwendet wiirden, um das Falsche wahr und das Wahre
falsch zu machen!» Dieses Urteil Goethes ist umso bemerkenswerter,
als er, wie oben erwihnt, dem Polarititsgedanken groBte Bedeutung
beimaB.

Wer Hegel sagt, muBl natirlich auch Karl Marx sagen: beide
berithren sich auf zwei Gebieten grofter Relevanz. Zunéchst auf
demjenigen der Dialektik. Marx bekennt sich beziiglich der Dialektik
als Anhanger Hegels, immerhin mit der bedeutsamen prinzipiellen
Einschrinkung, daB seine (Marx’s) «dialektische Methode der
Grundlage nach von der hegelschen nicht nur verschieden, sondern
ihr direktes Gegenteil » sei, daB3 die Dialektik bei Hegel eine « Mysti-
fikation» erleide und «auf dem Kopfe» stehe, so da man sie «um-
stillpen» miisse3l. Das war 1873. Um diese Stelle besser zu verstehen,
mulBl man auf das Jahr 1845 zuriickgehen, als Marx (in seinem
28. Altersjahr) erklarte: «Die Philosophen haben die Welt nur ver-
schieden interpretiert; es kommt darauf an, sie zu verdndern®?.» Marx
betonte also, daBl es ihm auf eine bloB kontemplative Haltung zur
Welt nichts ankomme; die Dialektik war ihm Kampfinstrument.

Der zweite Bertihrungspunkt zwischen Marx und Hegel ist die
«Freiheit»: beide geben sich als Verfechter der menschlichen Freiheit
aus. Was verstehen sie darunter? Da ist vorweg festzustellen, daB in

30b Ernst Grumach, Kanzler von Miiller: Unterhaltungen mit Goethe.
Kritische Ausgabe, 1956, S. 153.

31 Das Kapital, Nachwort zur 2. Auflage des 1. Bandes.

32 Thesen iiber Feuerbach Nr. 11 (Karl Marx, Die Friihschriften, Alfred
Kroner Verlag, 1953, S. 341).

75



dieser Beziehung Marx keinen AnlaB zu irgendeiner Einwendung,
geschweige denn zu einer « Umstiilpung» der hegelschen Stellung-
nahme fand; er stimmte vorbehaltlos zu. Im «Anti-Diihring»,
welches Werk Marx gekannt und gebilligt hat, schreibt Engels:
«Hegel war der erste, der das Verhéltnis von Freiheit und Notwendig-
keit richtig darstellte. Fur ihn ist die Freiheit die Einsicht in die
Notwendigkeit. »

Interessant, ja geradezu auffallend ist, wie eng Lenin die Ver-
wandtschaft zwischen Hegel und Marx gesehen hat. Sowohl an
verschiedenen Stellen seines Buches «Materialismus und Empirio-
kritizismus» als auch in einem 1914 geschriebenen Aufsatz iiber Marx
ergeht sich Lenin in Lobpreisungen iiber Hegel. Im genannten Buch
bezeichnet Lenin die Hegelsche Dialektik als eine «echte Perle»33;
im erwihnten Aufsatz wird diese Dialektik als die «umfassendste,
inhaltsreichste und tiefste Entwicklungslehre» gerithmt34, Und beziig-
lich des Freiheitsproblems wird die « Hegelsche und Marxsche Losung
der Frage von Freiheit und Notwendigkeit» von Lenin schlankweg
identifiziert 35,

Nachdem es in den letzten Dezennien des 19. Jahrhunderts um
Hegel ziemlich still geworden war, hat sich im Laufe des ersten
Jahrzehnts des 20. Jahrhunderts eine Hegel-Renaissance groBen
AusmafBes anzubahnen begonnen. Die Heidelberger Akademierede
von Windelband vom 25. 4. 1910 iiber «die Erneuerung des Hegelianis-
mus»?® war eines der ersten Anzeichen dieser Hegel-Renaissance,
aber noch verbunden mit einer strikten Warnung vor Hegels Dialektik
als Methode der Philosophie. Schon einige Jahre vorher hatte sich
der berithmte Rechtslehrer 7. Kohler mit groBer Energie fiir einen
«Neuhegelianismus» in der Rechtsphilosophie eingesetzt®?, ebenfalls
mit deutlicher Distanzierung von jeglicher Dialektik. 1920 sprach
H. Scholz in einem Kant-Vortrag iiber «Die Bedeutung der Hegel-
schen Philosophie fiir das philosophische Denken der Gegenwarty,

33 Materialismus und Empiriokritizismus, deutsche Ausgabe 1927, S. 241,

3 jetzt in Samtliche Werke, deutsche Ausgabe, Bd. XVIII.

35 wie unter %3, S, 185.

3 Praludien, I, 7./8. Aufl. 1921, S. 273 ff.

37 J. Kohler, Lehrbuch der Rechtsphilosophie, 3. Aufl. 1923, S.27ff.;
Rechtsphilosophie und Universalrechtsgeschichte, in Enzyklopiadie der
Rechtswissenschaft, 7. Aufl., 1. Bd. 1913, S. 10ff.; Archiv fiir Rechts- und
Wirtschaftsphilosophie, Bd. I, 1907/08, S. 11ff. und 227ff.

76



eine tiefe und umfassende Wertung Hegels mit ginzlicher Ausschlie-
Bung der Dialektik verbindend. 1926 folgte der Kant-Vortrag von
Heinrich Levy iiber «Die Hegel-Renaissance in der deutschen Philoso-
phie», wo bei voller Wiirdigung der Bedeutung Hegels fiir dasmoderne
philosophische Denken immerhin der Hinweis auf zu vermeidende
«Fehler» Hegels, darunter die «schematische Anwendung der
Dialektik», nicht fehlt (S. 93).

Neben dieser ernsten Literatur zur Hegel-Erneuerung, die die
Dialektik entweder ganzlich ablehnt oder zumindest mit Vorbehalten
versieht, ergieBt sich seit den 20er Jahren iiber Westeuropa — offenbar
unter dem Eindruck des Erfolges des dialektischen Marxismus in
RuBland - eine wahre Flut «dialektischer» Literatur in jeder Form.
Das Wort Dialektik (dialektisch) wird zu einem der gebrauchlichsten
Schlagwérter in allen westeuropéischen Sprachen. Es gibt wohl —
wenn man ihn nicht im platonischen Sinne verwendet — keinen andern
Ausdruck, der es einem leichter erméglichen wiirde, unter dem
Deckmantel eines wissenschaftlich klingenden, in Wirklichkeit nichts-
sagenden Terminus den Mangel eines bestimmten Wissens zu ver-
decken, gleichzeitig jedoch den Besitz eines wirklichen Wissens vorzu-
tauschen. Wie leicht erliegt man der Versuchung, statt einer genauen
Explikation eines bestimmten Sachverhaltes einfach «Dialektik»
zu sagen — richtiger: vorzuschieben — und sich dadurch jeder weitern
Bemiihung enthoben zu wissen, gleichzeitig beim Gesprachspartner
oder Leser sich den Nimbus eines groBen Sachkenners verschaffend.
Aloys Wenzl fuhrt in seiner Miinchner Akademierede von 1959 aus,
die Vieldeutigkeit des Begriffs Dialektik wecke die Erinnerung an
einen in der Schule geiibten Merkspruch: «Was man nicht deklinieren
kann, das spricht man als ein Neutrum an» und man méchte nun
diesen Satz transformieren in: «Was man nicht definieren kann,
spricht man als dialektisch an38.»

Dieser Ausspruch Wenzls wird wortlich bestitigt im Buch von
Hermann Wein iiber «Realdialektik» in folgender Ausfihrung: «Fir
eine Untersuchung wie die vorliegende, die es nur dann zuliBt, eine
Struktur eine «dialektische» zu nennen, wenn diese Bezeichnung
gewissermalen zur Not gewahlt werden muB, weil keine andere zu-
papt . . .»*° Ein bekannter Philosoph erklirt also offen, in einem Buch

3 Bedeutung und Vieldeutigkeit der Dialektik, vorgetragen 6. 3. 1959, S. 3.
3 Realdialektik — von Hegelscher Dialektik zu dialektischer Anthropologie,
1957, S. 70.

77



iiber Dialektik den Begriff «dialektisch» im Sinne eines X zu ver-
wenden (leider geben es so viele andere Autoren nicht einmal zu!).
Und wenn H. Wein an einer andern Stelle desselben Buches, wo er
tiber den Freiheitsbegriff bei Hegel spricht, die Bemerkung macht:
« . ..aber dieser Begriff ist dort ganz und gar dialektisch schillernd» 49,
so gibt er dem Ausdruck «dialektisch» den (einzig zutreffenden) Sinn
von villig unbestimmt! Wie kann man aber iiber einen solchen Begriff
ohne feststehenden Inhalt wissenschaftlich sein sollende Aussagen
machen???

1929 und 1931 erschien in zwei Teilen das Buch von Siegfried Marck
«Die Dialektik in der Philosophie der Gegenwart». In diesem gewil3
scharfsinnigen und kenntnisreichen Werk lehnt Marck die Hegelsche
Dialektik als spekulative Dialektik ab, postuliert dagegen als «den
Typus des zukunftsreichsten Philosophierens» die «kritische Dialektik ».
Marck geht mit Recht von der Unhaltbarkeit der Hegelschen Dialek-
tik aus, sein Unternehmen jedoch, diese Dialektik mit dem Denk-
apparat des Kritizismus zu retten, ist ein Versuch mit untauglichen
Mitteln. Kant hat die Dialektik «Logik des Scheins» genannt.
«Kritische Dialektik» ist im Grunde wohl nichts anderes als ein
holzernes Eisen. Wenn Marck diese Unvereinbarkeit durch die
Formulierung: «Der Kritizismus bejaht das Dialektische, er verneint
die Dialektik»% aufzulésen sucht, so fehlt diesem spitzfindigen
Schlagwort jede tragfihige Grundlage. Wie ist denn die Grenze
zwischen «Dialektik» und «Dialektischem» zu ziehen und wie ist
diese Grenze dauernd aufrechtzuerhalten? Auch wenn eine solche
Grenze theoretisch gefunden werden kénnte, so ist es klar, dal3
konkrete philosophische Arbeit, die sich stetsfort an der Beachtung
jener Grenze orientieren miiflite, ein Ding der Unmdglichkeit wire.
Wenn Marck im Vorwort zum ersten Halbband als seinen Ausgangs-
punkt die «Einsicht in die Unaufhebbarkeit der Gegensitze in der
philosophischen Grundlegung . . .» bezeichnet, so ist diese Auffassung
ebenso grundrichtig als schlechterdings unanwendbar auf jede Spiel-
art moderner Dialektik, so daB auf dieser Grundlage der Kritizismus
sowieso keinen biindnisfihigen Partner, sei es als Dialektik, sei es als
Dialektisches, finden konnte.

1959 erschien von Robert Heiss « Wesen und Formen der Dialektik».

1 jb., S. 36.
41 2, Halbband, S. 89.

78



Hier wird hemmungslos jede zu diesem Zweck passende Erscheinung
des Lebens in das Prokrustesbett der Dialektik gezwingt. «Die
modernen Ideen der Freiheit, des Fortschritts und der Technik» sind
«dialektisch» (S. 42). Wieso? «Wer fortschreitet, gibt etwas auf, wer
neue Wahrheiten erkennt, verliBt alte.» «Nennen wir dieses Ge-
schehen dialektisch, so bezeichnen wir damit den Zustand der Ver-
inderung und des Uberganges.» (S. 42.) Aber dies alles sind doch nur
rein verbale Etikettierungen, denen auch nur der allergeringste
Erkenntnisgehalt abgeht! Und das Ergebnis? Erkennen ist «mani-
puliertes Erkennen» (S. 177); «Wahrheit» ist eine «manipulier-
bare GroBe» (S.180). «Noch bewegt sich ,das dialektische Denken* in
den Bahnen eines konstruktiven und universalen Denkens, welches es
mit der Wahrheit nicht allzu genau nimmit*®. »

In einem 1960 herausgekommenen, 750 eng bedruckte Seiten
umfassenden Werk (1. Band, ein weiterer soll folgen!) 43 gibt Fean-Paul
Sartre folgende Definition von «Dialektik»: «La dialectique, si elle
existe, ne peut étre que la totalisation des totalisations concretes
opérées par une multiplicité de singularités totalisantes*.» Da Sartre
natiirlich weiB3, daB ein normaler Verstand diesen Wortergu3 nicht
ganz fassen kann, sagt er kurz darauf: «La dialectique comme logique
vivante de l’action ne peut apparaitre & une raison contemplative;
elle se découvre en cours de praxis..., elle se crée 4 neuf dans chaque
action 5, » |

Man schreibt also einen Wilzer iiber die «dialektische Vernunft»,
um dem Leser, der etwas Gedrucktes doch unméglich durch etwas
anderes als sein (ihm nach dem Studium von Dialektik noch ver-
bliebenes!) biBchen «kontemplative Vernunft» aufnehmen kann,
mitzuteilen, daB die «Dialektik als lebende Logik» dieser kontempla-
tiven Vernunft gar nicht zugénglich sei%¢!!! Dieser einmalige Affront

eines Autors wurde ihm gebiihrend heimgezahlt durch einige ver-
nichtende Kritiken 47,

12 Wesen und Formen der Dialektik, S. 183.

43 (Critique de la raison dialectique.

b 8. 132,

4% jb., S. 133.

4 Leider steht dieser Passus nicht auf dem Schutzumschlag oder der
Bauchbinde des Buches; dies wiirde manchem eine iiberfliissige Ausgabe
ersparen.

47 Raymond Ruyer, Le Mythe de la raison dialectique (Revue de Méta-
physique et de Morale, Vol. 66, 1/2, Janvier—Juin 1961). J.-D. Reynaud,

79



Der ungeheure Erfolg der Dialektik in Wort und Sache liegt nach
Raymond Ruyer®® im Geheimnis der «Halbheit», indem die Dialektik,
die angebliche «raison dialectique», iiberall dort zu Hause ist, wo
eine Halbvernunft, eine «demi-raison», ein «survol imparfait»
herrschen, nach B. v. Juhos*? in der Natur der Dialektik als einer
«Uberredungskunst, die den Uberredeten glauben macht, durch
wahre Erkenntnisse und streng logische Ableitungen iiberzeugt
worden zu sein», einer Kunst, die sowohl den metaphysischen Lehren
(zu denen der Verfasser auch die Dialektik zahlt) als auch den politi-
schen Bewegungen eigen ist. Diese beiden Urteile ergidnzen sich
trefflich. Wir stehen, vor allem dank der Ausbreitung einer disziplin-
und kritiklosen Literatur unter dem Namen «Dialektik» besonders
seit der russischen Revolution, im Stadium einer intellektuellen
Anarchie sondergleichen. Der Terminus Dialektik wird zum «Tisch-
lein deck dich», zum «Sesam 6ffne dich», zum angeblichen Schliissel,
der die Tiiren zu allen noch offenen Problemen und zu allen Geheim-
nissen der Wirklichkeit soll auftun kénnen, in Tat und Wahrheit je-
doch nur noch dazu verwendet wird, das bilchen Verstand, das den
Menschen nach all den Erschiitterungen der letzten Jahrzehnte noch
verblieben ist, mit den Kiinsten des «manipulierbaren Erkennens»
und der «manipulierbaren» Wahrheit (vgl. oben S. 79) génzlich zu
verwirren.

Wire die Dialektik nur ein harmloses intellektuelles Spiel wie etwa
Schach oder das Glasperlenspiel, dann kénnte man einfach dariiber
hinweggehen. Leider ist aber die Dialektik etwas sehr viel Gewichti-
geres, fiir das Zentrum der Existenz eines jeden von uns von ent-
scheidender Bedeutung — wenn nicht jetzt, dann spiter. Raymond
Ruyer verweist mit Recht darauf, daB die dialektische Denkweise
unter dem Vorwand von «Realismus» (den ja alle Dialektiker mit
Emphase fiir sich in Anspruch nehmen!) die Evolution und allen
historischen Fortschritt nur durch eine Serie von Katastrophen hin-
durch begreifen konne5?. Die dialektische Denkweise fordert die

Sociologie et «raison dialectique» (Revue frangaise de sociologie, Vol. II/1,
Janvier-Mars 1961). H. Riefstahl (Philosophischer Literaturanzeiger,
Bd. XVI/7, Okt. 1963.

4 R. Ruyer, wie unter 47, S. 23.

4 In Gedéichtnisschrift fiir A. Schopenhauer zur 150. Wiederkehr seines
Geburtstages, 1938, S. 133.

50 R. Ruyer, wie oben, S. 33.

80



sogenannte Katastrophen-Psychologie, die Massenpanik-Bereitschaft.
Dazu kommt folgendes. Seit Hegel liegt der dialektischen Mentalitit
das Streben nach Auflosung aller Gegensitze in eine (natiirlich!)
konstruierte, fingierte Einheit, nach einem kiunstlichen Monismus
a tout prix, nach Zentralisation im ganzen politischen und staatlichen
Leben und im Gefolge davon selbstverstindlich nach dem Ein-
Parteien-Staat zugrunde. Diese alles kiinstlich vereinfachende Be-
trachtungsweise ist umso wirklichkeitsfremder, als gemaB B. Bavink
«der Weg der Weltentwicklung ein Weg der (wachsenden) Ver-
wicklung» ist und nicht ein solcher der Vereinfachung?®l. Es ist aus-
geschlossen, daB ein derartiges Elementargesetz der ganzen Natur
nicht auch fir die (natiirliche, durch keine Gewaltsamkeiten gehin-
derte, unterbrochene, kiinstlich niedergehaltene) Entwicklung der
menschlich-sozialen, seelisch-geistigen Natur volle Giiltigkeit besi8e.

Wer noch mit Nietzsche glaubt, daB unsere «letzte Tugend Redlich-
keit heiBt», wozu in erster Linie entgegen der herrschenden Zeit-
stromung — vgl. das Motto zu Beginn unserer Ausfithrungen — das
Gebot gehort, sich nur objektiv iiberpriifbarer Ausdrucksmittel zu
bedienen, der sollte das Wort «Dialektik» ganz unnachsichtlich
meiden und aus seinem Vokabular restlos ausmerzen.

II

«Die groBte Gefahr liegt heute darin, dafl man unbedingt
nach Vereinheitlichung strebt.»

P. Roubiczek, Denken in Gegensatzen, 1961, S. 25.

Das Jahr 1927 brachte zwei physikalische Entwicklungen, die,
abgesehen von ihrer Eigenbedeutung fiir die Physik selbst, fur alle
Zweige des menschlichen Denkens und fiir die Annaherung zwischen
den Geistes- und Naturwissenschaften zu einem Markstein von
epochaler Bedeutung zu werden versprechen.

1927 stellte W. Heisenberg®® die berihmt gewordene Unbestimmt-
heits- oder Ungenauigkeitsrelation auf: «Die Bedeutung der Planck-
schen Konstante h liegt darin, daB h eine gleichzeitige scharfe

51 B, Bavink, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften, 6. Aufl.
1940, S. 212.
52 Zeitschrift fiir Physik, Bd. 43.

81



Messung von Ort und Geschwindigkeit eines Mikrokérpers unmoglich
macht. Stellt man eine genaue Messung des Ortes z. B. eines Elektrons
an, so wird durch die Beleuchtung die Geschwindigkeit des Teilchens
in unkontrollierbarer Weise so gedndert, daB sie vollig unbestimmt
wird. Umgekehrt geht bei einer genauen Messung der Geschwindig-
keit die Kenntnis des Ortes verloren, verwischt sie sich.»

Noch im gleichen Jahr, anliBlich eines Vortrages an der Volta-
Feier in Como am 16. 9. 192753, erkliarte Niels Bohr: « Ungeachtet
der Schwierigkeiten, . .. scheint es, dal der Sinn der Theorie (d. h.
«Quantentheorie») zum Ausdruck gebracht werden kann durch das
sogenannte Quanten-Postulat, wonach jeder atomare ProzeB einen
Zug von Diskontinuitéit oder vielmehr Individualitat enthélt, der den
klassischen Theorien vollstindig fremd ist und durch das Plancksche
Wirkungsquantum gekennzeichnet ist.» «Das- Quanten-Postulat
(stellt uns) vor die Aufgabe der Ausbildung einer Komplementaritéts-
Theorie.» Im folgenden Bande der «Naturwissenschaften»5* fiihrte
Bohr dazu weiter aus: « Wir miissen im allgemeinen darauf gefaB3t sein,
daB3 eine allseitige Beleuchtung eines und desselben Gegenstandes
verschiedene Gesichtspunkte verlangen kann, die eine eindeutige
Beschreibung verhindern.» In dieser Abhandlung machte Bohr die
Anregung, ob nicht der Terminus Komplementaritit besser durch
«Reziprozitit» ersetzt werden sollte. Aber dieser Vorschlag fand
offenbar keinen Anklang, und es blieb beim Begriff « Komplemen-
taritit», der nun rasch die ganze Welt der physikalischen Forschung
eroberte und immer weitere Kreise zog.

Zur Komplementaritit Ort (Lage) — Geschwindigkeit (Impuls,
Energie) eines Teilchens kam bald die Komplementaritit Korpuskel —
Welle hinzu. Seit iiber zwei Jahrhunderten war es streitig, ob das
Licht aus Korpuskeln (Newton) oder aus Wellen (Huygens) besteht.
Die neue Theorie loste diesen Zwiespalt durch die Komplementari-
tatsanschauung: das Licht ist bald das eine, bald das andere, je nach
dem Gesichtspunkt. Durch weitere Experimente wurde bewiesen,
daB3 das Elektron keine einfache Korpuskel ist; es ist gewissermaBen
Korpuskel und Welle zugleich. Und dasselbe gilt, wie spitere
Experimente zeigten, fiir das Proton. Der Dualismus zwischen Wellen-

3 Abgedruckt in Die Naturwissenschaften, 16. Jg. 1928, S. 24511,
8¢ Wirkungsquantum und Naturbeschreibung, Die Naturwissenschaften,

17. Jg. 1929, S. 485.

82



bild und Teilchenbild erwies sich als universell. Dies bedeutete die
Losung des Ritsels der Materie: auch diese wird, wie das Licht,
aus Wellen und Korpuskeln gebildet®. SchlieBlich fiigte Louts de
Broglie einen weitern wichtigen Gesichtspunkt hinzu: die Beziehungen
zwischen den Teilen eines Systems und dem System als Ganzem.
Wenn es uns gelungen ist, die verschiedenen Elemente eines atomaren
Systems genau zu lokalisieren, haben wir nur eine augenblickliche
statische Kenntnis von diesem System erworben, wir werden aber in
bezug auf die dynamischen Tendenzen, die diesem System inne-
wohnen, in volliger UngewiBheit sein; ist es uns aber gelungen, die
dynamischen Verhiltnisse dieses Systems zu erforschen, so werden
wir iiber die Lokalisation seiner Teile in UngewiBheit sein, die
Individualitit dieser Teile geht (fiir unsere Kenntnis) verloren .

In seiner Rede in Stockholm 1933 bei der Entgegennahme des
Nobelpreises gab Heisenberg der neuen Situation folgenden Ausdruck:
«Die Unbestimmtheitsrelationen geben ein Beispiel dafiir, wie in der
Quantenmechanik die genaue Kenntnis einer Variabeln die genaue
Kenntnis einer andern Variabeln ausschlieBen kann. Dieses Komple-
mentarititsverhaltnis zwischen verschiedenen Aspekten ein und des-
selben physikalischen Vorgangs ist charakteristisch fiir den ganzen
GesetzmiBigkeitstypus der Quantenmechanik5”.» Zwei Jahrzehnte
spater hat auch C. F. von Weizsicker in dhnlicher Weise die grund-
legende Bedeutung der Komplementarititsidee fiir die Quanten-
theorie (und das heiBt fir die heute giiltige Physik iiberhaupt)
hervorgehoben: «Man darf wohl den Begriff der Komplementaritat
als den Schlissel zum besten heute moglichen Verstindnis der
Quantentheorie bezeichnen®.» «Bohr scheint mir mit dem Begriff
der Komplementaritit etwas zu bezeichnen, das dort auftritt, wo eine
bestimmte Blickrichtung uns daran hindert, gleichzeitig in einer
bestimmten anderen Richtung zu schauen, und zwar nicht zufillig,
sondern dem Wesen der Sache nach.»

Von verschiedenen Seiten wurde bereits auch das Problem des

55 'W. Heisenberg, Das Naturbild der heutigen Physik (Rowohlt), 1956,
8. 127,

56 Dialectica, Bd. 2, 1948, S. 325ff.; Licht und Materie (Fischer-Biicherei)
1958, S. 62 ft.

57 Die Entwicklung der Quantenmechanik, jetzt in der Aufsatzsammlung
Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaften, 9. Aufl. 1959, S. 39.

58 Zum Weltbild der Physik, 7. Aufl. 1958, S. 281.

83



Zusammenhanges zwischen Komplementaritat und Logik aufgerollt.
Auf dem zweiten internationalen KongreB der « Union internationale
de Philosophie des Sciences» in Ziirich 1954 kam Gotthard Giinther zur
Feststellung: «Die theoretische (dreiwertige) Logik bestitigt wichtige
Eigenschaften der Quantentheorie. Das ist ein wichtiges philosophi-
sches Ergebnis, denn es zeigt, da die durch die quantentheoretische
Forschung geschaffene Erkenntnislage von grundsatzlich weltanschau-
licher Bedeutung ist3%.» C. F.von Weizsicker («Komplementaritit
und Logik», 1955) ist geneigt, «die Komplementaritit als einen
Grundbegriff der Logik aufzufassen» und zwar einer gegeniiber der
klassischen abgeénderten Logik®%. In einem der Komplementaritéts-
frage gewidmeten Symposion der «Aristotelian Society» wurde von
einem der Referenten, D. M. Mackay, ebenfalls die These verfochten,
daB der Grundgedanke der Komplementaritit kein physikalischer,
sondern ein rein logischer Begriff sei, woraus gefolgert wurde, daf3 der
Komplementarititsgedanke von der Richtigkeit oder Unrichtigkeit
der Planckschen Universalkonstante h und des Heisenbergschen
Unbestimmtheitsprinzips véllig unabhingig sei 1.

Die These von der Unabhingigkeit des Komplementaritatsprinzips
von den gegenwirtig geltenden physikalischen Anschauungen und
von seinem selbstindigen logischen Charakter muB3 natiirlich dem
Philosophen hochwillkommen sein. Von einem ganz allgemeinen
Gesichtspunkt kann die physikalische Komplementaritit nicht anders
angesehen werden, denn als ein bloBer Anwendungsfall einer univer-
sellen Situation, einer obersten durchgehenden Seins- bzw. Denk-
struktur. Trotzdem miissen die Philosophen duBerst dankbar sein
dafiir, daBB der Komplementarititsgedanke im Sinne einer systema-
tisch aufgebauten Lehre von einer exakten Naturwissenschaft
ausgegangen ist, denn dies verbiirgt am ehesten die Verwirklichung
eines Grundgedankens groBter Dringlichkeit: Annidherung zwischen
Geistes- und Naturwissenschaften. Solange dieser Plan in erster Linie
Geisteswissenschaftlern anvertraut bleibt, wird man nie iiber ein
bloBes Gerede hinauskommen.

Mit umso groBerer Freude kann festgestellt werden, daB3 gerade
unter den bedeutendsten gegenwirtigen Physikern sich solche

8 Dreiwertige Logik und die Heisenbergsche Unbestimmtheitsrelation,
KongreBakten, Bd. 11, S. 59.

80 Zum Weltbild der Physik, 7. Aufl. 1958, S. 282.

1 Supplementary Volume XXXII, 1958, S. 105fT.

84



befinden, die mit Wort und Tat die Zusammenarbeit zwischen
Natur- und Geisteswissenschaften auf dem gemeinsamen Boden des
Komplementaritidtsgedankens energisch fordern. Dazu gehort vor
allem der Nestor der physikalischen Komplementaritatslehre: Niels
Bohr.

Bohr hat von Anfang an im Gedanken der Komplementaritit
nicht eine bloB die Physik kennzeichnende Gesetzm#Bigkeit erblickt,
sondern war iiberzeugt, dal wir es hier mit einer grundlegenden
universellen Erscheinung zu tun haben. Von Anfang an und mit
groferem Nachdruck in seinen spéteren Arbeiten®® dringte Bohr
darauf, daB in der Biologie, Physiologie und Psychologie grofe
Anwendungsgebiete fiir den Komplementarititsgedanken bereit-
liegen. Der psychophysische Zusammenhang, Kausalitit und Willens-
freiheit, der Zusammenhang zwischen Gedanken und Gefiihlen beim
Erkenntnisakt, das Nebeneinanderbestehen verschiedener Kulturen —
dies alles weist nach Bohr auf die Komplementarititsstruktur hin.
Ein sehr kithner Gedanke Bohrs war die Ausdehnung des Komple-
mentarititsgedankens auf das BewubBtsein selbst, indem er dessen
Wesen als bedingt von einem « Komplementarititsverhaltnis zwischen
der Analyse jeden Begriffs und dessen unmittelbarer Anwendung»
auffaBt%. Wem féllt dabei nicht der Gedanke an Kants Lehre vom
Verhiltnis zwischen Begriff und Anschauung ein? Wer zweifelt noch,
daB Kant heute diesen Zusammenhang nicht anders als «komplemen-
tir» darstellen wiirde?

Ich verweise weiter auf den Hamburger Physiker Pascual Fordan,
der in seinen Werken immer wieder auf Problemzusammenhinge
zwischen Physik und Philosophie eingeht® und dem Zusammenhang
zwischen einem wichtigen psychologischen Problem und der Kom-
plementaritit eine eigene Monographie gewidmet hat 5.

Das groBe Interesse von C. F.von Weizsicker fir philosophisch-
physikalische Zusammenarbeit ergibt sich aus seiner Aufsatz-
sammlung «Zum Weltbild der Physik » ¢ mit verschiedenen bedeuten-
den Abhandlungen aus dem Grenzgebiet dieser beiden Disziplinen

62 Licht und Leben, 1932; Biologie und Atomphysik, 1937.

83 Atomenergie und Naturbeschreibung, 1931, S. 13.

64 ygl. Das Bild der modernen Physik (Ullstein-Biicher), 1958, mit dem
Kapitel «Gedanken zu einer deskriptiven Wertlehre», S. 1151T.

8 Verdringung und Komplementaritit, 2. Aufl. 1947.
¢ 7. Aufl. 1957.

85



und vor allem aus seiner Abwanderung von einer physikalischen zu
einer philosophischen Professur (in Hamburg).

Besonders bemerkenswert erscheint sodann die Stellungnahme
zum vorliegenden Problem von W. Pauli, dem so frith verstorbenen
groBen Physiker der ETH in Ziirich. In seinem 1949 in der Philoso-
phischen Gesellschaft Ziirich gehaltenen Vortrag tiber «die philo-
sophische Bedeutung der Idee der Komplementaritit»®? sagte er:
«Alle Physiker miissen zugeben, daB3 wir heute zwar Naturwissen-
schaften, aber kein naturwissenschaftliches Weltbild mehr besitzen.
Eben dieser Umstand koénnte ... den Keim eines Fortschrittes in
Richtung auf ein einheitliches Gesamtweltbild in sich tragen, in
welchem die Naturwissenschaften nur ein Teil sind. Hierin méchte
ich die allgemeinere Bedeutung der Idee der Komplementaritit
erblicken.»

Wie funktioniert nun praktisch die physikalische Komplementari-
tat? Wir wissen, dall der Physiker nicht zugleich die Lage und den
Impuls einer Partikel messen kann. Also muf3 der Beobachter vor der
Anstellung des Experimentes sich entscheiden, wdhlen. Hierzu macht
nun Pauli folgende Bemerkung, die mir im vorliegenden Zusammen-
hang in ihrer besonderen Nuancierung auBerordentlich interessant
erscheint: «Welche Kenntnis gewonnen und welche andere Kenntnis
unwiderruflich verloren ist, bleibt der freien Wahl des Experimen-
tators zwischen einander ausschlieBenden Versuchsanordnungen
iiberlassen%.» Jeder Entscheid des Physikers ist also auf einer Seite
ein Verzicht, ein Opfer. Abermals stehen wir unversehens vor einer
neuen Komplementaritit: Wahl einer Erkenntnis — Opfer!%8* Mitten
in die exakteste Naturwissenschaft fillt bei diesem AnlaBl wie ein
Meteor aus heiterem Himmel das Problem der Wertung, ein Problem,
das die Logik bekanntlich als einen alogischen Tatbestand betrachtet.
Wir sehen hier, wie die physikalische Komplementarititslehre die
exakte Wissenschaft in einer véllig ungeahnten Weise mit der allge-

87 Abgedruckt in Experientia, Bd. VI, 1950, S. 72ff. und jetzt auch in
seinen Aufsitzen und Vortragen iiber Physik und Erkenntnistheorie, 1961,
S. 1011

%8 Experientia, a.a.0., S. 74; Buch S. 14.

s¢a Auch Henri Poincaré (Science et Méthode, 1908, S. 307) hat hervor-
gehoben, daB3 die Stoff- bzw. Tatsachenauswahl, die der Forscher bei seinen
wissenschaftlichen Untersuchungen unvermeidlich treffen mufl, immer ein
Opfer («sacrifice») bedeutet.

86



mein-menschlichen Situation konfrontiert, sie sozusagen vermensch-
licht €9,

Es bedurfte erst der Entdeckung und Auswertung der physikalischen
Komplementaritit, um uns vor Augen zu fithren, daB es sich beim
Komplementarititsgedanken um den Ausdruck eines allgemeinsten
Tatbestandes der Natur und der menschlich-sozialen Wirklichkeit
handelt. Auf allen Wissensgebieten bestehen seit der griechischen
Antike gegensatzliche Auffassungen, von denen abwechslungsweise
bald die eine, bald die andere dominiert, die aber nur in ihrer
Reziprozitit, in ihrer gegenseitigen Verschrinkung fahig sind, mehr
oder weniger der Wirklichkeit nahezukommen. Erinnern wir uns
nur an einige Stich- bzw. Schlagworter wie Sein — Werden, Statik —
Dynamik, Kausalitat — Finalitit, Leib — Seele, Vitalismus — Mecha-
nismus, BewuBtsein — UnbewuBtes, System — Element, Teil — Ganz-
heit (Gestalt), Form — Materie, Form — Inhalt, konkret — abstrakt
usw. Besonders eindrucksvoll: die Komplementaritit zwischen
Geburt und Tod (nascentes morimur). Dann das ganze soziale Leben
mit all seinen Gegensitzen und Dissonanzen von Individuum und
Gemeinschaft, Freiheit und Ordnung usw. Zur Problematik der
Komplementaritdt in sozialer Sicht hat in verdienstvoller Weise
Eberhard Grisebach™ (noch ohne Verwendung jenes Begriffs) beige-
tragen, indem er zeigt, wie die ethische Existenz in der Hausgemein-
schaft wie zwischen Staaten davon abhingig ist, daB die Beteiligten
ihre natiirliche Gegensiatzlichkeit, die nicht aufzuheben ist, in gegen-
seitiger Begrenzung aushalten. Die Ehe ist «die ausgesprochenste
gegensitzlichste Beziehung der Menschen», sie besteht «im notwen-
digen und unaufhebbaren Widerstreit».

Wo wir hinsehen — alles Komplementaritatsprobleme oder, um den
anderen von Bohr versuchsweise eingefiihrten Begriff aufzunehmen:
Reziprozititsprobleme. Aber «Komplementaritat» oder «Rezi-

% Die erwahnten Ausfithrungen Paulis gaben Charles de Montet Anlaf3, in
seinem schonen Buch: Evolution vers I’Essentiel, Lausanne 1950, auf S. 45
zu sagen: «Et me vient a P’esprit le role impressionant qu’a joué I'idée de
sacrifice dans toute I’histoire de ’humanité: sacrifices de tout genre, sacrifices
rituels, sacrifice du premier-né... Abraham et Isaac... Vous me dites que cette
question est du domaine religieux exclusivement et qu’elle n’a rien 2 voir
avec la science! Mais moi je pense que dans ces profondeurs retentit le principe
méme de I'existence qui est complémentarité.»

7 Gegenwart — eine kritische Ethik, 1928, spez. S. 297, 316.

87



prozitat» ist selbstverstandlich nicht — wie fiir viele die Dialektik —
ein «Sesam 6ffne dich». Es ist zunichst nur Problem, Aufgabe,
heuristisches Prinzip und ist von jeder einzelnen Wissenschaft, von
jedem Zweig sozialer, staatlicher, administrativer, politischer Té4tig-
keit im Einklang mit den speziellen eigenen Strukturen auf- und aus-
zubauen. Nicht einmal auf dem Gebiet der Quantentheorie, sozusagen
in ihrem Geburtsland, ist die Komplementarititslehre etwa vollig
ausgereift, eindeutig ausgebildet und unangefochten. All die Begriffe,
die in der modernen Physik verwendet werden (Welle, Korpuskel
usw.) sind nicht etwa Abbilder objektiver Realititen, sondern nur
Hilfsvorstellungen ™, nur Hypothesen?, so daf3 alle darauf beruhen-
den Theorien in fortwihrender Wandlung begriffen sind und somit
auch die Komplementarititsauffassung im einzelnen sicherlich einer
Entwicklung unterworfen ist. Bleibend ist nur die Grundvorstellung,
denn diese ist zutiefst ontologisch verwurzelt, AusfluB eines Welt-
gesetzes. :

Wir haben oben (S.70) auf den groBen Gedanken Sckellings hin-
gewiesen, dafl die Natur, gerade weil sie bestindig nach Identitdt strebt,
um als solche fortdauern zu konnen, bestindig Gegensdtze vorausselzt.
Die Ubertragung dieses iiberragenden Naturphinomens auf das
menschliche Zusammenleben wiirde die Anerkennung und Pflege
aller Teile des Ganzen bedeuten. Wihrend die der Dialektik inne-
wohnende Tendenz nach «Synthese» und «Harmonie» in Tat und
Wahrheit nichts anderes bedeutet als gewaltsame Unterdriickung
und Beseitigung alles jenen, das sich dem «Glick» der (gar so oft
verlogenen) «Harmonie» nicht fiigen will, bedeutet «Komplemen-
taritait» den Zwang zum Zusammendenken der Gegensitze, von
denen keiner zu Gunsten des andern beseitigt, unterdriickt oder
geschwicht werden soll.

«Komplementaritit» ist die Kehrseite, das Gegenstiick der
Polaritit, von der Schelling gezeigt hat, daB sie ein fur die ganze Natur
und fiir das menschliche BewuBtsein geltendes Weltgesetz ist, in der
Goethe eines der beiden «groBen Triebrider aller Natur» (neben der
«Steigerung») gesehen hat und die nach Romano Guardini zum
«Grundbestand des ,platonisch® gerichteten Denkens» gehort™.

1 Einstein-Infeld, Die Evolution der Physik (Rowohlt), 1956, S. 201.
2 Louis de Broglie, Licht und Materie (Fischer-Biicherei), 1958, S. 76.
7 Der Gegensatz, 2. Aufl. 1955, S. 25.

88



Dieses Denken baut sich auf der Einsicht auf, dal «das Entgegen-
gesetzte sich mit dem Entgegengesetzten nicht vereinigen» lafBt
(Platon, Phaidon 105A). Infolgedessen kann unsere Erkenntnis nur
darauf gerichtet sein, die Bedingungen, die méglichen Arten und die
Formen der Koexistenz des Entgegengesetzten zu erforschen 7.

" «Der Begriff der Koexistenz driickt in aller Schiarfe die quanten-
mechanische Ontologie aus»: C. F.von Weizsacker, Zum Weltbild der
Physik, 7. Aufl. 1957, S. 311.

7 Studia Philosophica XXIV 89



	Dialektik und Komplementarität

