
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Dialektik und Komplementarität

Autor: Edlin, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dialektik und Komplementarität *

von Gregor Edlin

I

«Es scheint mir, daß immer mehr ein Typus des

Philosophierens sich durchgesetzt hat, in welchem erstrebt
wird,. sich so ausdrücken (zu) können, daß man
überhaupt nicht geprüft werden kann. Wenn man überhaupt
nicht geprüft werden kann, so kann man jedenfalls auch
nicht widerlegt werden. »

H. Scholz, Mathesis Universalis, 1961, S. 368.

Wort und Begriff der Dialektik weisen auf die Griechen zurück.
Rein etymologisch steht im Ursprung des Wortes Dialektik das

Substantiv Logos in der Doppelbedeutung von «Wort» oder «Rede»
einerseits und von «Vernunft» anderseits. Davon kommen
verschiedene Ableitungen: ôiaksysev diskutieren; ôidkexroç
Diskussion, Dialog; ôLaXeminrj Kunst der Diskussion; diaXsxTixoQ
Dialektiker.

Wer war der erste griechische Dialektiker? Neuere Autoren neigen
dazu, als solchen Heraklit anzusehen. Mit seiner Lehre vom Logos,

vom beständigen Fluß und Wechsel der Dinge, von der Koinzidenz
und Koexistenz der Gegensätze, von der Einheit aller Dinge, vom
Kampf als Vater von allem, von der Grenzenlosigkeit der Seele hat
Heraklit antike und moderne Denker (bis auf Goethe und Nietzsche)
tief beeindruckt und vielleicht indirekt Piaton den Anstoß zur
Konzeption des Ideenreiches als Träger des Dauernden gegeben.
Aber als «Dialektiker» haben ihn die Griechen offenbar nicht
betrachtet, denn nach einer Bemerkung bei Diogenes Laërtios (Diels,
Vorsokratiker, Fragment 29 A 10) hat Aristoteles die Erfindung der
Dialektik dem um etwa 50 Jahre jüngeren Eleaten Zenon zugeschrieben,

von dem die berühmten Aporien wie die vom «Lügner» oder

Nach einem am 15.Januar 1964 in der Philosophischen Gesellschaft
Zürich gehaltenen Vortrag.

66



vom Wettkampf zwischen Achilles und der Schildkröte herrühren.
Zenons Dialektik war mehr eine negative und fußte aufdem indirekten
Beweisverfahren; er stellte nicht eigene Thesen auf, sondern lehrte,
wie gegnerische Aufstellungen durch Verwicklung in Widersprüche
zu zerstören seien. Von hier aus erfolgte der Ubergang zur Eristik:
Kunst, über alles zu diskutieren (besonders bei den Megarikern in
Schwung) und zur Sophistik: Kunst, durch Verbindung von Eristik
und Rhetorik die Logik in den Dienst von privaten Interessen zu
stellen. Sokrates hat dann begonnen, den rein rhetorischen und eristi-
schen Charakter der damals so verstandenen Dialektik zu entlarven.
Die klassische Form der Dialektik ist für uns mit dem Namen Piatons

verknüpft.
Leider ist der Begriff der Dialektik bei Piaton nicht eindeutig.

Zunächst, während seiner sokratischen Periode (in den «sokratischen»

Dialogen), hat dieser Terminus die rein formale Bedeutung der
«Kunst des Dialogs und der Diskussion». In den späteren Dialogen
bekommt der Ausdruck Dialektik inhaltlich zwei Bedeutungen, die
sich häufig überschneiden (daher die Schwierigkeiten der Platon-
auslegung) : eine rein logisch-erkenntniskritische und eine
metaphysische, die mit der Ideenlehre zusammenhängt. Im ersten Sinn
ist die Dialektik die Wissenschaft von den Begriffen und den
kunstgerechten Definitionen, die Lehre von der logisch richtigen und
praktisch brauchbaren Begriffsbildung, Zusammenschau, Begriffs-
zergliederung nach Arten und Unterarten und Begriffsverknüpfung
(oovoxpiQ, ôiâipeaiç, xotvcovla). In diese rein logische Begriffslehre
schiebt sich nun bei Piaton unter der Hand und vermischt sich mit
ihr eine metaphysische Deutung der Dialektik. So im Philebos (58 a) :

Dialektik als «wahrste Erkenntnis» ist «die das wahrhaft Seiende

(ovrmç öv) und das immer sich Gleichbleibende betreffende Einsicht»
oder im Staat (532 A) : «Wenn man allein durch die Kunst der

Dialektik vermittelst des reinen Denkens versucht, dem wahren
Wesen eines jeden Dinges beizukommen, so gelangt man damit

an das eigentliche Ziel des Denkbaren.»
Letztes Ziel der dialektischen Erkenntnis ist die Idee. Wir können

mit Gerhard Huber1 sagen: «Dialektik ist bei Piaton die methodische

Erkenntnis des eidetischen Kosmos» - freilich nur als Ideal. Piaton
ist sich stets der unaufhebbaren Schranken der menschlichen Erkennt-

1 Piatons dialektische Ideenlehre, 1951.

67



nisfähigkeit bewußt2. Der Bezug aufdie Idee ist immer nur ein Appell,
eine ewige Aufgabe. Aber prinzipiell ist die Dialektik bei Piaton stets

unmittelbar aufdie Idee gerichtet, und das oberste Ziel ist der Kosmos
der Ideen, die xoivcovla.

Zur Annäherung an dieses Ideal bedarf es nach Piaton der
größtmöglichen Disziplinierung des Denkens. In seinen Dialogen
entwickelt Piaton das Herangehen an den jeweiligen Betrachtungsgegenstand

mit einer Umständlichkeit und einer Akribie, die nach

unserer Auffassung öfters geradezu banal erscheint. Im «Sophistes»
z. B. beginnt die nachher sich zu äußerst abstrakten Erörterungen
entwickelnde Diskussion mit etwas vom Allersimpelsten : mit der

Analyse des Wesens des Angelfischers. Gehört er zu den Künstlern
oder zu den Kunstlosen? Entscheidung: zu den Künstlern. Unter den

Künsten, wird weiter festgestellt, gibt es hervorbringende und
erwerbende; unter welche hiervon wollen wir den Angelfischer
einreihen? Unter die erwerbenden offenbar. Und so geht es weiter
und weiter, mit einer für unsere Mentalität kaum genießbaren
Pedanterie. Dieses Vorgehen hängt aufs engste mit dem Postulat
Piatons zusammen, daß zum wahren philosophischen Wissen die
begründende «Rechenschaftsablegung» (Àoyov ôiôôvai) gehört, wie
z. B. im Staat (534 B) : «Wer sich und anderen keine Rechenschaft

geben kann, dem wird man keine vernünftige Einsicht in den
betreffenden Gegenstand zugestehen3.» Mit dieser Forderung der

Rechenschaftsablegung ist verknüpft, daß Piaton energisch auf
strenge Konsequenz und Klarheit in der Anwendung der Begriffe
drängt. Wie wenn er das vieleJahrhunderte später aus der Postulierung
von «flüssigen» Begriffen und des «Umschlagens» der Begriffe in ihr
Gegenteil kommende Unheil vorausgeahnt hätte, sagt er durch
Sokrates, daß «niemals ein Begriff in sein Gegenteil umschlagen
werde» und daß «das Entgegengesetzte sich mit dem Entgegengesetzten

nicht vereinigen (läßt)»4.
Was ist nun schließlich die «Idee», auf die Piatons Dialektik

abzielt? Die zwei Jahrtausende dauernde Diskussion hierüber ist
noch heute nicht abgeschlossen. Mir scheint als die haltbarste
Erklärung: die Ideen sind die Werte, und als ein authentischer Beleg

2 s. Phaidon 66.
3 vgl. auch Politikos 286 A, Theätet 201.
1 Phaidon 103 B bzw. 105 A.

68



für diese Auffassung die berühmte Ausführung im 6. Buch des

«Staat» (508-509G) zu sein, welche damit schließt, daß «das Gute
nicht das Sein ist, sondern an Würde und Kraft noch über das Sein

hinausragt». Nun, gleichwohl, ob man unter den Ideen Dinge höherer
Art oder Gattungsbegriffe oder Urbilder im Verhältnis zu Abbildern
oder mit Natorp «Methoden» oder mit C. G. Field (entsprechend
dem englischen Sprachgebrauch) «Formen» (so daß Ideenlehre
Theorie der Formen) oder schließlich, wie ich glaube, Werte zu
verstehen hat - immer waren für Piaton die Ideen das Endziel eines nur
mit härtester geistiger Arbeit zu bewältigenden Weges. Erst mit
50 Jahren, nach dem Studium aller damaligen wissenschaftlichen
Fächer und nach Bewährung in wissenschaftlicher Arbeit wie in
praktischer Betätigung im Staat, soll man in der Platonischen

Republik die Reife zur vollen Beschäftigung mit der Dialektik und
zur Erfassung des höchsten Zieles der Dialektik: der Idee des Guten
als des Vollkommenen, erlangen5.

Überspringen wir zwei Jahrtausende, die für die Dialektik keine
wesentlichen Neuerungen brachten, so stoßen wir zunächst auf Kant.
Kant nennt die Dialektik «eine Logik des Scheins», «eine sophistische

Kunst»6. In der «transzendentalen Dialektik», der ein großer
Teil seines Hauptwerkes gewidmet ist, behandelt Kant nicht das

Wesen der Dialektik im formalen Sinne, sondern will er zeigen, zu
welchen trügerischen Ergebnissen die Behandlung wichtigster
Probleme der traditionellen Philosophie führt, wenn dabei die «reine
Vernunft» sich der «dialektischen Schlüsse» bedient: zu «Überredung

und eingebildetem Wissen, ewigen Widersprüchen und
Streitigkeiten». Nicht die Ideen der reinen Vernunft an sich selbst

sind trügerisch, denn sie sind uns durch die Natur unserer Vernunft
aufgegeben; nur deren Mißbrauch macht sie «dialektisch», d. h. im
Sinne Kants trügerisch7.

Schelling hat stets eine mehr oder weniger positive Stellung zur
Dialektik eingenommen, aber deren Form gewechselt. Von Fichte
herkommend, hat er zunächst auch dessen dialektische Triade
(Thesis-Antithesis-Synthesis) übernommen und sie in seiner Na-

5 Staat 540; Philebos 20 D, 60 C.
8 Kritik der reinen Vernunft (Phil. Bibl.), S. 114, 178, 314.
' id., S. 567.

69



turphilosophie angewandt. Später ist er von dieser Art Dialektik
abgekommen, hat auch die Hegeische Dialektik abgelehnt und widerlegt

und bekannte sich in seinen letzten Jahren zur induktiven
Methode der Dialektik Piatons, wie sie am Ende des sechsten Buches

im «Staat» beschrieben wird8. Was die erste, die Fichtesche Periode
der Dialektik Schellings betrifft, so ist sie gekennzeichnet und insoweit

originell gestaltet, als sie von Schelling — durch Annäherung an
heraklitische und pythagoreische Gedankengänge — durchgehend
und eindrucksvoll mit dem Begriff der Polarität verknüpft wird, so daß
eher dieser als das dialektische Moment im Vordergrund steht. «Es
ist erstes Prinzip einer philosophischen Naturlehre, in der ganzen
Natur auf Polarität und Dualismus auszugehen.9» «Die erste Wirkung
der Sonne auf die Erde war ohne Zweifel die, daß sie ihre magnetische
Eigenschaft erweckte, und so ist wohl das Gesetz der Polarität ein

allgemeines Weltgesetz10.» Es muß ein allgemeiner Dualismus, eine

allgemeine Duplicität in der Natur angenommen werden, «weil ohne

entgegengesetzte Kräfte keine lebendige Wirkung möglich ist», «jede
Wirklichkeit setzt schon eine Entzweiung voraus»11. Die «entgegengesetzten

Principien in Einem Körper vereinigt, erteilen ihm die
Polarität»12. Auch unserem Geist wohnt eine «ursprüngliche Duplicität»

inne13. «Polarität» als «Identität in der Duplicität und

Duplicität in der Identität» macht den «Charakter des ganzen
Universums» aus14.

Gegen das Ende seiner naturphilosophischen Periode gewinnt
Schelling eine Einsicht von großer Tragweite. Sie durchbricht das

Schema jeder triadischen Dialektik vollständig und wird uns noch

später beschäftigen. Sie lautet: «Die Natur ist eine Tätigkeit, die

beständig nach Identität strebt, also eine Tätigkeit, die, um als solche

fortzudauern, den Gegensatz beständig voraussetzt16.»
Dem Polaritätsgedanken hat auch Goethe eine überragende Bedeu-

8 Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mythologie, 1848,

Original-Ausgabe XI, S. 321 ff.
9 Von der Weltseele, 1798, Orig.-Ausg. II, S. 459.
10 ib. II, S. 489.
11 ib. II, S. 390.
12 ib. II, S. 476.
13 ib. II, S. 396.
11 ib. III, S. 218.
16 ib. III, S. 309, Anm. 2.

70



tung eingeräumt. Die Polarität ist nach ihm eines der «zwei großen
Triebräder aller Natur» (neben dem der «Steigerung»)16.

Schellings Arbeiten haben Adam Müller zu der 1804 von ihm
erschienenen Schrift über die «Lehre vom Gegensatze», wohl der
ersten Monographie über diesen Gegenstand, angeregt.

Einen ausgesprochenen Anschluß an Piaton zeigt die Dialektik
Schleiermachersxi. Dialektik wird von ihm definiert als die «Darlegung
der Grundsätze für die kunstgemäße Gesprächsführung im Gebiet des

reinen Denkens», sei es im Selbstgespräch, sei es in der Diskussion,
im Streitgespräch mit anderen. Die Beziehung des Denkens auf das

Sein ist Bedingung alles Denkens und somit auch Bedingung der
Dialektik. Die Erkenntnis des allgemeinen Zusammenhanges ist
Wissensziel der Dialektik. Jeder einzelne Gedanke muß seine Stelle

im allgemeinen Zusammenhang haben. Das Wissen geht von einem

Prinzip, einem Urwissen, der àpyrj, aus. Ein solches zu finden, ist

unsere erste Aufgabe. Die zweite ist die, eine gemeinschaftliche
Methode des Fortschreitens oder der Verknüpfung der Vorstellungen
miteinander zu finden. Jedes Denken ist ein gemeinschaftliches
Erzeugnis der menschlichen Vernunft und der menschlichen Organisation.

Wie bei Piaton, so gehört auch nach Schleiermacher zum
Wesen des Wissens die Begründung.

Eine Nachfolge scheint die feinsinnige Dialektik Schleiermachers
nicht gefunden zu haben. Alle Bemühungen um Dialektik waren
inzwischen unter die Walze Hegels geraten.

Im engen Rahmen des vorliegenden Zusammenhanges kommt
natürlich eine eingehende Untersuchung der Hegeischen Dialektik
nicht in Frage. Wir müssen uns auf das Allgemeinste beschränken.
Die erste kapitale Schwierigkeit beim Annäherungsversuch an
Hegels Dialektik ist die Unklarheit, ob diese Dialektik in erster Linie
eine Erkenntnismethode oder eine Seinsauslegung, eine Begriffs-
(Denk-) Dialektik oder eine Real-(Lebens-) Dialektik ist beziehungsweise

sein will. Die Hegelinterpretation schwankt zwischen diesen

beiden Möglichkeiten als Extremen, wozu Hegel selbst genügend
Unterlagen bietet. Anfänglich ist die Dialektik bei Hegel in erster
Linie Begriffsdialektik (die Selbstbewegung des Geistes, des Begriffs),

10 Brief an Kanzler v. Müller vom 24. 5. 1828.
17 Vorlesungen über die Dialektik, 1822, hrsg. von R. Odebrecht, 1942.

71



dann tendiert sie vorwiegend zur Erfassung der Lebenswirklichkeit,
die sich in der Bewegung des Geistes spiegeln soll, kehrt aber später im
Ausmaß des zunehmenden Panlogismus seines ganzen Systems
wieder mehr zur reinen Denkdialektik zurück. So ist denn auch die

Hegelinterpretation in sich gespalten, wobei auch die grundsätzlichen
Anhänger der Hegeischen Philosophie bald die eine, bald die andere
seiner Grundpositionen mehr oder weniger strikt ablehnen.

Nach H. Glockner, Herausgeber der Hegel-Jubiläumsausgabe,
verliert «das dialektische Schema (in Hegels späteren Hauptwerken) an
Bedeutung; es scheint beinahe möglich zu sein, ohne seine Hilfe
auszukommen und die wertvollsten Gehalte des Hegelianismus
nichtsdestoweniger zu bewahren18.» «Wir stehen an der Quelle des

Hauptirrtums seiner späteren dialektischen Methode»: «verhängnisvolle

Verwechslung des einfachen Unterschieds (Heterothesis) mit
dem Gegensatz (Antithesis)19.»

Von derselben Feststellung ausgehend, gelangt Friedrich Seifert,

Ideendialektik und Lebensdialektik20, zum Ergebnis, daß bei Hegel
im Laufe seiner Entwicklung die Lebensàisàékûk allmählich durch die
Z&endialektik verdrängt worden sei, daß «vom Ganzen der Hegeischen
Philosophie her gesehen die Behauptung des ,Panlogismus' zu
Recht» bestehe21, daß hier eine «Selbsttäuschung der Geistverherrlichung»

vorliege, mit der Hegel den obersten Leitgedanken seiner

eigenen Philosophie, nämlich daß die Wahrheit das Ganze sei, verletzt
habe22.

Von ähnlichen grundsätzlichen Feststellungen wie bei Glockner
und Seifert geht auch B. Croce aus. Prinzipieller Anhänger der
Dialektik im Sinne der Theorie von der Einheit der Gegensätze

(unità oder sintesi degli opposti) und Bewunderer Hegels als des

Schöpfers der neuen Lehre vom Begriff (Begriff als «reiner Begriff»
oder Idee oder konkrete Universalität), erblickt Croce einen nicht
scharf genug zu verurteilenden Mißbrauch der dialektischen Methode
durch Hegel darin, daß er die ausschließlich der Synthese der Gegensätze

eigene triadische Form unzulässigerweise auf die Begriffe der
bloßen Verschiedenheit und Unterschiedenheit («concetti distinti»)

18 H. Glockner, Hegel, II, 1940, S. XIII.
19 ib., S. 128.
20 in Kulturelle Bedeutung der Komplexen Psychologie, 1935, S. 237 ff.
21 ib., S. 245.
22 ib., S. 253 ff.

72



ausgedehnt habe, welch letztere einem ganz anderen Zusammenhang
unterstehen, nämlich demjenigen der Grade. Alle aus diesem Grundirrtum

Hegels resultierenden schwerwiegenden Folgen kulminieren in
seinem Panlogismus, der sich schon bei ihm selbst (und mehr noch bei
seinen Nachfolgern) in Mythologizismus verwandelt habe23.

Nicolai Hartmann lehnt die ganze Begriffsdialektik Hegels, die sich

auf dem Widerspruchsverhältnis aufbaut, ab; sie könne «niemals

adäquater Ausdruck einer Realdialektik sein». Hegels Dialektik aber

«beansprucht Seinsdialektik zu sein», wie «alle entwickelte Dialektik
Realdialektik» ist24.

Fragen wir nun, was die dialektische Methode insbesondere ist, so

stehen wir wiederum vor dem erstaunlichen und verwirrenden
Umstand, daß Hegel selbst keine genaue Darstellung hiervon
gegeben hat. Wohl kennen wir sein allgemeines Schema, die Triade
Thesis-Antithesis-Synthesis, aber eine überzeugende und brauchbare

Anleitung, wie mit diesem dürren Gerippe umzugehen, fehlt. Das

berühmteste und fragwürdigste Beispiel, das Hegel selbst hiefür gibt
und das heute auch von seinen ergebensten Anhängern entschieden

abgelehnt wird, lautet : Sein - Nichts - Werden. Kann man sich etwas

Inhaltsloseres, Ungreifbareres vorstellen?
Nicolai Hartmann sagt: Hegel «ist wohl der Meister der Dialektik,

aber er sagt nicht, wie er es macht. Die alles begreifende Dialektik
versagt vor der Aufgabe, sich selbst zu begreifen25.» Und an einer
andern Stelle: «Hegel hatte die Meisterschaft der Methode, aber
auch er konnte nicht sagen, worin sie besteht. Das Wenige, was wir
von ihm an Äußerungen über sie haben, ist mehr angetan, das

Geheimnis zu verhüllen als es aufzudecken26.»
Ebenso H. Leisegang: «Die Methode (sc. der Dialektik) eindeutig

zu schildern, ist weder Hegel selbst noch einem anderen gelungen27.«
Wie aber, wenn dies doch jemandem «gelungen» wäre? Und zwar

schon vor mehr als einem Jahrhundert? Freilich war dieses Gelingen
ein sehr gründliches, es war das Todesurteil über jede auf dem

23 B. Croce, Logica come scienza del concetto puro, 8. Aufl. 1958, S. 348 ff.
id. Saggio sullo Hegel, 1913, S. 66 ff., 131.

21 Hegel und das Problem der Realdialektik, 1935, jetzt in: Kleinere
Schriften, II, S. 333 ff.

25 Die Philosophie des deutschen Idealismus, II. Teil, 1929, S. 161.
26 Hegel und wie unter 24, Kleinere Schriften, II, S. 327.
27 Denkformen, 2. Aufl. 1951, S. 185.

6 Studia Philosophica XXIV 73



triadischen Schema fußende Dialektik. In seinen Münchner
Vorlesungen des Jahres 1827 über die «Geschichte der neueren Philosophie»

führt Schelling aus, in der angeblich notwendigen Begriffs-
bewegung Hegels liege eine doppelte Täuschung:

« 1. indem dem Gedanken der Begriff substituirt, und dieser als etwas sich
selbst Bewegendes vorgestellt wird, und doch der Begriff für sich selbst ganz
unbeweglich liegen würde, wenn er nicht der Begriff eines denkenden
Subjekts, d. h. wenn er nicht Gedanke wäre;

2. indem man sich vorspiegelt, der Gedanke werde nur durch eine in ihm
selbst liegende Notwendigkeit weiter getrieben, während er doch offenbar
ein Ziel hat, nach welchem er hinstrebt, und das, wenn der Philosophierende
auch noch so sehr dessen Bewußtsein sich zu verbergen sucht, darum nur um
so entschiedener bewußtlos auf den Gang des Philosophirens einwirkt28.»

Angesichts dieser zugleich bündigsten wie kürzesten Widerlegung
der Hegeischen wie jeder sonstigen triadischen Dialektik erübrigt es

sich, die ausführlichen und zum Teil vehementen Kritiken von
A. Trendelenburg*9 und Eduard von Hartmann30 heranzuholen303. Es

wird eines der größten Rätsel der Philosophiegeschichte bleiben, wie
mehrere Generationen von Philosophiebeflissenen, augenscheinlich
geblendet von der - von der Richtigkeit oder Falschheit seiner Dialektik

und seines Panlogismus gänzlich unabhängigen - riesigen Leistung
Hegels aufdem Gebiet der Geistesphilosophie, eine faustdicke Fiktion,
deren künstliches Gewebe Schelling vor 130 Jahren mit zwei simplen
Sätzen ein für allemal bloßgelegt hat, nicht durchschauten. Ganze

Philosophengenerationen bis auf einen Denker vom Range Nicolai
Hartmanns, der in Hegel den «Meister der Dialektik» bewunderte,
konnten oder wollten nicht sehen, daß das ganze sogenannte
Geheimnis der Hegeischen Dialektik darin besteht, daß die Formel
Thesis-Antithesis-Synthesis ganz einfach in umgekehrter Reihenfolge
gelesen werden muß. Dem Triade-Dialektiker steht von Anfang an das

dritte Glied der Formel, die Synthesis, als das gewünschte fiel vor
Augen und erst hinterher werden jene Gebilde, jene missing links als

Thesis und Antithesis gesucht und beschafft, als deren Produkt die

28 Schelling, Orig.-Ausg., X, S. 132.
29 Logische Untersuchungen, I, 3. Aufl. 1870, S. 36-109.
30 Über die dialektische Methode, 1868. Geschiche der Metaphysik,

2. Teil, 1900, S. 212-46.
3°a vgl. auch Magdalena Aebi in Dialectica No. 6 bzw. « Pouvoir de

l'Esprit sur le Réel», 1948, S. 162: «Die Hegeische dialektische Methode ist
prinzipiell eine Methode der Begriffsunterschiebung. Sie kommt ohne

Begriffsunterschiebung nicht einen Schritt weiter.»

74



gewünschte Synthesis erscheinen kann. Die «Synthese» des Dialektikers

ist primär nicht das Ergebnis eines reinen Erkenntnisprozesses,
sondern das Werk von (wenn vielleicht auch nicht immer voll
bewußten, so doch halb-, un- oder unterbewußten) Wunschbildern.

Goethe hatte eine instinktive Abneigung gegen die Hegeische
Philosophie im allgemeinen und gegen die Dialektik im besondern. Über
die erste äußerte er sich dem Kanzler von Müller gegenüber am 16. 7.

1827 folgendermaßen: «Ich mag nichts Näheres von der Hegeischen
Philosophie wissen, wiewohl Hegel selbst mir ziemlich zusagt30b. » Was
die Dialektik betrifft, so hat nach dem Zeugnis von Eckermann vom
18. 10. 1827 Goethe an diesem Tage bei einem Gespräch mit Hegel
auf dessen Anpreisung der Dialektik erwidert: «Wenn nur solche

geistigen Künste und Gewandtheiten nicht häufig gemißbraucht
und dazu verwendet würden, um das Falsche wahr und das Wahre
falsch zu machen!» Dieses Urteil Goethes ist umso bemerkenswerter,
als er, wie oben erwähnt, dem Polaritätsgedanken größte Bedeutung
beimaß.

Wer Hegel sagt, muß natürlich auch Karl Marx sagen: beide
berühren sich auf zwei Gebieten größter Relevanz. Zunächst auf
demjenigen der Dialektik. Marx bekennt sich bezüglich der Dialektik
als Anhänger Hegels, immerhin mit der bedeutsamen prinzipiellen
Einschränkung, daß seine (Marx's) «dialektische Methode der
Grundlage nach von der hegelschen nicht nur verschieden, sondern
ihr direktes Gegenteil» sei, daß die Dialektik bei Hegel eine
«Mystifikation» erleide und «auf dem Kopfe» stehe, so daß man sie

«umstülpen» müsse31. Das war 1873. Um diese Stelle besser zu verstehen,
muß man auf das Jahr 1845 zurückgehen, als Marx (in seinem
28. Altersjahr) erklärte: «Die Philosophen haben die Welt nur
verschieden interpretiert; es kommt darauf an, sie zu verändern32. » Marx
betonte also, daß es ihm auf eine bloß kontemplative Haltung zur
Welt nichts ankomme; die Dialektik war ihm Kampfinstrument.

Der zweite Berührungspunkt zwischen Marx und Hegel ist die
«Freiheit»: beide geben sich als Verfechter der menschlichen Freiheit
aus. Was verstehen sie darunter? Da ist vorweg festzustellen, daß in

3ob Ernst Grumach, Kanzler von Müller: Unterhaltungen mit Goethe.
Kritische Ausgabe, 1956, S. 153.

31 Das Kapital, Nachwort zur 2. Auflage des 1. Bandes.
32 Thesen über Feuerbach Nr. 11 (Karl Marx, Die Frühschriften, Alfred

Kröner Verlag, 1953, S. 341).

75



dieser Beziehung Marx keinen Anlaß zu irgendeiner Einwendung,
geschweige denn zu einer «Umstülpung» der hegelschen Stellungnahme

fand; er stimmte vorbehaltlos zu. Im «Anti-Dühring»,
welches Werk Marx gekannt und gebilligt hat, schreibt Engels:
«Hegel war der erste, der das Verhältnis von Freiheit und Notwendigkeit

richtig darstellte. Für ihn ist die Freiheit die Einsicht in die

Notwendigkeit. »

Interessant, ja geradezu auffallend ist, wie eng Lenin die
Verwandtschaft zwischen Hegel und Marx gesehen hat. Sowohl an
verschiedenen Stellen seines Buches «Materialismus und
Empiriokritizismus» als auch in einem 1914 geschriebenen Aufsatz über Marx
ergeht sich Lenin in Lobpreisungen über Hegel. Im genannten Buch
bezeichnet Lenin die Hegeische Dialektik als eine «echte Perle»33;
im erwähnten Aufsatz wird diese Dialektik als die «umfassendste,
inhaltsreichste und tiefste Entwicklungslehre» gerühmt34. Und bezüglich

des Freiheitsproblems wird die «Hegeische und Marxsche Lösung
der Frage von Freiheit und Notwendigkeit» von Lenin schlankweg
identifiziert36.

Nachdem es in den letzten Dezennien des 19. Jahrhunderts um
Hegel ziemlich still geworden war, hat sich im Laufe des ersten

Jahrzehnts des 20. Jahrhunderts eine Hegel-Renaissance großen
Ausmaßes anzubahnen begonnen. Die Heidelberger Akademierede

von Windelband vom 25. 4. 1910 über «die Erneuerung des Hegelianismus»36

war eines der ersten Anzeichen dieser Hegel-Renaissance,
aber noch verbunden mit einer strikten Warnung vor Hegels Dialektik
als Methode der Philosophie. Schon einige Jahre vorher hatte sich
der berühmte Rechtslehrer J. Kohler mit großer Energie für einen

«Neuhegelianismus» in der Rechtsphilosophie eingesetzt37, ebenfalls

mit deutlicher Distanzierung von jeglicher Dialektik. 1920 sprach
H. Scholz in einem Kant-Vortrag über «Die Bedeutung der Hegelschen

Philosophie für das philosophische Denken der Gegenwart»,

33 Materialismus und Empiriokritizismus, deutsche Ausgabe 1927, S. 241.
31 jetzt in Sämtliche Werke, deutsche Ausgabe, Bd. XVIII.
35 wie unter 33, S. 185.
36 Präludien, I, 7./8. Aufl. 1921, S. 273ff.
37 J. Kohler, Lehrbuch der Rechtsphilosophie, 3. Aufl. 1923, S. 27fF. ;

Rechtsphilosophie und Universalrechtsgeschichte, in Enzyklopädie der
Rechtswissenschaft, 7. Aufl., 1. Bd. 1913, S. lOff. ; Archiv für Rechts- und
Wirtschaftsphilosophie, Bd. I, 1907/08, S. 11 ff. und 227 ff.

76



eine tiefe und umfassende Wertung Hegels mit gänzlicher Ausschließung

der Dialektik verbindend. 1926 folgte der Kant-Vortrag von
Heinrich Levy über «Die Hegel-Renaissance in der deutschen Philosophie»,

wo bei voller Würdigung derBedeutung Hegels für dasmoderne

philosophische Denken immerhin der Hinweis auf zu vermeidende
«Fehler» Hegels, darunter die «schematische Anwendung der
Dialektik», nicht fehlt (S. 93).

Neben dieser ernsten Literatur zur Hegel-Erneuerung, die die
Dialektik entweder gänzlich ablehnt oder zumindest mit Vorbehalten
versieht, ergießt sich seit den 20er Jahren über Westeuropa - offenbar
unter dem Eindruck des Erfolges des dialektischen Marxismus in
Rußland - eine wahre Flut «dialektischer» Literatur in jeder Form.
Das Wort Dialektik (dialektisch) wird zu einem der gebräuchlichsten
Schlagwörter in allen westeuropäischen Sprachen. Es gibt wohl -
wenn man ihn nicht im platonischen Sinne verwendet - keinen andern
Ausdruck, der es einem leichter ermöglichen würde, unter dem
Deckmantel eines wissenschaftlich klingenden, in Wirklichkeit
nichtssagenden Terminus den Mangel eines bestimmten Wissens zu
verdecken, gleichzeitig jedoch den Besitz eines wirklichen Wissens
vorzutäuschen. Wie leicht erliegt man der Versuchung, statt einer genauen
Explikation eines bestimmten Sachverhaltes einfach «Dialektik»
zu sagen - richtiger : vorzuschieben - und sich dadurch jeder weitern
Bemühung enthoben zu wissen, gleichzeitig beim Gesprächspartner
oder Leser sich den Nimbus eines großen Sachkenners verschaffend.

Aloys Wenzl führt in seiner Münchner Akademierede von 1959 aus,
die Vieldeutigkeit des Begriffs Dialektik wecke die Erinnerung an
einen in der Schule geübten Merkspruch : «Was man nicht deklinieren
kann, das spricht man als ein Neutrum an» und man möchte nun
diesen Satz transformieren in: «Was man nicht definieren kann,
spricht man als dialektisch an38.»

Dieser Ausspruch Wenzls wird wörtlich bestätigt im Buch von
Hermann Wein über «Realdialektik» in folgender Ausführung: «Für
eine Untersuchung wie die vorliegende, die es nur dann zuläßt, eine

Struktur eine «dialektische» zu nennen, wenn diese Bezeichnung
gewissermaßen zur Not gewählt werden muß, weil keine andere

zupaßt .»39 Ein bekannter Philosoph erklärt also offen, in einem Buch

38 Bedeutung und Vieldeutigkeit der Dialektik, vorgetragen 6. 3. 1959, S. 3.
89 Realdialektik - von Hegelscher Dialektik zu dialektischer Anthropologie,

1957, S. 70.

77



über Dialektik den Begriff «dialektisch» im Sinne eines X zu
verwenden (leider geben es so viele andere Autoren nicht einmal zu!).
Und wenn H. Wein an einer andern Stelle desselben Buches, wo er
über den Freiheitsbegriff bei Hegel spricht, die Bemerkung macht:
« aber dieser Begriff ist dort ganz und gar dialektisch schillernd»40,

so gibt er dem Ausdruck «dialektisch» den (einzig zutreffenden) Sinn

von völlig unbestimmt! Wie kann man aber über einen solchen Begriff
ohne feststehenden Inhalt wissenschaftlich sein sollende Aussagen
machen

1929 und 1931 erschien in zwei Teilen das Buch von Siegfried Marek

«Die Dialektik in der Philosophie der Gegenwart». In diesem gewiß
scharfsinnigen und kenntnisreichen Werk lehnt Marek die Hegeische

Dialektik als spekulative Dialektik ab, postuliert dagegen als «den

Typus des zukunftsreichsten Philosophierens» die «kritische Dialektik».
Marek geht mit Recht von der Unhaltbarkeit der Hegeischen Dialektik

aus, sein Unternehmen jedoch, diese Dialektik mit dem
Denkapparat des Kritizismus zu retten, ist ein Versuch mit untauglichen
Mitteln. Kant hat die Dialektik «Logik des Scheins» genannt.
«Kritische Dialektik» ist im Grunde wohl nichts anderes als ein
hölzernes Eisen. Wenn Marek diese Unvereinbarkeit durch die

Formulierung: «Der Kritizismus bejaht das Dialektische, er verneint
die Dialektik»41 aufzulösen sucht, so fehlt diesem spitzfindigen
Schlagwort jede tragfähige Grundlage. Wie ist denn die Grenze
zwischen «Dialektik» und «Dialektischem» zu ziehen und wie ist
diese Grenze dauernd aufrechtzuerhalten? Auch wenn eine solche

Grenze theoretisch gefunden werden könnte, so ist es klar, daß

konkrete philosophische Arbeit, die sich stetsfort an der Beachtung
jener Grenze orientieren müßte, ein Ding der Unmöglichkeit wäre.
Wenn Marek im Vorwort zum ersten Halbband als seinen Ausgangspunkt

die «Einsicht in die Unaufhebbarkeit der Gegensätze in der

philosophischen Grundlegung ...» bezeichnet, so ist diese Auffassung
ebenso grundrichtig als schlechterdings unanwendbar auf jede Spielart

moderner Dialektik, so daß auf dieser Grundlage der Kritizismus
sowieso keinen bündnisfähigen Partner, sei es als Dialektik, sei es als

Dialektisches, finden könnte.
1959 erschien von Robert Heiss «Wesen und Formen der Dialektik».

*•> ib., S. 36.
41 2. Halbband, S. 89.

78



Hier wird hemmungslos jede zu diesem Zweck passende Erscheinung
des Lebens in das Prokrustesbett der Dialektik gezwängt. «Die
modernen Ideen der Freiheit, des Fortschritts und der Technik» sind
«dialektisch» (S. 42). Wieso? «Wer fortschreitet, gibt etwas auf, wer
neue Wahrheiten erkennt, verläßt alte.» «Nennen wir dieses

Geschehen dialektisch, so bezeichnen wir damit den Zustand der
Veränderung und des Überganges. » (S. 42.) Aber dies alles sind doch nur
rein verbale Etikettierungen, denen auch nur der allergeringste
Erkenntnisgehalt abgeht! Und das Ergebnis? Erkennen ist
«manipuliertes Erkennen» (S. 177); «Wahrheit» ist eine «manipulierbare

Größe» (S. 180). «Noch bewegt sich ,das dialektische Denken' in
den Bahnen eines konstruktiven und universalen Denkens, welches es

mit der Wahrheit nicht allzu genau nimmt42.»

In einem 1960 herausgekommenen, 750 eng bedruckte Seiten
umfassenden Werk 1. Band, ein weiterer soll folgen !)43 gibt Jean-Paul
Sartre folgende Definition von «Dialektik»: «La dialectique, si elle

existe, ne peut être que la totalisation des totalisations concrètes

opérées par une multiplicité de singularités totalisantes44.» Da Sartre
natürlich weiß, daß ein normaler Verstand diesen Worterguß nicht

ganz fassen kann, sagt er kurz darauf: «La dialectique comme logique
vivante de l'action ne peut apparaître à une raison contemplative;
elle se découvre en cours de praxis..., elle se crée à neuf dans chaque
action46.»

Man schreibt also einen Wälzer über die «dialektische Vernunft»,
um dem Leser, der etwas Gedrucktes doch unmöglich durch etwas
anderes als sein (ihm nach dem Studium von Dialektik noch
verbliebenes!) bißchen «kontemplative Vernunft» aufnehmen kann,
mitzuteilen, daß die «Dialektik als lebende Logik» dieser kontemplativen

Vernunft gar nicht zugänglich sei46! Dieser einmalige Affront
eines Autors wurde ihm gebührend heimgezahlt durch einige
vernichtende Kritiken47.

42 Wesen und Formen der Dialektik, S. 183.
43 Critique de la raison dialectique.
44 ib., S. 132.
45 ib., S. 133.
46 Leider steht dieser Passus nicht auf dem Schutzumschlag oder der

Bauchbinde des Buches; dies würde manchem eine überflüssige Ausgabe
ersparen.

47 Raymond Ruyer, Le Mythe de la raison dialectique (Revue de
Métaphysique et de Morale, Vol. 66, 1/2, Janvier-Juin 1961). J.-D. Reynaud,

79



Der ungeheure Erfolg der Dialektik in Wort und Sache liegt nach

Raymond Ruyer48 im Geheimnis der «Halbheit», indem die Dialektik,
die angebliche «raison dialectique», überall dort zu Hause ist, wo
eine Halbvernunft, eine «demi-raison», ein «survol imparfait»
herrschen, nach B. v. Juhos4'J in der Natur der Dialektik als einer
«Überredungskunst, die den Überredeten glauben macht, durch
wahre Erkenntnisse und streng logische Ableitungen überzeugt
worden zu sein », einer Kunst, die sowohl den metaphysischen Lehren
(zu denen der Verfasser auch die Dialektik zählt) als auch den politischen

Bewegungen eigen ist. Diese beiden Urteile ergänzen sich

trefflich. Wir stehen, vor allem dank der Ausbreitung einer disziplin-
und kritiklosen Literatur unter dem Namen «Dialektik» besonders

seit der russischen Revolution, im Stadium einer intellektuellen
Anarchie sondergleichen. Der Terminus Dialektik wird zum «Tischlein

deck dich», zum «Sesam öffne dich», zum angeblichen Schlüssel,
der die Türen zu allen noch offenen Problemen und zu allen Geheimnissen

der Wirklichkeit soll auftun können, in Tat und Wahrheit
jedoch nur noch dazu verwendet wird, das bißchen Verstand, das den
Menschen nach all den Erschütterungen der letzten Jahrzehnte noch
verblieben ist, mit den Künsten des «manipulierbaren Erkennens»
und der «manipulierbaren» Wahrheit (vgl. oben S. 79) gänzlich zu
verwirren.

Wäre die Dialektik nur ein harmloses intellektuelles Spiel wie etwa
Schach oder das Glasperlenspiel, dann könnte man einfach darüber
hinweggehen. Leider ist aber die Dialektik etwas sehr viel Gewichtigeres,

für das Zentrum der Existenz eines jeden von uns von
entscheidender Bedeutung - wenn nicht jetzt, dann später. Raymond

Ruyer verweist mit Recht darauf, daß die dialektische Denkweise

unter dem Vorwand von «Realismus» (den ja alle Dialektiker mit
Emphase für sich in Anspruch nehmen!) die Evolution und allen
historischen Fortschritt nur durch eine Serie von Katastrophen
hindurch begreifen könne60. Die dialektische Denkweise fördert die

Sociologie et «raison dialectique» (Revue française de sociologie, Vol. II/l,
Janvier-Mars 1961). H. Riefstahl (Philosophischer Literaturanzeiger,
Bd. XVI/7, Okt. 1963.

18 R. Ruyer, wie unter ", S. 23.
49 In Gedächtnisschrift für A. Schopenhauer zur 150. Wiederkehr seines

Geburtstages, 1938, S. 133.

50 R. Ruyer, wie oben, S. 33.

80



sogenannte Katastrophen-Psychologie, die Massenpanik-Bereitschaft.
Dazu kommt folgendes. Seit Hegel liegt der dialektischen Mentalität
das Streben nach Auflösung aller Gegensätze in eine (natürlich!)
konstruierte, fingierte Einheit, nach einem künstlichen Monismus
à tout prix, nach Zentralisation im ganzen politischen und staatlichen
Leben und im Gefolge davon selbstverständlich nach dem
EinParteien-Staat zugrunde. Diese alles künstlich vereinfachende
Betrachtungsweise ist umso wirklichkeitsfremder, als gemäß B. Bavink

«der Weg der Weltentwicklung ein Weg der (wachsenden)
Verwicklung» ist und nicht ein solcher der Vereinfachung61. Es ist
ausgeschlossen, daß ein derartiges Elementargesetz der ganzen Natur
nicht auch für die (natürliche, durch keine Gewaltsamkeiten gehinderte,

unterbrochene, künstlich niedergehaltene) Entwicklung der
menschlich-sozialen, seelisch-geistigen Natur volle Gültigkeit besäße.

Wer noch mit Nietzsche glaubt, daß unsere «letzte Tugend Redlichkeit

heißt», wozu in erster Linie entgegen der herrschenden

Zeitströmung - vgl. das Motto zu Beginn unserer Ausführungen - das

Gebot gehört, sich nur objektiv überprüfbarer Ausdrucksmittel zu
bedienen, der sollte das Wort «Dialektik» ganz unnachsichtlich
meiden und aus seinem Vokabular restlos ausmerzen.

II

«Die größte Gefahr liegt heute darin, daß man unbedingt
nach Vereinheitlichung strebt.»

P. Roubiczek, Denken in Gegensätzen, 1961, S. 25.

Das Jahr 1927 brachte zwei physikalische Entwicklungen, die,
abgesehen von ihrer Eigenbedeutung für die Physik selbst, für alle
Zweige des menschlichen Denkens und für die Annäherung zwischen
den Geistes- und Naturwissenschaften zu einem Markstein von
epochaler Bedeutung zu werden versprechen.

1927 stellte W. Heisenberg52 die berühmt gewordene Unbestimmt-
heits- oder Ungenauigkeitsrelation auf: «Die Bedeutung der Planck-
schen Konstante h liegt darin, daß h eine gleichzeitige scharfe

61 B. Bavink, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften, 6. Aufl.
1940, S. 212.

62 Zeitschrift für Physik, Bd. 43.

81



Messung von Ort und Geschwindigkeit eines Mikrokörpers unmöglich
macht. Stellt man eine genaue Messung des Ortes z. B. eines Elektrons

an, so wird durch die Beleuchtung die Geschwindigkeit des Teilchens
in unkontrollierbarer Weise so geändert, daß sie völlig unbestimmt
wird. Umgekehrt geht bei einer genauen Messung der Geschwindigkeit

die Kenntnis des Ortes verloren, verwischt sie sich. »

Noch im gleichen Jahr, anläßlich eines Vortrages an der Volta-
Feier in Como am 16. 9. 192753, erklärte Niels Bohr: «Ungeachtet
der Schwierigkeiten, scheint es, daß der Sinn der Theorie (d. h.

«Quantentheorie») zum Ausdruck gebracht werden kann durch das

sogenannte Quanten-Postulat, wonach jeder atomare Prozeß einen

Zug von Diskontinuität oder vielmehr Individualität enthält, der den
klassischen Theorien vollständig fremd ist und durch das Plancksche

Wirkungsquantum gekennzeichnet ist.» «Das Quanten-Postulat
(stellt uns) vor die Aufgabe der Ausbildung einer Komplementaritäts-
Theorie.» Im folgenden Bande der «Naturwissenschaften»54 führte
Bohr dazu weiter aus : «Wir müssen im allgemeinen daraufgefaßt sein,
daß eine allseitige Beleuchtung eines und desselben Gegenstandes
verschiedene Gesichtspunkte verlangen kann, die eine eindeutige
Beschreibung verhindern.» In dieser Abhandlung machte Bohr die

Anregung, ob nicht der Terminus Komplementarität besser durch
«Reziprozität» ersetzt werden sollte. Aber dieser Vorschlag fand
offenbar keinen Anklang, und es blieb beim Begriff «Komplementarität»,

der nun rasch die ganze Welt der physikalischen Forschung
eroberte und immer weitere Kreise zog.

Zur Komplementarität Ort (Lage) — Geschwindigkeit (Impuls,
Energie) eines Teilchens kam bald die Komplementarität Korpuskel -
Welle hinzu. Seit über zwei Jahrhunderten war es streitig, ob das

Licht aus Korpuskeln (Newton) oder aus Wellen (Huygens) besteht.
Die neue Theorie löste diesen Zwiespalt durch die Komplementari-
tätsanschauung : das Licht ist bald das eine, bald das andere, je nach
dem Gesichtspunkt. Durch weitere Experimente wurde bewiesen,
daß das Elektron keine einfache Korpuskel ist; es ist gewissermaßen

Korpuskel und Welle zugleich. Und dasselbe gilt, wie spätere
Experimente zeigten, für das Proton. Der Dualismus zwischen Wellen-

53 Abgedruckt in Die Naturwissenschaften, 16. Jg. 1928, S. 245 ff.
54 Wirkungsquantum und Naturbeschreibung, Die Naturwissenschaften,

17. Jg. 1929, S. 485.

82



bild und Teilchenbild erwies sich als universell. Dies bedeutete die

Lösung des Rätsels der Materie: auch diese wird, wie das Licht,
aus Wellen und Korpuskeln gebildet55. Schließlich fügte Louis de

Broglie einen weitern wichtigen Gesichtspunkt hinzu : die Beziehungen
zwischen den Teilen eines Systems und dem System als Ganzem.
Wenn es uns gelungen ist, die verschiedenen Elemente eines atomaren
Systems genau zu lokalisieren, haben wir nur eine augenblickliche
statische Kenntnis von diesem System erworben, wir werden aber in
bezug auf die dynamischen Tendenzen, die diesem System
innewohnen, in völliger Ungewißheit sein; ist es uns aber gelungen, die

dynamischen Verhältnisse dieses Systems zu erforschen, so werden
wir über die Lokalisation seiner Teile in Ungewißheit sein, die
Individualität dieser Teile geht (für unsere Kenntnis) verloren56.

In seiner Rede in Stockholm 1933 bei der Entgegennahme des

Nobelpreises gab Heisenberg der neuen Situation folgenden Ausdruck :

«Die Unbestimmtheitsrelationen geben ein Beispiel dafür, wie in der

Quantenmechanik die genaue Kenntnis einer Variabein die genaue
Kenntnis einer andern Variabein ausschließen kann. Dieses Komple-
mentaritätsverhältnis zwischen verschiedenen Aspekten ein und
desselben physikalischen Vorgangs ist charakteristisch für den ganzen
Gesetzmäßigkeitstypus der Quantenmechanik57.» Zwei Jahrzehnte
später hat auch C. F. von Weizsäcker in ähnlicher Weise die
grundlegende Bedeutung der Komplementaritätsidee für die Quantentheorie

(und das heißt für die heute gültige Physik überhaupt)
hervorgehoben : « Man darf wohl den Begriff der Komplementarität
als den Schlüssel zum besten heute möglichen Verständnis der

Quantentheorie bezeichnen58.» «Bohr scheint mir mit dem Begriff
der Komplementarität etwas zu bezeichnen, das dort auftritt, wo eine

bestimmte Blickrichtung uns daran hindert, gleichzeitig in einer
bestimmten anderen Richtung zu schauen, und zwar nicht zufällig,
sondern dem Wesen der Sache nach.»

Von verschiedenen Seiten wurde bereits auch das Problem des

55 W. Heisenberg, Das Naturbild der heutigen Physik (Rowohlt), 1956,
S. 127.

66 Dialectica, Bd. 2, 1948, S. 325 ff. ; Licht und Materie (Fischer-Bücherei)
1958, S. 62 ff.

67 Die Entwicklung der Quantenmechanik, jetzt in der Aufsatzsammlung
Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaften, 9. Aufl. 1959, S. 39.

58 Zum Weltbild der Physik, 7. Aufl. 1958, S. 281.

83



Zusammenhanges zwischen Komplementarität und Logik aufgerollt.
Auf dem zweiten internationalen Kongreß der «Union internationale
de Philosophie des Sciences» in Zürich 1954 kam Gotthard Günther zur
Feststellung: «Die theoretische (dreiwertige) Logik bestätigt wichtige
Eigenschaften der Quantentheorie. Das ist ein wichtiges philosophisches

Ergebnis, denn es zeigt, daß die durch die quantentheoretische
Forschung geschaffene Erkenntnislage von grundsätzlich weltanschaulicher

Bedeutung ist59.» C. F. von Weizsäcker («Komplementarität
und Logik», 1955) ist geneigt, «die Komplementarität als einen

Grundbegriff der Logik aufzufassen» und zwar einer gegenüber der
klassischen abgeänderten Logik60. In einem der Komplementaritäts-
frage gewidmeten Symposion der «Aristotelian Society» wurde von
einem der Referenten, D. M. Mackay, ebenfalls die These verfochten,
daß der Grundgedanke der Komplementarität kein physikalischer,
sondern ein rein logischer Begriff sei, woraus gefolgert wurde, daß der

Komplementaritätsgedanke von der Richtigkeit oder Unrichtigkeit
der Planckschen Universalkonstante h und des Heisenbergschen

Unbestimmtheitsprinzips völlig unabhängig sei61.

Die These von der Unabhängigkeit des Komplementaritätsprinzips
von den gegenwärtig geltenden physikalischen Anschauungen und

von seinem selbständigen logischen Charakter muß natürlich dem

Philosophen hochwillkommen sein. Von einem ganz allgemeinen
Gesichtspunkt kann die physikalische Komplementarität nicht anders

angesehen werden, denn als ein bloßer Anwendungsfall einer universellen

Situation, einer obersten durchgehenden Seins- bzw.
Denkstruktur. Trotzdem müssen die Philosophen äußerst dankbar sein

dafür, daß der Komplementaritätsgedanke im Sinne einer systematisch

aufgebauten Lehre von einer exakten Naturwissenschaft

ausgegangen ist, denn dies verbürgt am ehesten die Verwirklichung
eines Grundgedankens größter Dringlichkeit: Annäherung zwischen
Geistes- und Naturwissenschaften. Solange dieser Plan in erster Linie
Geisteswissenschaftlern anvertraut bleibt, wird man nie über ein
bloßes Gerede hinauskommen.

Mit umso größerer Freude kann festgestellt werden, daß gerade
unter den bedeutendsten gegenwärtigen Physikern sich solche

59 Dreiwertige Logik und die Heisenbergsche Unbestimmtheitsrelation,
Kongreßakten, Bd. II, S. 59.

69 Zum Weltbild der Physik, 7. Aufl. 1958, S. 282.
41 Supplementary Volume XXXII, 1958, S. 105 ff.

84



befinden, die mit Wort und Tat die Zusammenarbeit zwischen

Natur- und Geisteswissenschaften auf dem gemeinsamen Boden des

Komplementaritätsgedankens energisch fördern. Dazu gehört vor
allem der Nestor der physikalischen Komplementaritätslehre : Niels
Bohr.

Bohr hat von Anfang an im Gedanken der Komplementarität
nicht eine bloß die Physik kennzeichnende Gesetzmäßigkeit erblickt,
sondern war überzeugt, daß wir es hier mit einer grundlegenden
universellen Erscheinung zu tun haben. Von Anfang an und mit
größerem Nachdruck in seinen späteren Arbeiten62 drängte Bohr
darauf, daß in der Biologie, Physiologie und Psychologie große
Anwendungsgebiete für den Komplementaritätsgedanken bereitliegen.

Der psychophysische Zusammenhang, Kausalität und Willensfreiheit,

der Zusammenhang zwischen Gedanken und Gefühlen beim
Erkenntnisakt, das Nebeneinanderbestehen verschiedener Kulturen -
dies alles weist nach Bohr auf die Komplementaritätsstruktur hin.
Ein sehr kühner Gedanke Bohrs war die Ausdehnung des

Komplementaritätsgedankens auf das Bewußtsein selbst, indem er dessen

Wesen als bedingt von einem «Komplementaritätsverhältnis zwischen
der Analyse jeden Begriffs und dessen unmittelbarer Anwendung»
auffaßt63. Wem fällt dabei nicht der Gedanke an Kants Lehre vom
Verhältnis zwischen Begriff und Anschauung ein? Wer zweifelt noch,
daß Kant heute diesen Zusammenhang nicht anders als «komplementär»

darstellen würde?
Ich verweise weiter auf den Hamburger Physiker Pascual Jordan,

der in seinen Werken immer wieder auf Problemzusammenhänge
zwischen Physik und Philosophie eingeht64 und dem Zusammenhang
zwischen einem wichtigen psychologischen Problem und der
Komplementarität eine eigene Monographie gewidmet hat65.

Das große Interesse von C. F. von Weizsäcker für philosophischphysikalische

Zusammenarbeit ergibt sich aus seiner
Aufsatzsammlung «Zum Weltbild der Physik»66 mit verschiedenen bedeutenden

Abhandlungen aus dem Grenzgebiet dieser beiden Disziplinen

62 Licht und Leben, 1932; Biologie und Atomphysik, 1937.
63 Atomenergie und Naturbeschreibimg, 1931, S. 13.
64 vgl. Das Bild der modernen Physik (Ullstein-Bücher), 1958, mit dem

Kapitel «Gedanken zu einer deskriptiven Wertlehre», S. 115ff.
65 Verdrängung und Komplementarität, 2. Aufl. 1947.
66 7. Aufl. 1957.

85



und vor allem aus seiner Abwanderung von einer physikalischen zu
einer philosophischen Professur (in Hamburg).

Besonders bemerkenswert erscheint sodann die Stellungnahme
zum vorliegenden Problem von W. Pauli, dem so früh verstorbenen

großen Physiker der ETH in Zürich. In seinem 1949 in der
Philosophischen Gesellschaft Zürich gehaltenen Vortrag über «die
philosophische Bedeutung der Idee der Komplementarität»67 sagte er:
«Alle Physiker müssen zugeben, daß wir heute zwar Naturwissenschaften,

aber kein naturwissenschaftliches Weltbild mehr besitzen.
Eben dieser Umstand könnte den Keim eines Fortschrittes in
Richtung auf ein einheitliches Gesamtweltbild in sich tragen, in
welchem die Naturwissenschaften nur ein Teil sind. Hierin möchte
ich die allgemeinere Bedeutung der Idee der Komplementarität
erblicken. »

Wie funktioniert nun praktisch die physikalische Komplementarität?

Wir wissen, daß der Physiker nicht zugleich die Lage und den

Impuls einer Partikel messen kann. Also muß der Beobachter vor der

Anstellung des Experimentes sich entscheiden, wählen. Hierzu macht

nun Pauli folgende Bemerkung, die mir im vorliegenden Zusammenhang

in ihrer besonderen Nuancierung außerordentlich interessant
erscheint : «Welche Kenntnis gewonnen und welche andere Kenntnis
unwiderruflich verloren ist, bleibt der freien Wahl des Experimentators

zwischen einander ausschließenden Versuchsanordnungen
überlassen68.» Jeder Entscheid des Physikers ist also auf einer Seite

ein Verzicht, ein Opfer. Abermals stehen wir unversehens vor einer

neuen Komplementarität: Wahl einer Erkenntnis - Opfer !68 a Mitten
in die exakteste Naturwissenschaft fällt bei diesem Anlaß wie ein
Meteor aus heiterem Himmel das Problem der Wertung, ein Problem,
das die Logik bekanntlich als einen alogischen Tatbestand betrachtet.
Wir sehen hier, wie die physikalische Komplementaritätslehre die
exakte Wissenschaft in einer völlig ungeahnten Weise mit der allge-

67 Abgedruckt in Experientia, Bd. VI, 1950, S. 72 ff. und jetzt auch in
seinen Aufsätzen und Vorträgen über Physik und Erkenntnistheorie, 1961,
S. lOff.

68 Experientia, a.a.O., S. 74; Buch S. 14.
688 Auch Henri Poincaré (Science et Méthode, 1908, S. 307) hat

hervorgehoben, daß die Stoff- bzw. Tatsachenauswahl, die der Forscher bei seinen
wissenschaftlichen Untersuchungen unvermeidlich treffen muß, immer ein

Opfer («sacrifice») bedeutet.

86



mein-menschlichen Situation konfrontiert, sie sozusagen vermenschlicht69.

Es bedurfte erst der Entdeckung und Auswertung der physikalischen

Komplementarität, um uns vor Augen zu führen, daß es sich beim
Komplementaritätsgedanken um den Ausdruck eines allgemeinsten
Tatbestandes der Natur und der menschlich-sozialen Wirklichkeit
handelt. Auf allen Wissensgebieten bestehen seit der griechischen
Antike gegensätzliche Auffassungen, von denen abwechslungsweise
bald die eine, bald die andere dominiert, die aber nur in ihrer
Reziprozität, in ihrer gegenseitigen Verschränkung fähig sind, mehr
oder weniger der Wirklichkeit nahezukommen. Erinnern wir uns

nur an einige Stich- bzw. Schlagwörter wie Sein - Werden, Statik -
Dynamik, Kausalität - Finalität, Leib - Seele, Vitalismus - Mechanismus,

Bewußtsein — Unbewußtes, System - Element, Teil - Ganzheit

(Gestalt), Form - Materie, Form - Inhalt, konkret - abstrakt
usw. Besonders eindrucksvoll : die Komplementarität zwischen
Geburt und Tod (nascentes morimur). Dann das ganze soziale Leben
mit all seinen Gegensätzen und Dissonanzen von Individuum und
Gemeinschaft, Freiheit und Ordnung usw. Zur Problematik der

Komplementarität in sozialer Sicht hat in verdienstvoller Weise
Eberhard Grisebach10 (noch ohne Verwendung jenes Begriffs)
beigetragen, indem er zeigt, wie die ethische Existenz in der Hausgemeinschaft

wie zwischen Staaten davon abhängig ist, daß die Beteiligten
ihre natürliche Gegensätzlichkeit, die nicht aufzuheben ist, in
gegenseitiger Begrenzung aushalten. Die Ehe ist «die ausgesprochenste

gegensätzlichste Beziehung der Menschen», sie besteht «im notwendigen

und unaufhebbaren Widerstreit».
Wo wir hinsehen - alles Komplementaritätsprobleme oder, um den

anderen von Bohr versuchsweise eingeführten Begriff aufzunehmen:

Reziprozitätsprobleme. Aber «Komplementarität» oder «Rezi-

69 Die erwähnten Ausführungen Paulis gaben Charles de Montet Anlaß, in
seinem schönen Buch: Evolution vers l'Essentiel, Lausanne 1950, auf S. 45

zu sagen: «Et me vient à l'esprit le rôle impressionant qu'a joué l'idée de
sacrifice dans toute l'histoire de l'humanité: sacrifices de tout genre, sacrifices

rituels, sacrifice du premier-né... Abraham et Isaac... Vous me dites que cette
question est du domaine religieux exclusivement et qu'elle n'a rien à voir
avec la science Mais moi je pense que dans ces profondeurs retentit le principe
même de l'existence qui est complémentarité. »

70 Gegenwart - eine kritische Ethik, 1928, spez. S. 297, 316.

87



prozität» ist selbstverständlich nicht - wie für viele die Dialektik -
ein «Sesam öffne dich». Es ist zunächst nur Problem, Aufgabe,
heuristisches Prinzip und ist von jeder einzelnen Wissenschaft, von
jedem Zweig sozialer, staatlicher, administrativer, politischer Tätigkeit

im Einklang mit den speziellen eigenen Strukturen auf- und
auszubauen. Nicht einmal aufdem Gebiet der Quantentheorie, sozusagen
in ihrem Geburtsland, ist die Komplementaritätslehre etwa völlig
ausgereift, eindeutig ausgebildet und unangefochten. All die Begriffe,
die in der modernen Physik verwendet werden (Welle, Korpuskel
usw.) sind nicht etwa Abbilder objektiver Realitäten, sondern nur
Hilfsvorstellungen71, nur Hypothesen72, so daß alle darauf beruhenden

Theorien in fortwährender Wandlung begriffen sind und somit
auch die Komplementaritätsauffassung im einzelnen sicherlich einer

Entwicklung unterworfen ist. Bleibend ist nur die Grundvorstellung,
denn diese ist zutiefst ontologisch verwurzelt, Ausfluß eines

Weltgesetzes.

Wir haben oben (S. 70) auf den großen Gedanken Schellings

hingewiesen, daß die Natur, gerade weil sie beständig nach Identität strebt,

um als solche fortdauern zu können, beständig Gegensätze voraussetzt.

Die Übertragung dieses überragenden Naturphänomens auf das

menschliche Zusammenleben würde die Anerkennung und Pflege
aller Teile des Ganzen bedeuten. Während die der Dialektik
innewohnende Tendenz nach «Synthese» und «Harmonie» in Tat und
Wahrheit nichts anderes bedeutet als gewaltsame Unterdrückung
und Beseitigung alles jenen, das sich dem «Glück» der (gar so oft
verlogenen) «Harmonie» nicht fügen will, bedeutet «Komplementarität»

den Zwang zum Zusammendenken der Gegensätze, von
denen keiner zu Gunsten des andern beseitigt, unterdrückt oder

geschwächt werden soll.

«Komplementarität» ist die Kehrseite, das Gegenstück der

Polarität, von der Schelling gezeigt hat, daß sie ein für die ganze Natur
und für das menschliche Bewußtsein geltendes Weltgesetz ist, in der
Goethe eines der beiden «großen Triebräder aller Natur» (neben der

«Steigerung») gesehen hat und die nach Romano Guardini zum
«Grundbestand des ,platonisch' gerichteten Denkens» gehört73.

71 Einstein-Infeld, Die Evolution der Physik (Rowohlt), 1956, S. 201.
72 Louis de Broglie, Licht und Materie (Fischer-Bücherei), 1958, S. 76.
73 Der Gegensatz, 2. Aufl. 1955, S. 25.

88



Dieses Denken baut sich auf der Einsicht auf, daß «das Entgegengesetzte

sich mit dem Entgegengesetzten nicht vereinigen» läßt
{Platon, Phaidon 105A). Infolgedessen kann unsere Erkenntnis nur
darauf gerichtet sein, die Bedingungen, die möglichen Arten und die
Formen der Koexistenz des Entgegengesetzten zu erforschen74.

74 «Der Begriff der Koexistenz drückt in aller Schärfe die
quantenmechanische Ontologie aus»: C. F. von Weizsäcker, Zum Weltbild der
Physik, 7. Aufl. 1957, S. 311.

7 Studia Philosophica XXIV 89


	Dialektik und Komplementarität

