
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Die Erktenntnisfunktion des Symbols

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erkenntnisfunktion des Symbols

Le symbole et ses valeurs de connaissance

Symposium der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft

in Bern am 29. Februar und 1. März 1964

Symposium de la Société suisse de philosophie
à Berne, les 29 février et 1er mars 1964

DIE ERKENNTNISFUNKTION DES SYMBOLS

von Heinrich Ott

Zunächst zwei Vorbemerkungen: 1) Sie haben einen Theologen
beauftragt, ein philosophisches Thema zu erörtern. Sie werden

gestatten, daß ich die Problematik aus dem Bereich meiner eigenen
Wissenschaft heraus entfalte. Wie weit die dabei zu gewinnenden
Ansätze und Perspektiven eine Gültigkeit auch über den Bereich
dieser Wissenschaft hinaus besitzen, wie weit also eine sachliche

Kontinuität theologischer und philosophischer Erkenntnis bei diesem
Thema aufscheint, wird erst am Ende zu beurteilen sein.

2) Das als 2. Referat vorgesehene Exposé des Herrn Kollegen
Piguet sollte eigentlich das erste sein. Denn es lag mir bereits fertig
vor, als ich die folgenden Erwägungen in Arbeit nahm. So werde ich
mitunter implizit bereits zur These des Herrn Piguet Stellung
nehmen, wenn ich auch explizit, im bewußten Vorgehen, durchaus
meinen eigenen Weg verfolge. Der implizite Vorgriff mag immerhin
der Einheitlichkeit unserer Gespräche zugute kommen. - Auch hier

mag es sich dann im Ergebnis herausstellen, wie weit wir
übereinstimmen und wie weit wir differieren, wie weit überhaupt eine

gemeinsame Gesprächsgrundlage besteht. Nach meiner vorläufigen
Beurteilung der Sachlage bestehen einige wesentliche sachliche

Differenzen, so zwar, daß dadurch die gemeinsame Gesprächsgrund-

1



läge, die Gemeinsamkeit des Themas und die Möglichkeit, sich darüber
zu verständigen, nicht beeinträchtigt wird.

Daß das Symbol-Problem uns Theologen in besonderem Maße
beschäftigen muß, kann nicht verwundern. Kommt doch unser
eigenes Reden von unserm besonderen Thema um die Verwendung
von Symbolen nicht herum. Ja das Symbol gewährt wohl überhaupt
erst die Möglichkeit, über dieses Thema zu sprechen.

Ich möchte hier unter den Theologen, die sich mit dem Problem
intensiver beschäftigt haben, zu Eingang meines Referats einen
besonders hervorheben: den Jesuiten Karl Rahner. Rahner hat sich

(u.a.) in seinem Aufsatz «Zur Theologie des Symbols» (Schriften
zur Theologie IV, 1962) intensiv um eine ontologische Grundlegung
des theologischen Symbolgebrauchs bemüht. Nach seiner These ist
der Symbolcharakter ein ontologischer Grundzug alles Seienden.
«Das Seiende ist (in dem Maße es Sein hat und vollzieht) zunächst
einmal sich selbst, symbolisch'. Es drückt sich aus und hat darin sich
selber. Es gibt sich in das andere von sich weg und findet darin wissend
und liebend sich selber Das Symbol ist also nicht nur nicht
ursprünglich anzusetzen als ein nachträgliches Verhältnis zwischen
zwei verschiedenen Seienden, zwischen denen eine Verweisfunktion...
gestiftet wird ; das Symbolische ist nicht nur in dem Sinne eine innere

Eigentümlichkeit eines Seienden in sich, als dieses, um zu seinem

eigenen Seinsvollzug zu kommen, das in der Einheit behaltene andere

von sich setzt und dieses eine Übereinkunft mit der entspringenlassenden

ursprünglichen Einheit hat und so deren Ausdruck ist. Das
Seiende ist vielmehr in sich selbst auch darum symbolisch', als der
übereinkommende Ausdruck, den es behaltend als das andere setzt,
die Weise ist, in der es sich selbst in Erkenntnis und Liebe
vermittelt ist. Durch ,Ausdruck' kommt das Seiende zu sich selbst, soweit

es überhaupt zu sich selbst kommt» (285).
Das ontologische Konzept Rahners ist also dies: daß alles Seiende

je in sich selber eine strukturierte Einheit darstellt. Ein Aspekt ist

jeweils die Gestalt und Erscheinung des andern, eins vertritt das

andere, verweist auf das andere, mit dem es doch je schon ursprünglicher

geeint ist. So ist z.B. der Leib die Gestalt der Seele in der
Einheit des menschlichen Seins. Seiendes ist, indem es sich
«ausdrückt» - wobei der Ausdruck doch je «behalten» wird, indem er
nicht ein Äußerliches und Fremdes, sondern ein Teil oder Aspekt

2



des betreffenden Seienden selbst ist. Seiendes ist so, in diesem

Ausdrucks-Vorgang, eine bewegte Ganzheit, ein Geschehen; es ist
Selbstvollzug, ens in actu. Und eben insofern es dergestalt bewegt ist, ist

es erkennbar.
Die Symbolhaftigkeit des Seienden als ontologischer Grundzug ist

der Grund der universalen Erkenntnisfunktion des Symbols.
Ich wage es hier vorsichtshalber nicht, diese ontologische

Konzeption zugrunde zu legen, weil es mir nicht gelingt, sie am Phänomen

zu verifizieren, und weil ich mir insbesondere nicht darüber klar bin,
wie weit sie sich im Blick aufdie Naturphänomene durchhalten läßt. -
Doch kann ich im Sinne einer Voranzeige sagen: daß die Analysen,
die ich anstellen möchte, im Ergebnis in einem beschränkteren,

weniger universalen Bereiche eine der Rahner'schen Sicht nahe
verwandte ontologische Perspektive eröffnen werden.

Es wird sich aus ihnen ergeben, daß «Seinsfunktion» und
«Erkenntnisfunktion» des Symbols aufs engste zusammen gehören,
m.a.W. : daß (in einem bestimmten Bereich) Seiendes so strukturiert
ist, daß es symbolisch (und nur symbolisch) erkennbar wird. Und
zwar ist diese Erkenntnisfunktion des Symbols sowohl durch die
Seinsstruktur des Erkannten als auch durch die des Erkennenden
selbst bestimmt.

Dieses angezeigte Ergebnis möchte ich im voraus von daher
deuten : daß im geschichtlichen Bereich Sein und Erkennen wesenhaft
eins sind. Der Mensch (als das einzige geschichtliche Wesen, das uns
als solches empirisch zugänglich ist) ist, indem er erkennt. Er ist,
indem er versteht, d.h. geschichtlich erkennt. Sein Verstehen ist sein

Sein (als geschichtliches Wesen). Er existiert, indem er je ein
bestimmtes Verständnis von sich selbst, seiner Mitwelt und Umwelt
im Ganzen, und von dem, was ihn gerade jetzt betrifft, im besonderen

hat: ein Verständnis, das wohl teils explizit und bewußt, zum
größern Teil aber wohl implizit, «gefühlsmäßig», und in den

Grundentscheidungen seines Daseins gegeben ist.

Bevor ich nach dieser allgemeinen Voranzeige zu konkreteren

Untersuchungen schreite, möchte ich noch vorausschicken, daß ich
den thematischen Bereich, der hier im Blick stehen soll, beschränkt
wissen möchte auf die Real-Symbole, unter Ausschluß der bloßen

Vertretungs-Symbole. Unter Vertretungs-Symbol verstehe ich ein

willkürlich, durch Konvention bestimmtes Zeichen, das einen be-

3



stimmten Sachverhalt bezeichnen, d.h. in der Sphäre der signa
«vertreten» soll. Hier haben wir zwei deutlich getrennte Seiende

vor uns, die in einen nachträglichen Verweisungs-Zusammenhang
bewußt und mit bestimmter Zwecksetzung gebracht werden.
Vertretungs-Symbole sind darum grundsätzlich durch andere ersetzbar.
Beim Real-Symbol dagegen, d.h. beim «echten» oder «geschichtlichen»

Symbol, läßt sich eine deutliche Trennung von Zeichen und
Sache nicht erkennen, und von Ersetzbarkeit eines Symbols durch
ein anderes kann keine Rede sein. Und zwar deshalb, weil solche

Symbole nicht durch Absicht und Zwecksetzung zustande kommen.
Sondern hier besteht eine ursprünglichere, seinsmäßige Affinität
zwischen dem Symbol und dem, was sich in ihm «ausdrückt».

Man kann wohl Real-Symbole und Vertretungs-Symbole
miteinander vergleichen. Und dieser Vergleich mag insofern hilfreich
sein, als er uns wenigstens ein Stück weit zeigt, was das Wesen des

Real-Symbols ist resp. nicht ist. Indessen dürfte es unfruchtbar sein,

wenn nicht gar zu falschen Folgerungen verführen, wenn man einen

allgemeinen Begriff des «Symbols» über beide Phänomene spannt.
Dazu ist der Sachverhalt in beiden Fällen doch zu sehr verschieden.

Ich werde darum im folgenden nur an einer einzigen Stelle kurz
auf die Vertretungs-Symbole zu sprechen kommen: da, wo ich zu
zeigen versuchen werde, wie aus Vertretungs-Symbolen unter
bestimmten Bedingungen Real-Symbole werden können.

Nun werde ich nacheinander drei zentrale Symbole der christlichen

Glaubens-Rede (in Verkündigung, Gebet und Theologie,
ursprünglicher in der Heiligen Schrift selbst, die sowohl Verkündigung,

als auch Gebet und Theologie enthält) auf ihre Symbolstruktur

hin untersuchen: das Symbol des Vaters, das Symbol der
himmlischen Stadt, und das Symbol des Kreuzes.

Sie werden dem Theologen die Voraussetzung erlauben, daß das,

was sich in diesen Symbolen für uns ausdrückt, Wirklichkeit ist.

Wer diese Voraussetzung nicht zu teilen vermag, mag das «Als ob»
für die Analysen gelten lassen und mag hernach versuchen, die zu
erhebenden Strukturen an Wirklichkeiten zu verifizieren, die auch
für ihn unumgänglich sind.

In jedem Falle, für den, der meine Voraussetzung teilt, wie auch
für den, der sie nicht teilt, sind die drei Symbole als geschichtliche
Phänomene und als Real-Symbole wirklich und damit als mögliche

4



phänomenale Grundlage für eine Untersuchung über das Symbol-
Wesen ausgewiesen.

l. Das Symbol des Vaters

Schon im Alten Testament wird Gott gelegentlich der Vater
genannt. «Ist Er nicht dein Vater, der dich erschaffen, nicht Er es, der
dich gemacht und bereitet hat?» (5. Mose 32, 6). «Ein Vater der
Waisen, ein Richter der Witwen ist Gott in Seiner heiligen Wohnstatt»

(Psalm 68, 6). «Denn ich bin IsraelsVatergeworden»(Jeremia
31,9). U. a. O. An den meisten Stellen ist «Vater» hier noch eine
bewußte Bezeichnung des göttlichen Wesens, des göttlichen Begegnens
und der menschlichen Haltung zu Gott. Im Neuen Testament ballt
sich dies gleichsam zusammen, und das Wort «Vater» kondensiert
sich zum eigentlichen Namen für Gott, zum Namen in der Anrede
an Gott und auch in der Rede über Gott.

Als besonders gewichtige Belege des neutestamentlichen Gebrauchs
und der neutestamentlichen Deutung des Vater-Namens möchte ich
das Unser Vater nennen und die vermutlich darauf Bezug nehmende
Paulusstelle Römer 8, 15: «Denn ihr habt nicht einen knechtischen
Geist empfangen, daß ihr euch abermals fürchten müßtet, sondern
ihr habt einen kindlichen Geist empfangen, durch welchen wir
rufen: Abba, lieber Vater!»

Es mögen nun bei diesem Vaternamen Gottes wohl mancherlei
religionsgeschichtliche Einflüsse und Implikationen zu erheben sein.

Indessen dürfte der Grundzug doch richtig erfaßt sein in Luthers
Erklärung: «Vater unser, der Du bist im Himmel. Was ist das?

Antwort: Gott will uns damit locken, daß wir glauben sollen, er sei

unser rechter Vater und wir seine rechten Kinder, auf daß wir
getrost und mit aller Zuversicht ihn bitten sollen wie die lieben Kinder
ihren lieben Vater» (Kl. Katechismus). - (Auf diesen Aspekt möchte
ich hier abstellen.)

Warum nennen wir nun den Vater-Namen Gottes ein Symbol? -
Einmal darum, weil das, was wir in diesem Wort ausdrücken (und
zugleich: was sich uns in diesem Wort ausdrückt), an dies Wort
gebunden ist. Der Vater-Name ist nicht eine Chiffre für etwas, das

man leicht und mit derselben Wirkung auch durch eine andere
Chiffre bezeichnen könnte. Gott hat freilich in der Schrift und in der
kirchlichen Überlieferung viele Namen. Doch hat der Vater-Name
unter allen andern einen spezifischen Gehalt und ist darum un-

5



ersetzlich. Mit diesem Namen wird nicht ein vom Namen
unabhängiger Sachverhalt bezeichnet, sondern eine Wirklichkeit angesagt,
die sich ohne diesen Namen schwerlich so (als diese und keine andere)

ansagen ließe. - Ich sage: schwerlich Denn es ist ja immerhin
der Grenzfall denkbar, daß das Christentum einem Volke verkündigt
werden muß, welches keine der biblischen und der unsrigen
angemessene Vorstellung von Vaterschaft besitzt. In einem solchen Fall
wäre «Vater» vielleicht vorläufig mit «Mutter» oder anders zu
übersetzen. Mit solchen Grenzfällen ist bei den christlichen Symbolen
wohl stets zu rechnen. Das bedeutet aber nicht, daß das Symbol nun
doch ersetzbar wäre, daß es zum bloßen Vertretungs-Symbol würde.
Es bedeutet lediglich (und dies dürfte für die Erkenntnis des Symbol-
Wesens überhaupt wesentlich sein) : daß jedes Symbol in einem
bestimmten (vielleicht sehr umfassenden) geschichtlichen Horizont
beheimatet ist und nicht dem fast unbeschränkt variablen Menschen-
Wesen als solchem zugehört.

Nach dem allem muß der Vater-Name eine spezifische Sagekraft
besitzen. Er setzt das, was er nennt, in gewissem Sinne präsent. In
der neueren evangelischen Theologie wird hier etwa der prägnante
Terminus «Ansage» verwendet: Das Symbol-Wort bezeichnet nicht
etwas Fernes, sondern es sagt die Ankunft, das Gegenwärtig-Werden
dessen an, was es nennt.

Worin ist diese spezifische Sagekraft des Symbols begründet? -
Hier wäre natürlich zunächst eine spezifisch theologische Antwort
auszuarbeiten: Gott hat sich selber eben gerade als Dieser, als ein
Solcher (nämlich als unser Vater) geoffenbart. - Daneben aber
besitzt die Sagekraft des christlichen Symbols noch einen der
philosophischen Analyse wohl ohne Weiteres zugänglichen Aspekt: die
menschliche Erfahrung der Vaterschaft. Ich kann es ja in meinem
eigenen Leben erfahren, was Vatersein und was Kindsein bedeutet.
Aus solchen Erfahrungen wird die Sagekraft und Unersetzlichkeit
des Symbols genährt. Doch geht dabei das im Symbol Ausgedrückte
nicht auf in solchen Erfahrungen. Das im göttlichen Vater-Namen
Angesagte geht weit hinaus über alles, was wir hier je als «Vater»
erfahren mögen.

Gleichwohl bleibt die angesagte Wirklichkeit an diese Erfahrungen
gebunden, eben durch den Gebrauch des Namens. Der symbolische
Name empfängt von ihnen her seine Konkretion. Doch er transzen-
diert sie alle und läßt etwas erwarten, das mehr ist als sie.

6



Aus diesen Beobachtungen lassen sich nun folgende Symbol-
Strukturen an diesem einzelnen Symbol erheben:

a) Die Unersetzlichkeit des Symbols: eines bestimmten Wortes,
vielleicht auch eines Bildes, einer Gestalt, eines Gehaltes. - Das

Symbol weist wohl über den zunächst feststellbaren Gehalt des

Wortes oder Bildes hinaus. Doch wird durch solche Transzendenz
das Symbol selber keineswegs vergleichgültigt. Es wird dadurch nicht
ersetzbar.

b) Das Symbol-Wort geht nicht auf in gehabten Erfahrungen. Es

weist in die Zukunft. So erwartet der Christ, wenn er von Gott als

dem Vater spricht, wenn er Gott als Vater anredet, daß sich ihm in
künftiger Erfahrung, in der Zeit und in der Ewigkeit, Gott schrittweise

und endgültig als Vater erweisen wird.
c) Dennoch weist das Symbol zurück auf gehabte Erfahrungen. Es

zieht sie an sich. Es integriert sie. Sie kommen im Lichte des Symbols

zum Leuchten. Sie lassen, indem sie ins Symbol integriert werden,
ihrerseits dessen Gehalt konkreter und verständlicher werden. Alles,
was wir als Äußerung von Vaterschaft, des Vater-Kind-Verhält-
nisses, je erlebt haben, an uns selbst oder an andern, wird so ins

Symbol des Vater-Namens aufgenommen.
d) Wenn das Symbol in die Zukunft weist und künftige Erfahrungen
erwarten läßt, ist die Erwartung nicht ii-gendeine, sondern sie ist in
ganz bestimmte Richtung gewiesen. Diese Weisung ergibt sich (u.a.,
nicht ausschließlich) aus dem bereits erfahrenen Gehalt des Symbols.
Die Richtung, in die das Symbol uns weist, mag erhellt und explizit
gemacht werden durch eine Besinnung, die wir existentiale
Interpretation nennen. Es ist dies (in unserm Falle) die Besinnung auf
den wesenhaften Gehalt, auf die Struktur der im Symbol vertretenen
Erfahrungen. So z.B. auf das Verhältnis von Vertrauen und
Verantwortung im Vater-Kind-Verhältnis. - Solche Besinnung löst
indessen das Symbol nicht auf. Sie macht es nicht überflüssig. Denn
ihre begrifflichen Ergebnisse bleiben ohne den Erfahrungsgehalt des

Symbols leere Hülsen.

e) Das Symbol hat, wie wir gesehen haben, eine Ausrichtung auf die

Vergangenheit und eine Ausrichtung auf die Zukunft, indem es

gemachte Erfahrungen integriert und künftige Erfahrungen in
bestimmter Richtung erwarten läßt. Es hat zugleich und ineins damit
auch eine Ausrichtung auf die Gegenwart, indem es dem Menschen

je jetzt, in seiner Gegenwart, einen Standort gewährt. — So kann der

7



Christ in seiner Gegenwart Gott mit dem Vater-Namen anrufen, und
er tut es täglich mit dem Unser Vater. Es kann sich ihm in der
Anrufung des Vaters die ganze Komplexität seiner gegenwärtigen
seelischen Regungen verdichten, alles in diesen einen Punkt
zusammen schießen. Und er kann angesichts des Symbols die Kraft
gewinnen zum gegenwärtigen Handeln.

2. Das Symbol der himmlischen Stadt

Das Bild vom himmlischen Jerusalem ist in der Bibel ein eschato-

logisches Symbol, ein Symbol der kommenden Herrlichkeit.
Jerusalem ist als Ort des Tempels der Wohnsitz Gottes. Dieses Jerusalem
ist im Himmel vorgebildet und wird sich am Ende der Zeit auf die
Erde heruntersenken und bleiben als die endgültige Wohnstätte der
erlösten Menschen mit ihrem Gott. So hat sich die kultische
Vorstellung des alten Israel vom Wohnen Gottes im Tempel ins

Apokalyptische gewandelt und ist in dieser Gestalt ins christliche Denken

eingedrungen: «Und ich, Johannes, sah die heilige Stadt, das neue
Jerusalem, von Gott aus dem Himmel herabfahren, bereitet als eine

geschmückte Braut ihrem Mann. Und ich hörte eine große Stimme

von dem Stuhl, die sprach: Siehe da, die Hütte Gottes bei den
Menschen; und Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden Sein Volk
sein ...» (Offenbarung 21, 2.3). - Aber auch ohne die apokalyptischen

Details der alten Vorstellung ist das Bild der Stadt vom
christlichen Denken als Symbol übernommen worden, so im Hebräerbrief

13,14) : « Denn wir haben hier keine bleibende Stadt, sondern die

zukünftige suchen wir.» Oder im evangelischen Kirchenlied : «Jerusalem,

du hochgebaute Stadt... ». Der Beispiele wären viele zu nennen.
In der Johannes-Apokalypse wird die Stadt noch einläßlicher

beschrieben: zwölf Tore hat sie, jedes einzelne aus einer Perle, ihre
Grundsteine sind Edelsteine, ihre Gassen lauteres Gold; sie bedarf
nicht der Sonne, da die Herrlichkeit des in ihr wohnenden Gottes

selbst sie erleuchtet (Kap. 21). - Dabei war es aber doch wohl schon

damals klar und in der Ausmalung des Symbols implizit mitgesagt,
daß alle diese Vorstellungen nicht innerweltlicher Art sind. In ihrer
Uberschwänglichkeit greifen sie über alles innerweltlich Erfahrbare
und Schaubare hinaus und stellen vor Augen, was schlechterdings
die Grenze der Weltzeit bildet. Es wäre wohl nicht angemessen, zu

sagen, daß hier Außerweltliches mit innerweltlichen Mitteln dar-

8



gestellt und so auf die Ebene des Innerweltlichen fälschlich

herabgezogen werde. Es ist nicht innerweltlich-objektivierende Redeweise,
in der hier gesprochen wird. In diesem Punkt weiche ich durchaus

von Bultmann ab. Es handelt sich hier vielmehr entsprechend dem

eschatologischen Charakter des Themas um eine Redeweise sui

generis. Es handelt sich um ein Symbol, das, obwohl es inner-
weltliche Elemente umschließt, doch ganz bewußt aus dem
Innerweltlichen abspringt. Wer so redet, weiß ganz genau, daß das, worüber

er redet, noch einmal ganz anders ist, als wie er es beschreibt.
Er beschreibt es dennoch, weil er glaubt und weiß, daß das

Unbeschreibliche, von dem er spricht, konkrete Wirklichkeit ist. Darum
redet er konkret, im vollen Bewußtsein der völligen Unzulänglichkeit
seiner Wort- und Bildgestalten.

Dieses Symbol von der himmlischen Stadt ruft einerseits im
Vernehmenden Bilder und Erinnerungen wach, anderseits verschwimmen

sogleich wieder alle konkreten Konturen. Etwas Konkretes klingt
auf, ein unverwechselbarer Ton, ein unvertauschbarer Gehalt. Wir
spüren genau, was es ist, obschon wir es nicht fixierend beschreiben
können. Das Konkrete behält seine Konkretheit, obschon die Umrisse

unscharf werden, obschon es in der Welt nichts Vergleichbares
hat und wir nicht damit rechnen können, daß uns dergleichen morgen
auf der Straße begegnet.

Ich möchte hier von «unkonturierter Konkretheit» sprechen. Diese

bleibende Konkretheit bewirkt, daß das Symbol konkret ins Leben
des Menschen hineinwirkt, ihm in ganz konkreten existentiellen
Situationen zum überwältigenden Motiv wird, ihm Hoffnung schenkt,

Mut zum Durchhalten, seine Leidenschaft oder Sehnsucht weckt.
Diese unkonturierte Konkretheit ist die Symbol-Struktur, die wir

am christlichen Symbol der himmlischen Stadt ablesen. Das Symbol
ist nicht ein bestimmtes Etwas, das man da oder dort antreffen kann,
und ist doch konkreter Gehalt mit geschichtlicher Wirkungsmacht. -
Etwas zugespitzt, aphoristisch und ungeschützt möchte ich formulieren:

Außer dem Individuell-Konkreten, dem Einzelding, und dem
Generell-Abstrakten gibt es noch die Symbole.

Was hier an einem religiösen Symbol gezeigt wurde, könnte wohl
mutatis mutandis an jedem profanen Symbol, seiner Gestalt und

Wirkungsweise, verifiziert werden. Zum Beispiel an einem dichterischen

Bild. Nehmen wir das Gedicht von Gottfried Benn, das mit
den Versen beginnt:

2 Studia Philosophica XXIV 9



«Der soziologische Nenner,
der hinter Jahrtausenden schlief,
heißt : ein paar große Männer.
Und die litten tief.

Heißt: ein paar sterbende Krieger,
gequält und schattenblaß.
Sie heute, und morgen der Sieger
Warum erschufst du das .?»

Und so weiter. Das Leiden und die Vergeblichkeit menschlicher
Geschichte steigt auf. Und am Schluß die zwei Strophen :

«Heißt: so viel Trümmer winken:
Die Rassen wollen Ruh.
Lasse dich doch versinken
dem nie Endenden zu!

Und heißt dann : schweigen und walten,
wissend, daß sie zerfällt,
dennoch die Schwerter halten

vor die Stunde der Welt. »

In der Schluß-Strophe vor allem wird die unkonturierte Konkretheit
deutlich: Es klingt etwas auf, unverwechselbar. Wir wissen genau,
was gemeint ist. Dabei bleibt das Bild zugleich eigentümlich
unbestimmt. Wir können uns unter dem Halten der Schwerter vor die
Weltstunde kaum etwas Deutliches vorstellen, und können dennoch
die Strophe angesichts der verschiedensten existentiellen Situationen
zitieren. Wir können sie auch dann noch mit einer gewissen

Zustimmung zitieren, wenn wir der Weltanschauung einer heroischen

Resignation, die sich darin ausdrücken mag, nicht beipflichten. Dies

zeigt, daß - obwohl es möglich wäre, den Gedanken der letzten

Strophe und des ganzen Gedichts als Gedanken begrifflich zu
formulieren, in Form einer allgemeinen Sentenz - damit doch das

dichterische Symbol aus Klang und Bild und Rhythmus noch in
keiner Weise erreicht würde.

10



3. Das Symbol des Kreuzes

Das Kreuz ist ein zentrales Symbol des Christentums. Ein Christentum

ohne das Symbol des Kreuzes läßt sich ebenso wenig denken wie
ein Christentum ohne den göttlichen Vater-Namen oder ein Christentum

ohne die Erwartung der Herrlichkeit der himmlischen Stadt.

Ausgehend von einem bestimmten historischen Geschehen ist das

Kreuz zum Emblem geworden für das Christliche in der Geschichte.

Auf den Kirchtürmen und bis zu den Buchdeckeln der Bibeln und
Gesangbücher bezeichnet es die Zugehörigkeit zu diesem Bereich.
Aber es ist - schon etwa in der äußern Geste des Sichbekreuzigens -
mehr als nur Emblem (im Gegensatz etwa zum Ichthys-Zeichen,
welches nur Emblem ist). Das Kreuzeszeichen hat integrative Kraft.
Es lebt in ihm die Erinnerung an eine Person und die Erinnerung an
ein Ereignis, die beide untrennbar sind sowohl voneinander als auch

von dem geschichtlichen Bereich, der durch sie eröffnet ist.

Im Kreuzes-Symbol verdichtet sich die ganze Botschaft und das

Leben des Christentums. «Denn ich hielt mich nicht dafür, daß ich
etwas wüßte unter euch, als allein Jesus Christus, und diesen als den

Gekreuzigten» schreibt Paulus (1. Korinther, 2, 2). Das Kreuzes-

Symbol integriert auch die Tat und Haltung christlicher Existenz,
das Kreuztragen und das Sich-Kreuzigenlassen mit Christus. Was
der Christ in seinem Leben tut, steht mit im Lichte des Symbols.

Die hier ablesbare Symbol-Struktur ist die: daß ein bestimmtes

geschichtliches Ereignis, wirklich zunächst an einem bestimmten
Punkt, zum Symbol werden kann für einen ganzen Bereich. Dies
muß nicht so sein. Nicht für jede geschichtliche Bewegung wird ihr
Begründer oder ihre Gründungsakte zum Symbol. Dagegen kann
etwa ein fast beiläufig gesprochenes Wort zum Symbol werden, wie
etwa das große Wort Churchills von «Blut, Schweiß und Tränen»
zum Symbol wurde für die illusionslose Hingabe bis zum Äußersten

an eine als richtig erkannte Sache - zum Symbol in bestimmter
geschichtlicher Zeit und vielleicht auch immer da, wo sich Ähnliches
wiederholen mag.

Damit dergestalt ein bestimmtes Ereignis, die Wirklichkeit eines

bestimmten Zeitpunktes, zum Symbol werde, braucht es das, was
ich die «integrative Kraft» genannt habe. Solche Kraft kann freilich
aus verschiedenen Quellen stammen. Unter Umständen ganz einfach
aus der Quelle gemeinsamer starker geschichtlicher Erfahrung.

11



Vielleicht dient es zur Verdeutlichung, wenn ich hier nun kurz den
oben schon erwähnten Sonderfall ins Auge fasse, daß ein bloßes

Vertretungs-Symbol zum Real-Symbol werden kann. Das kann z.B.
da geschehen, wo das gewählte Emblem eines Vereins von Menschen
allmählich zum Inbegriff gemeinsamer Erfahrung, gemeinsamer
Erinnerung und gemeinsamen Strebens wird.

Ich möchte nun diese Beobachtungen und Analysen christlicher
Symbole schließen mit zwei einschränkenden Nachbemerkungen:

1. Was hier ausgeführt wurde, war nicht oder nur in ganz geringem
Ausmaße theologischer Art. Es ging mir nicht um die Entfaltung des

Gehalts dieser Symbole, um ihren Offenbarungscharakter als Aspekte
einer vom Menschen nicht erfundenen, sondern ihm geschenkten
umfassenden Deutung seiner eigenen Wirklichkeit und der
Weltwirklichkeit. Es ging mir lediglich um eine Beschreibung des Symbol-
Charakters dieser Symbole als solchen. Das Theologische blieb fast

ganz ungesagt. Darum bin ich der Meinung, daß sich das an diesen

drei Symbolen Abgelesene anderweitig exemplifizieren und
verifizieren läßt.

2. Die aufgewiesenen Symbol-Strukturen sind nicht vollständig.
Sie bilden auch kein System, und es ist schließlich auch nicht gemeint,
daß sich an jedem Real-Symbol alle diese Strukturen sollten
entdecken lassen. Dennoch glaube ich, daß zwischen ihnen ein
Sachzusammenhang besteht.

Es mag sich noch die Frage stellen: Ob und wie weit sich so

strukturierte Symbole auflösen lassen — etwa durch eine begriffliche
oder exemplifizierende Klärung und Deutung ihres Gehalts?

Es scheint mir, daß es gerade zum Wesen solcher Symbole gehört,
daß sie eine begriffliche und exemplifizierende Deutung zwar
zulassen, ja fordern, in ihr aber niemals aufgehen. Das Symbol läßt sich
nicht begrifflieh abbauen auf sein «Eigentliches». Sondern die

begriffliche Aneignung des Symbols in treuer Entfaltung seiner

Bedeutsamkeit, die ich die existentiale Interpretation nennen möchte,
will letzten Endes gerade freigeben zur (inneren oder äußeren)
existentiellen Tat dessen, was der Gehalt des Symbols ist und was

dann, in letzter Instanz, im Moment des Vollzugs, doch wieder nur
mit dem Symbol selbst gesagt werden kann.

Die Frage, die uns jetzt beschäftigen müßte, ist die nach dem

Sachzusammenhang der ohne Anspruch auf Systematik zusammen-

12



gestellten Symbolstrukturen: der Unersetzlichkeit; des Hinausweisens

in die Zukunft in bestimmter Richtung; der Integration gemachter
Erfahrungen; der Gewährung eines gegenwärtigen Standortes; der
unkonturierten Konkretheit und des Erwachsens aus bestimmten

geschichtlichen Ereignissen.
Ich vermute, daß sich der Konvergenzpunkt dieser (und wohl

noch zahlreicher anderer, hier nicht in Sicht getretener) Strukturen
durch eine Analyse des Wesens der Geschichte ergeben müßte. Oder
umgekehrt gesagt: daß sich die ontologische Klärung des Wesens

der Geschichte und die erkenntnistheoretische Klärung des

Erkennens von Geschichte vom Real-Symbol her ergeben müßten -
und zwar darum, weil sich alle menschliche Geschichte in Real-

Symbolen vollzieht.
Und damit sind wir wieder bei unserer zu Anfang

vorweggenommenen These angelangt: «Seinsfunktion» des Symbols und
«Erkenntnisfunktion» des Symbols kommen zur Deckung.
Geschichte ist wesenhaft symbolisch, und darum ist sie nur durch
Symbole erkennbar.

Der Mensch lebt in seiner geschichtlichen Gegenwart, aus seiner

geschichtlichen Vergangenheit, in seine geschichtliche Zukunft
hinein, indem er von seiner Vergangenheit (seiner persönlichen und
derjenigen seiner geschichtlichen Welt) Symbole hat, die ihm diese

Vergangenheit gegenwärtig setzen, seine Gegenwart erfüllen, indem
sie zugleich seine Erwartung der Zukunft freigeben und in bestimmte

Richtung weisen. - Die Beziehung des Real-Symbols zum Zeitbegriff
wäre eigens zu analysieren. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft,
die «Dimensionen» der Zeit, werden wohl überhaupt erst dadurch
zu geschichtlicher Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, daß sie sich

in Symbolen verdichten.

So zieht etwa ein Mensch in die Fremde und kehrt in spätem
Jahren, teils von Erinnerung, gewiß auch von Nützlichkeitserwägungen

getrieben, in die Heimat seiner Kindheit zurück. Die Heimat
hat sich ihm in der Fremde zu Symbolen verdichtet (Bildern, Worten,
Klängen, in denen sich seine Erinnerung zusammenballt), die seine

Gegenwart mitbestimmen und seine Erwartung möglicher oder
erhoffter (oder auch befürchteter) Zukunft in bestimmte Richtung
lenken. Das Symbol (und das gehört offenbar zu seinem Wesen)
läßt, indem es gemachte Erfahrungen integriert, sie gleichsam um

13



einen Kern kristallisiert, gewissermaßen an den Rändern einen Raum
offen (vielmehr: es eröffnet ihn allererst) für die Erwartung, die von
der Erinnerung her bestimmt ist. Die Ränder des Symbols werden
gleichsam unscharf. Deshalb sprachen wir vön seiner «unkonturierten
Konkretheit». Zu einem Symbol, auf das keine meiner eigenen,
bisherigen Erfahrungen anspricht, habe ich keinen Zugang.
Zugleich aber gibt es kein echtes Symbol, das ich einmal vernommen
habe, welches mich nichts erwarten ließe.

Ein simples, aber sprechendes Beispiel für den hier anvisierten
Sachverhalt ist etwa auch das Volkslied vom Schweizer Söldner in
fremden Diensten, der ein Alphorn schallen hört, desertiert, und sein

Heimweh mit dem Leben bezahlt. In einem bestimmten Klang hat
sich ihm eine ganze Welt der Erinnerung und der erhofften Zukunft
verdichtet und ist ihm zum verhängnisvollen Motiv geworden.

Es wäre dann des weitern zu untersuchen, inwiefern die menschlichen

Entschlüsse, die den Gang der Menschengeschichte bestimmen,
durch Realsymbole bestimmt sind. Vermutlich wirken diese auch
sehr weitgehend in die Pragmatik der ganz praktischen, ganz
«vernünftigen» Entschlüsse hinein. Auch das Geschäftsleben hat doch
wohl seine Geschäftsmoral, die sich in bestimmten Leitbildern
verdichtet. Und die Investitionsfreudigkeit oder Zurückhaltung (jeweils
in bestimmten Richtungen) haben ihre Motive, die in der Rechnung
nicht einfach aufgehen. - Ja es dürfte wohl überhaupt ein praktisches
und vernünftiges Handeln auf dem Hintergrund einer motivierenden
Symbolik allererst möglich werden.

Dasselbe gilt für die Politik. Bei aller wissenschaftlichen Bearbeitung
der Grundlagen, bei aller soziologischen oder taktischen Kalkulation
bleibt doch wesentliches politisches Handeln jeweils bestimmten
Leitbildern verpflichtet. - So hat auch die politische Gesinnung und
Haltung eines illusionslos nüchternen Humanismus, welche die
Politik wissenschaftlich betreiben und die alten Mythen entmythologisieren

will (Kennedy! G.F. von Weizsäcker!) auch diese

Haltung, die heute zum Heile unseres Planeten an Boden zu gewinnen
scheint, hat ihr bestimmtes, aus symbolhaften Quellen genährtes
und seinerseits zum Symbol sich verdichtendes Leitbild vom
Menschen.

Und nun scheinen sich mir im weitern folgende vier Probleme im
Zusammenhang unseres Versuchs, Geschichte ontologisch und

14



erkenntnistheoretisch vom Symbol-Phänomen her zu deuten, vor
allem noch aufzudrängen:
1. Wie wird das universale geschichtliche Phänomen des Verstehens

(mit seiner unvermeidlichen Modifikation des Nichtverstehens) vom
Symbolbegriff her deutbar?
2. Was hat der Aspekt geschichtlicher Wirklichkeit, den wir etwa mit
den Worten «Entscheidung» und «Verantwortung» umschreiben,
mit den Real-Symbolen zu tun?
3. Wie steht es in dieser Hinsicht mit dem diesem zunächst

entgegengesetzten, jedoch zweifellos gleichfalls zur Geschichtlichkeit des

Menschseins gehörigen Aspekt der Stimmung, der reinen «Fakti-
zität»?
4. Welche Beziehung besteht zwischen Real-Symbol und Sprache?

Zu diesen vier Fragen (die mir, neben den bisher gestreiften, zwar
nicht die einzigen, aber die wichtigsten zu sein scheinen) müssen

hier ein paar Andeutungen genügen. Sicher ist, daß sich die ontolo-
gische und erkenntnistheoretische Deutung der Geschichte aus dem

Real-Symbol an diesen Problemaspekten der Geschichtswirklichkeit
zu bewähren hat.

Das Phänomen des Verstehens scheint mir mit den Real-Symbolen
in der Weise zusammenzuhängen: daß ich jemanden in dem Maße
verstehe, als ich an den für ihn wirksamen Real-Symbolen partizipiere.

- Dies gilt zunächst für das Verstehen zwischen Zeitgenossen,
zwischen denen ein aktueller Dialog möglich ist. Wie weit Analoges auch

gilt für das Verstehen im «potentiellen Dialog» mit einem Gesprächspartner

der Vergangenheit, wäre eigens zu untersuchen.

Kein Mensch ist je ohne Stimmung - welche Heidegger als «Fakti-
zität» oder « Geworfenheit » interpretiert hat. Die Stimmung ist
aber ein geschichtliches Phänomen. Selbst das scheinbar gedankenloseste

Dahindämmern hat nicht etwa rein vegetativen oder animalischen

Charakter, sondern ist - eben als Stimmung - durch
Erinnerung und Erwartung implizierende Symbole bestimmt und
damit geschichtlich.

Am augenfälligsten ist wohl die Beziehung zwischen Symbol und
Sprache. Das menschliche Wort ist zwar nicht die einzige Form des

Symbols, aber die dominierende. Das Wort als solches ist primär
als Real-Symbol zu bestimmen. Hier liegt das Bindeglied zwischen

Geschichtsontologie und Sprachphilosophie.
Das Wort (sofern es nicht bloß durch Konvention erfundene

15



Vokabel ist - aber selbst diese kann zum echten Wort werden) ist
unersetzlich, kraft seiner Untertöne und Obertöne, die mehr mit
sich tragen als bloß einen «gemeinten Sinn». Das Wort integriert
gemachte Erfahrungen : Erfahrungen des Einzelnen und Erfahrungen
der Sprachgemeinschaft. Und es eröffnet einen Raum der
Erwartungen. Aus dieser Struktur des Wortes erklärt sich die Möglichkeit
dichterischer Evokation. Im Wort schwingt Ungesagtes wirkungsmächtig

mit. So schließt Hofmannsthal seine «Ballade des äußeren
Lebens» mit den Versen:

«... Und dennoch sagt der viel, der «Abend» sagt,
ein Wort, daraus Tiefsinn und Trauer rinnt
wie schwerer Honig aus den hohlen Waben. »

Wollte man die real-symbolischen Worte durch vertretungs-sym-
bolische Zeichen ersetzen, so würde diese Struktur des Wortes, die
Ober- und Untertöne, und damit die Möglichkeit der Dichtung
wegfallen. Ich glaube nicht an die Möglichkeit einer Lyrik in
Esperanto - es sei denn, daß zuvor Generationen mit Esperanto als

einziger Sprache gelebt hätten
Das Wort ist gleichsam Durchgangspunkt von gewesener zu

künftiger Erfahrung, doch so, daß es dadurch zugleich einen Standort
in der Gegenwart gewährt. Indem wir das Wort sprechen oder
vernehmen, verdichten sich uns die Erinnerung und die Erwartung, die
darin mitschwingen, zu realer Gegenwart als einer geschichtlichen.

Am schwierigsten erscheint mir die Frage nach der Beziehung
zwischen Real-Symbol und verantwortlicher Entscheidung. Gewiß ließe
sich hier sagen, daß die Entscheidungs-Situationen jeweils durch
symbol-gestaltige Motive konstituiert werden. Aber der Akt der
verantworteten Entscheidung als solcher, das Phänomen der

Verantwortung selbst, ist damit noch nicht erreicht. Sollte dieser Aspekt
geschichtlichen Seins etwa aus dem mit dem Symbolbegriff gegebenen

Deutungshorizont ausbrechen? Sollte Enrico Castelli Recht
bekommen mit seiner These zum letztjährigen Symposion der
Universität Rom über «Hermeneutik und Tradition»: «De tout il y a

une herméneutique - sauf de la bonne volonté»?
Ich sehe hier noch keinen Weg und wage darum keine Aussage.

Zum Schluß dieses Vortrags möchte ich versuchen, das Fremdwort

«Symbol» zu übersetzen und dadurch zu definieren:

16



Die beiden gebräuchlichen deutschen Ausdrücke «Sinn-Bild.» und
«Leit-Bild» scheinen mir hier sehr angemessen und sagekräftig. Das

Real-Symbol ist ein Bild, eine Gestalt - sichtbarer oder anderer Art.
Es hat in jedem Fall etwas Gestalthaftes und insofern Bestimmtes.

Es ist wiedererkennbar, so wie eben Gestalten wiedererkennbar sind,
und in gewissen Grenzen reproduzierbar. Aber es ist eine Gestalt,
ein Bild, das einen Sinn mit sich trägt, eine Dynamik der Bedeutsamkeit,

die über die Grenzen der Gestalt hinausströmt und wieder zu
ihr zurückströmt. Das Symbol ist ein Bild, das gleichsam eine Aura
des Sinns um sich verbreitet und damit Menschen leitet auf ihren
Wegen.

Die Geschichte der Menschen kristallisiert sich um solche Sinn-
Bilder und Leit-Bilder. Ahnungen und Befürchtungen, Sehnsucht,

Wagnis und Treue sind durch sie in mannigfacher Weise geleitet.

Einige Sinn- und Leit-Bilder aber sind, die nicht aus partikulären
Schicksalen von Einzelnen oder Gruppen erwuchsen, sondern von
anderer Instanz her den Menschen letztgültig gegeben wurden,
damit sie in ihnen sich selbst und das Ganze der Geschichte in ihren

jetzten Strukturen erkennen. Doch dieser Satz liegt - vorläufig -
wieder außerhalb des Bereichs philosophischer Analysen.

LE SYMBOLE ET SES VALEURS DE CONNAISSANCE

par J.-Claude Piguet

Deux mots semblent requis, pour situer mon projet face à celui de M. Ott.

En apparence, en effet, M. Ott affirme une identité des valeurs de connaissance

et des valeurs d'être du symbole, ce que je parais nier dans les pages qui suivent.

En réalité M. Ott n'a parlé que des symboles qu'il appelle «réels», au

sujet desquels j'affirme aussi l'identité des deux valeurs de l'être et de la
connaissance, à condition d'entendre par «connaissance» le Verstehen. Le
Verstehen est pour moi l'intuitionpar laquelle l'esprit « mime » le cours intérieur d'un

être en l'épousant dialectiquement; ^Erkennen, en revanche, désigne un pouvoir

analytique et relationnel de l'esprit aux prises avec l'extériorité d'une réalitépar
le truchement d'un langage et d'une pensée entrant précisément en relation

externe avec cette réalité. Comprendre une symphonie, ce n'est pas encore l'expli-

17


	Die Erktenntnisfunktion des Symbols

