Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 24 (1964)

Artikel: Die Erktenntnisfunktion des Symbols
Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Erkenntnisfunktion des Symbols

Le symbole et ses valeurs de connaissance

Symposium der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft
in Bern am 29. Februar und 1.Mairz 1964

Symposium de la Société suisse de philosophie
a Berne, les 29 février et 1°" mars 1964

DIE ERKENNTNISFUNKTION DES SYMBOLS

von Hewnrich Ott

Zunichst zwei Vorbemerkungen: 1) Sie haben einen Theologen
beauftragt, ein philosophisches Thema zu erdrtern. Sie werden
gestatten, daB3 ich die Problematik aus dem Bereich meiner eigenen
Wissenschaft heraus entfalte. Wie weit die dabei zu gewinnenden
Ansitze und Perspektiven eine Giiltigkeit auch iiber den Bereich
dieser Wissenschaft hinaus besitzen, wie weit also eine sachliche
Kontinuitét theologischer und philosophischer Erkenntnis bei diesem
Thema aufscheint, wird erst am Ende zu beurteilen sein.

2) Das als 2. Referat vorgesehene Exposé des Herrn Kollegen
Piguet sollte eigentlich das erste sein. Denn es lag mir bereits fertig
vor, als ich die folgenden Erwigungen in Arbeit nahm. So werde ich
mitunter implizit bereits zur These des Herrn Piguet Stellung
nehmen, wenn ich auch explizit, im bewuBten Vorgehen, durchaus
meinen eigenen Weg verfolge. Der implizite Vorgriff mag immerhin
der Einheitlichkeit unserer Gespriache zugute kommen. — Auch hier
mag es sich dann im Ergebnis herausstellen, wie weit wir iiberein-
stimmen und wie weit wir differieren, wie weit tiberhaupt eine
gemeinsame Gesprichsgrundlage besteht. Nach meiner vorldufigen
Beurteilung der Sachlage bestehen einige wesentliche sachliche
Differenzen, so zwar, daBl dadurch die gemeinsame Gespriachsgrund-

1



lage, die Gemeinsamkeit des Themas und die Méglichkeit, sich dariiber
zu verstindigen, nicht beeintrachtigt wird.

DaB das Symbol-Problem uns Theologen in besonderem MafBe
beschiftigen muB, kann nicht verwundern. Kommt doch unser
eigenes Reden von unserm besonderen Thema um die Verwendung
von Symbolen nicht herum. Ja das Symbol gewéhrt wohl tiberhaupt
erst die Moglichkeit, iiber dieses Thema zu sprechen.

Ich mochte hier unter den Theologen, die sich mit dem Problem
intensiver beschiftigt haben, zu Eingang meines Referats einen
besonders hervorheben: den Jesuiten Karl Rahner. Rahner hat sich
(u.a.) in seinem Aufsatz «Zur Theologie des Symbols» (Schriften
zur Theologie IV, 1962) intensiv um eine ontologische Grundlegung
des theologischen Symbolgebrauchs bemiiht. Nach seiner These ist
der Symbolcharakter ein ontologischer Grundzug alles Seienden.
«Das Seiende ist (in dem Mafle es Sein hat und vollzieht) zunichst
einmal sich selbst ,symbolisch®. Es driickt sich aus und hat darin sich
selber. Es gibt sich in das andere von sich weg und findet darin wissend
und liebend sich selber ... Das Symbol ist also nicht nur nicht ur-
spriinglich anzusetzen als ein nachtridgliches Verhiltnis zwischen
zwei verschiedenen Seienden, zwischen denen eine Verweisfunktion...
gestiftet wird ; das Symbolische ist nicht nur in dem Sinne eine innere
Eigentiimlichkeit eines Seienden in sich, als dieses, um zu seinem
eigenen Seinsvollzug zu kommen, das in der Einheit behaltene andere
von sich setzt und dieses eine Ubereinkunft mit der entspringen-
lassenden urspriinglichen Einheit hat und so deren Ausdruck ist. Das
Seiende ist vielmehr in sich selbst auch darum ,symbolisch®, als der
iibereinkommende Ausdruck, den es behaltend als das andere setzt,
die Weise ist, in der es sich selbst in Erkenntnis und Liebe ver-
mittelt ist. Durch ,Ausdruck‘ kommt das Seiende zu sich selbst, soweit
es iiberhaupt zu sich selbst kommt» (285).

Das ontologische Konzept Rahners ist also dies: daB alles Seiende
je in sich selber eine strukturierte Einheit darstellt. Ein Aspekt ist
jeweils die Gestalt und Erscheinung des andern, eins vertritt das
andere, verweist auf das andere, mit dem es doch je schon urspriing-
licher geeint ist. So ist z.B. der Leib die Gestalt der Seele in der
Einheit des menschlichen Seins. Seiendes ist, indem es sich «aus-
driickt» — wobei der Ausdruck doch je «behalten» wird, indem er
nicht ein AuBerliches und Fremdes, sondern ein Teil oder Aspekt

2



des betreffenden Seienden selbst ist. Seiendes ist so, in diesem Aus-
drucks-Vorgang, eine bewegte Ganzheit, ein Geschehen; es ist Selbst-
vollzug, ens in actu. Und eben insofern es dergestalt bewegt ist, ist
es erkennbar.

Die Symbolhaftigkeit des Seienden als ontologischer Grundzug ist
der Grund der universalen Erkenntnisfunktion des Symbols.

Ich wage es hier vorsichtshalber nicht, diese ontologische Kon-
zeption zugrunde zu legen, weil es mir nicht gelingt, sie am Phéanomen
zu verifizieren, und weil ich mir insbesondere nicht dariiber klar bin,
wie weit sie sich im Blick auf die Naturphinomene durchhalten 148t. —
Doch kann ich im Sinne einer Voranzeige sagen: dal3 die Analysen,
die ich anstellen mochte, im Ergebnis in einem beschriankteren,
weniger universalen Bereiche eine der Rahner’schen Sicht nahe ver-
wandte ontologische Perspektive eréffnen werden.

Es wird sich aus ihnen ergeben, daf «Seinsfunktion» und «Er-
kenntnisfunktion» des Symbols aufs engste zusammen gehoéren,
m.a.W.: daB (in einem bestimmten Bereich) Seiendes so strukturiert
ist, daB es symbolisch (und nur symbolisch) erkennbar wird. Und
zwar ist diese Erkenntnisfunktion des Symbols sowohl durch die
Seinsstruktur des Erkannten als auch durch die des Erkennenden
selbst bestimmt.

Dieses angezeigte Ergebnis méchte ich im voraus von daher
deuten: daB im geschichtlichen Bereich Sein und Erkennen wesenhaft
eins sind. Der Mensch (als das einzige geschichtliche Wesen, das uns
als solches empirisch zuginglich ist) ist, indem er erkennt. Er ist,
indem er versteht, d.h. geschichtlich erkennt. Sein Verstehen ist sein
Sein (als geschichtliches Wesen). Er existiert, indem er je ein be-
stimmtes Verstindnis von sich selbst, seiner Mitwelt und Umwelt
im Ganzen, und von dem, was ihn gerade jetzt betrifft, im besonderen
hat: ein Verstindnis, das wohl teils explizit und bewulBlt, zum
groffern Teil aber wohl implizit, «gefiihlsmaBig», und in den
Grundentscheidungen seines Daseins gegeben ist.

Bevor ich nach dieser allgemeinen Voranzeige zu konkreteren
Untersuchungen schreite, mochte ich noch vorausschicken, daf ich
den thematischen Bereich, der hier im Blick stehen soll, beschrinkt
wissen méchte auf die Real-Symbole, unter AusschluB der bloBen
Vertretungs-Symbole. Unter Vertretungs-Symbol verstehe ich ein
willkiirlich, durch Konvention bestimmtes Zeichen, das einen be-

3



stimmten Sachverhalt bezeichnen, d.h. in der Sphire der signa
«vertreten» soll. Hier haben wir zwei deutlich getrennte Seiende
vor uns, die in einen nachtriglichen Verweisungs-Zusammenhang
bewuBt und mit bestimmter Zwecksetzung gebracht werden. Ver-
tretungs-Symbole sind darum grundsitzlich durch andere ersetzbar.
Beim Real-Symbol dagegen, d.h. beim «echten» oder «geschicht-
lichen» Symbol, 148t sich eine deutliche Trennung von Zeichen und
Sache nicht erkennen, und von Ersetzbarkeit eines Symbols durch
ein anderes kann keine Rede sein. Und zwar deshalb, weil solche
Symbole nicht durch Absicht und Zwecksetzung zustande kommen.
Sondern hier besteht eine urspriinglichere, seinsmifige Affinitét
zwischen dem Symbol und dem, was sich in ihm «ausdriickt».

Man kann wohl Real-Symbole und Vertretungs-Symbole mit-
einander vergleichen. Und dieser Vergleich mag insofern hilfreich
sein, als er uns wenigstens ein Stiick weit zeigt, was das Wesen des
Real-Symbols ist resp. nicht ist. Indessen diirfte es unfruchtbar sein,
wenn nicht gar zu falschen Folgerungen verfithren, wenn man einen
allgemeinen Begriff des «Symbols» tiber beide Phinomene spannt.
Dazu ist der Sachverhalt in beiden Fallen doch zu sehr verschieden.

Ich werde darum im folgenden nur an einer einzigen Stelle kurz
auf die Vertretungs-Symbole zu sprechen kommen: da, wo ich zu
zeigen versuchen werde, wie aus Vertretungs-Symbolen unter be-
stimmten Bedingungen Real-Symbole werden konnen.

Nun werde ich nacheinander drei zentrale Symbole der christ-
lichen Glaubens-Rede (in Verkiindigung, Gebet und Theologie,
urspriinglicher in der Heiligen Schrift selbst, die sowohl Verkiindi-
gung, als auch Gebet und Theologie enthilt) auf ihre Symbol-
struktur hin untersuchen: das Symbol des Vaters, das Symbol der
himmlischen Stadt, und das Symbol des Kreuzes.

Sie werden dem Theologen die Voraussetzung erlauben, daB das,
was sich in diesen Symbolen fiir uns ausdriickt, Wirklichkeit ist.
Wer diese Voraussetzung nicht zu teilen vermag, mag das «Als ob»
fiir die Analysen gelten lassen und mag hernach versuchen, die zu
erhebenden Strukturen an Wirklichkeiten zu verifizieren, die auch
fiir ihn unumgénglich sind.

In jedem Falle, fiir den, der meine Voraussetzung teilt, wie auch
fur den, der sie nicht teilt, sind die drei Symbole als geschichtliche
Phinomene und als Real-Symbole wirklich und damit als mégliche

4



phinomenale Grundlage fiir eine Untersuchung iiber das Symbol-
Wesen ausgewiesen.

1. Das Symbol des Vaters

Schon im Alten Testament wird Gott gelegentlich der Vater ge-
nannt. «Ist Er nicht dein Vater, der dich erschaffen, nicht Er es, der
dich gemacht und bereitet hat?» (5. Mose 32, 6). «Ein Vater der
Waisen, ein Richter der Witwen ist Gott in Seiner heiligen Wohn-
statt» (Psalm 68, 6). « Denn ich bin Israels Vater geworden» (Jeremia
31,9). U.a.O. An den meisten Stellen ist « Vater» hier noch eine be-
wulBlite Bezeichnung des gottlichen Wesens, des gottlichen Begegnens
und der menschlichen Haltung zu Gott. Im Neuen Testament ballt
sich dies gleichsam zusammen, und das Wort «Vater» kondensiert
sich zum eigentlichen Namen fir Gott, zum Namen in der Anrede
an Gott und auch in der Rede tiber Gott.

Als besonders gewichtige Belege des neutestamentlichen Gebrauchs
und der neutestamentlichen Deutung des Vater-Namens moéchte ich
das Unser Vater nennen und die vermutlich darauf Bezug nehmende
Paulusstelle Rémer 8, 15: «Denn ihr habt nicht einen knechtischen
Geist empfangen, daB ihr euch abermals fiirchten mii3tet, sondern
ihr habt einen kindlichen Geist empfangen, durch welchen wir
rufen: Abba, lieber Vater!»

Es mogen nun bei diesem Vaternamen Gottes wohl mancherlei
religionsgeschichtliche Einfliisse und Implikationen zu erheben sein.
Indessen diirfte der Grundzug doch richtig erfaBt sein in Luthers
Erklarung: «Vater unser, der Du bist im Himmel. Was ist das?
Antwort: Gott will uns damit locken, da wir glauben sollen, er sei
unser rechter Vater und wir seine rechten Kinder, auf dafl wir ge-
trost und mit aller Zuversicht ihn bitten sollen wie die lieben Kinder
ihren lieben Vater» (Kl. Katechismus). — (Auf diesen Aspekt méchte
ich hier abstellen.)

Warum nennen wir nun den Vater-Namen Gottes ein Symbol? —
Einmal darum, weil das, was wir in diesem Wort ausdriicken (und
zugleich: was sich uns in diesem Wort ausdriickt), an dies Wort ge-
bunden ist. Der Vater-Name ist nicht eine Chiffre fiir etwas, das
man leicht und mit derselben Wirkung auch durch eine andere
Chiffre bezeichnen kénnte. Gott hat freilich in der Schrift und in der
kirchlichen Uberlieferung viele Namen. Doch hat der Vater-Name
unter allen andern einen spezifischen Gehalt und ist darum un-

5



ersetzlich. Mit diesem Namen wird nicht ein vom Namen unab-
hangiger Sachverhalt bezeichnet, sondern eine Wirklichkeit angesagt,
die sich ohne diesen Namen schwerlich so (als diese und keine andere)
ansagen lieBe. — Ich sage: schwerlich ... Denn es ist ja immerhin
der Grenzfall denkbar, da3 das Christentum einem Volke verkiindigt
werden muB, welches keine der biblischen und der unsrigen an-
gemessene Vorstellung von Vaterschaft besitzt. In einem solchen Fall
wire «Vater» vielleicht vorlaufig mit « Mutter» oder anders zu
iibersetzen. Mit solchen Grenzfillen ist bei den christlichen Symbolen
wohl stets zu rechnen. Das bedeutet aber nicht, daB das Symbol nun
doch ersetzbar wire, dafl es zum bloBen Vertretungs-Symbol wiirde.
Es bedeutet lediglich (und dies diirfte fiir die Erkenntnis des Symbol-
Wesens tiberhaupt wesentlich sein): daB jedes Symbol in einem
bestimmten (vielleicht sehr umfassenden) geschichtlichen Horizont
beheimatet ist und nicht dem fast unbeschrinkt variablen Menschen-
Wesen als solchem zugehort.

Nach dem allem muB der Vater-Name eine spezifische Sagekraft
besitzen. Er setzt das, was er nennt, in gewissem Sinne prisent. In
der neueren evangelischen Theologie wird hier etwa der prignante
Terminus « Ansage» verwendet: Das Symbol-Wort bezeichnet nicht
etwas Fernes, sondern es sagt die Ankunft, das Gegenwirtig-Werden
dessen an, was es nennt.

Worin ist diese spezifische Sagekraft des Symbols begriindet? -
Hier wire natiirlich zunichst eine spezifisch theologische Antwort
auszuarbeiten: Gott hat sich selber eben gerade als Dieser, als ein
Solcher (nadmlich als unser Vater) geoffenbart. — Daneben aber
besitzt die Sagekraft des christlichen Symbols noch einen der philo-
sophischen Analyse wohl ohne Weiteres zuginglichen Aspekt: die
menschliche Erfahrung der Vaterschaft. Ich kann es ja in meinem
eigenen Leben erfahren, was Vatersein und was Kindsein bedeutet.
Aus solchen Erfahrungen wird die Sagekraft und Unersetzlichkeit
des Symbols gendhrt. Doch geht dabei das im Symbol Ausgedriickte
nicht auf in solchen Erfahrungen. Das im géttlichen Vater-Namen
Angesagte geht weit hinaus iiber alles, was wir hier je als «Vater»
erfahren mogen.

Gleichwohl bleibt die angesagte Wirklichkeit an diese Erfahrungen
gebunden, eben durch den Gebrauch des Namens. Der symbolische
Name empfingt von ihnen her seine Konkretion. Doch er transzen-
diert sie alle und 148t etwas erwarten, das mehr ist als sie.

6



Aus diesen Beobachtungen lassen sich nun folgende Symbol-
Strukturen an diesem einzelnen Symbol erheben:
a) Die Unersetzlichkeit des Symbols: eines bestimmten Wortes,
vielleicht auch eines Bildes, einer Gestalt, eines Gehaltes. — Das
Symbol weist wohl iiber den zunichst feststellbaren Gehalt des
Wortes oder Bildes hinaus. Doch wird durch solche Transzendenz
das Symbol selber keineswegs vergleichgultigt. Es wird dadurch nicht
ersetzbar.
b) Das Symbol-Wort geht nicht auf in gehabten Erfahrungen. Es
weist in die Zukunft. So erwartet der Christ, wenn er von Gott als
dem Vater spricht, wenn er Gott als Vater anredet, daf3 sich ihm in
kiinftiger Erfahrung, in der Zeit und in der Ewigkeit, Gott schritt-
weise und endgiiltig als Vater erweisen wird.
c) Dennoch weist das Symbol zuriick auf gehabte Erfahrungen. Es
zieht sie an sich. Es integriert sie. Sie kommen im Lichte des Symbols
zum Leuchten. Sie lassen, indem sie ins Symbol integriert werden,
ihrerseits dessen Gehalt konkreter und verstindlicher werden. Alles,
was wir als AuBerung von Vaterschaft, des Vater-Kind-Verhilt-
nisses, je erlebt haben, an uns selbst oder an andern, wird so ins
Symbol des Vater-Namens aufgenommen.
d) Wenn das Symbol in die Zukunft weist und kiinftige Erfahrungen
erwarten 1aBt, ist die Erwartung nicht irgendeine, sondern sie ist in
ganz bestimmte Richtung gewiesen. Diese Weisung ergibt sich (u.a.,
nicht ausschlieBlich) aus dem bereits erfahrenen Gehalt des Symbols.
Die Richtung, in die das Symbol uns weist, mag erhellt und explizit
gemacht werden durch eine Besinnung, die wir existentiale Inter-
pretation nennen. Es ist dies (in unserm Falle) die Besinnung auf
den wesenhaften Gehalt, auf die Struktur der im Symbol vertretenen
Erfahrungen. So z.B. auf das Verhiltnis von Vertrauen und Ver-
antwortung im Vater-Kind-Verhiltnis. — Solche Besinnung 16st in-
dessen das Symbol nicht auf. Sie macht es nicht tiberfliissig. Denn
ihre begrifflichen Ergebnisse bleiben ohne den Erfahrungsgehalt des
Symbols leere Hiilsen.
e) Das Symbol hat, wie wir gesehen haben, eine Ausrichtung auf die
Vergangenheit und eine Ausrichtung auf die Zukunft, indem es
gemachte Erfahrungen integriert und kiinftige Erfahrungen in be-
stimmter Richtung erwarten lit. Es hat zugleich und ineins damit
auch eine Ausrichtung auf die Gegenwart, indem es dem Menschen
je jetzt, in seiner Gegenwart, einen Standort gewihrt. — So kann der

7



Christ in seiner Gegenwart Gott mit dem Vater-Namen anrufen, und
er tut es tiglich mit dem Unser Vater. Es kann sich ihm in der An-
rufung des Vaters die ganze Komplexitit seiner gegenwirtigen
seelischen Regungen verdichten, alles in diesen einen Punkt zu-
sammen schieBen. Und er kann angesichts des Symbols die Kraft
gewinnen zum gegenwartigen Handeln.

2. Das Symbol der himmlischen Stadt

Das Bild vom himmlischen Jerusalem ist in der Bibel ein eschato-
logisches Symbol, ein Symbol der kommenden Herrlichkeit. Jeru-
salem ist als Ort des Tempels der Wohnsitz Gottes. Dieses Jerusalem
ist im Himmel vorgebildet und wird sich am Ende der Zeit auf die
Erde heruntersenken und bleiben als die endgiiltige Wohnstitte der
erlésten Menschen mit ihrem Gott. So hat sich die kultische Vor-
stellung des alten Israel vom Wohnen Gottes im Tempel ins Apo-
kalyptische gewandelt und ist in dieser Gestalt ins christliche Denken
eingedrungen: «Und ich, Johannes, sah die heilige Stadt, das neue
Jerusalem, von Gott aus dem Himmel herabfahren, bereitet als eine
geschmiickte Braut ihrem Mann. Und ich horte eine groe Stimme
von dem Stuhl, die sprach: Siehe da, die Hiitte Gottes bei den Men-
schen; und Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden Sein Volk
sein . ..» (Offenbarung 21, 2.3). — Aber auch ohne die apokalyp-
tischen Details der alten Vorstellung ist das Bild der Stadt vom
christlichen Denken als Symbol iibernommen worden, so im Hebrier-
brief (13, 14) : « Denn wir haben hier keine bleibende Stadt, sondern die
zukiinftige suchen wir.» Oder im evangelischen Kirchenlied : « Jerusa-
lem, du hochgebaute Stadt...». Der Beispiele wiren viele zu nennen.

In der Johannes-Apokalypse wird die Stadt noch einldBlicher
beschrieben: zwolf Tore hat sie, jedes einzelne aus einer Perle, ihre
Grundsteine sind Edelsteine, ihre Gassen lauteres Gold; sie bedarf
nicht der Sonne, da die Herrlichkeit des in ihr wohnenden Gottes
selbst sie erleuchtet (Kap. 21). — Dabei war es aber doch wohl schon
damals klar und in der Ausmalung des Symbols implizit mitgesagt,
daB alle diese Vorstellungen nicht innerweltlicher Art sind. In ihrer
Uberschwinglichkeit greifen sie iiber alles innerweltlich Erfahrbare
und Schaubare hinaus und stellen vor Augen, was schlechterdings
die Grenze der Weltzeit bildet. Es wire wohl nicht angemessen, zu
sagen, daB hier AuBerweltliches mit innerweltlichen Mitteln dar-

8



gestellt und so auf die Ebene des Innerweltlichen falschlich herab-
gezogen werde. Es ist nicht innerweltlich-objektivierende Redeweise,
in der hier gesprochen wird. In diesem Punkt weiche ich durchaus
von Bultmann ab. Es handelt sich hier vielmehr entsprechend dem
eschatologischen Charakter des Themas um eine Redeweise sui
generis. Es handelt sich um ein Symbol, das, obwohl es inner-
weltliche Elemente umschlieBt, doch ganz bewuBt aus dem Inner-
weltlichen abspringt. Wer so redet, weill ganz genau, daB das, wor-
iiber er redet, noch einmal ganz anders ist, als wie er es beschreibt.
Er beschreibt es dennoch, weil er glaubt und wei3, daB das Unbe-
schreibliche, von dem er spricht, konkrete Wirklichkeit ist. Darum
redet er konkret, im vollen BewuBtsein der vélligen Unzuldnglichkeit
seiner Wort- und Bildgestalten.

Dieses Symbol von der himmlischen Stadt ruft einerseits im Ver-
nehmenden Bilder und Erinnerungen wach, anderseits verschwimmen
sogleich wieder alle konkreten Konturen. Etwas Konkretes klingt
auf, ein unverwechselbarer Ton, ein unvertauschbarer Gehalt. Wir
spiiren genau, was es ist, obschon wir es nicht fixierend beschreiben
kénnen. Das Konkrete behilt seine Konkretheit, obschon die Um-
risse unscharf werden, obschon es in der Welt nichts Vergleichbares
hat und wir nicht damit rechnen kénnen, da uns dergleichen morgen
auf der StraBe begegnet . . .

Ich mochte hier von « unkonturierter Konkretheit» sprechen. Diese
bleibende Konkretheit bewirkt, daBl das Symbol konkret ins Leben
des Menschen hineinwirkt, ihm in ganz konkreten existentiellen
Situationen zum uberwiltigenden Motiv wird, ihm Hoffnung schenkt,
Mut zum Durchhalten, seine Leidenschaft oder Sehnsucht weckt.

Diese unkonturierte Konkretheit ist die Symbol-Struktur, die wir
am christlichen Symbol der himmlischen Stadt ablesen. Das Symbol
ist nicht ein bestimmtes Etwas, das man da oder dort antreffen kann,
und ist doch konkreter Gehalt mit geschichtlicher Wirkungsmacht. —
Etwas zugespitzt, aphoristisch und ungeschiitzt méchte ich formulie-
ren: AuBler dem Individuell-Konkreten, dem Einzelding, und dem
Generell-Abstrakten gibt es noch die Symbole.

Was hier an einem religiésen Symbol gezeigt wurde, kénnte wohl
mutatis mutandis an jedem profanen Symbol, seiner Gestalt und
Wirkungsweise, verifiziert werden. Zum Beispiel an einem dichteri-
schen Bild. Nehmen wir das Gedicht von Gottfried Benn, das mit
den Versen beginnt:

2 Studia Philosophica XXIV 9



«Der soziologische Nenner,

der hinter Jahrtausenden schlief,
heiflt: ein paar groe Minner.
Und die litten tief.

Heil3t: ein paar sterbende Krieger,
gequalt und schattenblaB3.

Sie heute, und morgen der Sieger . . .
Warum erschufst du das . ..?»

Und so weiter. Das Leiden und die Vergeblichkeit menschlicher
Geschichte steigt auf. Und am SchluB3 die zwei Strophen:

«HeiBt: so viel Tritmmer winken:
Die Rassen wollen Ruh.

Lasse dich doch versinken

dem nie Endenden zu!

Und heift dann: schweigen und walten,
wissend, daB sie zerfillt,

dennoch die Schwerter halten

vor die Stunde der Welt.»

In der SchluB-Strophe vor allem wird die unkonturierte Konkretheit
deutlich: Es klingt etwas auf, unverwechselbar. Wir wissen genau,
was gemeint ist. Dabei bleibt das Bild zugleich eigentiimlich un-
bestimmt. Wir kénnen uns unter dem Halten der Schwerter vor die
Weltstunde kaum etwas Deutliches vorstellen, und kénnen dennoch
die Strophe angesichts der verschiedensten existentiellen Situationen
zitieren. Wir konnen sie auch dann noch mit einer gewissen Zu-
stimmung zitieren, wenn wir der Weltanschauung einer heroischen
Resignation, die sich darin ausdriicken mag, nicht beipflichten. Dies
zeigt, daB — obwohl es moglich wire, den Gedanken der letzten
Strophe und des ganzen Gedichts als Gedanken begrifflich zu
formulieren, in Form einer allgemeinen Sentenz — damit doch das
dichterische Symbol aus Klang und Bild und Rhythmus noch in
keiner Weise erreicht wiirde.

10



8. Das Symbol des Kreuzes

Das Kreuz ist ein zentrales Symbol des Christentums. Ein Christen-
tum ohne das Symbol des Kreuzes 148t sich ebenso wenig denken wie
ein Christentum ohne den gottlichen Vater-Namen oder ein Christen-
tum ohne die Erwartung der Herrlichkeit der himmlischen Stadt.

Ausgehend von einem bestimmten historischen Geschehen ist das
Kreuz zum Emblem geworden fiir das Christliche in der Geschichte.
Auf den Kirchtiirmen und bis zu den Buchdeckeln der Bibeln und
Gesangbiicher bezeichnet es die Zugehorigkeit zu diesem Bereich.
Aber es ist — schon etwa in der duBern Geste des Sichbekreuzigens —
mehr als nur Emblem (im Gegensatz etwa zum Ichthys-Zeichen,
welches nur Emblem ist). Das Kreuzeszeichen hat integrative Kraft.
Es lebt in ihm die Erinnerung an eine Person und die Erinnerung an
ein Ereignis, die beide untrennbar sind sowohl voneinander als auch
von dem geschichtlichen Bereich, der durch sie eroffnet ist.

Im Kreuzes-Symbol verdichtet sich die ganze Botschaft und das
Leben des Christentums. « Denn ich hielt mich nicht dafiir, daB ich
etwas wiiBte unter euch, als allein Jesus Christus, und diesen als den
Gekreuzigten» schreibt Paulus (1. Korinther, 2, 2). Das Kreuzes-
Symbol integriert auch die Tat und Haltung christlicher Existenz,
das Kreuztragen und das Sich-Kreuzigenlassen mit Christus. Was
der Christ in seinem Leben tut, steht mit im Lichte des Symbols.

Die hier ablesbare Symbol-Struktur ist die: daB ein bestimmtes
geschichtliches Ereignis, wirklich zunichst an einem bestimmten
Punkt, zum Symbol werden kann fiir einen ganzen Bereich. Dies
muf} nicht so sein. Nicht fir jede geschichtliche Bewegung wird ihr
Begriinder oder ihre Griindungsakte zum Symbol. Dagegen kann
etwa ein fast beiliufig gesprochenes Wort zum Symbol werden, wie
etwa das groe Wort Churchills von «Blut, Schweil und Tranen»
zum Symbol wurde fiir die illusionslose Hingabe bis zum AuBersten
an eine als richtig erkannte Sache — zum Symbol in bestimmter
geschichtlicher Zeit und vielleicht auch immer da, wo sich Ahnliches
wiederholen mag.

Damit dergestalt ein bestimmtes Ereignis, die Wirklichkeit eines
bestimmten Zeitpunktes, zum Symbol werde, braucht es das, was
ich die «integrative Kraft» genannt habe. Solche Kraft kann freilich
aus verschiedenen Quellen stammen. Unter Umstinden ganz einfach
aus der Quelle gemeinsamer starker geschichtlicher Erfahrung.

11



Vielleicht dient es zur Verdeutlichung, wenn ich hier nun kurz den
oben schon erwihnten Sonderfall ins Auge fasse, dal ein bloBes
Vertretungs-Symbol zum Real-Symbol werden kann. Das kann z.B.
da geschehen, wo das gewihlte Emblem eines Vereins von Menschen
allmahlich zum Inbegriff gemeinsamer Erfahrung, gemeinsamer
Erinnerung und gemeinsamen Strebens wird.

Ich méchte nun diese Beobachtungen und Analysen christlicher
Symbole schlieBen mit zwei einschrinkenden Nachbemerkungen:

1. Was hier ausgefiithrt wurde, war nicht oder nur in ganz geringem
AusmaBe theologischer Art. Es ging mir nicht um die Entfaltung des
Gehalts dieser Symbole, um ihren Offenbarungscharakter als Aspekte
einer vom Menschen nicht erfundenen, sondern ihm geschenkten
umfassenden Deutung seiner eigenen Wirklichkeit und der Welt-
wirklichkeit. Es ging mir lediglich um eine Beschreibung des Symbol-
Charakters dieser Symbole als solchen. Das Theologische blieb fast
ganz ungesagt. Darum bin ich der Meinung, daf3 sich das an diesen
drei Symbolen Abgelesene anderweitig exemplifizieren und verifi-
zieren laBt.

2. Die aufgewiesenen Symbol-Strukturen sind nicht vollstindig.
Sie bilden auch kein System, und es ist schlieBlich auch nicht gemeint,
daB sich an jedem Real-Symbol alle diese Strukturen sollten ent-
decken lassen. Dennoch glaube ich, daBl zwischen ihnen ein Sach-
zusammenhang besteht.

Es mag sich noch die Frage stellen: Ob und wie weit sich so
strukturierte Symbole auflésen lassen — etwa durch eine begriffliche
oder exemplifizierende Klirung und Deutung ihres Gehalts?

Es scheint mir, daB es gerade zum Wesen solcher Symbole gehort,
daB sie eine begriffliche und exemplifizierende Deutung zwar zu-
lassen, ja fordern, in ihr aber niemals aufgehen. Das Symbol 148t sich
nicht begrifflich abbauen auf sein «Eigentliches». Sondern die
begriffliche Aneignung des Symbols in treuer Entfaltung seiner Be-
deutsamkeit, die ich die existentiale Interpretation nennen méchte,
will letzten Endes gerade freigeben zur (inneren oder duBeren)
existentiellen 7at dessen, was der Gehalt des Symbols ist und was
dann, in letzter Instanz, im Moment des Vollzugs, doch wieder nur
mit dem Symbol selbst gesagt werden kann.

Die Frage, die uns jetzt beschiftigen miiBite, ist die nach dem
Sachzusammenhang der ohne Anspruch auf Systematik zusammen-

12



gestellten Symbolstrukturen: der Unersetzlichkeit; des Hinausweisens
in die Zukunft in bestimmter Richtung; der Integration gemachter
Erfahrungen; der Gewihrung eines gegenwirtigen Standortes; der
unkonturierten Konkretheit und des Erwachsens aus bestimmten
geschichtlichen Ereignissen.

Ich vermute, daB sich der Konvergenzpunkt dieser (und wohl
noch zahlreicher anderer, hier nicht in Sicht getretener) Strukturen
durch eine Analyse des Wesens der Geschichte ergeben miite. Oder
umgekehrt gesagt: daB sich die ontologische Klirung des Wesens
der Geschichte und die erkenntnistheoretische Klirung des Er-
kennens von Geschichte vom Real-Symbol her ergeben miiten —
und zwar darum, weil sich alle menschliche Geschichte in Real-
Symbolen vollzieht.

Und damit sind wir wieder bei unserer zu Anfang vorweg-
genommenen These angelangt: «Seinsfunktion» des Symbols und
«Erkenntnisfunktion» des Symbols kommen zur Deckung. Ge-
schichte ist wesenhaft symbolisch, und darum ist sie nur durch
Symbole erkennbar.

Der Mensch lebt in seiner geschichtlichen Gegenwart, aus seiner
geschichtlichen Vergangenheit, in seine geschichtliche Zukunft
hinein, indem er von seiner Vergangenheit (seiner personlichen und
derjenigen seiner geschichtlichen Welt) Symbole hat, die ihm diese
Vergangenheit gegenwirtig setzen, seine Gegenwart erfillen, indem
sie zugleich seine Erwartung der Zukunft freigeben und in bestimmte
Richtung weisen. — Die Beziehung des Real-Symbols zum Zeitbegriff
wiére eigens zu analysieren. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft,
die «Dimensionen» der Zeit, werden wohl tiberhaupt erst dadurch
zu geschichtlicher Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, daB sie sich
in Symbolen verdichten.

So zieht etwa ein Mensch in die Fremde und kehrt in spitern
Jahren, teils von Erinnerung, gewi auch von Niitzlichkeitserwi-
gungen getrieben, in die Heimat seiner Kindheit zuriick. Die Heimat
hat sich ihm in der Fremde zu Symbolen verdichtet (Bildern, Worten,
Kliangen, in denen sich seine Erinnerung zusammenballt), die seine
Gegenwart mitbestimmen und seine Erwartung moglicher oder
erhoffter (oder auch befiirchteter) Zukunft in bestimmte Richtung
lenken. Das Symbol (und das gehort offenbar zu seinem Wesen)
laBt, indem es gemachte Erfahrungen integriert, sie gleichsam um

13



einen Kern kristallisiert, gewissermaBen an den Randern einen Raum
offen (vielmehr: es erdflnet ihn allererst) fiir die Erwartung, die von
der Erinnerung her bestimmt ist. Die Rander des Symbols werden
gleichsam unscharf. Deshalb sprachen wir von seiner « unkonturierten
Konkretheit». Zu einem Symbol, auf das keine meiner eigenen,
bisherigen Erfahrungen anspricht, habe ich keinen Zugang. Zu-
gleich aber gibt es kein echtes Symbol, das ich einmal vernommen
habe, welches mich nichts erwarten lieBe.

Ein simples, aber sprechendes Beispiel fiir den hier anvisierten
Sachverhalt ist etwa auch das Volkslied vom Schweizer Soldner in
fremden Diensten, der ein Alphorn schallen hort, desertiert, und sein
Heimweh mit dem Leben bezahlt. In einem bestimmten Klang hat
sich ihm eine ganze Welt der Erinnerung und der erhofften Zukunft
verdichtet und ist ihm zum verhdngnisvollen Motiv geworden.

Es wire dann des weitern zu untersuchen, inwiefern die mensch-
lichen Entschliisse, die den Gang der Menschengeschichte bestimmen,
durch Realsymbole bestimmt sind. Vermutlich wirken diese auch
sehr weitgehend in die Pragmatik der ganz praktischen, ganz «ver-
niinftigen» Entschliisse hinein. Auch das Geschiftsleben hat doch
wohl seine Geschiftsmoral, die sich in bestimmten Leitbildern ver-
dichtet. Und die Investitionsfreudigkeit oder Zuriickhaltung (jeweils
in bestimmten Richtungen) haben ihre Motive, die in der Rechnung
nicht einfach aufgehen. — Ja es diirfte wohl iiberhaupt ein praktisches
und verniinftiges Handeln auf dem Hintergrund einer motivierenden
Symbolik allererst moglich werden.

Dasselbe gilt fiir die Politik. Bei aller wissenschaftlichen Bearbeitung
der Grundlagen, bei aller soziologischen oder taktischen Kalkulation
bleibt doch wesentliches politisches Handeln jeweils bestimmten Leit-
bildern verpflichtet. — So hat auch die politische Gesinnung und
Haltung eines illusionslos niichternen Humanismus, welche die
Politik wissenschaftlich betreiben und die alten Mythen entmytholo-
gisieren will (Kennedy! C.F. von Weizsicker!) . .. auch diese Hal-
tung, die heute zum Heile unseres Planeten an Boden zu gewinnen
scheint, hat ihr bestimmtes, aus symbolhaften Quellen genihrtes
und seinerseits zum Symbol sich verdichtendes Leitbild vom Men-
schen.

Und nun scheinen sich mir im weitern folgende vier Probleme im
Zusammenhang unseres Versuchs, Geschichte ontologisch und

14



erkenntnistheoretisch vom Symbol-Phinomen her zu deuten, vor
allem noch aufzudriangen:

1. Wie wird das universale geschichtliche Phinomen des Verstehens
(mit seiner unvermeidlichen Modifikation des Nichtverstehens) vom
Symbolbegriff her deutbar?

2. Was hat der Aspekt geschichtlicher Wirklichkeit, den wir etwa mit
den Worten «Entscheidung» und «Verantwortung» umschreiben,
mit den Real-Symbolen zu tun?

3. Wie steht es in dieser Hinsicht mit dem diesem zunZchst entgegen-
gesetzten, jedoch zweifellos gleichfalls zur Geschichtlichkeit des
Menschseins gehorigen Aspekt der Stimmung, der reinen «Fakti-
zZitat»?

4. Welche Beziehung besteht zwischen Real-Symbol und Sprache?

Zu diesen vier Fragen (die mir, neben den bisher gestreiften, zwar
nicht die einzigen, aber die wichtigsten zu sein scheinen) miissen
hier ein paar Andeutungen geniigen. Sicher ist, daf sich die ontolo-
gische und erkenntnistheoretische Deutung der Geschichte aus dem
Real-Symbol an diesen Problemaspekten der Geschichtswirklichkeit
zu bewihren hat.

Das Phinomen des Verstehens scheint mir mit den Real-Symbolen
in der Weise zusammenzuhingen: daB3 ich jemanden in dem MafBe
verstehe, als ich an den fiir ihn wirksamen Real-Symbolen partizipiere.
— Dies gilt zunachst fiir das Verstehen zwischen Zeitgenossen, zwi-
schen denen ein aktueller Dialog moglich ist. Wie weit Analoges auch
gilt fiir das Verstehen im «potentiellen Dialog» mit einem Gesprachs-
partner der Vergangenheit, wire eigens zu untersuchen.

Kein Mensch ist je ohne Stimmung — welche Heidegger als « Fakti-
zitit» oder «Geworfenheit» interpretiert hat. Die Stimmung ist
aber ein geschichtliches Phinomen. Selbst das scheinbar gedanken-
loseste Dahinddmmern hat nicht etwa rein vegetativen oder anima-
lischen Charakter, sondern ist — eben als Stimmung — durch Er-
innerung und Erwartung implizierende Symbole bestimmt und
damit geschichtlich.

Am augenfilligsten ist wohl die Beziehung zwischen Symbol und
Sprache. Das menschliche Wort ist zwar nicht die einzige Form des
Symbols, aber die dominierende. Das Wort als solches ist primér
als Real-Symbol zu bestimmen. Hier liegt das Bindeglied zwischen
Geschichtsontologie und Sprachphilosophie.

Das Wort (sofern es nicht bloB durch Konvention erfundene

15



Vokabel ist — aber selbst diese kann zum echten Wort werden) ist
unersetzlich, kraft seiner Unterténe und Oberténe, die mehr mit
sich tragen als bloB einen «gemeinten Sinn». Das Wort integriert
gemachte Erfahrungen: Erfahrungen des Einzelnen und Erfahrungen
der Sprachgemeinschaft. Und es erdffnet einen Raum der Erwar-
tungen. Aus dieser Struktur des Wortes erklirt sich die Moglichkeit
dichterischer Evokation. Im Wort schwingt Ungesagtes wirkungs-
michtig mit. So schlieBt Hofmannsthal seine «Ballade des duBeren
Lebens» mit den Versen:

«. .. Und dennoch sagt der viel, der «Abend» sagt,
ein Wort, daraus Tiefsinn und Trauer rinnt
wie schwerer Honig aus den hohlen Waben. »

Wollte man die real-symbolischen Worte durch vertretungs-sym-
bolische Zeichen ersetzen, so wiirde diese Struktur des Wortes, die
Ober- und Unterténe, und damit die Méoglichkeit der Dichtung
wegfallen. Ich glaube nicht an die Mdoglichkeit einer Lyrik in
Esperanto — es sei denn, dafl zuvor Generationen mit Esperanto als
einziger Sprache gelebt hitten . . .

Das Wort ist gleichsam Durchgangspunkt von gewesener zu
kiinftiger Erfahrung, doch so, daB es dadurch zugleich einen Standort
in der Gegenwart gewihrt. Indem wir das Wort sprechen oder ver-
nehmen, verdichten sich uns die Erinnerung und die Erwartung, die
darin mitschwingen, zu realer Gegenwart als einer geschichtlichen.

Am schwierigsten erscheint mir die Frage nach der Beziehung
zwischen Real-Symbol und verantwortlicher Entscheidung. Gewil3 lieBe
sich hier sagen, daB3 die Entscheidungs-Situationen jeweils durch
symbol-gestaltige Motive konstituiert werden. Aber der Akt der
verantworteten Entscheidung als solcher, das Phinomen der Ver-
antwortung selbst, ist damit noch nicht erreicht. Sollte dieser Aspekt
geschichtlichen Seins etwa aus dem mit dem Symbolbegriff gegebenen
Deutungshorizont ausbrechen? Sollte Enrico Castelli Recht be-
kommen mit seiner These zum letztjahrigen Symposion der Uni-
versitit Rom iiber « Hermeneutik und Tradition»: «De tout il y a
une herméneutique — sauf de la bonne volonté»?

Ich sehe hier noch keinen Weg und wage darum keine Aussage.

Zum SchluB dieses Vortrags mochte ich versuchen, das Fremd-
wort « Symbol» zu tibersetzen und dadurch zu definieren:

16



Die beiden gebriduchlichen deutschen Ausdriicke «Sinn-Bild» und
«Leit-Bild» scheinen mir hier sehr angemessen und sagekriftig. Das
Real-Symbol ist ein Bild, eine Gestalt —sichtbarer oder anderer Art.
Es hat in jedem Fall etwas Gestalthaftes und insofern Bestimmtes.
Es ist wiedererkennbar, so wie eben Gestalten wiedererkennbar sind,
und in gewissen Grenzen reproduzierbar. Aber es ist eine Gestalt,
ein Bild, das einen Sinn mit sich tragt, eine Dynamik der Bedeutsam-
keit, die iiber die Grenzen der Gestalt hinausstrémt und wieder zu
ihr zuriickstromt. Das Symbol ist ein Bild, das gleichsam eine Aura
des Sinns um sich verbreitet und damit Menschen leitet auf ihren
Wegen.

Die Geschichte der Menschen kristallisiert sich um solche Sinn-
Bilder und Leit-Bilder. Ahnungen und Befiirchtungen, Sehnsucht,
Wagnis und Treue sind durch sie in mannigfacher Weise geleitet.
Einige Sinn- und Leit-Bilder aber sind, die nicht aus partikuldren
Schicksalen von Einzelnen oder Gruppen erwuchsen, sondern von
anderer Instanz her den Menschen letztgiiltig gegeben wurden,
damit sie in ihnen sich selbst und das Ganze der Geschichte in ihren
jetzten Strukturen erkennen. Doch dieser Satz liegt — vorlaufig —
wieder auBlerhalb des Bereichs philosophischer Analysen.

LE SYMBOLE ET SES VALEURS DE CONNAISSANCE
par J.-Claude Piguet

Deux mots semblent requis, pour situer mon projet face a celui de M. Ott.
En apparence, en effet, M. Ott affirme une identité des valeurs de connaissance
et des valeurs d’étre du symbole, ce que je parais nier dans les pages qui suivent.

En réalité M. Oti n’a parlé que des symboles qu’il appelle «réels», au
sujet desquels j’affirme aussi Uidentité¢ des deux valeurs de Uétre el de la con-
naissance, & condition d’enlendre par «connaissance» le Verstehen. Le Ver-
stehen est pour moi Uintuition par laquelle I esprit « mime» le cours intérieur d’un
étre en I’épousant dialectiquement; I’Erkennen, en revanche, désigne un pouvoir
analytique et relationnel de Uesprit aux prises avec 'extériorité d’une réalité par
le truchement d’un langage et d’ume pensée entrant précisément en relation
externe avec cetle réalité. Comprendre une symphonie, ce n’est pas encore Iexpli-

17



	Die Erktenntnisfunktion des Symbols

