Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 23 (1963)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahresberichte — Mitteilungen

Rapports - Informations

Société suisse de philosophie

Rapport du président pour la période du 5 mars 1961 au 3 mars 1963

Etat des membres

Au 18 février 1963, la Société suisse de philosophie comptait 581 membres
(contre 500 membres en chiffre rond en 1961) répartis comme suit:

Genéve: 55, Lausanne: 59, Neuchatel: 45, Bale: 107, Berne: 85, Zurich:
110, Fribourg: 58, Innerschweiz: 62.

Il convient de noter que 11 membres de la Société appartiennent a la fois
a deux sociétés locales et que 2 membres appartiennent a trois sociétés
locales.

Comité

Le Comité de la Société suisse de philosophie, pour la période que concerne

ce rapport, se composait comme suit:
MM. Fernand Brunner, président (Neuchéatel), Gebhard Frei, vice-président
(Innerschweiz), Gerhard Huber, trésorier (Zurich), Hans Ryffel, secrétaire
(Berne), Norbert Luyten (Fribourg), Rudolf Meyer (Zurich), Marcel Rey-
mond (Lausanne), Hansjorg Salmony (Bile), René Schaerer (Geneve).

Au cours de 'année 1962, plusieurs changements sont intervenus au sein
du Comité. M. le R. P. Frei, ancien président de la Société, a donné en
raison de sa santé sa démission pour la fin de I’exercice en cours. M. le pro-
fesseur Salmony, trop chargé par son enseignement, a été remplacé par
M. Ernst von Schenk. Enfin, M. le Dr Jakob Amstutz a pris les fonctions de
M. le Dr Hans Ryffel, nommé professeur a la Hochschule fiir Verwaltungs-
wissenschaften de Spire.

Le Comité s’est réuni cinq fois: le 3 juin 1961, le 25 février, le 14 juillet et
le 27 octobre 1962 et le 3 mars 1963.

I1 s’est préoccupé du remaniement éventuel des Studia philosophica. Notre
annuaire, qui commence a retenir I’attention a I’étranger, devrait refléter
mieux encore ’activité philosophique en Suisse. Le choix des articles et des
auteurs, la conception de la bibliographie, la périodicité, la présentation, le
tirage, la diffusion, tous ces aspects ont été examinés avec les rédacteurs ou
I’éditeur. Le Comité a mis au point deux textes précisant ses intentions
et invitant les philosophes suisses a intensifier leur collaboration aux Studia
philosophica. Les rédacteurs s’efforceront de réunir des travaux sur un théme

282



commun. La longueur des articles sera limitée de maniére qu’un nombre
suffisant de travaux puisse refléter la diversité des tendances. A titre d’essai,
on joindra aux articles un bref résumé dans I’autre langue de I’Annuaire.
Pour la rédaction des comptes rendus, un appel est adressé aux personnes
compétentes afin qu’elles s’intéressent aussi a cette partie importante de notre
revue. Le Comité a exprimé le voeu qu’il soit rendu compte de tous les ou-
vrages suisses et que les comptes rendus ne soient pas rédigés dans la langue de
ces ouvrages. Ajoutons que le président chargera chaque année un membre de
la Société de rédiger pour les Studia philosophica un compte rendu assez court
des conférences et des discussions qui ont lieu au cours des Assemblées générales
et des Symposia.

Le Comité a accepté la publication de deux Supplementa aux Studia philoso-
phica. Une troisitme demande est 4 ’examen.

Gréce a la Société suisse des sciences morales et au Département fédéral
de P’intérieur, le Comité est en mesure d’apporter une aide financiére aux
revues philosophiques suisses mentionnées plus loin. Comme les subsides que
nous accordons 2 ces revues ne répondent qu’imparfaitement 2 leurs besoins,
le Comité a jugé bon d’écarter une demande de subvention présentée par la
revue genevoise Orient et Occident. Le Comité s’est préoccupé aussi de fournir
une aide aux sociétés locales, dans lesquelles se déroule la plus grande partie
de la vie de la Société.

Signalons encore que le Comité a fixé la participation de la Société a
diverses entreprises ou manifestations nationales et internationales dont il sera
question plus bas et qu’il a accordé tous ses soins a la préparation du Sympo-
sium de 1962 et de I’Assemblée générale de 1963.

Assemblée générale

Apreés la partie administrative placée sous la présidence de M. le R. P. Frei,
I’Assemblée générale a entendu 4 Berne le 5 mars 1961 la belle communication
de M. le professeur Gerhard Huber, de I’Ecole polytechnique fédérale a
Zurich, intitulée: Momente der metaphysischen Grundproblematif:.

Symposium

Cette réunion de deux jours eut lieu a Berne le 24 et le 25 février 1962.
Elle était consacrée au «Renouveau de la métaphysique». Deux orateurs
prirent la parole le premier jour: MM. Marcel Reymond (Lausanne) et
Karl Diirr (Zurich). M. Reymond présenta un panorama des courants et des
représentants principaux de la métaphysique dans la premiére moitié du
X Xe sidcle et M. Diirr traita de la métaphysique au point de vue du positi-
visme logique. Le lendemain, la Société entendit M. Max Miiller, professeur
2 I’Université de Munich, qui parla sous le titre: Metaphysik heute. La premiére
conférence avait pour objet de présenter le fait du renouveau contemporain
de la métaphysique. Les deux autres communications abordaient la question
de droit, 'une en niant la Iégitimité de la’ métaphysique et I’autre en la
défendant. La discussion des trois conférences eut lieu le deuxiéme jour en
deux séances. Elle donna a chacun I’occasion de s’exprimer et d’admirer la
maitrise de notre héte étranger.

283



Relations extérieures

1. nationales. La Société a été présente par ses représentants ou leurs
remplagants aux assemblées des délégués de la Société suisse des sciences
morales les 27 et 28 mai 1961 a Genéve et les 2 et 3 juin 1962 a Einsiedeln.
M. G. Huber a assisté le 14 février 1963 4 Berne a la réunion des présidents
des sociétés que réunit la Société suisse des sciences morales. Cette réunion
devait décider de la répartition de la subvention fédérale entre les différentes
sociétés; M. Huber a obtenu une somme un peu plus élevée que I’année
passée pour nos revues. Ajoutons que notre Société a fourni deux rapports,
I’'un pour 1961 et 'autre pour 1962, destinés au Rapport de gestion de la
Société suisse des sciences morales, imprimé chaque année.

Le 20 mars 1961, la Société a accordé son appui moral a la Société suisse
de musicologie pour I’édition qu’elle se propose de faire des ceuvres musicales
de Nietzsche.

Notre Société, représentée par M. Marcel Reymond, a collaboré aux
travaux de préparation de I’Exposition Nationale de 1964 a4 Lausanne.
M. Reymond a siégé dans le comité de la section « Communauté humaine
du secteur «L’art de vivre». Notre collégue a agi comme conseiller sur un
point précis d’organisation. Il n’a pas été question de faire figurer notre
Société parmi les exposants. Nous avons fait savoir & M. le président de la
Société suisse des sciences morales ’'inquiétude ol1 nous étions au sujet de la
question de savoir si une place allait étre réservée aux sciences morales et &
la recherche scientifique a I’Exposition Nationale.

2. internationales. Outre M. le professeur Charles Werner, les délégués
de la Société suisse de philosophie aupres de la Fédération internationale des
sociétés de philosophie étaient MM. Maximilian Roesle, André Mercier et
Gerhard Huber, suppléant. M. le R. P. Roesle devra étre remplacé, car il a
été nommé professeur a la Faculté de philosophie et de théologie de Salzburg.
Le R. P. Roesle, qui est un ancien président, a rendu a la Société de tres
grands services pendant de longues années.

Le Comité a tenu a ce que la Société soit représentée au XIIIe congrés
international de philosophie qui aura lieu cet automne 4 Mexico. D’entente
avec les sociétés locales, il a désigné pour cela deux membres de la Société
et il a adressé une demande de subvention au Département de I'intérieur par
Pintermédiaire de la Société suisse des sciences morales.

Comme au prochain congrés de Mexico, la langue allemande n’aura pas
le méme rang que I’espagnol, I’anglais ou le frangais, le Comité, conformément
a une prise de position antérieure, a chargé ses représentants auprés de la
Fédération internationale des sociétés de philosophie de demander que cette
inégalité ne se reproduise plus.

Rappelons enfin qu’en 1960, notre Société avait accordé son patronage au
comité d’organisation des Entretiens d’Oberhofen de I’Institut international
de philosophie. Le comité d’organisation, en signe de gratitude, a remis
I’année suivante aux membres de notre Société qui le désiraient un exemplaire
gratuit des Actes des Entretiens.

284



Publications

Au cours de I’exercice écoulé ont paru les volumes XX et X XTI des Studia
philosophica grace au zéle inlassable des deux rédacteurs, MM. Christoff et
Kunz. Le volume XX contient deux conférences prononcées au Symposium
des 27 et 28 février 1960 et on trouve dans le volume XXIT le texte de la con-
férence de M. G. Huber a I’Assemblée générale du 5 mars 1961.

Comme il a été dit plus haut, la Société continue a soutenir, grice a
la Société suisse des sciences morales, les trois revues philosophiques suivantes:
la Revue de théologie et de philosophie, la Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie et Dialectica. Ces revues, qui ont paru réguli¢rement en 1961 et en
1962, sont, avec les autres publications philosophiques suisses au cours de
ces deux années, le meilleur témoignage de la vitalité de nos études.

Conclusion

En terminant cet exercice de deux ans, j’aimerais dire combien la colla-
boration des membres du Comité a rendu ma tache facile. Je pense a I’extréme
amabilité de M. le R. P. Frei, qui, hélas! quitte le Comité; a 1’aide que M.
G. Huber m’a accordée si souvent et au soin avec lequel il s’occupe de notre
trésorerie. Je pense 2 M. Ryffel dont les initiatives et ’activité étaient si
précieuses et qui est maintenant remplacé avec z¢le par M. Amstutz. Que
tous les membres du Comité et que les rédacteurs des Studia veuillent bien
recevoir I’expression de ma gratitude.

Notre reconnaissance s’adresse aussi au Comité de la Société suisse des
sciences morales et aux autorités fédérales qui nous accordent leur aide
financiere. Et ne faut-il pas remercier aussi chacun de vous pour Peffort que
vous faites pour maintenir et développer nos études et notre Société?

Nous pouvons, je pense, étre satisfaits de la vitalité de la Société suisse de
philosophie. Mais notre Société peut encore se développer soit par ’accroisse-
ment du nombre de ses membres, soit par 'augmentation du nombre des
sociétés locales. En outre, les présidents des sociétés locales doivent nous aider
a développer les Studia philosophica dans le sens des instructions que nous leur
avons envoyées. Ils doivent y intéresser les philosophes qui les entourent et
communiquer aux rédacteurs leurs suggestions en vue de faire de cette revue
le reflet fidéle de la recherche philosophique en Suisse.

Je termine comme mon prédécesseur en disant que grice a4 vous tous et
malgré les différences de langue, de confession et de vues philosophiques
qu’il y a entre nous, nous n’avons connu pendant ces deux années que des
rapports d’amitié. Merci.

Valangin (Neuchatel), le 2 mars 1963
Fernand Brunner

285



Débat autour de Teilhard de Chardin

Pour la conférence de son assemblée annuelle, la Société suisse de philo-
sophie avait invité le Rév. Pére Ladislaus Boros S.J., bien connu pour sa
connaissance approfondie de I’ccuvre teilhardienne?!, a parler des «Fonde-
ments spirituels de la pensée de Teilhard de Chardin». Dans un brillant
exposé qui s’est distingué par sa clarté et sa pénétration, le conférencier
dégagea les grandes lignes de cette pensée si actuelle et si discutée, et en
découvrit les fondements secrets. Nous allons essayer de retracer ces lignes,
de résumer la discussion qui suivit la conférence, et d’ajouter quelques remar-
ques personnelles.

1. La vie de Teilhard ne fut rien d’autre que la tentative de donner du
monde une explication universelle et chrétienne sur la base de I’évolution-
nisme. Il ne voulait pas proposer une doctrine, mais porter témoignage de la
possibilité de la synthése entre la science et la foi, synthése qu’il réalisa
admirablement dans sa propre vie de paléontologue et de prétre. Ce qui lui
vaut aujourd’hui une gloire inattendue, c’est son courage d’enfoncer les
cloisons étanches entre les différents domaines du savoir: sciences, philoso-
phie, théologie. Et c’est 1a justement le sens profond de sa démarche intellec-
tuelle: réunir ce qui a été séparé. Les Péres de I’Eglise (et encore saint Thomas)
étaient véritablement des esprits universels qui s’intéressaient a la totalité du
savoir humain. Avec le nominalisme commenca la scission entre la raison et
la foi, et les tentatives de conciliation finissent toujours par supprimer 'une
au profit de autre. '

Si Teilhard a eu I'intention de rapprocher ces domaines depuis longtemps
séparés, il ne faut pas oublier chez lui une profonde expérience mystique
discernable dés la plus tendre enfance. Ce penchant pousse 'enfant, puis
I’adolescent, finalement I’adulte, & rechercher partout I’Absolu et 4 ne jamais
se contenter des choses périssables. Ainsi, du fer qui se rouille il passe a la
flamme plus spirituelle déja, mais qui s’éteint, et de plus en plus, il voit trans-
paraitre a travers la matiére, son Créateur qui est ’esprit incorruptible. Cette
mystique englobe dans un geste d’universelle sympathie la terre et Dieu, la
matiére et toutes les créatures vivantes; elle permet un travail inconditionné
au service de la terre et un élan vers Dieu lui-méme.

2. A la discussion qui suivit cet essai de révéler la signification profonde de
la pensée teilhardienne, prirent part plusieurs éminents membres de la SSP
et quelques hbtes, notamment MUes Jeanne Hersch et Madeleine Acbi, et
(dans P’ordre de leur entrée en discussion) MM. D. Christoff, Thomas Raeber,
Jean-Pierre Leyvraz, Norbert Luyten, Ph. Secrétan, Otto F. Ris, Jean Rud-
hardt, Max Walther et Marcel Reymond, pour passer sous silence les inter-
ventions non moins intéressantes, mais touchant des points secondaires.

1 A c6té de nombreux articles et compte rendus dans Orientierung (Kath. Blitter
Jiir weltanschauliche Information, Zirich), il a publié deux articles importants pour le
sujet qui nous intéresse ici: Evolutionismus und Anthropologie, dans: Wort und Wahrheit,
Freiburg i. Br., 13 (1958), pp. 15-24, et: Evolutionismus und Spiritualitit. Ein Versuch
iber die «geistliche Lehre» Teilhard de Chardins, dans: Der grosse Entschluss, Wien, 15
(1960), pp. 254 ss., 301 ss., 346 ss., 398 ss.

286



Le président de la séance, M. René Schaerer, dirigea les débats d’une
fagon a la fois aimable et précise; il groupa les interventions, évitant ainsi que
la discussion dégénére. Un premier groupe de questions visait la notion du
temps chez Teilhard. Ne faut-il pas distinguer chez lui plusieurs niveaux de
temps, celui de la cosmogenése (ou évolution tout court) et celui de la christo-
geneése, p. ex.? Comment peut-on concilier les notions de création et d’évolu-
tion? — Un deuxiéme groupe d’orateurs s’intéressa a la synthése des deux
courants spirituels qu’on peut discerner chez Teilhard de Chardin, c’est-a-dire
de son amour pour la terre et de son amour pour le ciel. Qu’en est-il de
P’amour pour ’homme? Quel est le dénominateur commun dans la démarche
de la connaissance? Ce qui est réuni chez lui ne reste-t-il pas opposé chez
Jaspers p. ex., qui laisse telles quelles les deux positions hétérogenes, tout en
les embrassant d’un regard sympathique, sans essayer toutefois de les conci-
lier? — Une troisiéme question exprima une certaine inquiétude 4 propos de
Paffirmation du conférencier selon laquelle la pensée de Teilhard serait sur-
tout et en premier lieu un témoignage; ne pourrait-on pas objecter que tout
ce qui est dit dans une vie aussi riche que celle de Teilhard se constitue,
malgré lui-méme, en systéme qui doit avoir au moins le caractére intersubjec-
tif ? — Enfin, on aurait bien voulu savoir quelles avaient été précisément les
idées de Bergson et de Blondel (et de Le Roy) que Teilhard avait combinées
dans un systéme cohérent, et quel avait été son apport personnel a ce systéme.
— Les autres questions concernaient des problémes typiquement teilhardiens,
a savoir celui du mal et du péché, celui du débat entre les deux hypotheses de
la monogenése et de la polygenése, et finalement celui de I’évolution de Dieu.

Le conférencier répondit successivement a toutes les questions en insistant
a plusieurs reprises sur le fait que bien des points dans la vision de Teilhard
sont encore obscurs et mal étudiés, notamment celui du temps? et celui de
I'influence d’autres penseurs. Le R.P. Boros remarqua que, chez Teilhard
de Chardin, le point Oméga ne se retrouve pas seulement a la fin des temps,
mais qu’il est présent des le commencement bien qu’en croissant partout et
toujours. Le probléme se pose naturellement de savoir comment, dans cette
évolution vers ’avant et le haut, du moins peut s’ensuivre le plus. Le R.P.
Boros y répondit en avangant une hypothése qui consiste & dire que Dieu,
cause transcendante, peut bien donner aux causes secondaires la faculté de
se dépasser elles-mémes; cette hypothése permettrait de renoncer a faire
intervenir Dieu 4 chaque instant dans la série des causes secondaires (p. ex.
pour la création de chaque ame humaine) 3.

L’unité de la connaissance chez Teilhard est fondée sur I'importance capi-
tale qu’il attribue a la faculté de voir. Il s’agit chez lui d’une vision qui englobe
«tout le phénomene» et le pénétre jusqu’au tréfonds de son essence. Ce regard

2 On souhaiterait que le conférencier développit ses remarques sur le temps dans
une étude plus vaste; il y serait prédestiné, non seulement A cause de sa connaissance
de I’ceuvre teilhardienne, mais encore pour avoir écrit sur Les catégories de la tempo-
ralité chez saint Augustin dans: Archives de Philosophie, année 21, no 3, pp. 324-385.

3 Le conférencier s’est exprimé la-dessus avec plus d’ampleur dans Orientierung,
25 (1961), pp. 237 ss. et dans son beau livre Mysterium mortis, Olten et Freiburg i. Br.
1962, pp. 188 s.

287



n’exclut pas non plus les hommes, habitants de la terre et pélerins du ciel;
il les embrasse tous a la fois, et puisque ce n’est pas possible effectivement, il
le fait dans et par le Point Oméga qui ainsi devient péle d’attraction et de
concentration de toutes les forces de ’amour. C’est pourquoi aussi le régne
que voit arriver Teilhard ne ressemble en rien a2 quelque totalitarisme que
ce soit, parce que justement il accorde a ’amour une place capitale qui est
la condition méme de I’avénement de ce régne.

Quant a I’évolution de Dieu, il faut remarquer que Teilhard parle d’une
Christogenése. En ce qui concerne I’Incarnation, Teilhard penche plutét vers
la solution scotiste qui consiste a dire qu’elle aurait eu lieu méme sans le
péché originel. L’Incarnation de toute éternité faisait partie du plan divin,
la mission primordiale du Christ étant de conduire le monde 4 sa perfection
et apres la chute seulement, de le racheter. Et le mystére du péché originel
lui-méme serait plus accessible si I’on comprenait ’homme comme une émer-
geance (personnelle et libre, cela s’entend) de la masse humaine qui forme
un tout, constituant ainsi la base «matérielle» du péché auquel tous parti-
cipent.

La discussion porta tout naturellement le R.P. Boros 2 effleurer des pro-
blémes d’exégese biblique, d’interprétation de documents pontificaux, bref
de théologie catholique, et avec une grande loyauté il admit les obscurités,
les points faibles et les lacunes dans le systéme teilhardien. Les problémes
purement philosophiques ne purent donc pas étre approfondis comme on
Paurait souhaité. Le R.P. Boros s’était d’ailleurs retiré dés le commencement
sur un terrain presque inattaquable, celui du cceur de la pensée teilhardienne,
c’est-a-dire des bases proprement spirituelles (et donc mystiques) de sa dé-
marche. Comment ne pas voir qu’il s’agit ici d’une prise de position extra-
philosophique, d’ailleurs complétement légitime et inhérente a toute philoso-
phie? Et qui voudrait toucher d’un doigt indiscret a cette vision grandiose et
méler Teilhard a une polémique de philosophes? C’est pourquoi la discussion
s’est maintenue sur un niveau irénique, respectucux, et a relevé les possibi-
lités de dialogue parmi les chrétiens de toutes les confessions, et entre chrétiens
et non-chrétiens, possibilités que la pensée de Teilhard fournit dans une large
mesure.

3. Mais une fois élucidé et accepté I’« Ineffable» dans la pensée de Teilhard,
tout le travail reste a faire sur la base de ce qui est dit, car la philosophie, si
elle ne néglige nullement le coeur, est néanmoins affaire de la raison (et le
chrétien ajouterait: de la raison illuminée par la foi), laquelle ne peut renoncer
a une discussion serrée des problémes restés en suspens.

Et tout d’abord, celui du caractére philosophique de la pensée de Teilhard.
M!e Jeanne Hersch avait dit, dans son intervention, que Teilhard de Char-
din ne propose pas une philosophie, mais une pensée qui pose des taches a la
philosophie. Les teilhardisants auront de la peine a se mettre d’accord au
sujet d’une telle affirmation. Dans une conférence, publiée récemment?,
Claude Soucy a cherché a rattacher la démarche de Teilhard a la philosophie

4 Dans: Essais sur Teilhard de Chardin, Recherches et Débats du Centre Catholique des
Intellectuels Frangais No 40, Paris 1962, pp. 24-44.

288



hégélienne, ne fat-ce que pour I’en distinguer, pour en garantir le caractere
proprement philosophique. Il reléve trois points communs: d’abord une
science étendue au tout; puis, la dialectique, car «dans chaque stade de
I’évolution, comme dans chaque étape de la pensée, la contradiction et I'in-
suffisance, liées au multiple, sont le moteur du passage a I’étape suivante: la
négation est au cceur de I’étre, et raméne progressivement le multiple 2 I’'Un»;

et finalement, I’Esprit qui se cherche. Mais Etienne Borne?, a son tour, con-
teste catégoriquement a la pensée de Teilhard le caractére dialectique, car
«il est ais¢ de donner a ce mot de dialectique, trop a la mode, une compréhen-
sion si lache et une extension si vaste qu’il enveloppera entre autres philoso-
phies la doctrine teilhardienne». Et encore: «L’évolution teilhardienne res-
semble au devenir bergsonien en ce qu’elle est comme lui sans aucune dialec-
tique: ni la vie ne se retourne contre la matiére, ni la pensée contre la vie,
mais la vie accomplit les promesses de la matiére, et la pensée accomplit les
promesses de la vie®» Ces remarques sont plus convaincantes, comme
d’ailleurs les deux autres, selon lesquelles la pensée de Teilhard est réaliste
(sans se poser le probleme de la connaissance) et renferme une doctrine de
P’identité de I'un et de I’étre. A quoi on pourrait ajouter qu’elle est, dans tous
les domaines du savoir (scientifique, philosophique, théologique), une re-
cherche de I’Absolu, ce qui lui confére un caractére indiscutablement philo-
sophique.

Comme I’a bien dit le R.P. Luyten dans une conversation privée aprés
I’assemblée (et il I’aura observé lors de ses nombreux cours universitaires sur
Teilhard), le Pére Teilhard de Chardin s’est refusé d’étre compté parmi les
philosophes parce qu’il avait un préjugé contre la philosophie, surtout contre
la métaphysique, qui lui paraissait étre une construction a priori, sans aucune
prise sur le réel”’. Or, avec ce préjugé, dii sans doute a une formation philo-
sophique incompléte (en profondeur!), il a enfoncé des portes ouvertes. Aussi
sa pensée se rattache-t-elle, le plus souvent inconsciemment, non seulement
a Bergson, Blondel et Le Roy, mais 4 d’autres courants philosophiques (je
pense notamment a celui qui est issu de la pensée d’Aristote), et les généra-
tions futures n’auront pas trop de la peine a le situer historiquement sans
pourtant lui enlever quoi que ce soit de son originalité incontestable. Car
pour qu’un penseur soit considéré comme tel, il n’est point besoin que ses
pensées, et méme son idée centrale, n’aient jamais été dites ailleurs et aupara-
vant8. Il suffit que Teilhard ait été écouté et qu’il ait soulevé un vaste mouve-
ment de réflexion au sein du catholicisme et bien en dehors, pour qu’on lui

5 Ibid., pp. 45-65.

6 11 est vrai que Claude Cuénot dans son Lexique Teilhard de Chardin affirme: «Bien
que Teilhard soit un intuitif, le processus général de sa pensée est dialectique» (p. 37).

7 Cf. ce que dit Cuénot dans son Lexique s. v. Métaphysique.

8 Je pense ici & Hans Urs von Balthasar qui a hautement raison quand il réagit
contre un sectarisme teilhardien, mais qui me parait moins équitable lorsqu’il va
répétant, a la radio (le 4 déc. 1962), dans ses conférences (4 Lucerne, au mois de
janvier 1963) et dans des livres (Herrlichkeit 11, Einsiedeln 1962) que les pensées de
Teilhard se trouvent déja, et mieux exprunécs parce que avec plus de coherence
chez Ernest Renan (L’avenir de la science) et Wladimir Solovjov.

289



accorde une importance indiscutable dans la pensée moderne. Ses idées
maitresses (planétarisation, convergence, personnalisation, unification...)
commencent a envahir la conscience du monde entier; elles expriment les
aspirations de la plupart de nos contemporains.

Le débat autour de Teilhard de Chardin perdra beaucoup de son animo-
sité quand seront publiées toutes ses ceuvres (journaux, carnets intimes, cor-
respondance inclus) et quand on pourra entreprendre des études sérieuses
basées sur une connaissance compléte et détaillée de ses écrits. Ces études
sont aujourd’hui encore réservées 4 ceux qui sont en possession des ouvrages
manuscrits ou ronéotypés, comme en témoignent les deux livres subtils et
profonds de G. Crespy et du P. Henri de Lubac?. Une vaste étude devra
plus tard étre entreprise — celle du vocabulaire et du style de Teilhard —,
comme je I’ai suggéré ailleurs!?, et comme le confirme maintenant Claude
Cuénot, le grand biographe de Teilhard de Chardin, dans son précieux petit
«Lexique Teilhard de Chardin» (Paris 1963).

Je voudrais signaler ici la nécessité de ne pas oublier, pour une pareille
étude, de recourir aux excellents services que nous rendent aujourd’hui les
moyens techniques. Des machines électroniques comme celles du Centre
d’Etude du Vocabulaire frangais 2 Besangon pourraient faire le travail préli-
minaire de dépouillement et fournir ainsi les éléments de cette étude. Un tel
travail exhaustif prendrait «’allure d’une thése de doctorat unissant la statis-
tique, la malitrise philosophique et de solides connaissances d’ordre linguis-
tique, plus spécialement en sémantique et en stylistique»!!. Teilhard de
Chardin serait le dernier 4 s’indigner d’une ingérence de la technique dans
le domaine philosophique, lui qui a salué lyriquement le premier cyclotron2.

Une étude du vocabulaire et du style, entreprise avec I'aide technique et
approfondie avec ’honnéteté philosophique qu’elle requiert, permettrait de
déceler les charniéres de cette pensée, tiche a laquelle a fait allusion Mle
Jeanne Hersch au cours de la discussion. Et cette étude serait en méme
temps dans le sens de Teilhard lui-méme qui a voulu «partir du phénomeéne
pour le dépasser et aborder, dans toute son ampleur, la réalité spirituelle et
divine» 8.

Qu’on veuille bien excuser ces réflexions personnelles, surgies a I’occasion
de la belle conférence du R.P. Boros et de la discussion au sein de la SSP, qui
ont bien marqué la nécessité d’aborder Teilhard avec toute sérénité, et
avec toute la rigueur philosophique possible.

Berne Iso Baumer

® Georges Crespy, La pensée théologique de Teilhard de Chardin, Paris 1961 ; Henri de
Lubac, La pensée religieuse du Pére Teilhard de Chardin, Paris 1962.

10 Dans: Schweizer Rundschau, 61 (1962), pp. 561-567: Sprache und Denkstil bei Teil-
hard de Chardin.

11 Cuénot, Lexique, p. 16.

12 v, Nicolas Corte, La vie et ’dme de Teilhard de Chardin, Paris 1957, p. 231; le texte
complet sera publié dans Euvres du P. Teilhard de Chardin, vol. VIII (1963).

13 Cuénot, Lexique, p. 57.



Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung

Zusammenfassung des Referates von Hans Ryffel: Sozialwissenschaf-
ten und Philosophie, vom 15. Dezember 1963 in Olten.

Der Referent nahm im urspriinglich angekiindigten Titel (Philosophie
und Sozialwissenschaften) eine Umstellung vor, weil gerade dies die heutige
Sachlage priagnant zum Ausdruck bringe.

In einem ersten Teil wurde die Entwicklung der Sozialwissenschaften kurz
skizziert, mit besonderer Beriicksichtigung der dominanten Tendenzen. Die
Sozialwissenschaften (insbesondere die Soziologie) sind in einem verhiltnis-
maBig spiten Stadium aus dem Gesamtverband der Philosophie ausgegliedert
und verselbstindigt worden. Dabei wurden iiberempirische Deutungen und
normative Aspekte allmidhlich ausgeschieden. In radikaler Weise geschah
dies vor allem in den sozialwissenschaftlichen Bestrebungen, die die natur-
wissenschaftliche Methodik iibernahmen. Andererseits ergab sich, daB3 die in
der Profilierung der Einzelwissenschaften abgestofenen weitergreifenden
philosophischen Gesamtzusammenhinge nunmehr innerhalb der Wissen-
schaften selbst als philosophische Problemdimensionen in Erscheinung traten.
Gerade wenn die Sozialwissenschaften als vermeintlich objektive und neutrale
Wissenschaften ausgestaltet werden, fiithren sie zu philosophischen Frage-
stellungen. Dies zeigt sich namentlich darin, dafl die Sozialwissenschaften
nolens volens eine gestaltende Rolle innerhalb der Gesellschaft und des
menschlichen Daseins im ganzen spielen. Im Zuge der an und fiir sich
legitimen sog. wertfreien Forschung beeinflu3t und gestaltet z.B. die Sozio-
logie im besonderen die Gesellschaft und das menschliche Dasein in tief-
greifender Weise, und zwar durch die Ermdéglichung und Begiinstigung
revolutionarer Eingriffe und Umgestaltungen, die Konservierung bestehender
bzw. die Restauration schwindender Gestalten, die Ermoéglichung beliebiger
Manipulation, die Unterwiihlung des Normativen iiberhaupt, und schlieB3lich
in der Form der quasi-naturwissenschaftlichen, vermeintlich allein reinen
und strengen Wissenschaft (empirische Sozialforschung) durch die tendentielle
Umwandlung der sozialen Wirklichkeit und des Menschen selbst in ihrer
Substanz. Diese Situation erfordert eine sozialphilosophische Reflexion, in
der die Stellung der Sozialwissenschaften und im besonderen der Soziologie
in der Gesellschaft bedacht wird. Dies fiihrt weiter zu einer umfassenden
Besinnung auf das Soziale im menschlichen Dasein, das Verhiltnis von
Einzelnen und Gesellschaft, d.h. schlieBlich zu einer radikalen Reflexion des
Menschen in der Praxis. Diese Uberleitung der Einzelwissenschaften in
philosophische Dimensionen wurde insbesondere fiir die Soziologie dargelegt.
In ahnlicher Weise wiare sie fiir die Wirtschaftswissenschaften darzutun,
wihrend die Rechtswissenschaft von vornherein eine besondere Stellung
einnimmt, weil sie als normative Wissenschaft in ihrem eigenen Bereich immer
schon viel unmittelbarer mit philosophischen Fragen verkniipft ist.

Im zweiten Teil seiner Ausfithrungen ging der Referent der Frage nach,
ob es heute noch Sache der Philosophie sein konne, die unvermeidlichen

291



philosophischen Problemdimensionen, die sich in den Sozialwissenschaften
ergeben, zu bearbeiten. Er versuchte darzulegen, dafl heute philosophische
Probleme im Bereich der Sozialwissenschaften nur noch vom Boden der
Einzelwissenschaften aus in Angriff genommen werden kénnen. Der Soziologe
z.B. muB3 die sozialphilosophische Besinnung selber in die Wege leiten. Dies
ergibt sich daraus, daB die Philosophie in ihrer iiberlieferten Form als all-
zustandige Wissenschaft, als universale Deutung von Mensch, Welt und
Uberwelt, verfallen ist. Die Philosophie als eigenstindige Instanz ist durch den
neuzeitlichen sozial-kulturellen EntfaltungsprozeB3 aus der modernen Gesell-
schaft und Kultur sozusagen herausmanovriert worden. Ihre heutige allge-
mein als krisenhaft empfundene Situation ist denn auch durch Riickzugs-
positionen (z.B. Philosophie als Methodologie und Wissenschaftslehre und als
Philosophiegeschichte) sowie durch Repristinationen gekennzeichnet. Es
kénnte auch dargetan werden, daB3 die Existenzphilosophie eine ausge-
sprochene Riickzugsposition, auch im Hinblick auf die Gegebenheiten der
modernen Gesellschaft, darstellt. Bei dieser Sachlage kann das Soziale nicht
mehr unabhingig von den Einzelwissenschaften «sozialphilosophisch» be-
stimmt werden. Die sozialphilosophischen Fragen erwachsen aus der einzel-
wissenschaftlichen Problematik (vgl. z.B. die Rollenproblematik). Auch
Sozialanthropologie und allgemeine Anthropologie (meist «philosophische
Anthropologie» genannt) konnen lediglich im Ausgang von den Einzel-
wissenschaften, die iibrigens heute in einem bemerkenswerten Integrations-
prozel} stehen, aufgebaut werden.

Der Referent machte abschlieBend darauf aufmerksam, dall das am Bei-
spiel der Sozialwissenschaften dargelegte Verhiltnis von Einzelwissenschaft
und Philosophie heute fiir den ganzen Bereich der Wissenschaften gelte. So
kann heute auch keine Naturphilosophie mehr betrieben werden, die nicht
aus der Naturwissenschaft selbst erwiichse. Die Problematik betrifft das
Verhiltnis von Wissenschaft und Philosophie als spezifischen Erkenntnis-
ansitzen und entsprechenden wissensmiafigen Institutionen, nicht aber die
personlichen Triager, den Philosophen und Einzelwissenschaftler; anders
formuliert: der Einzelwissenschaftler muf3 auch philosophieren, und der
Philosoph kann heute nur philosophieren, wenn er selber in den entsprechen-
den Einzelwissenschaften steht. Gegeniiber den heute immer noch herrschen-
den positivistischen Tendenzen ist freilich nachdriicklich die Unabweisbarkeit
und Legitimitdt philosophischer Fragen zu betonen. Es ist deshalb begreiflich,
daB einige angesichts der einfluBBreichen positivistischen Wissenschafts-
auffassung ihre Zuflucht immer noch bei einer vermeintlich allzustindigen
und tber den Einzelwissenschaften schwebenden allgemeinen Philosophie
suchen. Man kann in der Tat zu der Uberzeugung gelangen, daB in den
entschwundenen Philosophemen fritherer Zeiten und so auch in heutigen
Repristinationen das Substantielle immerhin zur Aussprache komme. Dabei
wird aber iibersehen, dal3 nicht nur metaphysische Gesamtdeutungen un-
moglich geworden sind, so sehr der Mensch als animal metaphysicum einem
weiteren Horizont eingefiigt ist, und daB heute die Wissenschaften in einer
immer groBeren Vielfalt der Perspektiven, die z.B. auch Qualititen, Sinn-
gehalte, Intentionales und Normatives betreffen, das Wirkliche fiir sich in

292



Beschlag genommen haben, so daBl der Philosophie die Sachprobleme
abhanden gekommen sind.

Société romande de philosophie

La Société romande de philosophie s’est réunie le dimanche 19 mai 1963
a la Salle du Tribunal, au Chateau de Rolle, aimablement mise 4 sa disposi-
tion. Sous la présidence de M!"e Jeanne Hersch, professeur a Genéve, elle
appela & sa présidence M. Marcel Reymond, président du Groupe vaudois.
Puis M!e J, Hersch donna la parole 4 M. André de Muralt, professeur 2
Lausanne, dont le sujet était: La Genése de la Métaphysique: La primauté de I’étre
en perspective aristotélicienne.

Cette étude se propose de commencer la confrontation entre la philosophie
aristotélicienne et la philosophie phénoménologique, sur le point de la for-
mation et du développement du savoir métaphysique.

Telles philosophies admettent, au principe de leur démarche, une connais-
sance parfaite, immédiatement saisie soit sous la forme platonicienne ou
cartésienne d’une connaissance naturelle ou innée, soit sous la forme kantienne
d’une logique a priori. Le savoir n’y est pas le résultat d’une genése absolue.
Au contraire, Iaristotélisme prétend, comme la phénoménologie, que le
savoir humain commence absolument. L’intelligence est puissance pure de
connaitre.

La genése du savoir aristotélicien chemine dés lors de la premiére connais-
sance sensible a la connaissance universelle abstraite, qui est I’étre, objet de
la métaphysique. Cette présentation est incompléte; elle néglige la significa-
tion critique de I'union substantielle de I’Ame et du corps.

L’étre, c’est-a-dire Pexister et 1’étant, sont donc les objets génétiquement
premiers de 'intelligence humaine. L’étre est aussi le dernier objet connu par
la philosophie sous sa forme métaphysique. L’étre est une donnée immédiate
confuse, qui se dévoile progressivement, d’une maniére analogue a 1’Offen-
barung du Sein heideggerien. Mais il ne devient pas totalement transparent.
Jamais la ratio entis n’atteindra la clarté d’une notion simple parfaitement
abstraite. Elle reste proportionnée 4 l’intelligence humaine.

Proche de la connaissance des textes, d’Aristote 2 ses disciples du XIIIe et
du XVIIe siécle, exposé de M. de Muralt suscita une discussion animée,
marquant I'accord des esprits, sans que soit pour autant certaine la capacité
d’une vision aristotélicienne du monde d’y suffire toujours.

Marcel Reymond

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

14. Februar 1963: Dr. Iso Kern (L6éwen) : «Das Problem der Intersubjekti-
vitiat in der phinomenologischen Philosophie Edmund Husserls»; 6. Juni:
Prof. Dr. Fernand Brunner (Neuchitel) : «La philosophie de René Le Senne»;
17. Oktober: Prof. Dr. Emerich Coreth (Innsbruck): «Metaphysik und
Geschichte».

Die Sektion 148t auBerdem bei ihren Mitgliedern 5 philosophische Zeit-
schriften zirkulieren.

295



Philosophische Gesellschaft Basel

14. Februar 1963: Dr. Armin Wildermuth (Basel), « Grundprobleme der
Dialektik bei Karl Marx»; 3. Mai: Prof. Dr. I. M. Bochenski OP. (Fribourg),
«Die Logik der Religion»; 16. Mai: Prof. Dr. Heinrich Barth (Basel), « BewuB3t-
werden — ein Grundproblem unserer Gegenwart»; 6. Juni: Prof. Dr. Fritz
Buri (Basel), «Theologisches Weltverstindnis»; 17. Dezember: Prof. Dr.
Julius Schaaf (Frankfurt a.M.), «Das Erscheinen»,

Philosophische Gesellschaft Bern

18. Mai 1963: Prof. D. Dr. L. Adams, «Die Analogie in der Sozial-
philosophie»; 15. Juni: Prof. Dr. P. N. Luyten OP., «Das Problem der
Materie in philosophischer Sicht»; 24. Oktober: Dr. A. Miller, «Gibt es
eine objektive Schonheit in der Natur?»; 9. November: Dr. P. Marti,
«Inspiration als Ausdruck letzter GewiBheit des schopferischen Menschen»;
16. Januar 1964: Rabbiner L. Adler, « Warum es im Judentum nicht zur
Entstehung einer eigenen Religionsphilosophie kommen konnte»; 9. Februar
Prof. Dr. Jeanne Hersch, « Die Gegenwartigkeit des Philosophen im Denken
von Karl Jaspers».

Société philosophique de Fribourg

28 novembre 1962: G. Bronfenbrunner (Cornell Un.): Socio-psycholo-
gical Basis of Soviet Thought. — 28 février 1963: G. Cottier O.P. (Genéve):
L’athéisme de Karl Marx. — 29 mai 1963: J. Duchesne-Guillemin (Liége):
L’Iran et les origines de la philosophie grecque. — J. Colette (La Satre):
Dialectique et existence chez Kierkegaard. — G. Niemeyer (Notre-Dame |/
Miinchen): Die Wirklichkeitsbegriffe bei Marx.

Groupe genevois

13 décembre 1962: R.P. Fessard S. J.: Que penserde la vision cosmique de
Teilhard de Chardin? 25 janvier 1963: J. Rudhardt: Réflexions philosophi-
ques a ’occasion d’un exercice de traduction. 19 février 1963: E. Ansermet:
Les voies d’une phénoménologiec de la musique. 1¢f mars 1963: R. Polin
(Sorbonne) : L’idée de liberté chez Locke. 10 mai 1963: F. Brunner: Boéce et
le Moyen Age.

Groupe neuchitelois

21 novembre 1962: Samuel Gagnebin, Pascal, le savant. Fernand Brunner,
L’homme selon Pascal. 29 novembre 1962: Henri Gouhier (Paris), Le part de
Pascal. 12 décembre 1962: Philippe Muller, La signification de la psychanalyse.
23 janvier 1963: F. Fiala, P.Javet, J. Geninasca, Hommage a Gaston Bachelard.
22 février 1963: Ernest Ansermet (Geneve), Les problémes de la musique. 6 mars
1963: André Mercier (Berne), Einstein et Niels Bohr, un demi-siécle de pensée

294



scientifique. 8 mai 1963: Pierre Bovet, Hommage a Léon Walther. 17 mai 1963:
Martial Gueroult (Paris), La liberté selon Fichte. 25 mai 1963: Maurice de
Gandillac (Paris), Quelques apories de I’éthique médidvale. 12 juin 1963: R. P, Jac-
ques Colette, O.P. (Belgique), Dialectique et exisience chez Kierkegaard.

Groupe vaudois

23 novembre 1962: M. Paul-Emile Pilet: La finalité de fait en biologie.
14 décembre 1962: M. Marcel Reymond: Pascal aprés le 300¢ anniversaire
de sa mort. 18 janvier 1963: Frangois Bonsack: Le principe de Carnot et la
philosophie. 15 février 1963: Pierre Speziali (Geneéve): Réflexions sur la
symétrie. 15 mars 1963: Pierre Bonnard: Christianisme et hellénisme au Ier
siecle. 26 avril 1963: Francois Gilliard: Positivité et valeur. 31 mai 1963:
Philibert Secrétan (Geneve): Paul Ricceur et sa pensée politique. 11 juin
1963: R. P. Jacques Colette O.P. (Belgique): Dialectique et existence chez
Kierkegaard.

Philosophische Gesellschaft Ziirich

20. November 1963: Prof. Dr. E. Topitsch (Heidelberg), « Entfremdung
und Ideologie. Zur Entmythologisierung des Marxismus»; 11. Dezember:
Prof. Lucien Goldmann (Paris), «Kultursoziologie des Jansenismus»; 15.
Januar 1964: Dr. phil. et iur. Gregor Edlin (Kiisnacht), «Dialektik und
Komplementaritit»; 30. Januar: PD. Dr. Konrad Gaiser (Tiibingen),
«Probleme der platonischen Akademie»; 27. Februar: Dr. phil. et med.
Josef Rattner (Ziirich), «Der Beitrag der Tiefenpsychologie zur philoso-
phischen Menschenkunde».

295



	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

