
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 23 (1963)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahresberichte - Mitteilungen

Rapports - Informations

Société suisse de philosophie

Rapport du président pour la période du 5 mars 1961 au 3 mars 1963

Etat des membres

Au 18 février 1963, la Société suisse de philosophie comptait 581 membres
(contre 500 membres en chiffre rond en 1961) répartis comme suit:

Genève: 55, Lausanne: 59, Neuchâtel: 45, Bâle: 107, Berne: 85, Zurich:
110, Fribourg: 58, Innerschweiz: 62.

Il convient de noter que 11 membres de la Société appartiennent à la fois
à deux sociétés locales et que 2 membres appartiennent à trois sociétés
locales.

Comité

Le Comité de la Société suisse de philosophie, pour la période que concerne
ce rapport, se composait comme suit:
MM. Fernand Brunner, président (Neuchâtel), Gebhard Frei, vice-président
(Innerschweiz), Gerhard Huber, trésorier (Zurich), Hans Ryffel, secrétaire

(Berne), Norbert Luyten (Fribourg), Rudolf Meyer (Zurich), Marcel Rey-
mond (Lausanne), Flansjörg Salmony (Bâle), René Schaerer (Genève).

Au cours de l'année 1962, plusieurs changements sont intervenus au sein
du Comité. M. le R. P. Frei, ancien président de la Société, a donné en
raison de sa santé sa démission pour la fin de l'exercice en cours. M. le
professeur Salmony, trop chargé par son enseignement, a été remplacé par
M. Ernst von Schenk. Enfin, M. le Dr Jakob Amstutz a pris les fonctions de
M. le Dr Hans Ryffel, nommé professeur à la Hochschule für
Verwaltungswissenschaften de Spire.

Le Comité s'est réuni cinq fois: le 3 juin 1961, le 25 février, le 14 juillet et
le 27 octobre 1962 et le 3 mars 1963.

Il s'est préoccupé du remaniement éventuel des Studia philosophica. Notre
annuaire, qui commence à retenir l'attention à l'étranger, devrait refléter
mieux encore l'activité philosophique en Suisse. Le choix des articles et des

auteurs, la conception de la bibliographie, la périodicité, la présentation, le

tirage, la diffusion, tous ces aspects ont été examinés avec les rédacteurs ou
l'éditeur. Le Comité a mis au point deux textes précisant ses intentions
et invitant les philosophes suisses à intensifier leur collaboration aux Studia

philosophica. Les rédacteurs s'efforceront de réunir des travaux sur un thème

282



commun. La longueur des articles sera limitée de manière qu'un nombre
suffisant de travaux puisse refléter la diversité des tendances. A titre d'essai,
on joindra aux articles un bref résumé dans l'autre langue de l'Annuaire.
Pour la rédaction des comptes rendus, un appel est adressé aux personnes
compétentes afin qu'elles s'intéressent aussi à cette partie importante de notre
revue. Le Comité a exprimé le vœu qu'il soit rendu compte de tous les

ouvrages suisses et que les comptes rendus ne soient pas rédigés dans la langue de
ces ouvrages. Ajoutons que le président chargera chaque année un membre de
la Société de rédiger pour les Studia philosophica un compte rendu assez court
des conférences et des discussions qui ont lieu au cours des Assemblées générales
et des Symposia.

Le Comité a accepté la publication de deux Supplementa aux Studia philosophica.

Une troisième demande est à l'examen.
Grâce à la Société suisse des sciences morales et au Département fédéral

de l'intérieur, le Comité est en mesure d'apporter une aide financière aux
revues philosophiques suisses mentionnées plus loin. Comme les subsides que
nous accordons à ces revues ne répondent qu'imparfaitement à leurs besoins,
le Comité a jugé bon d'écarter une demande de subvention présentée par la
revue genevoise Orient et Occident. Le Comité s'est préoccupé aussi de fournir
une aide aux sociétés locales, dans lesquelles se déroule la plus grande partie
de la vie de la Société.

Signalons encore que le Comité a fixé la participation de la Société à
diverses entreprises ou manifestations nationales et internationales dont il sera
question plus bas et qu'il a accordé tous ses soins à la préparation du Symposium

de 1962 et de l'Assemblée générale de 1963.

Assemblée générale

Après la partie administrative placée sous la présidence de M. le R. P. Frei,
l'Assemblée générale a entendu à Berne le 5 mars 1961 la belle communication
de M. le professeur Gerhard Huber, de l'Ecole polytechnique fédérale à

Zurich, intitulée: Momente der metaphysischen Grundproblematik.

Symposium

Cette réunion de deux jours eut lieu à Berne le 24 et le 25 février 1962.

Elle était consacrée au «Renouveau de la métaphysique». Deux orateurs
prirent la parole le premier jour: MM. Marcel Reymond (Lausanne) et
Karl Dürr (Zurich). M. Reymond présenta un panorama des courants et des

représentants principaux de la métaphysique dans la première moitié du
XXe siècle et M. Dürr traita de la métaphysique au point de vue du positivisme

logique. Le lendemain, la Société entendit M. Max Müller, professeur
à l'Université de Munich, qui parla sous le titre: Metaphysik heute. La première
conférence avait pour objet de présenter le fait du renouveau contemporain
de la métaphysique. Les deux autres communications abordaient la question
de droit, l'une en niant la légitimité de la métaphysique et l'autre en la
défendant. La discussion des trois conférences eut lieu le deuxième jour en
deux séances. Elle donna à chacun l'occasion de s'exprimer et d'admirer la
maîtrise de notre hôte étranger.

283



Relations extérieures

1. nationales. La Société a été présente par ses représentants ou leurs
remplaçants aux assemblées des délégués de la Société suisse des sciences
morales les 27 et 28 mai 1961 à Genève et les 2 et 3 juin 1962 à Einsiedeln.
M. G. Huber a assisté le 14 février 1963 à Berne à la réunion des présidents
des sociétés que réunit la Société suisse des sciences morales. Cette réunion
devait décider de la répartition de la subvention fédérale entre les différentes
sociétés; M. Huber a obtenu une somme un peu plus élevée que l'année
passée pour nos revues. Ajoutons que notre Société a fourni deux rapports,
l'un pour 1961 et l'autre pour 1962, destinés au Rapport de gestion de la
Société suisse des sciences morales, imprimé chaque année.

Le 20 mars 1961, la Société a accordé son appui moral à la Société suisse

de musicologie pour l'édition qu'elle se propose de faire des œuvres musicales
de Nietzsche.

Notre Société, représentée par M. Marcel Reymond, a collaboré aux
travaux de préparation de l'Exposition Nationale de 1964 à Lausanne.
M. Reymond a siégé dans le comité de la section «Communauté humaine»
du secteur «L'art de vivre». Notre collègue a agi comme conseiller sur un
point précis d'organisation. Il n'a pas été question de faire figurer notre
Société parmi les exposants. Nous avons fait savoir à M. le président de la
Société suisse des sciences morales l'inquiétude où nous étions au sujet de la
question de savoir si une place allait être réservée aux sciences morales et à
la recherche scientifique à l'Exposition Nationale.

2. internationales. Outre M. le professeur Charles Werner, les délégués
de la Société suisse de philosophie auprès de la Fédération internationale des

sociétés de philosophie étaient MM. Maximilian Roesle, André Mercier et
Gerhard Huber, suppléant. M. le R. P. Roesle devra être remplacé, car il a
été nommé professeur à la Faculté de philosophie et de théologie de Salzburg.
Le R. P. Roesle, qui est un ancien président, a rendu à la Société de très

grands services pendant de longues années.

Le Comité a tenu à ce que la Société soit représentée au XIIIe congrès
international de philosophie qui aura lieu cet automne à Mexico. D'entente
avec les sociétés locales, il a désigné pour cela deux membres de la Société
et il a adressé une demande de subvention au Département de l'intérieur par
l'intermédiaire de la Société suisse des sciences morales.

Comme au prochain congrès de Mexico, la langue allemande n'aura pas
le même rang que l'espagnol, l'anglais ou le français, le Comité, conformément
à une prise de position antérieure, a chargé ses représentants auprès de la
Fédération internationale des sociétés de philosophie de demander que cette
inégalité ne se reproduise plus.

Rappelons enfin qu'en 1960, notre Société avait accordé son patronage au
comité d'organisation des Entretiens d'Oberhofen de l'Institut international
de philosophie. Le comité d'organisation, en signe de gratitude, a remis
l'année suivante aux membres de notre Société qui le désiraient un exemplaire
gratuit des Actes des Entretiens.

284



Publications

Au cours de l'exercice écoulé ont paru les volumes XX et XXI des Studia

pkilosophica grâce au zèle inlassable des deux rédacteurs, MM. Christoff et
Kunz. Le volume XX contient deux conférences prononcées au Symposium
des 27 et 28 février 1960 et on trouve dans le volume XXI le texte de la
conférence de M. G. Huber à l'Assemblée générale du 5 mars 1961.

Comme il a été dit plus haut, la Société continue à soutenir, grâce à

la Société suisse des sciences morales, les trois revues philosophiques suivantes:
la Revue de théologie et de philosophie, la Freiburger Zeitschrift für Philosophie und

Theologie et Dialectica. Ces revues, qui ont paru régulièrement en 1961 et en
1962, sont, avec les autres publications philosophiques suisses au cours de

ces deux années, le meilleur témoignage de la vitalité de nos études.

Conclusion

En terminant cet exercice de deux ans, j'aimerais dire combien la
collaboration des membres du Comité a rendu ma tâche facile. Je pense à l'extrême
amabilité de M. le R. P. Frei, qui, hélas! quitte le Comité; à l'aide que M.
G. Huber m'a accordée si souvent et au soin avec lequel il s'occupe de notre
trésorerie. Je pense à M. Ryffel dont les initiatives et l'activité étaient si

précieuses et qui est maintenant remplacé avec zèle par M. Amstutz. Que
tous les membres du Comité et que les rédacteurs des Studia veuillent bien
recevoir l'expression de ma gratitude.

Notre reconnaissance s'adresse aussi au Comité de la Société suisse des

sciences morales et aux autorités fédérales qui nous accordent leur aide
financière. Et ne faut-il pas remercier aussi chacun de vous pour l'effort que
vous faites pour maintenir et développer nos études et notre Société?

Nous pouvons, je pense, être satisfaits de la vitalité de la Société suisse de

philosophie. Mais notre Société peut encore se développer soit par l'accroissement

du nombre de ses membres, soit par l'augmentation du nombre des

sociétés locales. En outre, les présidents des sociétés locales doivent nous aider
à développer les Studia pkilosophica dans le sens des instructions que nous leur
avons envoyées. Ils doivent y intéresser les philosophes qui les entourent et
communiquer aux rédacteurs leurs suggestions en vue de faire de cette revue
le reflet fidèle de la recherche philosophique en Suisse.

Je termine comme mon prédécesseur en disant que grâce à vous tous et
malgré les différences de langue, de confession et de vues philosophiques
qu'il y a entre nous, nous n'avons connu pendant ces deux années que des

rapports d'amitié. Merci.

Valangin (Neuchâtel), le 2 mars 1963

Fernand Brunner

285



Débat autour de Teilhard de Chardin

Pour la conférence de son assemblée annuelle, la Société suisse de
philosophie avait invité le Rév. Père Ladislaus Boros S.J., bien connu pour sa
connaissance approfondie de l'œuvre teilhardienne1, à parler des «Fondements

spirituels de la pensée de Teilhard de Chardin». Dans un brillant
exposé qui s'est distingué par sa clarté et sa pénétration, le conférencier
dégagea les grandes lignes de cette pensée si actuelle et si discutée, et en
découvrit les fondements secrets. Nous allons essayer de retracer ces lignes,
de résumer la discussion qui suivit la conférence, et d'ajouter quelques remarques

personnelles.
1. La vie de Teilhard ne fut rien d'autre que la tentative de donner du

monde une explication universelle et chrétienne sur la base de l'évolution-
nisme. Il ne voulait pas proposer une doctrine, mais porter témoignage de la
possibilité de la synthèse entre la science et la foi, synthèse qu'il réalisa
admirablement dans sa propre vie de paléontologue et de prêtre. Ce qui lui
vaut aujourd'hui une gloire inattendue, c'est son courage d'enfoncer les

cloisons étanches entre les différents domaines du savoir: sciences, philosophie,

théologie. Et c'est là justement le sens profond de sa démarche intellectuelle

: réunir ce qui a été séparé. Les Pères de l'Eglise (et encore saint Thomas)
étaient véritablement des esprits universels qui s'intéressaient à la totalité du
savoir humain. Avec le nominalisme commença la scission entre la raison et
la foi, et les tentatives de conciliation finissent toujours par supprimer l'une
au profit de l'autre.

Si Teilhard a eu l'intention de rapprocher ces domaines depuis longtemps
séparés, il ne faut pas oublier chez lui une profonde expérience mystique
discernable dès la plus tendre enfance. Ce penchant pousse l'enfant, puis
l'adolescent, finalement l'adulte, à rechercher partout l'Absolu et à ne jamais
se contenter des choses périssables. Ainsi, du fer qui se rouille il passe à la
flamme plus spirituelle déjà, mais qui s'éteint, et de plus en plus, il voit
transparaître à travers la matière, son Créateur qui est l'esprit incorruptible. Cette
mystique englobe dans un geste d'universelle sympathie la terre et Dieu, la
matière et toutes les créatures vivantes; elle permet un travail inconditionné
au service de la terre et un élan vers Dieu lui-même.

2. A la discussion qui suivit cet essai de révéler la signification profonde de
la pensée teilhardienne, prirent part plusieurs éminents membres de la SSP

et quelques hôtes, notamment Mlles Jeanne Hersch et Madeleine Aebi, et
(dans l'ordre de leur entrée en discussion) MM. D. Christoff, Thomas Raeber,
Jean-Pierre Leyvraz, Norbert Luyten, Ph. Secrétan, Otto F. Ris, Jean Rud-
hardt, Max Walther et Marcel Reymond, pour passer sous silence les
interventions non moins intéressantes, mais touchant des points secondaires.

1 A côté de nombreux articles et compte rendus dans Orientierung (Kath. Blätter
für weltanschauliche Information, Zürich), il a publié deux articles importants pour le
sujet qui nous intéresse ici : Evolutionismus und Anthropologie, dans : Wort und Wahrheit,
Freiburg i. Br., 13 (1958), pp. 15-24, et: Evolutionismus und Spiritualität. Ein Versuch
über die «geistliche Lehre» Teilhard de Chardins, dans: Der grosse Entschluss, Wien, 15

(1960), pp. 254 ss., 301 ss., 346 ss., 398 ss.

286



Le président de la séance, M. René Schaerer, dirigea les débats d'une
façon à la fois aimable et précise; il groupa les interventions, évitant ainsi que
la discussion dégénère. Un premier groupe de questions visait la notion du
temps chez Teilhard. Ne faut-il pas distinguer chez lui plusieurs niveaux de

temps, celui de la cosmogenèse (ou évolution tout court) et celui de la christo-
genèse, p. ex. Comment peut-on concilier les notions de création et d'évolution?

- Un deuxième groupe d'orateurs s'intéressa à la synthèse des deux
courants spirituels qu'on peut discerner chez Teilhard de Chardin, c'est-à-dire
de son amour pour la terre et de son amour pour le ciel. Qu'en est-il de
l'amour pour l'homme? Quel est le dénominateur commun dans la démarche
de la connaissance? Ce qui est réuni chez lui ne reste-t-il pas opposé chez

Jaspers p. ex., qui laisse telles quelles les deux positions hétérogènes, tout en
les embrassant d'un regard sympathique, sans essayer toutefois de les concilier?

- Une troisième question exprima une certaine inquiétude à propos de
l'affirmation du conférencier selon laquelle la pensée de Teilhard serait
surtout et en premier lieu un témoignage; ne pourrait-on pas objecter que tout
ce qui est dit dans une vie aussi riche que celle de Teilhard se constitue,
malgré lui-même, en système qui doit avoir au moins le caractère intersubjectif?

- Enfin, on aurait bien voulu savoir quelles avaient été précisément les

idées de Bergson et de Blondel (et de Le Roy) que Teilhard avait combinées
dans un système cohérent, et quel avait été son apport personnel à ce système.

- Les autres questions concernaient des problèmes typiquement teilhardiens,
à savoir celui du mal et du péché, celui du débat entre les deux hypothèses de
la monogenèse et de la polygenèse, et finalement celui de l'évolution de Dieu.

Le conférencier répondit successivement à toutes les questions en insistant
à plusieurs reprises sur le fait que bien des points dans la vision de Teilhard
sont encore obscurs et mal étudiés, notamment celui du temps2 et celui de
l'influence d'autres penseurs. Le R. P. Boros remarqua que, chez Teilhard
de Chardin, le point Oméga ne se retrouve pas seulement à la fin des temps,
mais qu'il est présent dès le commencement bien qu'en croissant partout et
toujours. Le problème se pose naturellement de savoir comment, dans cette
évolution vers l'avant et le haut, du moins peut s'ensuivre le plus. Le R. P.

Boros y répondit en avançant une hypothèse qui consiste à dire que Dieu,
cause transcendante, peut bien donner aux causes secondaires la faculté de
se dépasser elles-mêmes; cette hypothèse permettrait de renoncer à faire
intervenir Dieu à chaque instant dans la série des causes secondaires (p. ex.

pour la création de chaque âme humaine)3.
L'unité de la connaissance chez Teilhard est fondée sur l'importance capitale

qu'il attribue à la faculté de voir. Il s'agit chez lui d'une vision qui englobe
«tout le phénomène» et le pénètre jusqu'au tréfonds de son essence. Ce regard

2 On souhaiterait que le conférencier développât ses remarques sur le temps dans
une étude plus vaste ; il y serait prédestiné, non seulement à cause de sa connaissance
de l'œuvre teilhardienne, mais encore pour avoir écrit sur Les catégories de la temporalité

chez saint Augustin dans : Archives de Philosophie, année 21, n° 3, pp. 324—385.
3 Le conférencier s'est exprimé là-dessus avec plus d'ampleur dans Orientierung,

25 (1961), pp. 237 ss. et dans son beau livre Mysterium mortis, Ölten et Freiburg i. Br.
1962, pp. 188 s.

287



n'exclut pas non plus les hommes, habitants de la terre et pèlerins du ciel;
il les embrasse tous à la fois, et puisque ce n'est pas possible effectivement, il
le fait dans et par le Point Oméga qui ainsi devient pôle d'attraction et de
concentration de toutes les forces de l'amour. C'est pourquoi aussi le règne
que voit arriver Teilhard ne ressemble en rien à quelque totalitarisme que
ce soit, parce que justement il accorde à l'amour une place capitale qui est

la condition même de l'avènement de ce règne.
Quant à l'évolution de Dieu, il faut remarquer que Teilhard parle d'une

Christogenèse. En ce qui concerne l'Incarnation, Teilhard penche plutôt vers
la solution scotiste qui consiste à dire qu'elle aurait eu lieu même sans le
péché originel. L'Incarnation de toute éternité faisait partie du plan divin,
la mission primordiale du Christ étant de conduire le monde à sa perfection
et après la chute seulement, de le racheter. Et le mystère du péché originel
lui-même serait plus accessible si l'on comprenait l'homme comme une émer-

geance (personnelle et libre, cela s'entend) de la masse humaine qui forme
un tout, constituant ainsi la base «matérielle» du péché auquel tous
participent.

La discussion porta tout naturellement le R. P. Boros à effleurer des
problèmes d'exégèse biblique, d'interprétation de documents pontificaux, bref
de théologie catholique, et avec une grande loyauté il admit les obscurités,
les points faibles et les lacunes dans le système teilhardien. Les problèmes
purement philosophiques ne purent donc pas être approfondis comme on
l'aurait souhaité. Le R. P. Boros s'était d'ailleurs retiré dès le commencement
sur un terrain presque inattaquable, celui du cœur de la pensée teilhardienne,
c'est-à-dire des bases proprement spirituelles (et donc mystiques) de sa
démarche. Comment ne pas voir qu'il s'agit ici d'une prise de position
extraphilosophique, d'ailleurs complètement légitime' et inhérente à toute philosophie?

Et qui voudrait toucher d'un doigt indiscret à cette vision grandiose et
mêler Teilhard à une polémique de philosophes? C'est pourquoi la discussion
s'est maintenue sur un niveau irénique, respectueux, et a relevé les possibilités

de dialogue parmi les chrétiens de toutes les confessions, et entre chrétiens
et non-chrétiens, possibilités que la pensée de Teilhard fournit dans une large
mesure.

3. Mais une fois élucidé et accepté 1'«Ineffable» dans la pensée de Teilhard,
tout le travail reste à faire sur la base de ce qui est dit, car la philosophie, si

elle ne néglige nullement le cœur, est néanmoins affaire de la raison (et le
chrétien ajouterait : de la raison illuminée par la foi), laquelle ne peut renoncer
à une discussion serrée des problèmes restés en suspens.

Et tout d'abord, celui du caractère philosophique de la pensée de Teilhard.
MIlc Jeanne Hersch avait dit, dans son intervention, que Teilhard de Chardin

ne propose pas une philosophie, mais une pensée qui pose des tâches à la
philosophie. Les teilhardisants auront de la peine à se mettre d'accord au
sujet d'une telle affirmation. Dans une conférence, publiée récemment4,
Claude Soucy a cherché à rattacher la démarche de Teilhard à la philosophie

4 Dans: Essais sur Teilhard de Chardin, Recherches et Débats du Centre Catholique des

Intellectuels Français N° 40, Paris 1962, pp. 24—44.

288



hégélienne, ne fût-ce que pour l'en distinguer, pour en garantir le caractère
proprement philosophique. Il relève trois points communs: d'abord une
science étendue au tout; puis, la dialectique, car «dans chaque stade de

l'évolution, comme dans chaque étape de la pensée, la contradiction et
l'insuffisance, liées au multiple, sont le moteur du passage à l'étape suivante: la
négation est au cœur de l'être, et ramène progressivement le multiple à l'Un » ;

et finalement, l'Esprit qui se cherche. Mais Etienne Borne5, à son tour,
conteste catégoriquement à la pensée de Teilhard le caractère dialectique, car
« il est aisé de donner à ce mot de dialectique, trop à la mode, une compréhension

si lâche et une extension si vaste qu'il enveloppera entre autres philosophies

la doctrine teilhardienne». Et encore: «L'évolution teilhardienne
ressemble au devenir bergsonien en ce qu'elle est comme lui sans aucune dialectique:

ni la vie ne se retourne contre la matière, ni la pensée contre la vie,
mais la vie accomplit les promesses de la matière, et la pensée accomplit les

promesses de la vie6.» Ces remarques sont plus convaincantes, comme
d'ailleurs les deux autres, selon lesquelles la pensée de Teilhard est réaliste
(sans se poser le problème de la connaissance) et renferme une doctrine de
l'identité de l'un et de l'être. A quoi on pourrait ajouter qu'elle est, dans tous
les domaines du savoir (scientifique, philosophique, théologique), une
recherche de l'Absolu, ce qui lui confère un caractère indiscutablement
philosophique.

Comme l'a bien dit le R. P. Luyten dans une conversation privée après
l'assemblée (et il l'aura observé lors de ses nombreux cours universitaires sur
Teilhard), le Père Teilhard de Chardin s'est refusé d'être compté parmi les

philosophes parce qu'il avait un préjugé contre la philosophie, surtout contre
la métaphysique, qui lui paraissait être une construction a priori, sans aucune
prise sur le réel7. Or, avec ce préjugé, dû sans doute à une formation
philosophique incomplète (en profondeur!), il a enfoncé des portes ouvertes. Aussi
sa pensée se rattache-t-elle, le plus souvent inconsciemment, non seulement
à Bergson, Blondel et Le Roy, mais à d'autres courants philosophiques (je
pense notamment à celui qui est issu de la pensée d'Aristo te), et les générations

futures n'auront pas trop de la peine à le situer historiquement sans

pourtant lui enlever quoi que ce soit de son originalité incontestable. Car

pour qu'un penseur soit considéré comme tel, il n'est point besoin que ses

pensées, et même son idée centrale, n'aient jamais été dites ailleurs et auparavant8.

Il suffit que Teilhard ait été écouté et qu'il ait soulevé un vaste mouvement

de réflexion au sein du catholicisme et bien en dehors, pour qu'on lui

5 Ibid., pp. 45-65.
6 II est vrai que Claude Cuénot dans son Lexique Teilhard de Chardin affirme: «Bien

que Teilhard soit un intuitif, le processus général de sa pensée est dialectique» (p. 37).
7 Cf. ce que dit Cuénot dans son Lexique s. v. Métaphysique.
8 Je pense ici à Hans Urs von Balthasar qui a hautement raison quand il réagit

contre un sectarisme teilhardien, mais qui me paraît moins équitable lorsqu'il va
répétant, à la radio (le 4 déc. 1962), dans ses conférences (à Lucerne, au mois de
janvier 1963) et dans des livres (Herrlichkeit II, Einsiedeln 1962) que les pensées de
Teilhard se trouvent déjà, et mieux exprimées, parce que avec plus de cohérence
chez Ernest Renan (L'avenir de la science) et Wladimir Solovjov.

289



accorde une importance indiscutable dans la pensée moderne. Ses idées
maîtresses (planétarisation, convergence, personnalisation, unification...)
commencent à envahir la conscience du monde entier; elles expriment les

aspirations de la plupart de nos contemporains.
Le débat autour de Teilhard de Chardin perdra beaucoup de son animo-

sité quand seront publiées toutes ses œuvres (journaux, carnets intimes,
correspondance inclus) et quand on pourra entreprendre des études sérieuses
basées sur une connaissance complète et détaillée de ses écrits. Ces études

sont aujourd'hui encore réservées à ceux qui sont en possession des ouvrages
manuscrits ou ronéotypés, comme en témoignent les deux livres subtils et
profonds de G. Crespy et du P. Henri de Lubac9. Une vaste étude devra
plus tard être entreprise - celle du vocabulaire et du style de Teilhard -,
comme je l'ai suggéré ailleurs10, et comme le confirme maintenant Claude
Cuénot, le grand biographe de Teilhard de Chardin, dans son précieux petit
«Lexique Teilhard de Chardin» (Paris 1963).

Je voudrais signaler ici la nécessité de ne pas oublier, pour une pareille
étude, de recourir aux excellents services que nous rendent aujourd'hui les

moyens techniques. Des machines électroniques comme celles du Centre
d'Etude du Vocabulaire français à Besançon pourraient faire le travail
préliminaire de dépouillement et fournir ainsi les éléments de cette étude. Un tel
travail exhaustif prendrait «l'allure d'une thèse de doctorat unissant la statistique,

la maîtrise philosophique et de solides connaissances d'ordre linguistique,

plus spécialement en sémantique et en stylistique»11. Teilhard de
Chardin serait le dernier à s'indigner d'une ingérence de la technique dans
le domaine philosophique, lui qui a salué lyriquement le premier cyclotron12.

Une étude du vocabulaire et du style, entreprise avec l'aide technique et
approfondie avec l'honnêteté philosophique qu'elle requiert, permettrait de
déceler les charnières de cette pensée, tâche à laquelle a fait allusion Mlle
Jeanne Hersch au cours de la discussion. Et cette étude serait en même

temps dans le sens de Teilhard lui-même qui a voulu «partir du phénomène
pour le dépasser et aborder, dans toute son ampleur, la réalité spirituelle et
divine»13.

Qu'on veuille bien excuser ces réflexions personnelles, surgies à l'occasion
de la belle conférence du R. P. Boros et de la discussion au sein de la SSP, qui
ont bien marqué la nécessité d'aborder Teilhard avec toute sérénité, et
avec toute la rigueur philosophique possible.

Berne Iso Baumer

0 Georges Crespy, La pensée théologique de Teilhard de Chardin, Paris 1961; Henri de
Lubac, La pensée religieuse du Père Teilhard de Chardin, Paris 1962.

10 Dans: Schweizer Rundschau, 61 (1962), pp. 561-567 : Sprache und Denkstil bei Teilhard

de Chardin.
11 Cuénot, Lexique, p. 16.
12 v. Nicolas Corte, La vie et l'âme de Teilhard de Chardin, Paris 1957, p. 231 ; le texte

complet sera publié dans Œuvres du P. Teilhard de Chardin, vol. VIII (1963).
13 Cuénot, Lexique, p. 57.

290



Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung

Zusammenfassung des Referates von Hans Ryffel: Sozialwissenschaften

und Philosophie, vom 15. Dezember 1963 in Ölten.

Der Referent nahm im ursprünglich angekündigten Titel (Philosophie
und Sozialwissenschaften) eine Umstellung vor, weil gerade dies die heutige
Sachlage prägnant zum Ausdruck bringe.

In einem ersten Teil wurde die Entwicklung der Sozialwissenschaften kurz
skizziert, mit besonderer Berücksichtigung der dominanten Tendenzen. Die
Sozialwissenschaften (insbesondere die Soziologie) sind in einem verhältnismäßig

späten Stadium aus dem Gesamtverband der Philosophie ausgegliedert
und verselbständigt worden. Dabei wurden überempirische Deutungen und
normative Aspekte allmählich ausgeschieden. In radikaler Weise geschah
dies vor allem in den sozialwissenschaftlichen Bestrebungen, die die
naturwissenschaftliche Methodik übernahmen. Andererseits ergab sich, daß die in
der Profilierung der Einzelwissenschaften abgestoßenen weitergreifenden
philosophischen Gesamtzusammenhänge nunmehr innerhalb der
Wissenschaften selbst als philosophische Problemdimensionen in Erscheinung traten.
Gerade wenn die Sozialwissenschaften als vermeintlich objektive und neutrale
Wissenschaften ausgestaltet werden, führen sie zu philosophischen
Fragestellungen. Dies zeigt sich namentlich darin, daß die Sozialwissenschaften
nolens volens eine gestaltende Rolle innerhalb der Gesellschaft und des

menschlichen Daseins im ganzen spielen. Im Zuge der an und für sich

legitimen sog. wertfreien Forschung beeinflußt und gestaltet z.B. die Soziologie

im besonderen die Gesellschaft und das menschliche Dasein in
tiefgreifender Weise, und zwar durch die Ermöglichung und Begünstigung
revolutionärer Eingriffe und Umgestaltungen, die Konservierung bestehender
bzw. die Restauration schwindender Gestalten, die Ermöglichung beliebiger
Manipulation, die Unterwühlung des Normativen überhaupt, und schließlich
in der Form der quasi-naturwissenschaftlichen, vermeintlich allein reinen
und strengen Wissenschaft (empirische Sozialforschung) durch die tendentielle
Umwandlung der sozialen Wirklichkeit und des Menschen selbst in ihrer
Substanz. Diese Situation erfordert eine sozialphilosophische Reflexion, in
der die Stellung der Sozialwissenschaften und im besonderen der Soziologie
in der Gesellschaft bedacht wird. Dies führt weiter zu einer umfassenden

Besinnung auf das Soziale im menschlichen Dasein, das Verhältnis von
Einzelnen und Gesellschaft, d.h. schließlich zu einer radikalen Reflexion des

Menschen in der Praxis. Diese Überleitung der Einzelwissenschaften in
philosophische Dimensionen wurde insbesondere für die Soziologie dargelegt.
In ähnlicher Weise wäre sie für die Wirtschaftswissenschaften darzutun,
während die Rechtswissenschaft von vornherein eine besondere Stellung
einnimmt, weil sie als normative Wissenschaft in ihrem eigenen Bereich immer
schon viel unmittelbarer mit philosophischen Fragen verknüpft ist.

Im zweiten Teil seiner Ausführungen ging der Referent der Frage nach,
ob es heute noch Sache der Philosophie sein könne, die unvermeidlichen

291



philosophischen Problemdimensionen, die sich in den Sozialwissenschaften

ergeben, zu bearbeiten. Er versuchte darzulegen, daß heute philosophische
Probleme im Bereich der Sozialwissenschaften nur noch vom Boden der
Einzelwissenschaften aus in Angriffgenommen werden können. Der Soziologe
z.B. muß die sozialphilosophische Besinnung selber in die Wege leiten. Dies

ergibt sich daraus, daß die Philosophie in ihrer überlieferten Form als

allzuständige Wissenschaft, als universale Deutung von Mensch, Welt und
Überwelt, verfallen ist. Die Philosophie als eigenständige Instanz ist durch den
neuzeitlichen sozial-kulturellen Entfaltungsprozeß aus der modernen Gesellschaft

und Kultur sozusagen herausmanövriert worden. Ihre heutige allgemein

als krisenhaft empfundene Situation ist denn auch durch Rückzugspositionen

(z.B. Philosophie als Methodologie und Wissenschaftslehre und als

Philosophiegeschichte) sowie durch Repristinationen gekennzeichnet. Es

könnte auch dargetan werden, daß die Existenzphilosophie eine
ausgesprochene Rückzugsposition, auch im Hinblick auf die Gegebenheiten der
modernen Gesellschaft, darstellt. Bei dieser Sachlage kann das Soziale nicht
mehr unabhängig von den Einzelwissenschaften «sozialphilosophisch»
bestimmt werden. Die sozialphilosophischen Fragen erwachsen aus der
einzelwissenschaftlichen Problematik (vgl. z.B. die Rollenproblematik). Auch
Sozialanthropologie und allgemeine Anthropologie (meist «philosophische
Anthropologie» genannt) können lediglich im Ausgang von den
Einzelwissenschaften, die übrigens heute in einem bemerkenswerten Integrationsprozeß

stehen, aufgebaut werden.
Der Referent machte abschließend darauf aufmerksam, daß das am

Beispiel der Sozialwissenschaften dargelegte Verhältnis von Einzelwissenschaft
und Philosophie heute für den ganzen Bereich der Wissenschaften gelte. So

kann heute auch keine Naturphilosophie mehr betrieben werden, die nicht
aus der Naturwissenschaft selbst erwüchse. Die Problematik betrifft das

Verhältnis von Wissenschaft und Philosophie als spezifischen Erkenntnisansätzen

und entsprechenden wissensmäßigen Institutionen, nicht aber die
persönlichen Träger, den Philosophen und Einzelwissenschaftler; anders
formuliert: der Einzelwissenschaftler muß auch philosophieren, und der
Philosoph kann heute nur philosophieren, wenn er selber in den entsprechenden

Einzelwissenschaften steht. Gegenüber den heute immer noch herrschenden

positivistischen Tendenzen ist freilich nachdrücklich die Unabweisbarkeit
und Legitimität philosophischer Fragen zu betonen. Es ist deshalb begreiflich,
daß einige angesichts der einflußreichen positivistischen Wissenschaftsauffassung

ihre Zuflucht immer noch bei einer vermeintlich allzuständigen
und über den Einzelwissenschaften schwebenden allgemeinen Philosophie
suchen. Man kann in der Tat zu der Überzeugung gelangen, daß in den
entschwundenen Philosophemen früherer Zeiten und so auch in heutigen
Repristinationen das Substantielle immerhin zur Aussprache komme. Dabei
wird aber übersehen, daß nicht nur metaphysische Gesamtdeutungen
unmöglich geworden sind, so sehr der Mensch als animal metaphysicum einem
weiteren Horizont eingefügt ist, und daß heute die Wissenschaften in einer
immer größeren Vielfalt der Perspektiven, die z.B. auch Qualitäten,
Sinngehalte, Intentionales und Normatives betreffen, das Wirkliche für sich in

292



Beschlag genommen haben, so daß der Philosophie die Sachprobleme
abhanden gekommen sind.

Société romande de philosophie
La Société romande de philosophie s'est réunie le dimanche 19 mai 1963

à la Salle du Tribunal, au Château de Rolle, aimablement mise à sa disposition.

Sous la présidence de Mlle Jeanne Hersch, professeur à Genève, elle
appela à sa présidence M. Marcel Reymond, président du Groupe vaudois.
Puis M"e J. Hersch donna la parole à M. André de Murait, professeur à

Lausanne, dont le sujet était: La Genèse de la Métaphysique: La primauté de l'être
en perspective aristotélicienne.

Cette étude se propose de commencer la confrontation entre la philosophie
aristotélicienne et la philosophie phénoménologique, sur le point de la
formation et du développement du savoir métaphysique.

Telles philosophies admettent, au principe de leur démarche, une connaissance

parfaite, immédiatement saisie soit sous la forme platonicienne ou
cartésienne d'une connaissance naturelle ou innée, soit sous la forme kantienne
d'une logique a priori. Le savoir n'y est pas le résultat d'une genèse absolue.
Au contraire, l'aristotélisme prétend, comme la phénoménologie, que le
savoir humain commence absolument. L'intelligence est puissance pure de
connaître.

La genèse du savoir aristotélicien chemine dès lors de la première connaissance

sensible à la connaissance universelle abstraite, qui est l'être, objet de
la métaphysique. Cette présentation est incomplète; elle néglige la signification

critique de l'union substantielle de l'âme et du corps.
L'être, c'est-à-dire l'exister et l'étant, sont donc les objets génétiquement

premiers de l'intelligence humaine. L'être est aussi le dernier objet connu par
la philosophie sous sa forme métaphysique. L'être est une donnée immédiate
confuse, qui se dévoile progressivement, d'une manière analogue à \'Offenbarung

du Sein heideggerien. Mais il ne devient pas totalement transparent.
Jamais la ratio entis n'atteindra la clarté d'une notion simple parfaitement
abstraite. Elle reste proportionnée à l'intelligence humaine.

Proche de la connaissance des textes, d'Aristote à ses disciples du XIIIe et
du XVIIe siècle, l'exposé de M. de Murait suscita une discussion animée,

marquant l'accord des esprits, sans que soit pour autant certaine la capacité
d'une vision aristotélicienne du monde d'y suffire toujours.

Marcel Reymond

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

14. Februar 1963: Dr. Iso Kern (Löwen) : «Das Problem der Intersubjekti-
vität in der phänomenologischen Philosophie Edmund Husserls»; 6. Juni:
Prof. Dr. Fernand Brunner (Neuchâtel) : «La philosophie de René Le Senne»;
17. Oktober: Prof. Dr. Emerich Coreth (Innsbruck): «Metaphysik und
Geschichte».

Die Sektion läßt außerdem bei ihren Mitgliedern 5 philosophische
Zeitschriften zirkulieren.

293



Philosophische Gesellschaft Basel

14. Februar 1963: Dr. Armin Wildermuth (Basel), «Grundprobleme der
Dialektik bei Karl Marx»; 3. Mai: Prof. Dr. I. M. Bochenski OP. (Fribourg),
«Die Logik der Religion»; 16. Mai: Prof. Dr. Heinrich Barth (Basel),« Bewußtwerden

- ein Grundproblem unserer Gegenwart»; 6. Juni: Prof. Dr. Fritz
Buri (Basel), «Theologisches Weltverständnis»; 17. Dezember: Prof. Dr.
Julius Schaaf (Frankfurt a.M.), «Das Erscheinen».

Philosophische Gesellschaft Bern

18. Mai 1963: Prof. D. Dr. L. Adams, «Die Analogie in der
Sozialphilosophie»; 15. Juni: Prof. Dr. P. N. Luyten OP., «Das Problem der
Materie in philosophischer Sicht»; 24. Oktober: Dr. A. Müller, «Gibt es

eine objektive Schönheit in der Natur?»; 9. November: Dr. P. Marti,
«Inspiration als Ausdruck letzter Gewißheit des schöpferischen Menschen»;
16. Januar 1964: Rabbiner L. Adler, «Warum es im Judentum nicht zur
Entstehung einer eigenen Religionsphilosophie kommen konnte»; 9. Februar
Prof. Dr. Jeanne Hersch, «Die Gegenwärtigkeit des Philosophen im Denken
von Karl Jaspers».

Société philosophique de Fribourg

28 novembre 1962: G. Bronfenbrunner (Cornell Un.): Socio-psycholo-
gical Basis of Soviet Thought. - 28 février 1963: G. Cottier O.P. (Genève) :

L'athéisme de Karl Marx. - 29 mai 1963: J. Duchesne-Guillemin (Liège):
L'Iran et les origines de la philosophie grecque. - J. Colette (La Satre) :

Dialectique et existence chez Kierkegaard. - G. Niemeyer (Notre-Dame /
München) : Die Wirklichkeitsbegriffe bei Marx.

Groupe genevois

13 décembre 1962: R.P. Fessard S.J.: Que penser de la vision cosmique de
Teilhard de Chardin? 25 janvier 1963: J. Rudhardt: Réflexions philosophiques

à l'occasion d'un exercice de traduction. 19 février 1963: E. Ansermet:
Les voies d'une phénoménologie de la musique. 1er mars 1963: R.Polin
(Sorbonne) : L'idée de liberté chez Locke. 10 mai 1963 : F. Brunner: Boèce et
le Moyen Age.

Groupe neuchâtelois

21 novembre 1962: Samuel Gagnebin, Pascal, le savant. Fernand Brunner,
L'homme selon Pascal. 29 novembre 1962: Henri Gouhier (Paris), Le pari de

Pascal. 12 décembre 1962: Philippe Muller, La signification de la psychanalyse.
23 janvier 1963: F. Fiala, P.Javet, J. Geninasca, Hommage à Gaston Bachelard.

22 février 1963: Ernest Ansermet (Genève), Les problèmes de la musique. 6 mars
1963: André Mercier (Berne), Einstein et Niels Bohr, un demi-siècle de pensée

294



scientifique. 8 mai 1963: Pierre Bovet, Hommage à Léon Walther. 17 mai 1963:
Martial Gueroult (Paris), La liberté selon Fichte. 25 mai 1963: Maurice de
Gandillac (Paris), Quelques apories de l'éthique médiévale. 12 juin 1963: R.P.Jac¬
ques Colette, O.P. (Belgique), Dialectique et existence chez Kierkegaard.

Groupe vaudois

23 novembre 1962: M. Paul-Emile Pilet: La finalité de fait en biologie.
14 décembre 1962: M. Marcel Reymond: Pascal après le 300e anniversaire
de sa mort. 18 janvier 1963: François Bonsack: Le principe de Carnot et la
philosophie. 15 février 1963: Pierre Speziali (Genève): Réflexions sur la
symétrie. 15 mars 1963: Pierre Bonnard: Christianisme et hellénisme au Ier
siècle. 26 avril 1963: François Gilliard: Positivité et valeur. 31 mai 1963:
Philibert Secrétan (Genève) : Paul Ricœur et sa pensée politique. 11 juin
1963: R. P. Jacques Colette O.P. (Belgique): Dialectique et existence chez

Kierkegaard.

Philosophische Gesellschaft Zürich

20. November 1963: Prof. Dr. E. Topitsch (Heidelberg), «Entfremdung
und Ideologie. Zur Entmythologisierung des Marxismus»; 11. Dezember:
Prof. Lucien Goldmann (Paris), «Kultursoziologie des Jansenismus»; 15.

Januar 1964: Dr. phil. et iur. Gregor Edlin (Küsnacht), «Dialektik und
Komplementarität»; 30. Januar: PD. Dr. Konrad Gaiser (Tübingen),
«Probleme der platonischen Akademie»; 27. Februar: Dr. phil. et med.

Josef Rattner (Zürich), «Der Beitrag der Tiefenpsychologie zur
philosophischen Menschenkunde».

295


	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

