Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 23 (1963)

Artikel: Le monadisme de Francis Maugé
Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883351

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le monadisme de Francis Maugé

par Maurice Gex

Le monadisme en France depuis le XIXe siécle

Si P’esprit francais semble répugner dans une certaine mesure au
monadisme — alors qu’une nuée de monadistes s’est signalée en
Angleterre et aux Etats-Unis depuis le XIXe siecle? — il est possible
cependant de citer quelques penseurs francais se rattachant a cette
philosophie.

Le plus grand pluraliste francais du XIXe si¢cle, CHARLEs RE-
NOoUVIER (1815-1903), dont 'influence a été si profonde et si persis-
tante sur le pluralisme américain, en particulier par I'intermédiaire
de W. James, a, comme on le sait, écrit une Nouvelle monadologie, en
collaboration avec son ami PrRAT. Renouvier a reconnu avoir été
influencé par le polythéisme hellénique de son ami Lours MESNARD.
I1 le fut aussi par les théoriciens du socialisme FOURIER et PROUDHON
qui, tous deux, furent partisans de la monadologie leibnizienne,
surtout le premier.

On a pu dire treés exactement: «La monadologie de Renouvier est
celle de Leibniz moins 'infinitisme?®. »

La monade leibnizienne n’est pas réellement une substance,
malgré le vocabulaire méme de son créateur; elle est ce qui s’oppose
de la manié¢re la plus radicale a I'idée de substance congue en réaliste:
une activité fonctionnelle; voila ce qui a permis a un phénoméniste rela-
tiviste tel que Renouvier d’adopter la conception de la monade sans
déroger a ses principes. « Leibniz aborda I'idée de I’étre par sa nature
essentiellement donnée dans la conscience, théitre unique o elle se
présente a nous immédiatement, objective et subjective a la fois. Il

! Nous emploierons le terme de «monadologie» pour désigner spécialement
les philosophies de Leibniz, de Renouvier, de Prat et de Pierre Auger, celui
de «monadisme» pour toute autre philosophie ayant recours a la notion de
monade, avec ou sans «fenétres».

t JeaN WAHL, Les philosophes pluralistes d’ Angleterre et d’ Amérique, 1920,

3 E. BREHIER, Histoire de la philosophie, t. 11, p. 979.

90



définit cette nature par des qualités consécutives internes, par des
relations psychologiquement observables (Force, Perception, Appéti-
tion), en sorte que, la nommant substance, il ne laissa pas de caracté-
riser I’étre, en dehors du procédé réaliste suivi jusqu’alors, par ses
fonctions. On peut dire qu’il appliqua ainsi le principe de la relativité
a cette définition %.»

La monadologie de Leibniz est la théorie «la plus solide, et la plus
belle, et aujourd’hui la plus vraisemblable, qu’on puisse proposer
pour représenter le fond des forces ou existences de la nature».®
Pourquoi? Précisément parce qu’elle est «la plus sérieuse entreprise
qu’on ail jamais tentée de concilier la méthode idéaliste avec une
théorie du monde réellement et puissamment objective»®.

Alors que 'on a coutume de rattacher traditionnellement la philo-
sophie de Renouvier au criticisme de Kant, pour Louis Prat, au
contraire, la monadologie est I’aboutissement logique de toute la
pensée antérieure de Renouvier, les Critiques comprises, loin d’en
étre un reniement, et il est vrai que, dés ses premiéres ccuvres, Re-
nouvier avait formulé sa monadologie. D’une part, Louis Prat a été
le confident de la pensée intime du maitre et cela donne du poids a
son opinion, mais d’autre part il ne faut pas oublier qu’il a lui-méme
poussé le philosophe a écrire la Nouvelle monadologie en collaboration
avec lui. Voici une confidence peu connue de Renouvier faite a
Louis Prat: « Pourquoi Charles Renouvier a-t-il présenté sa doctrine
sous le nom de criticisme? Comme je lui posais cette question, il me
répondit immédiatement et sans hésitation: «J’ai eu tort, j’ai obéi a
une suggestion de mon ami Louis Peisse. J’aurais pu, tout aussi bien
et peut-étre plus exactement, affilier mes pensées au cartésianisme et
surtout & la doctrine de Leibniz. Cela, a4 tous les points de vue, eiit
été préférable.”»

Il n’en reste pas moins que c’est surtout comme disciple original
de Kant que Renouvier a eu de linfluence, et non par ses vues
leibniziennes corrigées par son finitisme, encore moins par son escha-
tologie liée & son personnalisme.

* CH. RENOUVIER, Histoire et solution, p.231-232. - Cité par RoGER
VERNEAUX, L’idéalisme de Renouvier, p. 58.

8 L’ Année philosophique, 1868, p. 82.

¢ Doctrine de Kant, p. 387. — RoGER VERNEAUX, Ibid., p. 57.

7 Louis PrAT, Charles Renouvier philosophe, p. 25.

91



JosEpH-PIERRE DURAND DE Gros (1826-1900) est une figure
étrange et attachante®. Né dans 1’Aveyron, prés de Rodez, il se
réfugia en Angleterre apres le coup d’état du 2 décembre 1851, et s’y
1nitia aux expériences de suggestions hypnotiques. Il fit des tournées
de conférences sur ces pratiques, sous le nom de Philips, en France,
en Belgique et en Suisse. Il se rendit aux Etats-Unis ot il termina ses
études de médecine interrompues par son exil, puis revint dans son
domaine familial, aprés ’amnistie.

Durand de Gros combattit énergiquement le positivisme avec une
remarquable lucidité. Il dénonca la «barbarie philosophique» de ces
«hommes du fait brut et décousu». « Un fait nouveau, c’est un nou-
veau probléme qui se pose (...). Le fait n’est autre chose que le
minerai dont la vérité scientifique proprement dite est le pur métal®. »
«Le positivisme a beau mettre la Métaphysique a la porte de lascience,
elle y rentre par toutes les fenétres*®. »

L’idée originale de Durand de Gros est de chercher une harmonie
entre science et philosophie. Le philosophe doit suivre les savants
dans leurs analyses et se familiariser avec les données complexes des
questions que la nature vivante et réelle leur pose.

Le monadisme opére la conciliation entre les théses opposées du
matérialisme et du spiritualisme. Avec le spiritualisme, il admet que
la spontanéité et la subjectivité ne sauraient étre ’effet contingent d’un
certain concours accidentel de parties. Avec le matérialisme, il adopte
le principe d’unité de substance. Mais il s’oppose au spiritualisme
classique en plagant la force au sein de la matiere, a titre d’élément
constituant, alors que le spiritualisme congoit la force comme extrin-
seéque a la maticre, et il contredit le matérialisme en considérant que
la substance unique est de nature spirituelle.

Voyons les rapports que soutient le monadisme de Durand de Gros
avec ses connaissances de physiologiste et de magnétiseur.

Pour notre philosophe, 'organisme humain est une association
d’unités animales distinctes, individuellement pourvues de tous les
€léments essentiels de lavie, mais groupées enun ensemble hiérarchique
et harmonieux sous la direction supréme d’un chef.

Cette théorie, nommée polyzoisme, avait été adoptée par les physio-

8 Nous lui avons consacré une étude dans nos Variétés philosophiques,
p. 103-133.

% Le merveilleux scientifique, p. 17 et 22.

10 DURAND DE GRos, Variétés philosophiques, p. 1, no. 1.

o2



logistes pour les animaux inférieurs, tels les annelés, mais non pour
les vertébrés. Dans ce domaine, Durand de Gros fut un précurseur,
ainsi que ’a reconnu le naturaliste Edmond Perrier qui fut le grand
défenseur du polyzoisme appliqué a tous les étres vivants.

Ce polyzoisme a comme corollaire un polypsychisme, selon lequel
I’axe céphalo-rachidien est une chaine de «petits cerveaux» dont
chacun posseéde son centre psychique individuel, sentant, voulant,donc
conscient, et qui commande une portion de I’organisme total.

Le sociologue GaBrierL TArRDE (1843-1904), I'auteur des Lois de
Pimitation, s’est parfois lancé dans d’audacieuses spéculations méta-
physiques qu’il exposait avec lyrisme. Il place la variété dans des
agents invisibles et infinitésimaux sur lesquels s’appliquent des lois
réguliéres, car, remarque-t-il, si de telles lois s’exercaient sur des
¢léments identiques, I’exubérante diversité des phénomenes ne pour-
rait jamais en jaillir. Bergson, qui I’admirait beaucoup, écrit: «Des
¢léments analogues par certains cotés aux monades de Leibniz, mais
a la différence des monades leibniziennes, capables de se modifier les
unes les autres, voila ce que Tarde met au fond de la réalité. Divers
des le début, ils accentuent leur diversité sans cesse, griace a I’action
qu’exerce sur eux leur entourage, grace a celle qu’ils exercent sur
eux-mémes. Ils composent ainsi une société ou chacun développe sa
propre individualité et, par une espéce de rayonnement, I'individualité
des autres. Ils forment un univers auquel le jeu de plus en plus varié
des initiatives qui s’accordent de mieux en mieux entre elles donne de
plus en plus I'aspect d’une ceuvre d’art?*.»

Enfin, a la fin du XIXe si¢cle et au commencement du nétre un
philosophe, bien oublié aujourd’hui, eut une assez grande notoriété
par son activité dans les revues philosophiques: il s’agit de CHARLES
Dunan (1849-1931). Sa conception de la vie fut proche de celle de
Bergson, ce que celui-ci reconnait de bonne grace dans I'introduction
a Lévolution créatrice. 11 affirme vigoureusement la nécessité de la
métaphysique, laquelle n’a pas pour objet «de spéculer ontologique-
ment sur des objets appartenant a2 un monde inacessible a4 notre
expérience (...), mais de penser dans leur réalité concrete nous et les

11 GABRIEL TARDE, Les grands philosophes frangais et étrangers, préface de
H. Bergson.

835



autres étres de la nature»'®. «La métaphysique est une expérience
concréte parce qu’elle est une expérience vécue!s» Il reprend le
programme de Leibniz en prénant une méthode métaphysique d’une
fécondité inépuisable, «qui consiste a rattacher étroitement a la
connaissance que nous pouvons avoir de la nature, au lieu de I’en
isoler, le systéme de nos idées d’ordre moral. Ce n’est pas de raisonne-
ments plus rigoureux que nous avons besoin, c’est d’idées nouvelles, et
mieux orientées que celles de nos prédécesseurst.» Selon lui, il faut
savoir se contenter en beaucoup de domaines du probable, de I’opi-
nion. « Mais il est des philosophes hantés de ,’horrible manie de la
certitude‘ qui comptent [l’opinion] pour rien, persuadés que tout ce
qui ne présente pas 1’évidence absolue des mathématiques est incer-
tain, donc douteux, donc sans prix pour 'intelligence!®.» L’expérience
seule, comprise dans son sens le plus large, nous fait voir «I’infinie
complexité des choses». Au lieu de la dialectique abstraite a partir de
principes, Dunan recommande en métaphysique 1’analogie tirée de
Iexpérience qui est «un procédé d’explication qu’il ne faut pas
dédaigner»¢. «Le surpéme désirable pour I’homme c’est la sagesse,
et il n’y a pas de sagesse véritable a mutiler ’esprit humain en ’em-
péchant d’exercer quelques-unes de ses puissances naturelles parce
qu’il a pu lui arriver d’en user mal*?.»

I1 y a toujours une intime connexion entre la méthode et la doctrine:
Pesprit de la méthode, chez Dunan, est tout a fait caractéristique des
philosophes monadistes en général: largeur, souplesse, souci de tenir
compte des aspects de la vie morale, des valeurs personnelles, gott de
la complexité et de la diversité des choses.

La vie est rapprochée du spirituel, elle présente un caractére
transcendant par rapport a toutes ses manifestations physico-chi-
miques: le vivant est une unité métaphysique, une monade. Seuls les
vivants sont véritablement réels: les corps dits bruts ne sont réels que
phénoménalement, car ce sont des agrégats d’éléments simples qui,
eux, sont aussi des vivants, des monades, donc des étres absolument
réels. « Ce qui fait la réalité d’un objet particulier, c’est sa connexion

12 CHARLEsS DUNAN, Les deux idéalismes, p. 44-45.

13 JIbid., p. 51.

14 CHARLES DuNAN, Essais de philosophie générale, 5¢ éd., Paris, 1902, p. 647.
18 Les deux idéalismes, p. 202.

16 Essais de philosophie générale, p. 569, 597.

17 Les deux idéalismes, p. 202.

94



avec le tout!t.» «L’unité et la multiplicité sont deux notions qui
se supposent 'une I'autre, et qui, par suite, sont inséparables?®.»

Un vivant quelconque contient en lui la totalité des autres vivants,
et lui-méme est exprimé par eux tous.

L’auteur ne parle pas de monades pour désigner les constituants
ultimes et réels de 'univers, mais de «molécules». «Pour que les
molécules soient absolument réelles, il est nécessaire qu’elles soient
organisées et vivantes (...), cette hypothe¢se n’a rien d’invraisem-
blable, parce qu’il peut exister des formes de ’organisation et de la vie
extrémement diverses, et trés différentes en particulier de celles que
I’expérience nous révele chez les animaux et chez les plantes?°.»

«La maticre brute [n’est] qu’un mode d’existence et un aspect de la
matiére vivante, seule réelle et subsistant en soi?!.»

Contrairement a Renouvier, Dunan est infinitiste, comme Leibniz:
il y a de I'infini dans tout phénomeéne et par conséquent la cause qui
engendre tout phénomene est un infini. Dieu est le vivant supréme,
I’esprit pur et absolu.

La raison pure est une faculté intuitive qui saisit I'infini en toutes
choses (I'infini n’est jamais le résultat d’une composition de parties).

Dunan a reproché a Leibniz son mécanisme cartésien et I’étrange
solution de I’harmonie préétablie qui n’est qu’un «conte en ’air»22,

Cette philosophie rejoint les thémes traditionnels du spiritualisme.

Il est remarquable de constater que le physicien PIERRE AUGER>
né en 1899, spécialiste des rayons cosmiques, a cherché a rapprocher
les étres vivants des molécules, comme I’avait fait Charles Dunan,
dans un ouvrage extrémement suggestif: L’homme microscopique, essar de
Monadologie. T1 définit ainsi son propos dans la préface: «J’ai voulu
trouver quelque explication des caractéres des étres vivants dans une
assimilation aussi profonde que possible avec les édifices du type
moléculaire. Ensuite j’ai tenté d’appliquer aux idées elles-mémes,
considérées comme des entités douées d’individualité, des principes sem-
blables. La monadologie générale ainsi obtenue conduit 4 reconnaitre
au sein d’un univers des substances, aux lois continues, une vaste caté-

18 Fssai de philosophie générale, p. 545.
19 Jbid., p. 221.

20 Jbid., p. 550.

21 Jbid., note, p. 551.

22 Les deux idéalismes, p. 140.

95



gorie d’objets doués d’individualité ou de forme, aux lois intérieures
discontinues. Je propose de ne reconnaitre qu’a ces seuls objets la
qualité d’existers.»

Si «les étres vivants ont un cdté ,machine qui avait été reconnu
déja par Descartes (...), plusieurs aspects trés essentiels de ces étres
rendent en effet intenable leur assimilation a des objets ordinaires et
conduisent a leur reconnaitre le caractére d’objets absolus» 4.

«L’étre vivant s’écarte du monde classique auquel son échelle de
dimensions semblait devoir le rattacher nécessairement, et se rap-
proche du monde microphysique?2®.»

«La stabilité normale des espéces, ainsi que leurs variations par
sauts brusques, sont des conséquences directes a grande échelle des
propriétés correspondantes de stabilité des molécules chimiques ainsi
que des changements brusques qui les ameénent d’un état stable dans
un autre a l'occasion d’une ,réaction chimique‘. Les étres vivants
nous apparaissent ainsi sous l’aspect d’amplificateurs pour ces
caracttres des molécules: la mutation est D’amplification d’une
réaction chimique?®.»

«L’étre vivant se présente comme un amplificateur qui améne
I’indétermination fondamentale & 1’échelle de la liberté (...). La
nature profonde de ’homme, étre vivant, git dans sa structure méme
qui va jusqu’a l’échelle moléculaire sans interposition active de
matiére inorganisée, sans aucune fissure par laquelle pourraient
s’introduire les lois du hasard. C’est sur cette base moléculaire qui
n’existe chez aucun objet, aucune machine, si subtilement construits
soient-ils, que doivent étre fondées son individualité, sa permanence,
sa liberté et sans doute sa conscience. Au sein d’un univers livré au
hasard, sans structure durable, et qui évolue de fagon continue et
inexorable vers un chaos raffiné, les étres vivants sont les seuls objets
qui ont un droit absolu a porter un nom pendant leur présence
éphémere. Parmi tout ce qui est, eux seuls existent®?. »

Le grand intérét des monadistes que nous venons de passer en
revue — si I’on excepte toutefois Renouvier et Prat — est qu’ils con-

23 L’homme microscopique, essai de monadologie, p. 8.
2 [bid., p. 20.
% Ibid., p. 24.
28 Jbid., p. 25.
3 fvid.; p. 21.

96



siderent leur conception comme un pont lancé entre la science et la
philosophie2s. Nous allons le vérifier une fois de plus en exposant
P’ceuvre de Francis Maugé.

La personnalité et I’ euvre de Francis Maugé

Francis Maugé (1875-1960) fit carriere dans I’administration,
travailla pendant une trentaine d’années a la préfecture de la Seine,
participa a la premiere guerre mondiale, fut maire de Sévres dans
I’entre-deux guerres et reprit une fonction administrative de 1939 a
1944, de nouveau en qualité de maire. Il fit de nombreux séjours a
Lausanne ou habite sa fille, ce qui lui permit de prendre contact avec
les philosophes vaudois.

C’était un homme au corps massif et a la téte forte et large, rappe-
lant celles du po¢te Paul Claudel et du philosophe Louis Lavelle.
D’une exquise courtoisie dans la discussion, il manifestait une grande
fermeté de pensée, développant ses idées sur un ton parfaitement
objectif, sans se départir jamais de sa sérénité. Il s’effor¢a de se tenir
au courant du mouvement scientifique contemporain, en vue de
I’élaboration de son ceuvre philosophique.

En 1909, Francis Maugé publia, a titre de these de doctorat,
Le rationalisme comme hypothése méthodologique, comprenant deux parties:
1 — L’hypothése rationaliste et la méthode expérimentale. 11 — La systémati-
sation dans les sciences. Ses conditions et ses principes.

Apres vingt-sept ans de méditations, il publia, sous le titre général
La destinée et le probléme du vrai, simultanément deux ouvrages qui
devaient faire partie d’une tétralogie.

1 — L’esprit et le réel dans les limites du nombre et de la grandeur, Alcan,
1937 (N. G.).

2 — Lesprit et le réel pergu, Alcan, 1937 (P.).

Ils devaient étre complétés par deux autres volumes qui étaient

28 Si nous voulions étendre cette revue des monadistes 4 tous ceux qui
s’expriment en frangais, nous devrions parler de CHARLES WERNER, ancien
professeur de philosophie a I’Université de Geneéve, auteur d’un exposé tres
condensé, intitulé Essai d’une nouvelle monadologie (15 pages), publié a la suite
de L’dme et la liberté, Payot, 1960. Citant un philosophe suisse, nous devrions
alors mentionner aussi un éminent monadiste suisse qui, lui, s’exprime en
allemand: Paur HaeserriN! Il faut savoir se borner, d’autant plus que Paul
Haeberlin et Charles Werner sont de purs métaphysiciens: leur monadisme
n’est nullement un pont jeté entre la science et la philosophie, comme c’est le
cas des penseurs francais dont nous parlons.

7 Studia Philosophica XXIII 97



annoncés: 3 — La nature de I’esprit, 4 — Le rayonnement moral. La
deuxi¢me guerre mondiale, malheureusement, a bouleversé les plans
du philosophe. Courageusement, apreés la guerre, il a repris ses
travaux et a rédigé trois ouvrages: L'esprit et la vie; L’esprit, la conscience
et le systéme nerveux; L’esprit et le cosmos. Ces ceuvres dactylographiées
ont finalement été condensées en un seul livre: La synthése totale des
sctences, ses conditions et son principe, Hermann éd., 1955 (S. T. S.).

La lot de Desprit

Deux tendances fondamentales et en apparence inconciliables
orientent toute ’ceuvre: la foi en la raison et ’affirmation que les
principes de la raison résultent d’une adaptation tardive de I’esprit
humain a son milieu.

Cette double tendance dirige la réflexion dans le sens d’une
philosophie spiritualiste en vue de concilier les valeurs que pose cette
philosophie et les résultats de la science positive. Un probléme est
privilégié pour mettre a I’épreuve ces deux tendances, celui du nombre
et de la grandeur, autrement dit des mathématiques. Cette enquéte,
qui débute de la maniére la plus positive sur le terrain des mathé-
matiques, vise finalement le probléme de la destinée humaine. Deux
solutions opposées détruisent le probleme de la destinée. Si tout est
mécanisme, il n’y a plus de destinée, mais si tout est mobilité, liberté
d’indifférence, la destinée s’évanouit également. Il faut concilier la
loi et la liberté dans une synthése supérieure. Résoudre I’énigme de la
destinée, c’est connaitre la loi de I’esprit. Mais I’esprit ne se manifeste
pas seul, il a un antagoniste, I’«autre». On pourrait ’appeler non-moi,
mati¢re ou objet. Maugé préfére I’appeler le réel — ce qui ne veut
nullement dire que l’esprit n’est pas «réel». Pour déterminer le
rapport entre I’esprit et le réel, 'auteur a recours a la notion de loi
fonctionnelle qui domine toute la science. L’esprit sera congu comme
la fonction et le réel comme la variable d’une loi fonctionnelle.
Il s’agit non pas de dire «ce qu’est I’esprit en soi», selon la tradition
philosophique — car c’est 1a peut-étre un probléme dépourvu de sens —
mais bien ce que fait 'esprit quand il réduit les résistances qui s’oppo-
sent a son effort, c’est-a-dire quand il se heurte au réel.

Remarquons d’ailleurs que le réel possede une activité propre et
que lesprit n’a pas le monopole de l'activité face a un réel qui serait
inerte, passif.

98



Nous ne pouvons saisir qu’en nous-méme d’une maniére directe la
loi de I’esprit. Comment universaliser cette expérience privilégiée,
comment sortir de nous-méme? Pour Maugé, I’homme n’est pas
séparé de ’univers, il fait partie intégrante du cosmos. Si I’esprit est une
réalité, il doit avoir une valeur universelle, cosmique, et ne saurait
étre apparu brusquement dans I’homme. L’univers perceptible doit
nous apparaitre comme l’expression d’un esprit invisible: voila le
chemin ouvert vers une monadologie.

Signification des mathématiques

Les domaines de la biologie et de la physique paraissent éloignés
de D’esprit pour le sens commun. Par contre, les mathématiques
offrent ce terrain privilégié ou la liberté maximale des combinaisons
intellectuelles a pour contre-partie une résistance minimale du réel.
Cependant on aurait tort d’envisager, comme I’a fait Léon Brun-
schvicg, les mathématiques comme le royaume de I’absolue liberté de
Pesprit: il faut éviter cette illusion idéaliste que les mathématiques
les plus évoluées semblent confirmer. C’est dans les premiers tatonne-
ments de la recherche mathématique que le freinage du réel régula-
teur a le plus de chance de se manifester. La numération suppose
une correspondance entre un ensemble de signes considérés dans un
certain ordre fixé une fois pour toutes et les éléments d’une collection
donnée: ainsi les nombres plongent leurs racines dans la réalité. On
peut en dire autant de la mesure. Les deux solutions extrémes de
Pempirisme pur et de I’apriorisme pur sont a rejeter toutes deux, pour
étre remplacées par unemarche 2 la fois libre et méthodique, semblable
a ’adaptation biologique.

L’esprit cherche a substituer a des choses fuyantes et indociles des
signes et des symboles maniables et toujours disponibles. Si les axiomes
de la géométrie gardent un sens dans le monde des choses, c’est
qu’ils ont été suggérés par des propriétés tres simples, comme par
exemple deux fils tendus entre deux points pour suggérer deux droites
confondues. Le raisonnement mathématique se raméne a une expé-
rience mentale au sens de Rignano: ’esprit pense & des opérations
réelles portant sur les choses mémes, alors que par commodité il a
remplacé les choses par des symboles, voila pourquoi les mathéma-
tiques ont prise sur la réalité.

Au rationalisme cartésien, issu du platonisme, pour lequel les

99



mathématiques sont I’ccuvre d’une raison souveraine, ’auteur préfere
opter pour le mathématisme expérimental de Newton qui envisage
les mathématiques comme [’expression d’une adaptation souple et
progressive de la pensée au monde.

L’esprit et le réel pergu

Le probléme de la perception est la plaque tournante de la philo-
sophie: c’est a partir de lui que les options fondamentales sont prises
par le philosophe.

L’auteur estime que nous avons le droit de nous retrouver méme
dans ’objet physique le plus dépouillé en apparence d’humanité.
Notre énergie spirituelle espere se reconnaitre dans la source de
’énergie cosmique. Ce fut 'ccuvre de Leibniz qui s’effor¢a de
ramener la nature a l’esprit, alors que la science moderne tend a
dissoudre ’homme dans la nature. Le wvéritable philosophe peut
s'inspirer de la science, sans pour cela se laisser détourner de son
propos philosophique qui est distinct par essence du propos scienti-
fique. (P., p. 15-16.)

On oppose traditionnellement les mathématiques construites par
P’esprit au réel physique pergu par nos sens, mais en fait il y a de
profondes analogies entre 1’objet mathématique et I’objet physique —
ainsi que 1’a établi par ailleurs Ferdinand Gonseth. Seule la considé-
ration des mathématiques comme I'ccuvre d’une raison divine,
parfaite, autoriserait leur radicale distinction, mais cette conception,
on le sait, est repoussée par 'auteur. L’objet physique est construit
tout comme l'objet du géometre: la différence entre eux est que
I’objet physique comporte une nouvelle variable objectivement
mesurable, le temps, qui ne mord pas sur ’objet du géometre (P.,
p. 45).

Dans le passage de ’objet du sens commun a I’objet de la science,
il y a dépassement des besoins biologiques, abolition dans une
certaine mesure de l’anthropomorphisme, mais I'univers du sens
commun et celui de la science sont construits suivant la méme loi,
I'un est dans le prolongement de I’autre.

Arrivons & la racine méme du monadisme de Maugé.

Il y a lieu de distinguer trois formes d’univers. Considérons un
objet privilégié pour préciser cette distinction: le cerveau.

Nous distinguerons:

100



1. Le cerveau per¢u. C’est une image entre beaucoup d’autres, une
piéce anatomique de mati¢re inerte.

2. Le cerveau percevant. C’est le cerveau réel, car agissant. Il est le
carrefour ou se croisent les courants d’énergie qui cheminent dans
I’ensemble du corps. S’il s’agit de mon cerveau, ma propre conscience
saisit tous ces processus du dedans.

3. Le cerveau théorique. C’est celui que la science place a son rang
dans I'univers reconstruit. Il est beaucoup plus riche que le cerveau
percu, car il comporte une foule d’éléments hypothétiques et abstraits,
nécessaires a la reconstruction d’un univers unifié. (P., p. 113.)

Il n’y a pas identité entre ces trois formes d’univers, mais il existe
des correspondances entre elles.

La grande différence entre le cerveau pergu et le cerveau percevant
est le fait que le cerveau percu est le résultat d’un filtrage par les sens,
et que ce filtrage ne laisse pas passer ’élément spirituel qui constitue
le cerveau percevant. La conscience ne peut passer a travers le
filtrage des sens et aucune conscience n’est connue que la noétre propre,
d’une maniére directe.

On ne doit pas sacrifier le monde de la science au vécu comme tel
et au monde pergu — ce que certains phénoménologues et les existen-
tialistes ne se privent pas de faire. Pour Maugé, I'univers de la science,
formé de symboles, n’est pas pure fiction: il constitue une hypothéese
indispensable pour rendre un sens a I’idée de vérité et doit permettre
de sortir du cercle d’immanence dans lequel nous enferme I’expérience
immédiate du pur vécu, en fixant les conditions précises de son
raccordement avec le monde pergu.

Maugé insiste sur I'importance de notre corps propre qui se situe
au point ol se nouent les rapports de I’esprit et du réel et qui se
présente toujours sous son double aspect de corps objectif raccordé
a Punivers physique et de centre de perspective de tout "univers.
Notre corps percevant est identique pour nous 2 notre champ de
conscience, a la totalit¢é de notre univers sensible, le corps percu
n’étant qu’une minuscule partie de cette totalit€é — ce qui n’entraine
nulle contradiction, les points de vue ¢tant différents (il s’agit du
fameux paradoxe de Bergson, P., p. 202).

101



Le monadisme

Pour obtenir le monadisme, il suffit de généraliser en supposant que
n’importe quelle portion de I'univers est exactement dans la situation
du cerveau et peut par conséquent donner lieu a trois formes d’univers.
Si nous laissons momentanément de c6té I'univers reconstruit par la
science a coup d’abstractions, c’est-a-dire 1’univers théorique, nous
sommes alors en présence d’une réalité bifrontale, qui en elle-méme est
unique. Saisie directement dans un sujet, cette réalité est celle du
monde intérieur, du percevant, mais filtrée a travers les organes des
sens, cette méme réalité devient le monde objectif percu. L’univers de
la science résulte d’une élaboration complexe de ce monde perqu.
Le philosophe doit disposer d’une méthode de traduction pour passer
d’un des fronts de la réalité a 1’autre, de celui du percevant a celui
du percu, ou inversement, «de telle sorte que tout phénomene sur le
plan subjectif ait sa projection prévisible sur le plan objectif, et que
tout fait révélé par les sens ait son homologue dans un monde intérieur,
actuel ou virtuel». (S. T. S., p. 9)

La loi de P’esprit, dont nous avons déja parlé mais que nous devons
maintenant préciser, qui s’exprime par une loi fonctionnelle, doit
s’appliquer également au front intérieur et au front objectif et, de plus,
doit pouvoir s’étendre par extrapolation aux éléments ultimes, aux
monades.

Sur le front intérieur, Pesprit se manifeste par une activité de fusion
et de concentration. L’esprit est un pouvoir de fusion pour Maugé
comme la pensée est fonction d’identification pour Emile Meyerson.
Toute synthese intellectuelle est fusion, unification d’éléments
harmonisés. Le réel?® qui s’oppose a l'esprit se manifeste par des
dissociations, des oppositions, des tendances inconciliables, une
résistance a la fusion des états de conscience.

Sur le front objectif, I’action de I’esprit se traduit par la cohésion et
I'interpénétration physique. «Si la cohésion est bien une transposition
dans le réel résistant de la puissance spirituelle, antagoniste des masses impé-
nétrables, elle doit se manifester au dehors en réduisant celte impénétrabilité, »
(N. G., p. 278-279.) Le réel est résistance a la pénétration. Sur le plan
physique, on peut parler de deux espéces d’énergie: une énergie

2% Lorsque nous disions tout & ’heure que la «réalité» est bifrontale, il
s’agissait de la réalité totale contenant 4 la fois, en elle, Pesprit et le réel, et non

pas du «réel» en tant qu’il s’oppose a I’esprit. Dans le vocabulaire de Maugé,
le réel n’est pas la réalité, mais un de ses éléments.

102



spirituelle de pénétration et une énergie mécanique ou réelle de
résistance a la pénétration, de choc et de pression, le dualisme de ces
deux énergies étant atténué par le fait qu’une méme loi — la loide
I’esprit — les relie.

On voit donc que Popposition fonctionnelle par complémentarité
de Pesprit et du réel ne recouvre pas du tout les oppositions philoso-
phiques traditionnelles: pensée-matiére, intériorité-extériorité, sujet-
objet, puisque chacun de ces termes jumelés contient le couple
esprit-réel. « Notre postulat fondamental implique que les variations
de I’Esprit doivent étre corrélatives de celles du Réel, c’est-a-dire que
le champ des variations de UEsprit est coextensif a celur du Réel». (N. G.,
p. 162-163.) «Si le couple esprit-réel est vraiment le principe qui
domine notre vie intérieure, il doit se retrouver dans le monde
physique, ou cette vie se projette a travers les sens?®°.»

Maugé pose sa loi fonctionnelle liant ’esprit au réel a titre d’hypo-
theése philosophique a vérifier — conformément a la méthodologie
des sciences qui doit également s’appliquer a la philosophie, si elle
ne fait pas fi de ’expérience congue dans P’esprit le plus large.

Par cette fonction qui domine tout I'univers, Maugé a renouvelé
d’une fagon remarquable, en I’harmonisant avec la science moderne,
la vénérable et profonde intuition d’Empédocle: le monde est gou-
verné a la fois par ’Amour qui unit et par la Haine qui sépare.
L’Amour est devenu l’énergie spirituelle de fusion, et la Haine,
I’énergie réelle de résistance a la fusion, principe de la multiplicité et
de la division.

L’auteur précise son monadisme au moyen d’une représentation
spatiale intuitive qui, il le sait bien, sera peu goltée des savants
qui la considéreront comme arbitraire. En effet, elle échappe forcé-
ment au critére de la mesure et de la traduction mathématique, car
elle cherche a représenter qualitativement les €léments de toute
réalité. Nous pouvons accorder a cette représentation au moins une
valeur symbolique. L’univers est rempli d’un tissu formé de monades
au contact les unes avec les autres. La monade est constituée au centre
par un élément résistant a la pénétration, qui circonscrit son domaine
d’inviolabilité. Cet élément est le grain de réel, entouré d’une zone ol
Iesprit s’offre a la pénétration des autres €léments. Cette zone

30 Francis MAuGE, Le facteur spirituel de I’énergie, in Revue philosophique,
oct.—déc. 1955, p. 434.

103



marginale d’interpénétration s’élargit ou se rétrécit selon que le
grain de réel inversement se contracte ou se dilate. Le vide spatial
est représenté par un tissu de monades dont le noyau central est dé-
tendu, peu contracté, la zone marginale d’interpénétration étant, de
ce fait, trés étroite. Si, au contraire, le noyau se resserre, permettant
une large dilatation de la zone d’interpénétration, alors apparait de
la matiére condensée a forte cohésion. L’espace est rempli par «le
tissu continu de monades, dont notre hypothése de travail nous
suggere la structure encore peu condensée et relativement homogene,
sauf au voisinage des masses, dont les éléments réels, contractés
jusqu’a l’extréme limite ou leur résistance a la pénétration ne peut
plus étre surmontée, se pressent en une matiére opaque, qu’entoure
une large zone marginale d’interpénétration». (S. T. S., p. 122)

Des courants d’énergie traversent le tissu monadique: ’auteur parle
alors de chaines de monades polarisées, mais ces considérations nous
entraineraient trop loin.

Maugé a tenté une minutieuse vérification de son hypothése mona-
dique en faisant appel successivement a la physiologie du systéme
nerveux, au fonctionnement de la cellule, & la vie embryonnaire, a
I’évolution des espéces, enfin a la structure du cosmos telle que
I’astronomie et la physique contemporaines nous la réveélent. Nous ne
pouvons songer a suivre I’auteur dans ce labyrinthe: nous nous con-
tentons d’esquisser les principes de sa philosophie monadique.

Signalons toutefois, en guise d’exemple, I'usage que fait ’auteur
des travaux de Lapicque sur la physiologie du systéme nerveux, sur
la chronaxie des nerfs, etc. Notre conscience n’est pas un état per-
manent de D’esprit, car on peut la considérer comme une intégrale
de processus élémentaires se produisant dans le réseau de neurones,
dont les contacts, rétablis et rompus par le passage du courant de
dépolarisation, correspondent sur le front intérieur au réveil et a
I’évanouissement de la conscience.

La philosophie que nous analysons adopte des solutions modérées
et équilibrées sur les points essentiels. La liberté se manifeste partout
dans I'univers (esprit) ainsi que le déterminisme (réel).

«Nous sommes libres, non de faire ce qui nous plait, a ’abri de
toute contrainte, mais d’accepter ou de refuser ’option qui nous est
offerte entre la pétrification de nos structures et leur remise en question

par la concentration de notre esprit sur des thémes d’organisation.»
(Bs T Bes P 87.)

104



L’ambition de Maugé est d’esquisser une synthé¢se totale capable
de rallier les esprits de bonne volonté au sein d’une sagesse commune.

«S1 les principes pouvaient étre dégagés d’une synthése intellec-
tuelle, répondant aux mémes préoccupations que celles qui ont
inspiré le présent essai, le probléme de I'unité de la foi serait résolu,
non par la contrainte, mais par un consentement unanime. (...)
S1 tous les esprits sincéres pouvaient se rallier a une vérité, retrouvée
identique a elle-méme a travers toutes les sciences et toutes les reli-
gions, unissant la mystique a la raison tendue au maximum de ses
forces et de ses exigences, les instincts sans contrdle pourraient seuls
s’opposer et la dialectique perdrait tout pouvoir pour les parer de ses
faux-semblants.» (S. T. S., p. 187.)

Stgnification du monadisme

Le monadisme apporte une solution originale au probléme du
réalisme et de l'idéalisme, en satisfaisant également & ces deux
tendances.

Partons de cette proposition que ce qui n’agit pas n’est pas. Toute
existence authentique suppose une certaine activité, une certaine
initiative qui la fonde. Comment concevoir dés lors un pur en-soi,
comme la matiere, qui serait, selon le cartésianisme par exemple, une
existence statique et toute passive, pétrie d’inertie? Pour les idéalistes
la chose est impensable: ils ont compris qu’une réalité matérielle ne
peut soutenir son existence que si elle est reliée a un sujet d’inhérence,
a une conscience qui la percoit. Tout objet suppose un sujet par
complémentarité.

La solution apportée par le monadisme est a la fois totalement
idéaliste et totalement réaliste: elle affirme que fous les objets sont des
sujets ou des groupements de sujets, ce qui permet d’échapper a toute
menace de solipsisme. Comme le déclare Charles Renouvier, cette
solution permet de concilier «la méthode idéaliste avec une théorie du
monde réellement et puissamment objective». En postulant une
pluralité de sujets, le monadisme pose une altérité véritable entre ces
sujets, ce qui rend cette conception «puissamment objective», donc
réaliste et permet, de ce fait, de lancer un pont entre philosophie et
science.

Tout phénomene relevant de la science doit pouvoir recevoir une
traduction philosophique et réciproquement. Ainsi Paul Chauchard,

105



neuro-physiologiste, disciple de Lapicque, affirme — sans étre mona-
diste, car il n’est pas un philosophe a proprement parler — qu’il est
possible de découvrir dans le fonctionnement du systéme nerveux
I’équivalent, la traduction en termes matériels et énergétiques, de
la liberté de choix de la conscience et de la maitrise de soi.

On a vu comment le physicien Pierre Auger a tenté de rapprocher
les éléments de la microphysique du vivant et peut-étre méme du
psychique (monde des idées), a la lumiére de ce qu’il nomme lui-
méme une monadologie. La matiére apparait comme une réalité
mystérieuse, un X, que l’on concoit négativement comme du non-
conscient, mais positivement nous ne parvenons pas, sur le plan
physique et objectif, 2 nous faire une idée claire de sa nature. La
moderne microphysique congoit la matiere comme recelant une
prodigieuse activité interne et non pas comme quelque chose d’inerte:
voila qui peut inciter des physiciens-philosophes comme Pierre Auger
a voir dans cette activité non dépourvue d’une certaine spontanéité
(explosion d’un atome radioactif), un substitut de ’appétition et de la
perception des monades leibniziennes, comme une «pensée» au
premier degré.

La difficulté fondamentale de tout monadisme

C’est le créateur de la monadologie, Leibniz, qui a mis vigoureuse-
ment en évidence la difficulté fonciére de tout monadisme et qui a
esquissé une solution avec sa théoriedu Vinculum substantiale, c’est-a-dire
du lien substantiel.

Leibniz entendait par 1a ce qui fait I’unité organique de I'univers.
Il faut rechercher, selon lui, si, «au dela des éléments simples que
I’analyse métaphysique suppose en tout étre complexe [il n’y a pas]
(...) une réalit¢ dominant, unifiant ces éléments eux-mémes, plus
réelle qu’ils ne le sont (...) [et] capable de subsister sans eux»*1.

Maugé suppose un tissu continu de monades qui forme la trame de
I'univers et qui permet aux multiples influences, forces électro-
magnétiques, forces gravitationnelles, rayonnements de toutes sortes,
influx nerveux, de traverser I'univers dans tous les sens. Mais com-
ment de telles monades, qui dans la représentation objective qu’il en
donne s’influencent bord a bord sans action a distance, vont-elles

31 JeaN EcoLrE, La métaphysique de Pétre dans la philosophie de Maurice Blondel,
p- 178.

106



pouvoir construire des édifices trés complexes comme un systéme
nerveux, destiné a coordonner tout ’organisme futur? Il s’agit de
coordonner le systtme méme de coordination organique, les con-
nexions unifiantes n’existant pas encore. Il nous semble, quant 4 nous,
qu’un survol de la situation est nécessaire — nous employons le terme de
survol au sens de R. Ruyer. Des influences bord a bord, sans survol
de I’ensemble, sont insuffisantes. Le wvinculum fournirait ’unification
des monades, mais le génie de Leibniz a été incapable d’en déterminer
clairement la nature. Voici quelques commentaires d’YvoN BELAVAL.

«L’idéalisme absolu est infiniment improbable. Il faut passer au
réalisme et, pour cela, substantialiser les phénomeénes, poser quelque
lien substantiel qui donne une réalité fors de nous a leur composition
méme. (...) «La continuité réelle ne peut naitre que du lien substan-
tiel» (Leibniz). Mais I’embarras commence — c’est une des difficultés
centrales du leibnizianisme — lorsqu’on veut définir la nature de ce
lien. (...) [Le vinculum] met en relation les monades du composé. (...)
Le vinculum est I’'un dans le multiple, (...) [il] fait 'unité de la multi-
plicité des monades elles-mémes. (...) Le vnculum, 1ié aux existences,
est un mysteére de la création. (...) Nous ne pouvons connaitre ce qui
Jait une union réelle, un wvinculum substantiel, parce que cette action
est celle de Dieu?2.»

Maurice Blondel de méme, dans sa philosophie de I’action, voit
dans le wvinculum «le complément surnaturel auquel aspire l’ordre
contingent tout entier, sans que cependant, ainsi qu’il prend soin de le
préciser, la philosophie puisse soutenir une telle thése avec certitude» *2.
«I1 faut dire que ce vinculum n’est pas un x qui serait la matieére, mais
I’action créatrice, le concours divin, la stimulation qui suscite tout le
mouvement de la nature et des esprits®i.»

Le vinculum est destiné A transcender le morcellement qu’introduit
I’hypothése des monades. Maugé unifie le monde en le supposant
partout homogene parce que dominé par la méme loi qui unit le réel
a Desprit, mais cette unification de structure ne suffit pas a expliquer,
pensons-nous, la puissante convergence des actions monadiques dans
I’édification des étres organisés, le concours des énergies qui élaborent
le complexe cosmos.

Cette difficulté se rencontre d’une mani¢re ou d’une autre dans

82 YvoN BELAVAL, Pour connaftre la pensée de Leibniz, p. 240-252.

33 Jean EcoLg, lbid., p. 179.
34 MAURICE BLONDEL, L’ére et les étres, p. 410.

107



tout monadisme qui, par essence méme, place ’accent sur le plura-
lisme. La monade est déja un univers complet qui se suffit & lui-méme:
comment faire un univers avec une multiplicité de tels univers?
L’harmonie préétablie et I'invocation d’un vinculum substantiale sont
des tentatives de solution qui se situent a la limite de la pensée
philosophique, comme Maurice Blondel le reconnait loyalement
dans le cas du wnculum.

Maugé s’interdit d’avoir recours a un deus ex machina, tel ce vin-
culum mystérieux: sa pensée se maintient toujours strictement dans
les limites des principes posés au départ. Considérant le tissu continu
des monades d’espace, I’auteur reconnait qu’il ne dispose d’aucun
centre de coordination pouvant jouer le réle du cerveau humain.
L’univers entier devient le corps de Dieu, c’est-a-dire I’aspect phy-
sique extérieur d’une vaste conscience cosmique qui est conscience
divine. Celle-ci ne peut ni aider ’homme, ni le connaitre. Cependant,
«une ame, parvenue a se désaisir des instincts personnels, sent le
contact s’établir avec cette conscience cosmique (...) dont la joie se
communique a tous ceux qui savent se réintégrer en elle. Cette
expérience est celle de la grace, décrite par tous les mystiques. (...)
La grace n’est plus ici I’effet d’un décret arbitraire.» (S. T. S., p. 185.)
Elle est le prix d’une détente spirituelle qui nous permet de nous
sentir pénétré par la conscience cosmique, source de renouvellement
et de fécondité.

108



	Le monadisme de Francis Maugé

