
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 23 (1963)

Artikel: Die Philosophie der Pythagoräer

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Philosophie der Pythagoräer

von Erich Brock

Mehr noch als bei irgendeinem anderen Gebiete der vorsokrati-
schen Philosophie herrscht bezüglich des Pythagoräertums Klage und
Streit über den Zustand der Quellen. Die vorwiegende Ansicht der

Philologen und der Philosophen ist in dieser Sache ungefähr folgende :

Aus der Zeit der alten Pythagoräer selbst besitzen wir keine Berichte,
aus derjenigen unmittelbar nach ihnen nur einige Erwähnungen bei
Piaton und die ziemlich ausführlichen, aber schwer auf einen Nenner
zu bringenden Darlegungen, die in den erhaltenen Werken des

Aristoteles zerstreut sind. Hierauf ist die Überlieferung wieder für
Jahrhunderte unterbrochen; dann aber setzt sie immer reichlicher
ein, je weiter sie sich geschichtlich von den berichteten Dingen
entfernt, und desto wunderbarer werden die lebensgeschichtlichen,
desto spekulativer die philosophiegeschichtlichen Berichte. Diese

späten, aus neuplatonischen und neupythagoräischen Quellen
stammenden Berichte sind also größtenteils zu verwerfen, und auch da,

wo sie nicht erweislich falsch sind, mit allergrößter Zurückhaltung zu
betrachten. Was übrig bleibt, ist sehr wenig, und reicht besonders für
Pythagoras selbst in keiner Weise zu einem Bilde etwaiger wissenschaftlicher

Lehre hin. Hinter dem Sagengewebe um ihn ist allerhöchstens
einer der wohlmeinenden religiös-moralischen Reformer und Sektenstifter

unter orphischem Einfluß zu vermuten, wie sie mehrfach im
6. Jahrhundert auftraten.

Man ging schließlich so weit, sogar die Existenz von Pythagoras zu
bezweifeln und eine alt-pythagoräische Philosophie gänzlich zu
verneinen. Alles, was als eine solche gegolten habe, seien Fabrikate von
Speusippos, dem Neffen und Nachfolger Piatons, der die Lehren seines

Oheims den Pythagoräern zugefälscht habe - warum, wird allerdings
nicht erklärt. Auch die mathematischen Forschungen der Pythagoräer
seien reine Legende; tatsächlich seien die Erkenntnisse, die ihnen da

zugeschrieben würden, erst zu Piatons Zeiten und damit am Ende
des altpythagoräischen Zeitraums möglich geworden. Der letzte

29



schöpferische Alt-Pythagoräer, Philolaos, wird gänzlich gestrichen.
Archytas dagegen habe wohl gelebt und dem Aristoteles als Gewährsmann

für seine Pythagoräer-Berichte gedient; aber er sei gar kein
Pythagoräer gewesen. Natürlich muß dann auch die Musik-Theorie
der Alt-Pythagoräer fallen.

Diese Blüten einer überkritischen Zeit, welche sich auch sonst nicht
scheute, ganze literarische Zeitalter der Antike als hauptsächlich von
Lügnern, Betrügern, Fälschern und kindisch Leichtgläubigen
bevölkert zu erklären, sind seither einigermaßen angewelkt. Aber
immerhin sind wir dadurch auf Alternativen aufmerksam gemacht
worden, die anzuerkennen, nur aber anders zu beantworten sind.
Es handelt sich ganz hauptsächlich um die Frage der absoluten

doxographischen Autorität von Piaton und Aristoteles. Wenn
insbesondere Piaton alles, was er ohne Quellenangabe vorträgt, als

Eigengut zugebilligt wird, so bleibt für die Pythagoräer in der Tat
nicht allzu viel übrig. Wenn alles, wovon Aristoteles nicht redet, als

nichtexistent betrachtet wird, so bleibt für die Pythagoräer nicht viel
Tieferes übrig. Im Augenblick, wo wir uns entschließen, diese beiden

Voraussetzungen nicht mehr mitzumachen, löst sich vor allem das

Rätsel, warum die scharfsinnigen und unsere Kenntnisse so weit
übertreffenden Gelehrten der hellenistischen und der Kaiserzeit so vieles
als altpythagoräisch haben gelten lassen, was in den letzten hundert
Jahren auf Grund von Anklängen an Piaton und Aristoteles, die jene
Wissenschafter natürlich mindestens ebenso gut erkannten wie wir,
verworfen wurde. Mit dieser Schwenkung ist dann jedenfalls eine gute
und breite antike Überlieferung wiederaufgenommen, welche durch
den Mund angesehener und keinesfalls feindseliger Gelehrter Piaton
im wesentlichen als einen Nachkömmling der Pythagoräer erklärte.
Und an dem unbedingten Wert der aristotelischen Berichte werden

neuerdings immer stärkere Zweifel laut, um so mehr, als seine rein
doxographischen Werke verloren sind und die erhaltenen keineswegs
einen rein berichtenden, sondern soweit vor allem den Zweck haben,
die eigene Lehre auch durch Abhebung von früheren Lehren zu
stabilisieren. Sobald derart überhaupt die Bahn frei ist, die
Uberlieferung wieder unbefangen zu würdigen, so ergibt sich auch positiv
zwanglos, warum die Berichte über altpythagoräische Philosophie
erst verhältnismäßig so spät hervortreten. Daß die Lehre zuerst
geheimgehalten wurde, diese einmütige Bekundung der Quellen zu
bezweifeln besteht um so weniger Anlaß, als das Pythagoräertum

30



zunächst ein Orden und eine gänzlich unliterarische Angelegenheit
war. Die Aufzeichnung begann erst, als die Strenge und die unmittelbare

Produktivität der ersten Zeit zu erschlaffen begann; und auch
dann noch seien die ersten, rein esoterischen Schriften sehr schwer
verständlich gewesen. So ist eine weitere Periode der inneren
Auseinandersetzung, Erläuterung und Popularisierung anzunehmen,
aus welcher dann die allgemein als schätzbar angenommenen Werke
des Dikaiarchos und Aristoxenos hervorgingen, auf denen die

spätere Berichterstattung im wesentlichen fußt. Auf jeden Fall hatte
die Überlieferung damals bereits eine Klärung und Verfestigung
erfahren, so daß sie zwar Umdeutungen unterliegen, aber nicht so leicht
phantastische Hinzufügungen erleiden konnte, wie man sich das im
19. Jahrhundert vorstellte. Daß in der späteren Kaiserzeit es auch
einzelne bewußte Fälschungen und Zurückdatierungen zu Handelszwecken

gab, ist gerade von pythagoräischer Seite überliefert worden;
aber man darf diesen Bericht wohl mehr als Zeichen nehmen, daß
Wille und Fähigkeit bestanden, die Spreu vom Weizen zu sondern,

um so mehr, als es den Neuplatonikern und Neupythagoräern sicherlich

nicht an sittlichem Ernst, und ihren führenden Gelehrten auch
nicht an Scharfsinn und Gelehrsamkeit gefehlt hat. Und wo auf den
Beutel von Sammlern spekuliert wird, da pflegt sich auch sehr schnell
der Sinn für Echtheitskriterien zu verfeinern, denn beim Gelde hört
die Gemütlichkeit auf. Zur bewußten Fälschung aus bloßem Fanatismus

fehlte aber das, was in den Religionen dazu zu führen pflegt:
eine machtbewußte Priesterkaste und eine Besetzung mit
metaphysischen Interessen. Sozusagen unbewußte Fälschung aus kindlicher
Phantasterei bei sonst sachlichen Autoren ist eine psychologische
Erfindung des aufklärerischen Überheblichkeit des 19. Jahrhunderts.

Die Quellen, denen dieser Umschwung der Einsicht zugute kommt,
haben dann noch den Vorzug, sich gegenseitig zu stützen; sie schöpfen
sichtlich aus einer gemeinsamen, guten Überlieferung. So behalten
wir übrig: größtenteils die Lebensbeschreibung des Pythagoras von
Jamblichos, welche keineswegs die Beschimpfungen Erwin Rohdes

verdient, sowie diejenige von Porphyrios. Wenn einzelne ungesalzene
Wundergeschichten da eingedrungen sind, so besteht darum kein
Anlaß, das Vertrauenerweckende zu verwerfen - so wenig, wie ein
kritischer Leser des Lebens Jesu die Überlieferung als Geschichtsquelle
verwerfen wird, wenn er die Hochzeit zu Kana oder die Auferweckung
des Lazarus sich nicht zu eigen machen kann. Übrig bleiben ferner

31



die sogenannten Stobaios-Fragmente. Es sind das Auszüge aus alt-
pythagoräischen Schriften, welche der christliche Literator Johannes
von Stobi in seinem großen Florilegium mitdarbietet und die seit

dem 19. Jahrhundert als Zeugnisse des neupythagoräischen Eklektizismus,

betreffs der Verfassernamen aber als gefälscht galten. Sobald

man über den alten Vorwurf platonisch-aristotelischer Motive nicht
mehr stolpert, fällt jeder Anlaß hin, diese Fragmente, die durchwegs
einen guten altertümlichen Eindruck machen, beiseite zu stellen.
Zu allem Überfluß hat nun noch vor wenigen Jahrzehnten ein
belgischer Gelehrter, Armand Delatte, die Fälschungsvorwürfe mit
gewissenhafter philologischer Kleinarbeit untersucht und dabei
einmal mehr die Leichtfertigkeit bloßgestellt, mit der das 19. Jahrhundert
seine athetetischen Blitze zu schleudern pflegte. Diese Umstellung
muß auch den beiden kleinen Büchern des Timaios und des Okellos

zugute kommen, welche jenen Fragmenten in jeder Hinsicht sehr

nahe stehen. Und schließlich ist natürlich keine Rede davon, die

verhältnismäßig umfangreichen Angaben des Aristoteles über die

Pythagoräer unausgewertet zu lassen. Wenn sie auch mit wenig
Verständniswilligkeit und aus einer unendlich verschiedenen Seelen- und
Geisteslage heraus gegeben sind, so ist Aristoteles selbstverständlich
weit davon entfernt, mit den Denkpositionen anderer oder gegnerischer

Philosophen so frei zu schalten, wie es Piaton zu tun liebte. In
Bezug auf die Pythagoräer rechtfertigt sich dieses Schalten vielleicht
noch dadurch, daß Piaton vermutlich eingeweiht war und sich somit

berechtigt fühlen konnte, einen gemeinsamen Ideenbesitz nach eigener
Weise aufzufassen und abzuwandeln. Sowohl Piaton wie Aristoteles
wurde von ernsthaften antiken Gelehrten offenes Plagiat an den

Pythagoräern vorgeworfen; was Aristoteles anlangt, besonders

Archytas gegenüber. Wenn wir diesen harten Ausdruck lieber
vermeiden möchten, so gibt es noch andere Denkformen, um die
Übernahme von pythagoräischem Ideengut durch Piaton und Aristoteles
sich verständlich zu machen. Das Geltungsbewußtsein der Philosophen

war, besonders nach Absterben großer Glaubensbildungen, fast immer
überaus stark. Da kann es leicht seinem Inhaber den Streich spielen,
Übernahmen seinem Bewußtsein gründlich zu verwischen. Für
Aristoteles mußte es noch um so schwerer sein, sich hier solche
zuzugeben, als er früher leidenschaftlich an Piaton gehangen hatte, und
doch mehr oder minder die Pythagoräer dafür haftbar machen
mußte, daß der Meister dann in die von Aristoteles so heftig abge-

32



lehnte Zahlenspekulation abglitt ; so ist seine Gereiztheit gegen die
Pythagoräer nur zu begreiflich. Auf jeden Fall werden wir für alle
Lehren, welche bei den Pythagoräern in einem tiefgewurzelten, fein

ausgesponnenen Zusammenhang stehen, am andern Ort aber
vereinzelt und widersprüchlich dastehen, pythagoräischen Ursprung
ohne weiteres vermuten dürfen.

Die Wiedereinsetzung eines großen Teils der Quellen in ihr Recht
gibt natürlich auch der Gestalt und dem Leben des Pythagoras selber

wieder schärfere Umrisse. Wir wollen hierauf nicht besonders nahe

eingehen, da es sich uns jetzt um die pythagoräische Philosophie
handelt und nicht um biographische Probleme. Gesagt sei vor allem,
daß es einen Menschen Pythagoras gegeben haben muß, der sowohl
als religiöser Gemeinschaftsgründer wie als wissenschaftlicher, besonders

mathematischer Forscher hervorragend war. Nicht nur besagt
das die Überlieferung, welche hier anzuzweifeln kein Grund vorliegt.
Daß religiöse Spekulation und Mathematik unvereinbare Gegensätze

seien, konnte auch nur dem Positivismus des 19. Jahrhunderts
beifallen. Auf der andern Seite könnte man Pythagoras geradezu
a priori erschließen. Es gibt pythagoräische Philosophie als ein
System von höchster Stimmigkeit, Tiefgründigkeit und Schärfe des

Umrisses, als ein bruchlos in die Praxis übergeführtes, kraftvoll
lebensbedeutsames Gedankengefüge. Ein solches aber ist noch nie in
der Geschichte von einer räumlich oder zeitlich aufgegliederten
Gemeinschaft von Menschen, sondern immer von einem Einzelnen,
zum mindesten in allen entscheidenden Grundzügen, geschaffen
worden. Und dieses System ist in einem Maße bis ins Letzte hinein
mit mathematischen Vorstellungen durchwachsen, daß damit auch
die mathematische Betätigung des Pythagoras gesichert ist. Was sein

Leben anlangt, so haben wir über seine entscheidende Tätigkeit in
Unteritalien ziemlich genaue Berichte, gegen die Zweifel zu erheben

müßig ist. Etwas anders steht es mit seinen vorherigen Bildungsreisen,
die offenbar später, als das Morgenland ein märchenhaftes Ansehen

gewann, in dem Sinne ausgeschmückt worden sind, als habe er alle
seine Gedanken aus dortigen Geheimlehren übernommen. Daß es

solche Geheimlehren gab und daß Pythagoras viel davon gekannt hat,
ist allerdings unbezweifelbar. Uber Ägypten gilt in diesem Sinne

einiges auch für die Zweifler als gesichert. Worauf wir Wert legen
möchten, ist noch die sonst angezweifelte Reise nach Babylon. Denn
in dieser Weltstadt, wo alle Kulturvölker aus Ost und West sich

3 Studia Philosophica XXIII 33



trafen, wäre am zwanglosesten eine Begegnung mit chinesischen

Philosophen anzusetzen ; und mag man die Gemeinsamkeit bestimmter
Ur-Positionen der Menschheit, die Gemeinsamkeit gewisser, von den

Dingen selbst tieferer Erkenntnis aufgenötigter Denkformen noch so

hoch anschlagen - die Übereinstimmung mit der chinesischen
Weltschau ist bei Pythagoras derartig schlagend und bis aufs einzelne

ausgedehnt, daß hier die Auslegung ohne Annahme einer unmittelbaren

Berührung kaum auskommt. Obwohl die überlieferten Schriften
der Chinesen, in welchen diese Ubereinstimmungen breit zu Tage
treten, jünger sind als Pythagoras, so könnte doch die Beeinflussung
wohl nur in ost-westlicher Richtung vor sich gegangen sein, weil in
China die Verwurzelung dieser Lehren in der gesamten völkischen
Denk- und Fühlweise unendlich breiter und stärker ist als die des

Pythagoras im Griechentum.
Diese Gemeinsamkeit betrifft besonders den Begriff der Harmonie,

welcher als die Zentralidee der pythagoräischen Lehre anzusehen ist.

Harmonie bedeutet einerseits Fügung, Einklang zwischen entgegengesetzten

Prinzipien in einem allgemein weltanschaulichen Sinn;
andrerseits bezeichnet sie ein scharf definiertes mathematisches
Verhältnis zwischen zwei positiven Größen im Sinne der sogenannten
harmonischen Proportion. Damit ist gleich das Haupt-Problem
angerührt, welches die pythagoräische Philosophie stellt und das
entscheidend für ihr Verständnis ist. Gewöhnlich wird der Pythagoräis-
mus als eine asketische, rein aufs Jenseitige gerichtete, Natur
verneinende Lehre angesehen und soweit mit der Orphik vereinerleit.
Dieses Mißverständnis geht auf Piaton und Aristoteles zurück.
Piaton redet auch von Harmonie; aber es ist unmöglich, daß bei ihm
eine Harmonie zwischen Natur und Geist stattfinde, weil er die
natürliche Seite des Verhältnisses mit den schärfsten, rückhaltlosesten

Beschimpfungen und Verdammungen belegt, womit offenbar der

Begriff der Harmonie sinnlos geworden ist. Aristoteles deutet
mindestens an einer wichtigen Stelle das pythagoräische Gegensatzverhältnis

an Hand des Begriffspaares Gut-Schlecht und gerät so auf
denselben Abweg. Es ist klar, daß diese Deutung, die dann für den

Neupythagoräismus maßgebend wurde, für den alten nicht gelten
konnte; denn offenbar vermag das Gute und das Schlechte, das

Wesenhafte und das Wesenlose überhaupt nicht in ein Verhältnis
der Harmonie zu treten. Es läßt sich aber auch im einzelnen und positiv

fast ausnahmslos nachweisen, daß das Natürliche für die Pythago-

34



räer nur das Geringere war, nicht das Schlechte - und jedenfalls ein
durchaus Unentbehrliches und insofern Wesenhaftes, mit welchem
eine Harmonie sinnvoll ist.

Wenn wir «Harmonie» hören, so denken wir an Musik. Und
tatsächlich war die Musik-Theorie schon bei Pythagoras eine Haupt-
Keimzelle der ganzen Weltanschauung - wieder in Ubereinstimmung
mit den Chinesen. In der Musik wurzelt der Harmonie-Begriff als

auch sinnlicher. Er bezeichnet da den wohltönenden, konsonanten
Charakter bestimmter Intervalle. Die Harmonie findet zwischen zwei
Tönen statt, deren Schwingungszahlen durch niedrige ganze Zahlen
bezeichnet sind. Pythagoras selber war es, der diese Zahlen bei den
konsonanten Intervallen durch Experimentieren mit dem Monochord,
d. h. einem Instrument mit einer Saite, mittels Messung der schwingenden

Saitenlängen entdeckte. Damit ist gegeben, daß das empirische
Element, das sinnliche Hinhorchen auf die tatsächliche Konsonanz,
den eigentlichen Anstoß gab und keineswegs ausgeschaltet werden
sollte. Erst die Tonleiter des platonischen «Timaios» löste sich ganz
von der sinnlichen Erfahrung und stellte harmonische Intervalle auf
nur auf Grund von abstrakten Zahlwerten, die keine musikalische

Bedeutung gewinnen konnten. Im Neupythagoräismus nahm auch
diese platonische Verirrung kanonische Würde an und führte zu
einer entsprechenden, stark rationalistischen Mißdeutung der alt-
pythagoräischen Musiktheorie. Selbstverständlich gewannen die Zahlen,

die Pythagoras gefunden hatte, dann bald für ihn eine bedeutende,

auch das rein Intelligible betreffende Eigenwürde. Aber daß
die Altpythagoräer auch in der Musik-Theorie nie sich ganz vom
Sinnlichen lösten, läßt sich gleichfalls im einzelnen nachweisen. Erst
die Neupythagoräer kamen zu der wenig fruchtbaren Idee, daß die
sinnliche Musik ein trüber, aufschlußarmer Sonderfall einer tonlosen
Weltenmusik sei, die überhaupt nur noch in der apriorischen Reinheit

der Zahlenverhältnisse bestand. Pythagoras selber schlug die Leier,
sang Hymnen und tanzte dazu. Auch das beweist wohl die
Selbstbehauptung des sinnlichen Elementes in der pythagoräischen Musik-
Theorie. Andrerseits durfte es auch hier keineswegs als Losgelöstes,
Unbeherrschtes auftreten. Die Pythagoräer trieben und befürworteten
nur eine gehaltene, ernste, einfache, unchromatische, leidenschaftlose
Musik und machten von ihrer Pflege, wie die Inder und Chinesen,
Gedeihen aller anderen Harmonie-Verhältnisse in Ethos, Familie
und Staat abhängig. Durch richtige Musik wird dort Umstimmung

35



der Pflanzen, der Tiere, der Wetter- und Himmelserscheinungen,
der Götter, der Menschen, ihrer moralischen und gesundheitlichen
Verhältnisse, der Regierungen erzielt - und dem stimmen die Pytha-
goräer durchaus zu. Piatons zahlreiche Angriffe gegen eine
melancholische, weibische, zerrüttende Musik wiederholen etwas vergröbert
pythagoräische Positionen. Diese Musik wurde besonders der Flöte
beigelegt, während die Leier als das Werkzeug der gesunden,
männlichen, geistigen, apollinischen Musik galt. Es ist eine hundertfach
bezeugte, uns nicht ohne weiteres nachfühlbare Tatsache, daß die
Alten eine Art der Musik (und zwar nicht nur militärische) als

ausgesprochen willenshärtend empfanden, während sie alle rein lösende
als gefährliche Selbstentwendung verurteilten. Das ist echt pytha-
goräisch. Denn die relative Bejahung des Sinnlichen und
Gefühlsmäßigen bedeutet nicht, daß dieses einen Augenblick frei auf seiner

eigenen Spur einhertreten und souverän werden dürfte, wie uns
Heutigen das für die Musik doch weitgehend unentbehrlich erscheint.
Es ist allgemein bei den Griechen eine wilde Angst vor der dämonischen

Aufregung des Sinnlichen, besonders auch durch die Musik,
vorhanden. Piaton will keine reine Instrumentalmusik zulassen,
damit die den Gesang begleitenden Worte die ganze Darbietung im
rationalen Bereiche festhalten können. Da nun aber Musik also
ebenso wie auflösen und zersetzen, auch befestigen und stählen

konnte, so mußte sich eine abgründige Scheidung zwischen guter und
schlechter Musik hervorbringen, deren sich nicht nur nach Piaton der
Staat anzunehmen hatte. Trotzdem handelte es sich für die Pytha-
goräer keineswegs, wie für Piaton, um möglichste Zurückdrängung
des Sinnlichen dabei. Dieses hat doch mindestens die positive
Aufgabe, das Leidenschaftliche, Unendliche, Lebensmäßige als im Geistigen

der Musik zwar gebunden, aber doch sich irgendwo genugtuend
zu zeigen, und damit eine Reinigung jenes Elementes zu vollziehen.
Bloße Unterdrückung von Trieb und Leidenschaft hilft nichts, sagen
die Pythagoräer, sondern nur, sie in geistig gefaßter Form sinnbildlich
zum reinigenden Ausbruch zu bringen. So ist die aristotelische
Katharsis-Theorie zunächst pythagoräischen Ursprungs. Die Theorie
und Praxis des Tanzes, des verkörperten Rhythmus, ist bei den

Pythagoräern sehr ausgebaut und geht auch ganz auf kathartische

Entladung der Leidenschaften hin. Rythmus ist das Urbild der Form;
Form ist eine schöne Gestaltung des unendlichen Stoffes. Im Schönen
ist die Lösung der Welt-Problematik, die Harmonie greifbar gegeben,

36



deren rationales Gerüst die Vernunft dann nachkonstruieren kann;
und zum Schönen gehört das Sinnliche.

Von hier aus wird nun die ganze Ethik der Pythagoräer verständlich.

Sie beruht auf der Harmonie der drei Seelen-Teile, des

Geisthaften, Muthaften und Begehrungshaften. Diese Dreiteilung, welche
sich an zahlreiche andre Dreiteilungen innerhalb der pythagoräischen
Theorie anschließt, wird gewöhnlich als platonisch angesehen. Wenn
wir aber die betreffenden Stellen bei Piaton nachlesen, so läßt sich

zeigen, daß dieser selbst sich keineswegs die Urheberschaft daran
beilegt. Und was die Harmonie der drei Teile anlangt, so ist er für
völlige Unterdrückung des triebhaften Teils, während bei den Pytha-
goräern die positive Zusammenarbeit der Teile unter der Leitung der
Vernunft mit viel Feinheit beschrieben wird: hier also allein ist mit
Recht von Harmonie die Rede. Die Pythagoräer kommen zu der sehr

neuzeitlichen Einsicht, daß Leidenschaften und Begierden das

eigentliche dynamische, machtmäßige Element der Seele darstellen
und daher unter Herrschaft der Vernunft unentbehrlich sind. Die
Spannungskraft des unendlichen Dranges wird benützt, aber es wird
ihm nicht gestattet, ernstlich ins Unendliche zu gehen. Die bloße

gewaltsame Unterdrückung dagegen ist etwas Krankmachendes. Von
da aus folgert Archytas mit Klarheit das Prinzip einer vollkommenen
Autonomie: Schön ist es, sich selbst das Beste vorzuschreiben und
keinen Zwang dazu zu brauchen. Uberall wird auf die freie Zustimmung

des geführten Teiles das größte Gewicht gelegt, wie dann auch
im Staate und in der Familie. Die Spannung und Entspannung der
Affekte durch die Vernunft wird beschrieben und geübt wie die
Stimmung eines Musikinstrumentes. Es handelt sich auch hier um das

Gleichgewicht, die richtige Mischung der Ur-Mächte, von denen
keine durchgestrichen werden kann oder soll. Das schließt natürlich
die Ablehnung aller kynischen Ideale ein, welche in jener Zeit bereits
entstanden sind. Das Ertrotzenwollen der moralischen Unabhängigkeit

und absoluten inneren Selbstversorgung, wie es in dieser Frühform

des Stoizismus lag, mußte den Pythagoräern als Hybris
vorkommen. Sie betonen immer wieder, daß wie im Menschen und
überhaupt das Begrenzende und das Unbegrenzte zusammenkommen
müssen, das Bestimmende und das Unbestimmte, so zur Schaffung
des vollkommenen Lebens der vernünftige Tugendwille und das

Glückhaben (Tyche, Eutychia), welchem vielfach eine Art göttlicher
Verehrung geweiht wurde; darin ließ man eine geheime Harmonie

37



zwischen gutem Willen und Glückhaben ahnen. Erst beide zusammen
ergeben die Eudämonie. Häufig kehrt das Bild vom Steuermann wieder,

der nur durch Verbindung seiner Kunst und Tätigkeit mit dem

günstigen Winde sein Schiff fortbringt. Daß das Göttliche mit der
reinen Lust einerlei ist, berichtet Aristoteles als die Lehre des Eudoxos.
Die gewöhnliche Lehre der Pythagoräer ist aber, daß weder große
Lust noch große Trauer gut ist, sondern ein beherrschtes
Gleichgewicht zwischen beiden, welches beide in Maßen festhält.
Gleichgewicht des Gemüts ist ihr Ideal, das sie durch SelbstVersenkung
herzustellen streben, teils bei Anfall starker Affekte, teils auch
regelmäßig, zum Beispiel Morgens nach dem Erwachen. Eine milde,
gleichmäßige Fröhlichkeit soll erreichtwerden, derenWesen Harmonie
ist. Gesundheit und Tugend sind beide Harmonie. Harmonie ist

nötig auch zwischen Seele und Körper. Turnen und Baden nehmen
einen gemessenen Teil des Tageslaufes ein; darunter sind Übungen,
die ausdrücklich einer Enthemmung der Ausdrucksbahnen dienen -
eine Art rhythmischer Gymnastik, denn Rhythmisierung ist Formung,
ist Hinführung zu Maß, Harmonie und Schönheit. All das hat der

Körper Hand in Hand mit der Seele zu leisten. Denn kraftvoller
Ausdruck, reine Darstellung der Harmonie in der Schönheit ist hier
ein Hauptziel. Karl Otfried Müller schildert das in klassischen

Ausführungen schon als Eigenheit des dorischen Stammes, in welchem der

Pythagoräismus ja erwuchs. Es ist von da nicht erstaunlich, daß die

Pythagoräer auch eine ausgebaute Heilkunde besaßen. Ähnlich wie
in der Hippokratischen Schule wurde hier Heilung durch
Wiederherstellung des Gleichgewichts der Urkräfte hervorzubringen gesucht.
Sobald ein Glied dieser Urkräfte zu heftig und maßlos wird, entsteht
eine Stauung im gleichmäßigen Fluß des Pneuma. Darum schätzten
die Pythagoräer Kataplasmen hoch, welche das Gestaute wieder
verteilen und das Pneuma in zusammenhängendes Strömen bringen,
verwarfen aber Arznei weitgehend und chirurgische Eingriffe fast

ganz.
Entsprechend ist nun auch die praktische Lebenseinstellung :

Ein heiteres, maßvolles, unverkrampftes, innerlich möglichst freies

Auswerten der Möglichkeiten des Daseins, eine kultivierte Lebensfreude,

ohne ihr verknechtet zu sein, ohne auch den leeren Krampf
einer unmöglichen Selbstgenügsamkeit. Das pythagoräische Ideal
heißt hier Eleutheriotes (Aristoteles hat es zu schönen Ausführungen
übernommen), auf lateinisch: Liberalitas. Nach der rein formalen

38



Seite heißt es Euhexia, Wohlverfaßtheit von Körper und Seele;

man könnte auch sagen: «In-Form-sein». Die Tugend ist dazu Mittel,
aber sie ist nur darum ein absolutes Mittel dazu, weil auch von einer

Tugend des Körpers gesprochen wird, welche neben seiner kraftvollen
Zulänglichkeit seine Schönheit einschließt. Tugend ist zur Schönheit
unentbehrlich, und Schönheit zur Tugend. Bei all dem ist im Auge
zu behalten, daß der Pythagoräismus eine religiöse Weltanschauung
war. welche dem, das nicht von uns selber abhängt, dem Gnadenhaften,

einen Platz offen lassen mußte - wie aber auch das Bedrohliche
des vom Menschen nicht Abhängigen nicht übersehen konnte; sonst

wäre er schnell in einen glatten seichten Humanismus abgesunken.
Es soll aber nicht übergangen werden, daß diese Darstellung im

Widerspruch zu stehen scheint zu einigen unwegdeutbaren Stellen,
wo Altpythagoräer einen schwarzen Diesseits-Pessimismus und eine

unumwundene Bejahung des Schmerzes bekunden. Aber diese

Stellen sind stark vereinzelt, gegenüber anderen, wo in einer tiefen,
differenzierten und aus dem Geist des Systèmes hervorgehenden
Weise dem Menschen wohldosierte Freude, Entspannung, Erholung,
Zerstreuung der vom Lebenskampf gekrampften und gestauten Kräfte
des Ichs zugebilligt und vorgeschrieben wird. Aber wie kam es nun
zu den anderen Stimmen? Einerseits durch Einfluß kynischer und
orphischer Stimmungen, denen ein Teil der Pythagoräer, besonders

gegen Ende ihres klassischen Zeitraums, nachweislich unterlag. Auf
der andern Seite ist für jede ernste Weltanschauung der Übergang
von einer Feststellung, daß das Leben mindestens tatsächlich meistens

mißlingt und in Disharmonie und Trauer oder Stumpfsinn endet, zu
der ganz anderen, wie sie die Orphiker vornahmen, daß das

diesseitige Leben an sich, als solches und konstitutionell schlecht sei,

zuweilen verführerisch. Aber die Altpythagoräer taten diesen Schritt
nirgends in breiterer Form. Sie unterschieden natürlich eine höhere
und eine niedrigere Lust, aber selbst die sinnliche Lust ist nur, wo sie

ganz ungemischt, ohne den Geist auftritt, durchaus verwerflich. Doch
mit derselben Entschiedenheit wie gegen zügellose Lust wird gegen
unbeherrschte Trauer als eine gleichfalls schmähliche Triebhaftigkeit
gepredigt.

Es ist klar, daß diese ganze Problematik sich weithin auf eine

Auseinandersetzung über die Geschlechtsliebe zuspitzen muß, und diese

Frage nimmt in der Tat in der pythagoräischen Lehre einen erheblichen

Raum ein. Was hier gegen das Geschlechtsleben gesagt wird,

39



ruht besonders auf theurgischen Gründen: die okkulten Fähigkeiten
der Seele werden davon verdunkelt. Aber das führt zu keiner
Verwerfung, soweit es sich in Maßen hält. Die Idee einer Unreinheit des

Geschlechtlichen an sich wird ausdrücklich abgelehnt. Jedoch hat
hier die ratio besonders genau die Bestimmung in der Hand zu halten.
Die Rationalität besteht da in Zweierlei: Erstens in sorgfältiger
Abstimmung der je zu wählenden Ehepartner aufeinander, und zweitens

in der sorgfältigen Abstimmung der ehelichen Geschlechtsbeziehung
auf rationelle Kinder-Erzeugung - wobei beide Gesichtspunkte
aufeinander bezogen sind. Trotz der ausführlichen abstrakten Spekulation

der Pythagoräer und anderer Philosophen über das Verhältnis
des männlichen und des weiblichen Prinzips kennt die griechische
Antike doch kaum das Verhältnis Mann-Frau als in sichvollkommenes
und selbstzweckliches. So kann seine ideale Sinn-Rationalität nur in
der geglückten Kinder-Erzeugung zum Ausdruck gelangen. Unter
diesem Gesichtspunkt wird zunächst die Zeugung sozusagen technisch

geregelt : Die jungen Menschen sollen, abgehärtetund knapp gehalten,

spät von den Liebesdingen erfahren und mit ihrem Gebrauch
beginnen, und auch dann selten, und nur im Zustande der körperlichen
Nüchternheit und der seelischen Sammlung dazu schreiten. Eine
gewisse Stauung des Triebes wird für unerläßlich gehalten. Wird so

alles getan, damit hochwertige Kinder entstehen und damit die
Menschheit auf rationale Weise aus ihrer Wurzel her höhergebaut
werde, so ist dann andrerseits solche Zeugung eine ernste Pflicht, der
sich niemand entziehen darf. Das Wichtigste dazu ist aber das

Zueinanderpassen der Gatten. Hierauf wird der äußerste Wert
gelegt. Die Entsprechung der äußeren Umstände spielt ihre gebührende
Rolle, unvergleichlich mehr aber die ganz individuelle seelische

Harmonie. In diesem Rahmen wird auch die Individualität der Frau
ausführlich berücksichtigt. Immer wieder kehrt der Vergleich mit der
musikalischen Harmonie, wo die hohen und die tiefen Töne zueinander

passen müssen; jene werden ja in der griechischen Musik
immer als männlich, diese als weiblich gekennzeichnet. Gegenüber
der objektiv gegründeten Einstellung der Ehegatten aufeinander wird
die romantische Liebe als eine «Krankheit der Müßigen» abgefertigt.
Es ergibt sich schon daraus, daß die Stellung der Frau bei den Pytha-
goräern, die auch hier auf dorischen Stammesanschauungen
aufbauten, eine hohe und geachtete war. Schon Pythagoras hielt,
unerhörter Weise, besondere Vorträge für die Frau. Schon die ältesten

40



pythagoräischen Frauen beteiligten sich auch schöpferisch am Geistesleben

des Ordens. Später bestätigte eine lange Reihe von Frauen, die
auf allen Gebieten der Wissenschaft, zum Teil in denkwürdiger Weise,

tätig waren, bis in die Spätantike hinein darin die pythagoräische
Uberlieferung. Diese forderte wohl eine Unterordnung der Frau unter
den Mann, aber eben im Sinne der pythagoräischen Harmonie, durch
Zustimmung der Frau zu einer vernunftvollen, ihre Persönlichkeitsrechte

achtenden Leitung. Die Frau solle einfach und zurückgezogen
leben ; aber auch dem Mann, dies war damals neu, wird eine eheliche

Treueverpflichtung auferlegt. Der Frau werden dieselben

geistigkörperlichen Wohlverfaßtheits-Ideale, die Kalokagathie, vorgehalten
wie dem Mann. Ein Haupt-Kriterium für das Absinken des Pytha-
goräismus vom Harmonie-Gedanken zur abstrakten Absolutheit des

Geistes und zur absoluten Schlechtigkeit der Sinne bildet dann die
zunehmende Verächtlichmachung der Frau, zu der Piaton in dieser

Entwicklungslinie den Haupt-Anstoß gegeben hatte.
Diese praktischen Anwendungen aus dem konkretesten Begriffspaar

der pythagoräischen Gegensatztafel, Männlich-Weiblich, ergibt uns
gleich den Zugang zum Gesamtsinn derselben, welche bei den Pytha-
goräern die eigentliche Grundlage der theoretischen Philosophie ist.
Wir haben erkannt, daß keinesfalls das Verhältnis der links- und
der rechtsstehenden Glieder dieser Tafel einfach dasjenige von Gut
und Schlecht sein kann, wie Aristoteles meint. Ein tiefes paradoxales
Bewußtsein von der metaphysischen Notwendigkeit des Bösen («Das
Ärgernis muß sein») mit ihrer fast zerreißenden Spannung kommt
hier kaum in Frage. — Richtig dagegen ist, wenn Aristoteles sagt, daß
die Pythagoräer bei Aufstellung ihrer Gegensatz-Tafel im Unterschied
zu andern ähnlichen Bestrebungen vorsokratischer Philosophen einen
wirklichen systematischen Leitfaden besessen und dieses Verzeichnis
der weltbildenden Urgegensätze nicht obenhin aufgegriffen hätten.
Aristoteles hilft uns auch zur Auffindung dieses Leitfadens, indem er

an anderer Stelle Gut-Böse auf Begrenzend-Unbegrenzt zurückführt.
An diesem letzteren Gegensatz, der die tiefste ontologische Begründung

der Harmonie enthält, haben wir also den Maßstab, wie das

Verhältnis von «Gut» und «Schlecht» hier zu denken ist: jedenfalls
so, daß das Schlechte nur schlecht ist als das losgerissene, sich
versagende, verselbständigte Natürliche. In einer verlorenen Schrift
stellte Aristoteles selbst eine Gegensatz-Tafel auf und nannte dabei
die gute Seite göttlich, die schlechte dämonisch. Das Dämonische

41



ist aber das in die Natur eingegangene Göttliche. Das sagt genug.
Im übrigen heißt sonst überall bei den Pythagoräern die linke Seite
die bessere, die rechte die geringere. Daß Aristoteles sonst den Gegensatz
«Begrenzend-Unbegrenzt» etwas zurückstellt, könnte leicht daran
liegen, daß derselbe im Grunde schon die aristotelische Ur-Disjunk-
tion «Form-Stoff» enthält.

Der Gegensatz «Begrenzend-Unbegrenzt» hat, wie auch andere
vorsokratische Grundbegriffe, seine Eigenheit, seine ontologische
Bildungskraft darin, daß er durchaus rittlings des Grabens zwischen

Körperlichem und Geistigem steht. Begrenzen (horizein) heißt auch

bestimmen, und dies : vereindeutigen und dadurch beherrschen. Das

Unbegrenzte ist auch das Unbestimmte, welches als Potenz immer
von neuem da ist und sich der Begrenzung darbietet; auf diese Weise
ist es für sie unentbehrlich. Der Gegensatz ist also eigentlich nur als

Kräftespiel, als jeweils aktueller Gegensatz greif- und erkennbar. Dies

mag einen Weg andeuten, um die Harmonie der Wirklichkeit
quasirational aufrechtzuerhalten, nachdem die Eleaten sie rational
zu allgemeiner Zerstörung zerrissen hatten. Es handelt sich zunächst

um zwei Pole in der einheitlichen Erscheinung der Wirklichkeit.
Auch hier lehrt uns das konkrete Gegensatz-Paar «Männlich-Weib-
lich» Näheres. Zwischen Mann und Weib sucht das eine das andere,
sucht sich selbst, indem es in den Gegensatz eintritt und darüber
hinauszielt, und findet sich am andern, in der Vereinigung. Die
Grenze braucht das Schwellende des unendlichen Lebens, um Gestalt
zu ergeben; das Unendliche braucht die Grenze, um daran in sich
selbst reflektiert zu werden und als unendlicher Drang zu sich selbst

zu kommen. Gegenseitige Ausschließung und Ergänzung, Feindschaft
und Freundschaft sind eng ineinandergeknüpft. Nun geht alles darum,
trotz dieser weitgehenden Gegenseitigkeit dem einen Prinzip, nämlich
der Grenze, die Herrschaft zu verschaffen, ohne das andere zu lähmen.
Das Unendliche darf, so breit und unbedürftig es in sich zu ruhen
scheint, nicht hypostasiert werden, sonst wird es dämonisch - sondern

nur auf sein Gegenteil bezogen sein. Das Begrenzende darf auch nicht
ganz frei werden, sondern es muß das Unbestimmte vor dem Begrenzenden

selbst, vor der Zerstörungsmacht des Abstrakt-Rationalen,
der absoluten Bestimmung in Schutz nehmen. Das wird sehr schön
wieder am Verhältnis Mann-Weib gezeigt. So steuern die Pythagoräer
zwischen den beiden Abgründen des losgelösten Absoluten hindurch,
auf der einen Seite der Flybris des Geistes wie bei den Eleaten, auf

42



der andern. Seite der Hybris der Natur wie dann bei den Sophisten.
Aufgabe ist, Fruchtbarkeit und Schönheit, Stoff und Form der Welt
durch die gegenseitige Bezogenheit davor zu bewahren, daß eine dieser
Seiten die andere aufzehre. Es läßt sich schon hier dem feingestimmten
Gleichschweben der pythagoräischen Weltanschauung gegenüber den
Radikalismen zu seinen beiden Seiten auf die Dauer keine günstige
Vorhersage stellen.

Das Verhältnis von Begrenzendem zu Unendlichem hat nun
zunächst eine kosmogonische Bedeutung. Flier tritt alsbald die
Zweipoligkeit der ganzen Konstruktion darin heraus, daß die Berichte
schwanken, ob die Pythagoräer einen Weltanfang vom Vollkommenen

oder vom Unvollkommenen, vom Reichsten oder vom
Ärmsten gelehrt hätten. Es ist klar, daß man nie zu einer Eindeutigkeit

des Anfangs gelangt, nie zu einem einpoligen Zustand zurückdringt,

ohne dann dabei auch endgültig stehen zu bleiben. Das

Begrenzende, Formhafte, Vernünftige kann nicht der unbedingte
Anfang sein, weil es unbezogen nichts ist; das Unendliche kann nicht
der unbedingte Anfang sein, weil Anfang Anfang wovon ist, weil es

also aus sich allein nicht zu einem Etwas kommen kann. Legen wir
das Begrenzende allein zu Grunde, so wird es zu einem Punkt, der
nichts ist; wenn aber das Unendliche allein, so wird darin das in
irgend einem Sinn konkrete Sein ja auch zu Nichts. Wenn aber beide

Prinzipien von Anfang an da sind, so kann jedes von ihnen mit einem

spezifischen Akzent von Wert und Ursprünglichkeit versehen werden.
Um nun aber doch zu einer Weltkonstruktion zu kommen, muß man
wenigstens praktisch und methodisch mit irgendetwas anfangen. Da
helfen sich die Pythagoräer damit, daß sie zwar mit dem Rationalen,
Begrenzenden beginnen, es aber einen Punkt nennen, doch in dem

Sinne, daß er als solcher ebenso gut etwas wie nichts ist. Der Anfang
ist also als derart zweideutiger Punkt ein Anfängchen, Archidion, ein

beliebig kleiner Anfang. Damit aber der Punkt etwas werde, muß er
ein Bezugspunkt, ein Mittelpunkt werden, zu welchem ein Umfang
gehört. Mittelpunkt und Umkreis beziehen sich aufeinander und
bilden die Begrenzung, das Zusammenhaltende, die Notwendigkeit,

die alles zusammenhält. Auch mit dem Feuer werden diese

beiden Positionen versinnlicht. Die Welt ist also auch für die Pythagoräer

eine durch den Ätherhimmel begrenzte Kugel, in deren Mitte,
an fester Stelle, das Zentral-Feuer lodert, um welches sich die
Gestirne samt der Erde drehen (die Erde allerdings am Platze). Dieses

43



ganze System ist ein Lebewesen, welches atmet, das Unendliche, den
unendlichen Hauch von jenseits der Welt einatmet. Wenn der kleine
Anfang beginnt, das Unendliche anzusaugen, wird ihm dadurch
Kraft, dies immer breiter zu wiederholen, und so ist die ganze Welt
ein unaufhörlicher Ablauf der Begrenzung des Unbegrenzten. Der
sich so ergebende Zustand der Individuation wird nur aufrechterhalten

durch die fortwährend weitergehende Einatmung des

Unendlichen seitens des Begrenzenden, wodurch dieses ja erst begrenzend
sein kann. Auch der Hauch des Unendlichen ist hier natürlich dialektisch

zweideutig: Das Unendliche ist positive Materie und zugleich
auch das Nichtsein, die Leere. Durch die Verdichtung zur Individualität,

welche durch die begrenzende Einatmung hervorgebracht wird,
entsteht sowohl an sich neben ihr eine Verdünnung - wie auch durch
weiteres Einströmen des Leeren zwischen die Einzeldinge die Trennung

derselben voneinander. Denn sie haben offenbar an sich die
Strebung, aus der Ermüdung der Individual-Existenz heraus
auszuatmen und sich vergehend ins Ur-Eine hinsinken zu lassen. Auch
Raum und Zeit, das Außereinander der Dinge, welches als Leere

hineindringend das Ur-Eine von sich selber trennt, treten als

Prinzipien der Individuation auf. Aber auch damit bleibt die letzte
Zweideutigkeit aller pythagoräischen Prinzipien. Man kann auch sagen:
Nicht das Begrenzende an sich ist Individuation, sondern das

Begrenzende und das Unbegrenzte individuieren sich gegenseitig, wie
Form und Stoff bei Aristoteles. Daß das principium individuationis
zugleich positiv wie auch negativ ist, zeigt sich auch darin, daß die
individuierende Straffung, welche Einatmen bedeutet, praktisch
auch wieder durch die entgegengesetzte Bewegung, die ausatmende

Entspannung in das All-Eine hinein ausgewogen werden muß.
(Ähnlich ist es ja auch im Organismus.) Der Weltbestand behauptet
sich und soll sich behaupten auf der Grenze von Vergänzung und
Vereinzelung, ähnlich wie bei Empedokles. Das wiederholt sich im
Einzelding; jede Wesenheit der Welt besteht aus Begrenzendem und
Unendlichem; ja, selbst die Zahl, das Ur-Bild aller Rationalität, tut
es noch.

Die Zahlen-Spekulation der Pythagoräer wurde vom 19.

Jahrhundert so weit gerühmt und angenommen, wie sie sich als Vorläufer
von dessen rein quantifizierender Wissenschaft und Weltanschauung
deuten ließ ; und sicherlich ist diese Seite doch auch vorhanden. Die
viel tiefere spekulative Seite der Sache wurde abgelehnt. An ihr ist

44



zweierlei zu scheiden. Soweit sich diese Spekulation auf 1,2,3, allenfalls

noch auf 4 bezieht, ist sie tiefsinnig und nimmt, mindestens
eingefaltet, das Meiste vorweg, was nachher die Neu-Platoniker, Hegel
und manche andere dialektische Denker durch triadische Schemata

ontologisch aufschlössen. Die ganze immer mehr ausgesponnene
Symbolik über die weiteren Zahlen, mindestens bis zur 10, ist reine

Spielerei. Man hat auch die fundamentale triadische Spekulation den

Altpythagoräern absprechen wollen, hauptsächlich, weil Aristoteles
davon schweigt. Es lassen sich da aber viele Gegenzeugnisse und

Gegengründe finden. Es ist nicht zu sehen, wie auf einer reinen

Quantifikation des Weltbildes ähnlich wie im 19. Jahrhundert sich
eine große religiöse Gemeinschaft hätte gründen lassen. Es liegt ja
auch bereits in den vorhin entwickelten Dialektiken zwischen

Begrenzendem und Unbegrenztem die ganze spätere Dreieinigkeits-
Spekulation mehr oder minder entwickelt darin. Jede tiefere Spekulation

über Antithese und Synthese kann leicht auf die triadische
Zahlenform gebracht werden. Die Eins ist für die Pythagoräer die
Thesis, die einfache Selbstbezogenheit. Philosophisch interessant ist
dann der Fortgang zur Zwei weniger als Wiederholung der
Selbstsetzung der Eins zur Menge der Zahlen, sondern viel mehr dieser

Schritt zur Zwei als zum durchaus Anderen - obwohl auch hier
natürlich, wie ja noch bei Hegel, die Zweideutigkeit zwischen diesen

beiden Auffassungen notwendig beharrt. Die Zwei ist so aber
vorwiegend das Entgegengesetzte, das aus jener Einfachheit nicht zu
erklären ist. Die Zwei ist nicht einfach ein neutraler Durchgangspunkt,
sondern sie ist das Prinzip der unendlichen Zahlenreihe, sie ist das

Unendliche («unbestimmte Zweiheit») : indem die Eins zur Zwei
hinausgeht, zeigt sie sich selber als ergänzungsbedürftig, unbegrenzt,
und wird von der Zwei erst bestimmt. Der Kundige wird in diesem

Zusammenhang alle tiefen metaphysischen Dialektiken zwischen dem
Absoluten und dem Relativen, zwischen Gott und Welt wiedererkennen,

welche die Philosophie-Geschichte gezeitigt hat. - Die Drei ist
dann Zusammenfassung der Einheit und der Andersheit, des A und
des Nicht-A zu einer umfassenden Ganzheit, und damit Rückkehr in
die erste Einheit. Die Pythagoräer nennen die Drei Anfang, Mitte
und Ende, wobei die Mitte natürlich das Stadium der Verschiedenheit,

oder, hegelisch gesprochen, das der Entäußerung ist. Aber die
Drei ist nicht nur wiederum die Eins, sie bricht auch aus dem
Qualitativen der Eins und der Zwei, wie sie sich gegenseitig bestimmen,

45



heraus und ist die erste vorwiegend quantitative Zahl, der Durchbruch
in die reine Vielheit. Vor dieser steht aber noch die Vier, die als

Letzte einen gewissen qualitativen Charakter hat. Auch bei Empe-
dokles und Schleiermacher hat die Vier noch eine eigene dialektische
Rolle gespielt. Bei den Pythagoräern wird die Vierheit in diesem
Sinne bedeutsam, indem am Anfang die übergegensätzliche Eins von
der im Gegensatz stehenden ausdrücklich geschieden wird. Das vierte
Glied ist dann die Eins, die mit allem Gehalt der gegensätzlichen
Welt sich ausdrücklich erfüllt hat, im Gegensatz zu dem reinen
Rückzug in die mehr oder minder gehaltlose Eins, wie sie die Neu-

platoniker sahen - soweit nicht auch hier alle wirklichen Gegensätze

von der Ur-Zweideutigkeit des dialektischen Denkens verschlungen
werden. So ist die «Heilige Tetraktys» ein Beweis mehr für die
Aufgabe, die sich die Pythagoräer gestellt sahen: das Absolute absolut
sein zu lassen, ohne das Relative zu verneinen.

Was im einzelnen dafür nötig war, war Zweierlei: erstens das

Absolute rein gedanklich so sehr wie möglich zu stärken und zu
verlebendigen, und das auch durch seine abstrakte Selbstvertiefung, aber
in den Händen Weniger, die diese ungeheure Last zu tragen
vermochten; zweitens nach außen hin es sinnbildlich darzustellen in
seiner Erfülltheit durch das Relative - diese aber viel weniger gefaßt
als Unendlichkeit der sittlichen Anstrengung denn als anwesende

Harmonie. Was ist Harmonie? Sie ist weder Identität noch Aufgehen
des einen Gegensatzgliedes im andern. Sie ist ernstlicher Gegensatz

zu ernstlicher Einheit gefügt. Aber dieser paradoxe Begriff findet
seine Auflösung zunächst streng mathematisch: Harmonie ist ein
mathematisches Verhältnis zwischen maßgleichen (kommensurablen,
symmetros) Größen. Die Rationalität hat ihren Sitz dabei im einen
der beiden Glieder, welches in der höheren Einheit wiederkehrt.
Harmonie ist Einheit von Einheit und Vielheit, oder von Selbigkeit
und Widerspruch. Aber indem die Einheit ja selber der Bestimmung,
Rationalisierung von der anderen Seite her bedarf, handelt es sich

nicht um eine Diktatur der ratio, sondern es ist ein schwebendes

Verhältnis, das von beiden Seiten her zu lesen ist, doch nicht im je
nämlichen Sinne. Wie in der Staatslehre der Pythagoräer konkret
klar wird, hat die Vielheit (hier das Volk, wie in der Ehe die Frau)
kein juristisch reklamierbares Recht den Führenden gegenüber, aber
das moralische Recht auf Geformt-, Begrenztwerden, welches diese

Führenden auch auf sich selbst anwenden müssen, wenn sie nicht

46



selber zunichte werden wollen. Es handelt sich bei der Harmonie
nicht um ein inhaltliches Rezept, sondern um eine Proportion: eine

Identität nicht von Dingen oder Prinzipien, sondern eine solche von
Verhältnissen. Es werden Beziehungen als maßgleich, kommensurabel

gesetzt und lassen sich durch Zahlen ausdrücken. Sobald aber die
verschiedenen Inhalte eingesetzt werden, machen sie das Verhältnis
zum Gleichnis, zum Sinnbild einer Ur-Harmonie. Diese ist eben die

unbegreifliche Schwebe der Welt zwischen den Ur-Gegensätzen, die
Welten-Harmonie. Von ihr ist Gesundheit, Tugend, Staat, Familie je
ein Gleichnis. Vor allem aber das Schöne. Apollon und die Musen

waren die Götter der Pythagoräer, und das Gute war ihnen ein Edles,
also ein Schönes. Die Brücke vom Schönen zum Mathematischen,
Exakten ist die Musik. Die Zahl tritt da nicht nackt heraus, sie ist im
Sinnlichen verkleidet. Überall hier ist eben keine Gewaltherrschaft
der ratio vorhanden, sondern ein freundliches Sichfügen der Gegenseite;

aber auch das Befehlen der Vernunft ist ein Dienen, das Fügen
ist ein Sichfügen — warum die Harmonie auch das Gefügte, Gefüge
heißt (Harmosthén). Aber tragend ist da immer das Vertrauen, daß
das Sinnlich-Schöne, Harmonische auf dem Urgestein der Zahl-
Rationalität erwachse. Auch in der Geometrie ist die Zahl, wenngleich
durchsichtiger, in ein sinnliches Element verkleidet. Die Zahlen
werden hier als Reihen von Raumpunkten vorgestellt, und Ekphantos
verwandelte sie von da ohne Schwierigkeit in Atome. Punkt, Linie,
Fläche, Körper, dieser Fortschritt, der durch immer neues Einströmen
des Unendlichen zustande kommt, ergibt wiederum die Tetraktys.
In der Geometrie rücken Sinnlichkeit und Rationalität am engsten
zusammen.

Es ist klar, welche Erschütterung in diesem Weltbild die Entdeckung
hervorbringen mußte, daß der Raum selber irrational ist. Das ergab
sich sofort mit dem Satze des Pythagoras, aus welchem beim
rechtwinklig-gleichschenkligen Dreieck als Verhältnis der Hypotenuse zur
Kathete sich ergibt a=b\/2. V 2 ist die Irrationalzahl. Auf die
Irrationalzahl führte auch der Versuch, die Saitenlänge der Oktave
mittels der geometrischen Proportion zu teilen, was sinnlich in der
Tat eine Disharmonie ergibt. Weiter tritt das Irrationale hervor aus

dem sogenannten Delischen Problem der Würfel-Verdoppelung:
die Seite des Doppelwürfels ist a was auch irrational ist. Am
aufdringlichsten aber kommt uns das Irrationale entgegen bei der

Betrachtung des Verhältnisses von Vieleck zu Kreis, oder von den

47



fünf regelmäßigen Körpern zur Kugel. Hier ist die Irrationalzahl in
ein Verhältnis unendlicher, aber niemals absoluter Annäherung
sozusagen aufzulösen ; und als ein solches läßt auch nach verschiedenen
Stellen sich das Verhältnis der Glieder zueinander innerhalb der
pythagoräischen Gegensatztafel deuten, so z. B. das von Männlich
und Weiblich. Doch ist selbst mit dieser infinitesimalen Einkapselung
des Irrationalen die Idee der gegenwärtigen Harmonie überschritten;
und nun geschieht der folgenschwere Schritt, daß ausdrücklich ein
Drittes hinzutreten muß, um die Irrationalität, die Maß-Ungleichheit

zwischen den Gegensätzen zu überbrücken. Das kann nur der
höchste Gott sein, der jenseits der Gegensätze steht und damit selbst

irrational ist. In der Tat bezeichnete Lysis die Irrationalzahl als Gott.
Die Formel, welche den Einbau dieses Irrationalen in das

Grundverhältnis der Harmonie zeigt, und die Überbrückung des Ur-Gegen-
satzes durch den Gottes-Begriff, ist folgende : 1 : ]/2 — ]/2:2. Alle
Dinge kommen nur in Gott überein. Zu dieser Einsicht gelangten
auch die leidenschaftlichen Rationalisten des 17. Jahrhunderts.

Aber der Gedanke des höchsten, transzendenten Gottes war sehr

gefährlich. Auch Pythagoras glaubte an Gott, er war sehr fromm.
Aber er lehrte seine Schüler, an diesen Gedanken nur vorsichtig zu
rühren, und nur im inneren Kreise der Eingeweihten; aus Furcht, daß

er etwa ausbreche und die Welt mit ihrer in sich schwebenden,
anwesenden Harmonie vernichte. Wie es dann ja auch wirklich
geschah. Pythagoras lehrte, das Unerforschliche schweigend zu
verehren; den Gedanken des Absoluten in seiner Nacktheit
durchzukämpfen, blieb den wenigen Geprüften vorbehalten. Es kann
keinem Zweifel unterliegen, daß das Irrationale lange ein streng
gehütetes Schul-Geheimnis blieb, wie noch Piaton im 7. Briefe
andeutet. Und als der Mathematiker Hippasos es veröffentlichte,
wurde sein darauf erfolgter gewaltsamer Tod auf dem Meer als Strafe
dafür angesehen. Aber auch ohne das wäre die Auflösung nicht
hintanzuhalten gewesen. Der Pythagoräismus ist die Weltanschauung,
welche die griechische Antike so unterbaut, wie sie der deutsche
Idealismus gesehen hat: sie sei der ideale Ausgleich von Körper und
Geist in einem schwebenden Gleichgewicht, worin jedes der
Gegensatzglieder erst ganz es selbst ist; und dies durch ein Gnaden-Moment
der Geschichte ermöglicht, aber doch, so weit tunlich, mit energischer
Gedankenleistung untermauert und versuchsweise zur Dauer genötigt.
Diese Harmonie aufrechtzuerhalten, dazu war die Zweiteilung des

48



Ordens zwischen Esoterikern und Exoterikern nötig : Diese in
nüchterner Verwaltung der Außenschicht von Rationalität und Moralitat
tätig, jene in zuchtvoller Bedenkung und Erforschung des Überrationalen,

welches alles von ferne her trägt - dem aber nicht von
Uneingeweihten, Süchtigen geradehin zugedrungen werden darf. Es ist die
einzige Lehre der Geistesgeschichte, welche die ernstlichste Ausrichtung

auf das Absolute mit der Rettung des Sinnlich-Konkreten zu
vereinigen sucht. (Das Hochmittelalter blieb ja mit seiner thomisti-
schen Natur-Bejahung ganz in der Theorie hängen.) Das Pythago-
räertum hatte keine breite und grobe Gründung. Die einzigartige

gedankliche und menschliche, zarte, strenge, lautlose Zucht,
welche zur Aufrechterhaltung dieser Blüte menschlicher Kultur nötig
war, konnte nicht dauern. Die Exoteriker warfen die gedanklichen
Hintergründe, welche alles schwebend hielten, ab und wurden zu
einer Art kynischem Bettelmönchtum. Die Esoteriker hatten nicht
mehr die Kraft, vor dem Göttlichen den Abstand zu halten, der aus

Scheu, Achtung vor dem Menschlichen und Höflichkeit gemischt

war, wie sie dem Menschen auferlegt sind, der diesseits leben will
und muß. Konfuzius z. B. besaß ein Stück davon - allerdings darin
unterstützt auch durch reines Spießbürgertum. Und auch äußerlich
wollten die Esoteriker nicht mehr dienen, sondern herrschen. Ihre
politische Herrschaft brach dann zusammen; aber es wurde schließlich

eine weltanschauliche Tyrannis des Rationalen errichtet, die das

Sinnliche und damit die Harmonie verschlang. Das Rationale machte
sich selbst zum Gott und wurde rein transzendent. Archytas leitete
die Dinge in diese Richtung. Sein Freund Piaton, der Spur des ersten

abtrünnigen Pythagoräers, Parmenides, folgend, drang leidenschaftlich

weiter auf der eingeschlagenen Bahn - und schließlich war es

dann der Neuplatonismus, der die ganze Welt in den Abgrund der

Negativen Theologie hineinriß, womit auch Gott selber da
hineinstürzen mußte. (Ähnliches hatte sich schon bei den Vorsokratikern
in vorläufigem Entwurf abgespielt.) Der Neupythagoräismus und
die Gnosis übernahmen die Naturfeindschaft Piatons unter Beseitigung

von dessen letzten Hemmungen und leiteten diese Feindschaft

zu ihrem fast unmittelbar nach Jesu Tod erfolgenden rasenden
Einbruch ins Christentum hinüber-nachdem Jesus immerhin eine

Vorbedingung dafür geschaffen hatte durch seine chiliastische Vergleich-
gültigung der Natur. Das mußte notwendig immer wieder
Reaktionen eines ebenso krassen und unfruchtbaren Naturalismus hervor-

4 Studia Philosophica XXIII 49



rufen; und in diesem Hin- und Hertaumeln ist seither das Abendland
seinen gedanklichen Weg gegangen - der doch als ganzer wohl
verhängnisvoll genannt werden muß.

Nachbemerkung

Der vorstehende Aufsatz ist die Zusammenfassung einer größeren
Untersuchung, welche, wo möglich, später veröffentlicht werden soll. Sie wird
dann alle erforderlichen Quellenbelege darbieten, welche hier aus
Raumgründen fortbleiben mußten.

50


	Die Philosophie der Pythagoräer

