Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 23 (1963)

Artikel: Die Philosophie der Pythagoraer
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Philosophie der Pythagoréer
von Erich Brock

Mehr noch als bei irgendeinem anderen Gebiete der vorsokrati-
schen Philosophie herrscht beziiglich des Pythagordertums Klage und
Streit iiber den Zustand der Quellen. Die vorwiegende Ansicht der
Philologen und der Philosophen ist in dieser Sache ungefahr folgende:
Aus der Zeit der alten Pythagorier selbst besitzen wir keine Berichte,
aus derjenigen unmittelbar nach ithnen nur einige Erwahnungen bei
Platon und die ziemlich ausfithrlichen, aber schwer auf einen Nenner
zu bringenden Darlegungen, die in den erhaltenen Werken des
Aristoteles zerstreut sind. Hierauf ist die Uberlieferung wieder fiir
Jahrhunderte unterbrochen; dann aber setzt sie immer reichlicher
ein, je weiter sie sich geschichtlich von den berichteten Dingen ent-
fernt, und desto wunderbarer werden die lebensgeschichtlichen,
desto spekulativer die philosophiegeschichtlichen Berichte. Diese
spaten, aus neuplatonischen und neupythagoriischen Quellen stam-
menden Berichte sind also gréBtenteils zu verwerfen, und auch da,
wo sie nicht erweislich falsch sind, mit allergroBter Zuriickhaltung zu
betrachten. Was iibrig bleibt, ist sehr wenig, und reicht besonders fiir
Pythagoras selbst in keiner Weise zu einem Bilde etwaiger wissenschaft-
licher Lehre hin. Hinter dem Sagengewebe um ihn ist allerhéchstens
einer der wohlmeinenden religiés-moralischen Reformer und Sekten-
stifter unter orphischem EinfluB zu vermuten, wie sie mehrfach im
6. Jahrhundert auftraten.

Man ging schlieBlich so weit, sogar die Existenz von Pythagoras zu
bezweifeln und eine alt-pythagoréische Philosophie gianzlich zu ver-
neinen. Alles, was als eine solche gegolten habe, seien Fabrikate von
Speusippos, dem Neffen und Nachfolger Platons, der die Lehren seines
Oheims den Pythagoriern zugefdlscht habe — warum, wird allerdings
nicht erkliart. Auch die mathematischen Forschungen der Pythagorier
seien reine Legende; tatsichlich seien die Erkenntnisse, die ihnen da
zugeschrieben wiirden, erst zu Platons Zeiten und damit am Ende
des altpythagoraischen Zeitraums moglich geworden. Der letzte

29



schopferische Alt-Pythagoraer, Philolaos, wird ginzlich gestrichen.
Archytas dagegen habe wohl gelebt und dem Aristoteles als Gewahrs-
mann fiir seine Pythagorier-Berichte gedient; aber er sei gar kein
Pythagorier gewesen. Natiirlich muf3 dann auch die Musik-Theorie
der Alt-Pythagorier fallen.

Diese Bliten einer uiberkritischen Zeit, welche sich auch sonst nicht
scheute, ganze literarische Zeitalter der Antike als hauptsichlich von
Liignern, Betriigern, Falschern und kindisch Leichtgldubigen be-
volkert zu erkliren, sind seither einigermaBen angewelkt. Aber
immerhin sind wir dadurch auf Alternativen aufmerksam gemacht
worden, die anzuerkennen, nur aber anders zu beantworten sind.
Es handelt sich ganz hauptsichlich um die Frage der absoluten
doxographischen Autoritat von Platon und Aristoteles. Wenn ins-
besondere Platon alles, was er ohne Quellenangabe vortragt, als
Eigengut zugebilligt wird, so bleibt fiir die Pythagoréder in der Tat
nicht allzu viel iibrig. Wenn alles, wovon Aristoteles nicht redet, als
nichtexistent betrachtet wird, so bleibt fiir die Pythagorier nicht viel
Tieferes tibrig. Im Augenblick, wo wir uns entschlieBen, diese beiden
Voraussetzungen nichi mehr mitzumachen, 16st sich vor allem das
Raitsel, warum die scharfsinnigen und unsere Kenntnisse so weit iiber-
treffenden Gelehrten der hellenistischen und der Kaiserzeit so vieles
als altpythagoriisch haben gelten lassen, was in den letzten hundert
Jahren auf Grund von Anklingen an Platon und Aristoteles, die jene
Wissenschafter natiirlich mindestens ebenso gut erkannten wie wir,
verworfen wurde. Mit dieser Schwenkung ist dann jedenfalls eine gute
und breite antike Uberlieferung wiederaufgenommen, welche durch
den Mund angesehener und keinesfalls feindseliger Gelehrter Platon
im wesentlichen als einen Nachkémmling der Pythagorier erklirte.
Und an dem unbedingten Wert der aristotelischen Berichte werden
neuerdings immer stirkere Zweifel laut, um so mehr, als seine rein
doxographischen Werke verloren sind und die erhaltenen keineswegs
einen rein berichtenden, sondern soweit vor allem den Zweck haben,
die eigene Lehre auch durch Abhebung von fritheren Lehren zu
stabilisieren. Sobald derart iiberhaupt die Bahn frei ist, die Uber-
lieferung wieder unbefangen zu wiirdigen, so ergibt sich auch positiv
zwanglos, warum die Berichte iiber altpythagordische Philosophie
erst verhiltnismiBig so spit hervortreten. DaB die Lehre zuerst
geheimgehalten wurde, diese einmiitige Bekundung der Quellen zu
bezweifeln besteht um so weniger AnlaB, als das Pythagoriertum

30



zunachst ein Orden und eine ganzlich unliterarische Angelegenheit
war. Die Aufzeichnung begann erst, als die Strenge und die unmittel-
bare Produktivitit der ersten Zeit zu erschlaffen begann; und auch
dann noch seien die ersten, rein esoterischen Schriften sehr schwer
verstindlich gewesen. So ist eine weitere Periode der inneren Aus-
einandersetzung, Erliuterung und Popularisierung anzunehmen,
aus welcher dann die allgemein als schitzbar angenommenen Werke
des Dikaiarchos und Aristoxenos hervorgingen, auf denen die
spatere Berichterstattung im wesentlichen fuBBt. Auf jeden Fall hatte
die Uberlieferung damals bereits eine Klirung und Verfestigung er-
fahren, so daB sie zwar Umdeutungen unterliegen, aber nicht so leicht
phantastische Hinzufiigungen erleiden konnte, wie man sich das im
19. Jahrhundert vorstellte. DaB3 in der spiteren Kaiserzeit es auch
einzelne bewuBte Filschungen und Zuriickdatierungen zu Handels-
zwecken gab, ist gerade von pythagoriischer Seite tiberliefert worden;
aber man darf diesen Bericht wohl mehr als Zeichen nehmen, daf3
Wille und Fahigkeit bestanden, die Spreu vom Weizen zu sondern,
um so mehr, als es den Neuplatonikern und Neupythagoriern sicher-
lich nicht an sittlichem Ernst, und ihren fithrenden Gelehrten auch
nicht an Scharfsinn und Gelehrsamkeit gefehlt hat. Und wo auf den
Beutel von Sammlern spekuliert wird, da pflegt sich auch sehr schnell
der Sinn fiir Echtheitskriterien zu verfeinern, denn beim Gelde hort
die Gemiitlichkeit auf. Zur bewuBten Filschung aus bloBem Fanatis-
mus fehlte aber das, was in den Religionen dazu zu fithren pflegt:
eine machtbewuBte Priesterkaste und eine Besetzung mit meta-
physischen Interessen. Sozusagen unbewuBte Falschung aus kindlicher
Phantasterei bei sonst sachlichen Autoren ist eine psychologische
Erfindung des aufklarerischen Uberheblichkeit des 19. Jahrhunderts.

Die Quellen, denen dieser Umschwung der Einsicht zugute kommt,
haben dann noch den Vorzug, sich gegenseitig zu stiitzen ; sie schépfen
sichtlich aus einer gemeinsamen, guten Uberlieferung. So behalten
wir iibrig: groBtenteils die Lebensbeschreibung des Pythagoras von
Jamblichos, welche keineswegs die Beschimpfungen Erwin Rohdes
verdient, sowie digjenige von Porphyrios. Wenn einzelne ungesalzene
Wundergeschichten da eingedrungen sind, so besteht darum kein
AnlaB, das Vertrauenerweckende zu verwerfen — so wenig, wie ein
kritischer Leser des Lebens Jesu die Uberlieferung als Geschichtsquelle
verwerfen wird, wenn er die Hochzeit zu Kana oder die Auferweckung
des Lazarus sich nicht zu eigen machen kann. Ubrig bleiben ferner

31



die sogenannten Stobaios-Fragmente. Es sind das Ausziige aus alt-
pythagoraischen Schriften, welche der christliche Literator Johannes
von Stobi in seinem groBen Florilegium mitdarbietet und die seit
dem 19. Jahrhundert als Zeugnisse des neupythagoriischen Eklekti-
zismus, betreffs der Verfassernamen aber als gefilscht galten. Sobald
man tber den alten Vorwurf platonisch-aristotelischer Motive nicht
mehr stolpert, fallt jeder AnlaB hin, diese Fragmente, die durchwegs
einen guten altertimlichen Eindruck machen, beiseite zu stellen.
Zu allem UberfluB hat nun noch vor wenigen Jahrzehnten ein bel-
gischer Gelehrter, Armand Delatte, die Filschungsvorwiirfe mit
gewissenhafter philologischer Kleinarbeit untersucht und dabei ein-
mal mehr die Leichtfertigkeit bloBgestellt, mit der das 19. Jahrhundert
seine athetetischen Blitze zu schleudern pflegte. Diese Umstellung
muf auch den beiden kleinen Biichern des Timaios und des Okellos
zugute kommen, welche jenen Fragmenten in jeder Hinsicht sehr
nahe stehen. Und schlieBlich ist natiirlich keine Rede davon, die
verhiltnismaBig umfangreichen Angaben des Aristoteles iiber die
Pythagorier unausgewertet zu lassen. Wenn sie auch mit wenig Ver-
standniswilligkeit und aus einer unendlich verschiedenen Seelen- und
Geisteslage heraus gegeben sind, so ist Aristoteles selbstverstindlich
weit davon entfernt, mit den Denkpositionen anderer oder gegneri-
scher Philosophen so frei zu schalten, wie es Platon zu tun liebte. In
Bezug auf die Pythagorier rechtfertigt sich dieses Schalten vielleicht
noch dadurch, dafl Platon vermutlich eingeweiht war und sich somit
berechtigt fithlen konnte, einen gemeinsamen Ideenbesitz nach eigener
Weise aufzufassen und abzuwandeln. Sowohl Platon wie Aristoteles
wurde von ernsthaften antiken Gelehrten offenes Plagiat an den
Pythagordern vorgeworfen; was Aristoteles anlangt, besonders
Archytas gegeniiber. Wenn wir diesen harten Ausdruck lieber ver-
meiden mochten, so gibt es noch andere Denkformen, um die Uber-
nahme von pythagoriischem Ideengut durch Platon und Aristoteles
sich verstandlich zu machen. Das GeltungsbewuBtsein der Philosophen
war, besonders nach Absterben groBer Glaubensbildungen, fast immer
itberaus stark. Da kann es leicht seinem Inhaber den Streich spielen,
Ubernahmen seinem BewuBtsein griindlich zu verwischen. Fiir
Aristoteles muBlte es noch um so schwerer sein, sich hier solche zuzu-
geben, als er frither leidenschaftlich an Platon gehangen hatte, und
doch mehr oder minder die Pythagorder dafiir haftbar machen
muBte, daBl der Meister dann in die von Aristoteles so heftig abge-

32



lehnte Zahlenspekulation abglitt; so ist seine Gereiztheit gegen die
Pythagoriaer nur zu begreiflich. Auf jeden Fall werden wir fiir alle
Lehren, welche bei den Pythagordern in einem tiefgewurzelten, fein
ausgesponnenen Zusammenhang stehen, am andern Ort aber ver-
einzelt und widerspriichlich dastehen, pythagoriischen Ursprung
ohne weiteres vermuten diirfen.

Die Wiedereinsetzung eines groBen Teils der Quellen in ihr Recht
gibt natiirlich auch der Gestalt und dem Leben des Pythagoras selber
wieder schirfere Umrisse. Wir wollen hierauf nicht besonders nahe
eingehen, da es sich uns jetzt um die pythagoraische Philosophie
handelt und nicht um biographische Probleme. Gesagt sei vor allem,
daB es einen Menschen Pythagoras gegeben haben muB3, der sowohl
als religioser Gemeinschaftsgriinder wie als wissenschaftlicher, beson-
ders mathematischer Forscher hervorragend war. Nicht nur besagt
das die Uberlieferung, welche hier anzuzweifeln kein Grund vorliegt.
DaB religiése Spekulation und Mathematik unvereinbare Gegen-
sdtze seien, konnte auch nur dem Positivismus des 19. Jahrhunderts
beifallen. Auf der andern Seite kénnte man Pythagoras geradezu
a priori erschlieBen. Es gibt pythagordische Philosophie als ein
System von hochster Stimmigkeit, Tiefgriindigkeit und Schirfe des
Umrisses, als ein bruchlos in die Praxis iibergefiihrtes, kraftvoll
lebensbedeutsames Gedankengefiige. Ein solches aber ist noch nie in
der Geschichte von einer riaumlich oder zeitlich aufgegliederten
Gemeinschaft von Menschen, sondern immer von einem Einzelnen,
zum mindesten in allen entscheidenden Grundziigen, geschaffen
worden. Und dieses System ist in einem MaBe bis ins Letzte hinein
mit mathematischen Vorstellungen durchwachsen, daB8 damit auch
die mathematische Betéitigung des Pythagoras gesichert ist. Was sein
Leben anlangt, so haben wir iiber seine entscheidende Téatigkeit in
Unteritalien ziemlich genaue Berichte, gegen die Zweifel zu erheben
miiBig ist. Etwas anders steht es mit seinen vorherigen Bildungsreisen,
die offenbar spiter, als das Morgenland ein mirchenhaftes Ansehen
gewann, in dem Sinne ausgeschmiickt worden sind, als habe er alle
seine Gedanken aus dortigen Geheimlehren itbernommen. Dal3 es
solche Geheimlehren gab und da Pythagoras viel davon gekannt hat,
ist allerdings unbezweifelbar. Uber Agypten gilt in diesem Sinne
einiges auch fiir die Zweifler als gesichert. Worauf wir Wert legen
mochten, ist noch die sonst angezweifelte Reise nach Babylon. Denn
in dieser Weltstadt, wo alle Kulturvolker aus Ost und West sich

3 Studia Philosophica XXIII 33



trafen, wire am zwanglosesten eine Begegnung mit chinesischen
Philosophen anzusetzen; und magman die Gemeinsamkeit bestimmter
Ur-Positionen der Menschheit, die Gemeinsamkeit gewisser, von den
Dingen selbst tieferer Erkenntnis aufgendétigter Denkformen noch so
hoch anschlagen — die Ubereinstimmung mit der chinesischen Welt-
schau 1st bei Pythagoras derartig schlagend und bis aufs einzelne
ausgedehnt, daB3 hier die Auslegung ohne Annahme einer unmittel-
baren Berithrung kaum auskommt. Obwohl die tiberlieferten Schriften
der Chinesen, in welchen diese Ubereinstimmungen breit zu Tage
treten, jiinger sind als Pythagoras, so kénnte doch die Beeinflussung
wohl nur in ost-westlicher Richtung vor sich gegangen sein, weil in
China die Verwurzelung dieser Lehren in der gesamten vélkischen
Denk- und Fihlweise unendlich breiter und stirker ist als die des
Pythagoras im Griechentum.

Diese Gemeinsamkeit betrifft besonders den Begriff der Harmonie,
welcher als die Zentralidee der pythagoriischen Lehre anzusehen ist.
Harmonie bedeutet einerseits Fiigung, Einklang zwischen entgegen-
gesetzten Prinzipien in einem allgemein weltanschaulichen Sinn;
andrerseits bezeichnet sie ein scharf definiertes mathematisches
Verhiltnis zwischen zwei positiven GroBen im Sinne der sogenannten
harmonischen Proportion. Damit ist gleich das Haupt-Problem
angeriihrt, welches die pythagoriische Philosophie stellt und das ent-
scheidend fiir ihr Verstindnis ist. Gewohnlich wird der Pythagoriis-
mus als eine asketische, rein aufs Jenseitige gerichtete, Natur ver-
neinende Lehre angesehen und soweit mit der Orphik vereinerleit.
Dieses MiBverstindnis geht auf Platon und Aristoteles zuriick.
Platon redet auch von Harmonie; aber es ist unmdéglich, daB bei ihm
eine Harmonie zwischen Natur und Geist stattfinde, weil er die
natiirliche Seite des Verhiltnisses mit den schirfsten, riickhaltlosesten
Beschimpfungen und Verdammungen belegt, womit offenbar der
Begriff der Harmonie sinnlos geworden ist. Aristoteles deutet min-
destens an einer wichtigen Stelle das pythagordische Gegensatz-
verhiltnis an Hand des Begriffspaares Gut-Schlecht und gerét so auf
denselben Abweg. Es ist klar, daB diese Deutung, die dann fiir den
Neupythagoriismus maBgebend wurde, fiir den alten nicht gelten
konnte; denn offenbar vermag das Gute und das Schlechte, das
Wesenhafte und das Wesenlose iiberhaupt nicht in ein Verhiltnis
der Harmonie zu treten. Es 148t sich aber auch im einzelnen und posi-
tiv fast ausnahmslos nachweisen, daf§ das Natiirliche fiir die Pythago-

34



raer nur das Geringere war, nicht das Schlechte — und jedenfalls ein
durchaus Unentbehrliches und insofern Wesenhaftes, mit welchem
eine Harmonie sinnvoll ist.

Wenn wir «Harmonie» horen, so denken wir an Musik. Und tat-
sachlich war die Musik-Theorie schon bei Pythagoras eine Haupt-
Keimzelle der ganzen Weltanschauung — wieder in Ubereinstimmung
mit den Chinesen. In der Musik wurzelt der Harmonie-Begriff als
auch sinnlicher. Er bezeichnet da den wohlténenden, konsonanten
Charakter bestimmter Intervalle. Die Harmonie findet zwischen zwei
Tonen statt, deren Schwingungszahlen durch niedrige ganze Zahlen
bezeichnet sind. Pythagoras selber war es, der diese Zahlen bei den
konsonanten Intervallen durch Experimentieren mit dem Monochord,
d. h. einem Instrument mit einer Saite, mittels Messung der schwingen-
den Saitenlingen entdeckte. Damit ist gegeben, daBB das empirische
Element, das sinnliche Hinhorchen auf die tatsichliche Konsonanz,
den eigentlichen AnstoB gab und keineswegs ausgeschaltet werden
sollte. Erst die Tonleiter des platonischen «Timaios» 16ste sich ganz
von der sinnlichen Erfahrung und stellte harmonische Intervalle auf
nur auf Grund von abstrakten Zahlwerten, die keine musikalische
Bedeutung gewinnen konnten. Im Neupythagordismus nahm auch
diese platonische Verirrung kanonische Wiirde an und fithrte zu
einer entsprechenden, stark rationalistischen Mildeutung der alt-
pythagoriischen Musiktheorie. Selbstverstindlich gewannen die Zah-
len, die Pythagoras gefunden hatte, dann bald fiir ihn eine bedeu-
tende, auch das rein Intelligible betreffende Eigenwiirde. Aber daf3
die Altpythagorider auch in der Musik-Theorie nie sich ganz vom
Sinnlichen losten, 148t sich gleichfalls im einzelnen nachweisen. Erst
die Neupythagorier kamen zu der wenig fruchtbaren Idee, daB3 die
sinnliche Musik ein triiber, aufschluBarmer Sonderfall einer tonlosen
Weltenmusik sei, die iiberhaupt nur noch in der apriorischen Rein-
heit der Zahlenverhéltnisse bestand. Pythagoras selber schlug die Leier,
sang Hymnen und tanzte dazu. Auch das beweist wohl die Selbst-
behauptung des sinnlichen Elementes in der pythagoriischen Musik-
Theorie. Andrerseits durfte es auch hier keineswegs als Losgelostes,
Unbeherrschtes auftreten. Die Pythagorier trieben und befiirworteten
nur eine gehaltene, ernste, einfache, unchromatische, leidenschaftlose
Musik und machten von ihrer Pflege, wie die Inder und Chinesen,
Gedeihen aller anderen Harmonie-Verhiltnisse in Ethos, Familie
und Staat abhingig. Durch richtige Musik wird dort Umstimmung

8b



der Pflanzen, der Tiere, der Wetter- und Himmelserscheinungen,
der Gotter, der Menschen, ihrer moralischen und gesundheitlichen
Verhiltnisse, der Regierungen erzielt — und dem stimmen die Pytha-
gorier durchaus zu. Platons zahlreiche Angriffe gegen eine melan-
cholische, weibische, zerriittende Musik wiederholen etwas vergrébert
pythagoriische Positionen. Diese Musik wurde besonders der Flote
beigelegt, wihrend die Leier als das Werkzeug der gesunden, minn-
lichen, geistigen, apollinischen Musik galt. Es ist eine hundertfach
bezeugte, uns nicht ohne weiteres nachfithlbare Tatsache, daB3 die
Alten eine Art der Musik (und zwar nicht nur militirische) als aus-
gesprochen willenshiartend empfanden, wahrend sie alle rein lésende
als gefahrliche Selbstentwendung verurteilten. Das ist echt pytha-
goriisch. Denn die relative Bejahung des Sinnlichen und Gefiihls-
méifBigen bedeutet nicht, daB dieses einen Augenblick frei auf seiner
eigenen Spur einhertreten und souverin werden diirfte, wie uns
Heutigen das fir die Musik doch weitgehend unentbehrlich erscheint.
Es ist allgemein bei den Griechen eine wilde Angst vor der ddmoni-
schen Aufregung des Sinnlichen, besonders auch durch die Musik,
vorhanden. Platon will keine reine Instrumentalmusik zulassen,
damit die den Gesang begleitenden Worte die ganze Darbietung im
rationalen Bereiche festhalten kénnen. Da nun aber Musik also
ebenso wie auflésen und zersetzen, auch befestigen und stihlen
konnte, so muflte sich eine abgriindige Scheidung zwischen guter und
schlechter Musik hervorbringen, deren sich nicht nur nach Platon der
Staat anzunehmen hatte. Trotzdem handelte es sich fiir die Pytha-
gorier keineswegs, wie fiir Platon, um moglichste Zuriickdringung
des Sinnlichen dabei. Dieses hat doch mindestens die positive Auf-
gabe, das Leidenschaftliche, Unendliche, LebensmiBige als im Geisti-
gen der Musik zwar gebunden, aber doch sich irgendwo genugtuend
zu zeigen, und damit eine Reinigung jenes Elementes zu vollziehen.
BloBe Unterdriickung von Trieb und Leidenschaft hilft nichts, sagen
die Pythagorier, sondern nur, sie in geistig gefaBter Form sinnbildlich
zum reinigenden Ausbruch zu bringen. So ist die aristotelische
Katharsis-Theorie zunichst pythagoriischen Ursprungs. Die Theorie
und Praxis des Tanzes, des verkoérperten Rhythmus, ist bei den
Pythagoriern sehr ausgebaut und geht auch ganz auf kathartische
Entladung der Leidenschaften hin. Rythmus ist das Urbild der Form;
Form ist eine schone Gestaltung des unendlichen Stoffes. Im Schénen
ist die Losung der Welt-Problematik, die Harmonie greifbar gegeben,

36



deren rationales Geruist die Vernunft dann nachkonstruieren kann;
und zum Schénen gehdrt das Sinnliche.

Von hier aus wird nun die ganze Ethik der Pythagorier verstind-
lich. Sie beruht auf der Harmonie der drei Seelen-Teile, des Geist-
haften, Muthaften und Begehrungshaften. Diese Dreiteilung, welche
sich an zahlreiche andre Dreiteilungen innerhalb der pythagoriischen
Theorie anschlieBt, wird gewéhnlich als platonisch angesehen. Wenn
wir aber die betreffenden Stellen bei Platon nachlesen, so 148t sich
zeigen, daB dieser selbst sich keineswegs die Urheberschaft daran
beilegt. Und was die Harmonie der drei Teile anlangt, so ist er fiir
véllige Unterdriickung des triebhaften Teils, wihrend bei den Pytha-
gordern die positive Zusammenarbeit der Teile unter der Leitung der
Vernunft mit viel Feinheit beschrieben wird: hier also allein ist mit
Recht von Harmonie die Rede. Die Pythagorder kommen zu der sehr
neuzeitlichen FEinsicht, daB Leidenschaften und Begierden das
eigentliche dynamische, machtmiBige Element der Seele darstellen
und daher unter Herrschaft der Vernunft unentbehrlich sind. Die
Spannungskraft des unendlichen Dranges wird beniitzt, aber es wird
ihm nicht gestattet, ernstlich ins Unendliche zu gehen. Die bloBe
gewaltsame Unterdriickung dagegen ist etwas Krankmachendes. Von
da aus folgert Archytas mit Klarheit das Prinzip einer vollkommenen
Autonomie: Schon ist es, sich selbst das Beste vorzuschreiben und
keinen Zwang dazu zu brauchen. Uberall wird auf die freie Zustim-
mung des gefiihrten Teiles das grofite Gewicht gelegt, wie dann auch
im Staate und in der Familie. Die Spannung und Entspannung der
Affekte durch die Vernunft wird beschrieben und geiibt wie die
Stimmung eines Musikinstrumentes. Es handelt sich auch hier um das
Gleichgewicht, die richtige Mischung der Ur-Michte, von denen
keine durchgestrichen werden kann oder soll. Das schlieBt natiirlich
die Ablehnung aller kynischen Ideale ein, welche in jener Zeit bereits
entstanden sind. Das Ertrotzenwollen der moralischen Unabhingig-
keit und absoluten inneren Selbstversorgung, wie es in dieser Friih-
form des Stoizismus lag, muBte den Pythagoriern als Hybris vor-
kommen. Sie betonen immer wieder, daB wie im Menschen und
iiberhaupt das Begrenzende und das Unbegrenzte zusammenkommen
miissen, das Bestimmende und das Unbestimmte, so zur Schaffung
des vollkommenen Lebens der verniinftige Tugendwille und das
Gliickhaben (Tyche, Eutychia), welchem vielfach eine Art géttlicher
Verehrung geweiht wurde; darin lieB man eine geheime Harmonie

27



zwischen gutem Willen und Gliickhaben ahnen. Erst beide zusammen
ergeben die Eudamonie. Haufig kehrt das Bild vom Steuermann wie-
der, der nur durch Verbindung seiner Kunst und Tétigkeit mit dem
gunstigen Winde sein Schiff fortbringt. DaB8 das Géttliche mit der
reinen Lust einerlei ist, berichtet Aristoteles als die Lehre des Eudoxos.
Die gewohnliche Lehre der Pythagorier ist aber, daB weder groBe
Lust noch groBe Trauer gut ist, sondern ein beherrschtes Gleich-
gewicht zwischen beiden, welches beide in MaBen festhilt. Gleich-
gewicht des Gemiits ist ihr Ideal, das sie durch Selbstversenkung
herzustellen streben, teils bei Anfall starker Affekte, teils auch regel-
miBig, zum Beispiel Morgens nach dem Erwachen. Eine milde,
gleichmaBige Frohlichkeit soll erreicht werden, deren Wesen Harmonie
ist. Gesundheit und Tugend sind beide Harmonie. Harmonie ist
notig auch zwischen Seele und Korper. Turnen und Baden nehmen
einen gemessenen Teil des Tageslaufes ein; darunter sind Ubungen,
die ausdriicklich einer Enthemmung der Ausdrucksbahnen dienen —
eine Art rhythmischer Gymnastik, denn Rhythmisierung ist Formung,
ist Hinfithrung zu MaB, Harmonie und Schoénheit. All das hat der
Korper Hand in Hand mit der Seele zu leisten. Denn kraftvoller
Ausdruck, reine Darstellung der Harmonie in der Schénheit ist hier
ein Hauptziel. Karl Otfried Miiller schildert das in klassischen Aus-
fihrungen schon als Eigenheit des dorischen Stammes, in welchem der
Pythagordismus ja erwuchs. Es ist von da nicht erstaunlich, daB die
Pythagorder auch eine ausgebaute Heilkunde besaBen. Ahnlich wie
in der Hippokratischen Schule wurde hier Heilung durch Wieder-
herstellung des Gleichgewichts der Urkrifte hervorzubringen gesucht.
Sobald ein Glied dieser Urkrifte zu heftig und maBlos wird, entsteht
eine Stauung im gleichmiBigen FluB des Pneuma. Darum schitzten
die Pythagorier Kataplasmen hoch, welche das Gestaute wieder ver-
teilen und das Pneuma in zusammenhingendes Strémen bringen,
verwarfen aber Arznei weitgehend und chirurgische Eingriffe fast
ganz.

Entsprechend ist nun auch die praktische Lebenseinstellung:
Ein heiteres, maBvolles, unverkrampftes, innerlich moglichst freies
Auswerten der Moglichkeiten des Daseins, eine kultivierte Lebens-
freude, ohne ihr verknechtet zu sein, ohne auch den leeren Krampf
einer unmoglichen Selbstgeniigsamkeit. Das pythagorédische Ideal
heiBt hier Eleutheriotes (Aristoteles hat es zu schonen Ausfithrungen
iibernommen), auf lateinisch: Liberalitas. Nach der rein formalen

38



Seite heit es Euhexia, Wohlverfatheit von Korper und Seele;
man kénnte auch sagen: «In-Form-sein». Die Tugend ist dazu Mittel,
aber sie ist nur darum ein absolutes Mittel dazu, weil auch von einer
Tugend des Korpers gesprochen wird, welche neben seiner kraftvollen
Zulanglichkeit seine Schonheit einschlieBt. Tugend ist zur Schénheit
unentbehrlich, und Schénheit zur Tugend. Bei all dem ist im Auge
zu behalten, daB der Pythagoriismus eine religiise Weltanschauung
war. welche dem, das nicht von uns selber abhingt, dem Gnaden-
haften, einen Platz offen lassen muBte — wie aber auch das Bedrohliche
des vom Menschen nicht Abhédngigen nicht tibersehen konnte; sonst
wire er schnell in einen glatten seichten Humanismus abgesunken.

Es soll aber nicht iibergangen werden, dal3 diese Darstellung im
Widerspruch zu stehen scheint zu einigen unwegdeutbaren Stellen,
wo Altpythagorier einen schwarzen Diesseits-Pessimismus und eine
unumwundene Bejahung des Schmerzes bekunden. Aber diese
Stellen sind stark vereinzelt, gegeniiber anderen, wo in einer tiefen,
differenzierten und aus dem Geist des Systemes hervorgehenden
Weise dem Menschen wohldosierte Freude, Entspannung, Erholung,
Zerstreuung der vom Lebenskampf gekrampften und gestauten Krifte
des Ichs zugebilligt und vorgeschrieben wird. Aber wie kam es nun
zu den anderen Stimmen? Einerseits durch EinfluB kynischer und
orphischer Stimmungen, denen ein Teil der Pythagorier, besonders
gegen Ende ihres klassischen Zeitraums, nachweislich unterlag. Auf
der andern Seite ist fiir jede ernste Weltanschauung der Ubergang
von einer Feststellung, daB das Leben mindestens tatsachlich meistens
miBlingt und in Disharmonie und Trauer oder Stumpfsinn endet, zu
der ganz anderen, wie sie die Orphiker vornahmen, daB3 das dies-
seitige Leben an sich, als solches und konstitutionell schlecht sei,
zuweilen verfithrerisch. Aber die Altpythagorier taten diesen Schritt
nirgends in breiterer Form. Sie unterschieden natiirlich eine hohere
und eine niedrigere Lust, aber selbst die sinnliche Lust ist nur, wo sie
ganz ungemischt, ohne den Geist auftritt, durchaus verwerflich. Doch
mit derselben Entschiedenheit wie gegen ziigellose Lust wird gegen
unbeherrschte Trauer als eine gleichfalls schmiahliche Triebhaftigkeit
gepredigt.

Es ist klar, daB diese ganze Problematik sich weithin auf eine Aus-
einandersetzung iiber die Geschlechtsliebe zuspitzen muf}, und diese
Frage nimmt in der Tat in der pythagoriischen Lehre einen erheb-
lichen Raum ein. Was hier gegen das Geschlechtsleben gesagt wird,

39



ruht besonders auf theurgischen Griinden: die okkulten Fzhigkeiten
der Seele werden davon verdunkelt. Aber das fiithrt zu keiner Ver-
werfung, soweit es sich in Maflen hilt. Die Idee einer Unreinheit des
Geschlechtlichen an sich wird ausdriicklich abgelehnt. Jedoch hat
hier die ratio besonders genau die Bestimmung in der Hand zu halten.
Die Rationalitat besteht da in Zweierlei: Erstens in sorgfiltiger Ab-
stimmung der je zu wihlenden Ehepartner aufeinander, und zweitens
in der sorgfiltigen Abstimmung der ehelichen Geschlechtsbeziehung
auf rationelle Kinder-Erzeugung - wobei beide Gesichtspunkte
aufeinander bezogen sind. Trotz der ausfiihrlichen abstrakten Speku-
lation der Pythagorider und anderer Philosophen iiber das Verhiltnis
des minnlichen und des weiblichen Prinzips kennt die griechische
Antike doch kaum das Verhiltnis Mann-Frau als in sich vollkommenes
und selbstzweckliches. So kann seine ideale Sinn-Rationalitit nur in
der gegliickten Kinder-Erzeugung zum Ausdruck gelangen. Unter
diesem Gesichtspunkt wird zunichst die Zeugung sozusagen technisch
geregelt: Die jungen Menschen sollen, abgehértetund knapp gehalten,
spit von den Liebesdingen erfahren und mit ithrem Gebrauch be-
ginnen, und auch dann selten, und nur im Zustande der kérperlichen
Niichternheit und der seelischen Sammlung dazu schreiten. Eine
gewisse Stauung des Triebes wird fiir unerlaBlich gehalten. Wird so
alles getan, damit hochwertige Kinder entstehen und damit die
Menschheit auf rationale Weise aus ihrer Wurzel her héhergebaut
werde, so ist dann andrerseits solche Zeugung eine ernste Pflicht, der
sich niemand entziehen darf. Das Wichtigste dazu ist aber das
Zueinanderpassen der Gatten. Hierauf wird der duBerste Wert ge-
legt. Die Entsprechung der duBleren Umstinde spielt ihre gebiihrende
Rolle, unvergleichlich mehr aber die ganz individuelle seelische
Harmonie. In diesem Rahmen wird auch die Individualitit der Frau
ausfiihrlich beriicksichtigt. Immer wieder kehrt der Vergleich mit der
musikalischen Harmonie, wo die hohen und die tiefen Téne zuein-
ander passen miissen; jene werden ja in der griechischen Musik
immer als minnlich, diese als weiblich gekennzeichnet. Gegeniiber
der objektiv gegriindeten Einstellung der Ehegatten aufeinander wird
die romantische Liebe als eine «Krankheit der MiiBigen» abgefertigt.
Es ergibt sich schon daraus, daB die Stellung der Frau bei den Pytha-
gordern, die auch hier auf dorischen Stammesanschauungen auf-
bauten, eine hohe und geachtete war. Schon Pythagoras hielt, un-
erhorter Weise, besondere Vortrige fiir die Frau. Schon die iltesten

40



pythagoriischen Frauen beteiligten sich auch schopferisch am Geistes-
leben des Ordens. Spiter bestitigte eine lange Reihe von Frauen, die
auf allen Gebieten der Wissenschaft, zum Teil in denkwiirdiger Weise,
tatig waren, bis in die Spatantike hinein darin die pythagoriische
Uberlieferung. Diese forderte wohl eine Unterordnung der Frau unter
den Mann, aber eben im Sinne der pythagoriischen Harmonie, durch
Zustimmung der Frau zu einer vernunftvollen, ihre Personlichkeits-
rechte achtenden Leitung. Die Frau solle einfach und zuruckgezogen
leben; aber auch dem Mann, dies war damals neu, wird eine eheliche
Treueverpflichtung auferlegt. Der Frau werden dieselben geistig-
kérperlichen WohlverfaBtheits-Ideale, die Kalokagathie, vorgehalten
wie dem Mann. Ein Haupt-Kriterium fiir das Absinken des Pytha-
goriaismus vom Harmonie-Gedanken zur abstrakten Absolutheit des
Geistes und zur absoluten Schlechtigkeit der Sinne bildet dann die
zunehmende Verichtlichmachung der Frau, zu der Platon in dieser
Entwicklungslinie den Haupt-AnstoB3 gegeben hatte.

Diese praktischen Anwendungen aus dem konkretesten Begriffspaar
der pythagoriischen Gegensatztafel, Mannlich-Weiblich, ergibt uns
gleich den Zugang zum Gesamtsinn derselben, welche bei den Pytha-
goriern die eigentliche Grundlage der theoretischen Philosophie ist.
Wir haben erkannt, daB keinesfalls das Verhiltnis der links- und
der rechtsstehenden Glieder dieser Tafel einfach dasjenige von Gut
und Schlecht sein kann, wie Aristoteles meint. Ein tiefes paradoxales
BewuBtsein von der metaphysischen Notwendigkeit des Bosen («Das
Argernis muB sein») mit ihrer fast zerreiBenden Spannung kommt
hier kaum in Frage. — Richtig dagegen ist, wenn Aristoteles sagt, daf3
die Pythagorier bei Aufstellung ihrer Gegensatz-Tafel im Unterschied
zu andern Zdhnlichen Bestrebungen vorsokratischer Philosophen einen
wirklichen systematischen Leitfaden besessen und dieses Verzeichnis
der weltbildenden Urgegensitze nicht obenhin aufgegriffen hitten.
Aristoteles hilft uns auch zur Auffindung dieses Leitfadens, indem er
an anderer Stelle Gut-Bose auf Begrenzend-Unbegrenzt zuriickfiihrt.
An diesem letzteren Gegensatz, der die tiefste ontologische Begriin-
dung der Harmonie enthalt, haben wir also den MaBstab, wie das
Verhiltnis von «Gut» und «Schlecht» hier zu denken ist: jedenfalls
so, daB das Schlechte nur schlecht ist als das losgerissene, sich ver-
sagende, verselbstindigte Natiirliche. In einer verlorenen Schrift
stellte Aristoteles selbst eine Gegensatz-Tafel auf und nannte dabei
die gute Seite gottlich, die schlechte ddmonisch. Das Damonische

41



ist aber das in die Natur eingegangene Gottliche. Das sagt genug.
Im iibrigen heiB3t sonst iiberall bei den Pythagoriern die linke Seite
die bessere, die rechte die geringere. Dal3 Aristoteles sonst den Gegensatz
«Begrenzend-Unbegrenzt» etwas zuriickstellt, konnte leicht daran
liegen, daf3 derselbe im Grunde schon die aristotelische Ur-Disjunk-
tion «Form-Stoff» enthalt.

Der Gegensatz «Begrenzend-Unbegrenzt» hat, wie auch andere
vorsokratische Grundbegriffe, seine Eigenheit, seine ontologische
Bildungskraft darin, daB er durchaus rittlings des Grabens zwischen
Korperlichem und Geistigem steht. Begrenzen (horizein) hei3t auch
bestimmen, und dies: vereindeutigen und dadurch beherrschen. Das
Unbegrenzte ist auch das Unbestimmte, welches als Potenz immer
von neuem da ist und sich der Begrenzung darbietet; auf diese Weise
ist es fiir sie unentbehrlich. Der Gegensatz ist also eigentlich nur als
Kriftespiel, als jeweils aktueller Gegensatz greif- und erkennbar. Dies
mag einen Weg andeuten, um die Harmonie der Wirklichkeit
quasirational aufrechtzuerhalten, nachdem die Eleaten sie rational
zu allgemeiner Zerstérung zerrissen hatten. Es handelt sich zundchst
um zwei Pole in der einheitlichen Erscheinung der Wirklichkeit.
Auch hier lehrt uns das konkrete Gegensatz-Paar «Minnlich-Weib-
lich» Niaheres. Zwischen Mann und Weib sucht das eine das andere,
sucht sich selbst, indem es in den Gegensatz eintritt und dariiber
hinauszielt, und findet sich am andern, in der Vereinigung. Die
Grenze braucht das Schwellende des unendlichen Lebens, um Gestalt
zu ergeben; das Unendliche braucht die Grenze, um daran in sich
selbst reflektiert zu werden und als unendlicher Drang zu sich selbst
zu kommen. Gegenseitige AusschlieBung und Erginzung, Feindschaft
und Freundschaft sind eng ineinandergekniipft. Nun geht alles darum,
trotz dieser weitgehenden Gegenseitigkeit dem einen Prinzip, namlich
der Grenze, die Herrschaft zu verschaffen, ohne das andere zu lihmen.
Das Unendliche darf, so breit und unbediirftig es in sich zu ruhen
scheint, nicht hypostasiert werden, sonst wird es ddmonisch — sondern
nur aufsein Gegenteil bezogen sein. Das Begrenzende darf auch nicht
ganz frei werden, sondern es muB3 das Unbestimmte vor dem Begren-
zenden selbst, vor der Zerstérungsmacht des Abstrakt-Rationalen,
der absoluten Bestimmung in Schutz nehmen. Das wird sehr schén
wieder am Verhiltnis Mann-Weib gezeigt. So steuern die Pythagorier
zwischen den beiden Abgriinden des losgelosten Absoluten hindurch,
auf der einen Seite der Hybris des Geistes wie bei den Eleaten, auf

42



der andern Seite der Hybris der Natur wie dann bei den Sophisten.
Aufgabe ist, Fruchtbarkeit und Schénheit, Stoff und Form der Welt
durch die gegenseitige Bezogenheit davor zu bewahren, daB eine dieser
Seiten die andere aufzehre. Es 148t sich schon hier dem feingestimmten
Gleichschweben der pythagoriischen Weltanschauung gegeniiber den
Radikalismen zu seinen beiden Seiten auf die Dauer keine ginstige
Vorhersage stellen.

Das Verhiltnis von Begrenzendem zu Unendlichem hat nun zu-
néichst eine kosmogonische Bedeutung. Hier tritt alsbald die Zwei-
poligkeit der ganzen Konstruktion darin heraus, da die Berichte
schwanken, ob die Pythagorider einen Weltanfang vom Vollkom-
menen oder vom Unvollkommenen, vom Reichsten oder vom
Armsten gelehrt hatten. Es ist klar, daB man nie zu einer Eindeutig-
keit des Anfangs gelangt, nie zu einem einpoligen Zustand zuriick-
dringt, ohne dann dabei auch endgiiltig stehen zu bleiben. Das
Begrenzende, Formhafte, Verniinftige kann nicht der unbedingte
Anfang sein, weil es unbezogen nichts ist; das Unendliche kann nicht
der unbedingte Anfang sein, weil Anfang Anfang wovon ist, weil es
also aus sich allein nicht zu einem Etwas kommen kann. Legen wir
das Begrenzende allein zu Grunde, so wird es zu einem Punkt, der
nichts ist; wenn aber das Unendliche allein, so wird darin das in
irgend einem Sinn konkrete Sein ja auch zu Nichts. Wenn aber beide
Prinzipien von Anfang an da sind, so kann jedes von ihnen mit einem
spezifischen Akzent von Wert und Urspriinglichkeit versehen werden.
Um nun aber doch zu einer Weltkonstruktion zu kommen, mu3 man
wenigstens praktisch und methodisch mit irgendetwas anfangen. Da
helfen sich die Pythagorider damit, daB3 sie zwar mit dem Rationalen,
Begrenzenden beginnen, es aber einen Punkt nennen, doch in dem
Sinne, daB er als solcher ebenso gut etwas wie nichts ist. Der Anfang
ist also als derart zweideutiger Punkt ein Anfingchen, Archidion, ein
beliebig kleiner Anfang. Damit aber der Punkt etwas werde, mubB er
ein Bezugspunkt, ein Mittelpunkt werden, zu welchem ein Umfang
gehort. Mittelpunkt und Umkreis beziehen sich aufeinander und
bilden die Begrenzung, das Zusammenhaltende, die Notwendig-
keit, die alles zusammenhilt. Auch mit dem Feuer werden diese
beiden Positionen versinnlicht. Die Welt ist also auch fiir die Pytha-
gorier eine durch den Atherhimmel begrenzte Kugel, in deren Mitte,
an fester Stelle, das Zentral-Feuer lodert, um welches sich die
Gestirne samt der Erde drehen (die Erde allerdings am Platze). Dieses

43



ganze System ist ein Lebewesen, welches atmet, das Unendliche, den
unendlichen Hauch von jenseits der Welt einatmet. Wenn der kleine
Anfang beginnt, das Unendliche anzusaugen, wird ihm dadurch
Kraft, dies immer breiter zu wiederholen, und so ist die ganze Welt
ein unaufhoérlicher Ablauf der Begrenzung des Unbegrenzten. Der
sich so ergebende Zustand der Individuation wird nur aufrecht-
erhalten durch die fortwédhrend weitergehende Einatmung des Un-
endlichen seitens des Begrenzenden, wodurch dieses ja erst begrenzend
sein kann. Auch der Hauch des Unendlichen ist hier natiirlich dialek-
tisch zweideutig: Das Unendliche ist positive Materie und zugleich
auch das Nichtsein, die Leere. Durch die Verdichtung zur Individuali-
tat, welche durch die begrenzende Einatmung hervorgebracht wird,
entsteht sowohl an sich neben ihr eine Verdiinnung — wie auch durch
weiteres Einstromen des Leeren zwischen die Einzeldinge die Tren-
nung derselben voneinander. Denn sie haben offenbar an sick die
Strebung, aus der Ermiidung der Individual-Existenz heraus aus-
zuatmen und sich vergehend ins Ur-Eine hinsinken zu lassen. Auch
Raum und Zeit, das AuBereinander der Dinge, welches als Leere
hineindringend das Ur-Eine von sich selber trennt, treten als Prin-
zipien der Individuation auf. Aber auch damit bleibt die letzte Zwei-
deutigkeit aller pythagoriischen Prinzipien. Man kann auch sagen:
Nicht das Begrenzende an sich ist Individuation, sondern das Be-
grenzende und das Unbegrenzte individuieren sich gegenseitig, wie
Form und Stoff bei Aristoteles. DaB das principium individuationis
zugleich positiv wie auch negativ ist, zeigt sich auch darin, daB die
individuierende Straffung, welche Einatmen bedeutet, praktisch
auch wieder durch die entgegengesetzte Bewegung, die ausatmende
Entspannung in das All-Eine hinein ausgewogen werden mu@.
(Ahnlich ist es ja auch im Organismus.) Der Welthestand behauptet
sich und soll sich behaupten auf der Grenze von Vergidnzung und
Vereinzelung, dhnlich wie bei Empedokles. Das wiederholt sich im
Einzelding; jede Wesenheit der Welt besteht aus Begrenzendem und
Unendlichem; ja, selbst die Zahl, das Ur-Bild aller Rationalitit, tut
es noch.

Die Zahlen-Spekulation der Pythagorier wurde vom 19. Jahr-
hundert so weit gerithmt und angenommen, wie sie sich als Vorliufer
von dessen rein quantifizierender Wissenschaft und Weltanschauung
deuten lieB; und sicherlich ist diese Seite doch auch vorhanden. Die
viel tiefere spekulative Seite der Sache wurde abgelehnt. An ihr ist

44



zweierlei zu scheiden. Soweit sich diese Spekulation auf 1, 2, 3, allen-
falls noch auf 4 bezieht, ist sie tiefsinnig und nimmt, mindestens ein-
gefaltet, das Meiste vorweg, was nachher die Neu-Platoniker, Hegel
und manche andere dialektische Denker durch triadische Schemata
ontologisch aufschlossen. Die ganze immer mehr ausgesponnene
Symbolik iiber die weiteren Zahlen, mindestens bis zur 10, ist reine
Spielerei. Man hat auch die fundamentale triadische Spekulation den
Altpythagoridern absprechen wollen, hauptsichlich, weil Aristoteles
davon schweigt. Es lassen sich da aber viele Gegenzeugnisse und
Gegengrinde finden. Es ist nicht zu sehen, wie auf einer reinen
Quantifikation des Welthildes dhnlich wie im 19. Jahrhundert sich
eine groBe religiose Gemeinschaft hitte griinden lassen. Es liegt ja
auch bereits in den vorhin entwickelten Dialektiken zwischen Be-
grenzendem und Unbegrenztem die ganze spitere Dreieinigkeits-
Spekulation mehr oder minder entwickelt darin. Jede tiefere Speku-
lation iiber Antithese und Synthese kann leicht auf die triadische
Zahlenform gebracht werden. Die Eins ist fiir die Pythagorider die
Thesis, die einfache Selbstbezogenheit. Philosophisch interessant ist
dann der Fortgang zur Zwei weniger als Wiederholung der Selbst-
setzung der Eins zur Menge der Jahlen, sondern viel mehr dieser
Schritt zur Zwei als zum durchaus Anderen — obwohl auch hier
natiirlich, wie ja noch bei Hegel, die Zweideutigkeit zwischen diesen
beiden Auffassungen notwendig beharrt. Die Zwei ist so aber vor-
wiegend das FEnigegengesetzte, das aus jener Einfachheit nicht zu
erklaren ist. Die Zwei ist nicht einfach ein neutraler Durchgangspunkt,
sondern sie ist das Prinzip der unendlichen Zahlenreihe, sie ist das
Unendliche («unbestimmte Zweiheit»): indem die Eins zur Zwei
hinausgeht, zeigt sie sich selber als erganzungsbediirftig, unbegrenzt,
und wird von der Zwei erst bestimmt. Der Kundige wird in diesem
Zusammenhang alle tiefen metaphysischen Dialektiken zwischen dem
Absoluten und dem Relativen, zwischen Gott und Welt wiedererken-
nen, welche die Philosophie-Geschichte gezeitigt hat. — Die Drei ist
dann Zusammenfassung der Einheit und der Andersheit, des A und
des Nicht-A zu einer umfassenden Ganzheit, und damit Riickkehr in
die erste Einheit. Die Pythagorder nennen die Drei Anfang, Mitte
und Ende, wobei die Mitte natiirlich das Stadium der Verschieden-
heit, oder, hegelisch gesprochen, das der EntduBerung ist. Aber die
Drei ist nicht nur wiederum die Eins, sie bricht auch aus dem Quali-
tativen der Eins und der Zwei, wie sie sich gegenseitig bestimmen,

45



heraus und ist die erste vorwiegend quantitative Zahl, der Durchbruch
in die reine Vielheit. Vor dieser steht aber noch die Vier, die als
Letzte einen gewissen qualitativen Charakter hat. Auch bei Empe-
dokles und Schleiermacher hat die Vier noch eine eigene dialektische
Rolle gespielt. Bei den Pythagordern wird die Vierheit in diesem
Sinne bedeutsam, indem am Anfang die iibergegensitzliche Eins von
der im Gegensatz stehenden ausdriicklich geschieden wird. Das vierte
Glied ist dann die Eins, die mit allem Gehalt der gegensitzlichen
Welt sich ausdriicklich erfillt hat, im Gegensatz zu dem reinen
Riickzug in die mehr oder minder gehaltlose Eins, wie sie die Neu-
platoniker sahen — soweit nicht auch hier alle wirklichen Gegensitze
von der Ur-Zweideutigkeit des dialektischen Denkens verschlungen
werden. So ist die «Heilige Tetraktys» ein Beweis mehr fiir die Auf-
gabe, die sich die Pythagorier gestellt sahen: das Absolute absolut
sein zu lassen, ohne das Relative zu verneinen.

Was im einzelnen dafiir notig war, war Zweierlei: erstens das
Absolute rein gedanklich so sehr wie méglich zu stirken und zu ver-
lebendigen, und das auch durch seine abstrakte Selbstvertiefung, aber
in den Hinden Weniger, die diese ungeheure Last zu tragen ver-
mochten; zweitens nach auBen hin es sinnbildlich darzustellen in
seiner Erfiilltheit durch das Relative — diese aber viel weniger gefaf3t
als Unendlichkeit der sittlichen Anstrengung denn als anwesende
Harmonie. Was ist Harmonie? Sie ist weder Identitdt noch Aufgehen
des einen Gegensatzgliedes im andern. Sie ist ernstlicher Gegensatz
zu ernstlicher Einheit gefiigt. Aber dieser paradoxe Begriff findet
seine Auflésung zunichst streng mathematisch: Harmonie ist ein
mathematisches Verhiltnis zwischen maBgleichen (kommensurablen,
symmetros) Gréfen. Die Rationalitiat hat ihren Sitz dabei im einen
der beiden Glieder, welches in der hoheren Einheit wiederkehrt.
Harmonie ist Einheit von Einheit und Vielheit, oder von Selbigkeit
und Widerspruch. Aber indem die Einheit ja selber der Bestimmung,
Rationalisierung von der anderen Seite her bedarf, handelt es sich
nicht um eine Diktatur der ratio, sondern es ist ein schwebendes
Verhiltnis, das von beiden Seiten her zu lesen ist, doch nicht im je
namlichen Sinne. Wie in der Staatslehre der Pythagorier konkret
klar wird, hat die Vielheit (hier das Volk, wie in der Ehe die Frau)
kein juristisch reklamierbares Recht den Fiihrenden gegeniiber, aber
das moralische Recht auf Geformt-, Begrenztwerden, welches diese
Fiihrenden auch auf sich selbst anwenden miissen, wenn sie nicht

46



selber zunichte werden wollen. Es handelt sich bei der Harmonie
nicht um ein inhaltliches Rezept, sondern um eine Proportion: eine
Identitit nicht von Dingen oder Prinzipien, sondern eine solche von
Verhiltnissen. Es werden Beziehungen als maBgleich, kommensurabel
gesetzt und lassen sich durch Zahlen ausdriicken. Sobald aber die
verschiedenen Inhalte eingesetzt werden, machen sie das Verhiltnis
zum Gleichnis, zum Sinnbild einer Ur-Harmonie. Diese ist eben die
unbegreifliche Schwebe der Welt zwischen den Ur-Gegensitzen, die
Welten-Harmonie. Von ihr ist Gesundheit, Tugend, Staat, Familie je
ein Gleichnis. Vor allem aber das Schéne. Apollon und die Musen
waren die Gotter der Pythagorier, und das Gute war ihnen ein Edles,
also ein Schénes. Die Briicke vom Schénen zum Mathematischen,
Exakten ist die Musitk. Die Zahl tritt da nicht nackt heraus, sie ist im
Sinnlichen verkleidet. Uberall hier ist eben keine Gewaltherrschaft
der ratio vorhanden, sondern ein freundliches Sichfiigen der Gegen-
seite; aber auch das Befehlen der Vernunft ist ein Dienen, das Fiigen
ist ein Sichfiigen — warum die Harmonie auch das Gefugte, Gefiige
heiBt (Harmosthén). Aber tragend ist da immer das Vertrauen, daf
das Sinnlich-Schéne, Harmonische auf dem Urgestein der Zahl-
Rationalitit erwachse. Auch in der Geometrie ist die Zahl, wenngleich
durchsichtiger, in ein sinnliches Element verkleidet. Die Zahlen
werden hier als Reithen von Raumpunkten vorgestellt, und Ekphantos
verwandelte sie von da ohne Schwierigkeit in Atome. Punkt, Linie,
Flache, Korper, dieser Fortschritt, der durch immer neues Einstrémen
des Unendlichen zustande kommt, ergibt wiederum die Tetraktys.
In der Geometrie riicken Sinnlichkeit und Rationalitit am engsten
zusammen.

Es ist klar, welche Erschiitterung in diesem Weltbild die Entdeckung
hervorbringen muBlte, daf8 der Raum selber irrational ist. Das ergab
sich sofort mit dem Satze des Pythagoras, aus welchem beim recht-
winklig-gleichschenkligen Dreieck als Verhiltnis der Hypotenuse zur
Kathete sich ergibt a=by/ 2. /2 ist die Irrationalzahl. Auf die
Irrationalzahl fiithrte auch der Versuch, die Saitenlinge der Oktave
mittels der geometrischen Proportion zu teilen, was sinnlich in der
Tat eine Disharmonie ergibt. Weiter tritt das Irrationale hervor aus
dem sogenannten Delischen Problem der Wiirfel-Verdoppelung:
die Seite des Doppelwiirfels ist a _3-\/2_, was auch irrational ist. Am auf-
dringlichsten aber kommt uns das Irrationale entgegen bei der
Betrachtung des Verhéltnisses von Vieleck zu Kreis, oder von den

47



finf regelmaBigen Korpern zur Kugel. Hier ist die Irrationalzahl in
ein Verhiltnis unendlicher, aber niemals absoluter Anniherung
sozusagen aufzulésen ;und als ein solches 148t auchnach verschiedenen
Stellen sich das Verhiltnis der Glieder zueinander innerhalb der
pythagoriischen Gegensatztafel deuten, so z. B. das von Minnlich
und Weiblich. Doch ist selbst mit dieser infinitesimalen Einkapselung
des Irrationalen die Idee der gegenwirtigen Harmonie iiberschritten;
und nun geschieht der folgenschwere Schritt, daB3 ausdriicklich ein
Drittes hinzutreten muf3, um die Irrationalitit, die MaB-Ungleich-
heit zwischen den Gegensitzen zu tiberbriicken. Das kann nur der
hachste Gott sein, der jenseits der Gegensitze steht und damit selbst
irrational ist. In der Tat bezeichnete Lysis die Irrationalzahl als Gott.
Die Formel, welche den Einbau dieses Irrationalen in das Grund-
verhéltnis der Harmonie zeigt, und die Uberbriickung des Ur-Gegen-
satzes durch den Gottes-Begriff, ist folgende: 1 : {2 =1/2:2. Alle
Dinge kommen nur in Gott tberein. Zu dieser Einsicht gelangten
auch die leidenschaftlichen Rationalisten des 17. Jahrhunderts.

Aber der Gedanke des hochsten, transzendenten Gottes war sehr
gefahrlich. Auch Pythagoras glaubte an Gott, er war sehr fromm.
Aber er lehrte seine Schiiler, an diesen Gedanken nur vorsichtig zu
rithren, und nur im inneren Kreise der Eingeweihten ; aus Furcht, daB
er etwa ausbreche und die Welt mit ihrer in sich schwebenden,
anwesenden Harmonie vernichte. Wie es dann ja auch wirklich
geschah. Pythagoras lehrte, das Unerforschliche schweigend zu
verehren; den Gedanken des Absoluten in seiner Nacktheit durch-
zukdmpfen, blieb den wenigen Gepriiften vorbehalten. Es kann
keinem Zweifel unterliegen, daB das Irrationale lange ein streng
gehiitetes Schul-Geheimnis blieb, wie noch Platon im 7. Briefe
andeutet. Und als der Mathematiker Hippasos es verdffentlichte,
wurde sein darauf erfolgter gewaltsamer Tod auf dem Meer als Strafe
dafiir angesehen. Aber auch ohne das wire die Auflésung nicht hint-
anzuhalten gewesen. Der Pythagoridismus ist die Weltanschauung,
welche die griechische Antike so unterbaut, wie sie der deutsche
Idealismus gesehen hat: sie sei der ideale Ausgleich von Kérper und
Geist in einem schwebenden Gleichgewicht, worin jedes der Gegen-
satzglieder erst ganz es selbst ist; und dies durch ein Gnaden-Moment
der Geschichte erméglicht, aber doch, so weit tunlich, mit energischer
Gedankenleistung untermauert und versuchsweise zur Dauer genétigt.
Diese Harmonie aufrechtzuerhalten, dazu war die Zweiteilung des

48



Ordens zwischen Esoterikern und Exoterikern nétig: Diese in niich-
terner Verwaltung der AuBlenschicht von Rationalitit und Moralitit
titig, jene in zuchtvoller Bedenkung und Erforschung des Uberrationa-
len, welches alles von ferne her trigt — dem aber nicht von Unein-
geweihten, Siichtigen geradehin zugedrungen werden darf. Es ist die
einzige Lehre der Geistesgeschichte, welche die ernstlichste Ausrich-
tung auf das Absolute mit der Rettung des Sinnlich-Konkreten zu
vereinigen sucht. (Das Hochmittelalter blieb ja mit seiner thomisti-
schen Natur-Bejahung ganz in der Theorie hidngen.) Das Pythago-
rdertum hatte keine breite und grobe Griindung. Die einzig-
artige gedankliche und menschliche, zarte, strenge, lautlose Zucht,
welche zur Aufrechterhaltung dieser Bliite menschlicher Kultur nétig
war, konnte nicht dauern. Die Exoteriker warfen die gedanklichen
Hintergriinde, welche alles schwebend hielten, ab und wurden zu
einer Art kynischem Bettelménchtum. Die Esoteriker hatten nicht
mehr die Kraft, vor dem Gottlichen den Abstand zu halten, der aus
Scheu, Achtung vor dem Menschlichen und Héflichkeit gemischt
war, wie sie dem Menschen auferlegt sind, der diesseits leben will
und muB. Konfuzius z. B. besaB ein Stiick davon — allerdings darin
unterstiitzt auch durch reines SpieBbiirgertum. Und auch duBerlich
wollten die Esoteriker nicht mehr dienen, sondern herrschen. Thre
politische Herrschaft brach dann zusammen; aber es wurde schlieB-
lich eine weltanschauliche Tyrannis des Rationalen errichtet, die das
Sinnliche und damit die Harmonie verschlang. Das Rationale machte
sich selbst zum Gott und wurde rein transzendent. Archytas leitete
die Dinge in diese Richtung. Sein Freund Platon, der Spur des ersten
abtrinnigen Pythagoriers, Parmenides, folgend, drang leidenschaft-
lich weiter auf der eingeschlagenen Bahn — und schlieSlich war es
dann der Neuplatonismus, der die ganze Welt in den Abgrund der
Negativen Theologie hineinri}, womit auch Gott selber da hinein-
stiirzen muBte. (Ahnliches hatte sich schon bei den Vorsokratikern
in vorliufigem Entwurf abgespielt.) Der Neupythagoriismus und
die Gnosis iibernahmen die Naturfeindschaft Platons unter Beseiti-
gung von dessen letzten Hemmungen und leiteten diese Feindschaft
zu ihrem fast unmittelbar nach Jesu Tod erfolgenden rasenden Ein-
bruch ins Christentum hiniiber — nachdem Jesus immerhin eine Vor-
bedingung dafiir geschaffen hatte durch seine chiliastische Vergleich-
giiltigung der Natur. Das muBte notwendig immer wieder Reak-
tionen eines ebenso krassen und unfruchtbaren Naturalismus hervor-

4 Studia Philosophica XXIII 49



rufen; und in diesem Hin- und Hertaumeln ist seither das Abendland
seinen gedanklichen Weg gegangen — der doch als ganzer wohl ver-
hingnisvoll genannt werden muB.

Nachbemerkung

Der vorstehende Aufsatz ist die Zusammenfassung einer gréBeren Unter-
suchung, welche, wo méglich, spiter verodffentlicht werden soll. Sie wird
dann alle erforderlichen Quellenbelege darbieten, welche hier aus Raum-
griinden fortbleiben muBten.

50



	Die Philosophie der Pythagoräer

