Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 23 (1963)

Artikel: Gantners Theorie der Préafiguration
Autor: Barasch, Moshe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gantners Theorie der Prafiguration

Von Moshe Barasch

1

Das Gebiet jener wissenschaftlichen Untersuchungen, das man
«Kunstgeschichte» nennt, ist von einigen Traditionen, oder «Schuleny,
beherrscht. Jede dieser groBen Schulen hat ihr eigenes Thema, das
in der kontinuierlichen Arbeit von Generationen und manchmal
sogar von Jahrhunderten, immer neue Aspekte zeigt. Es ist die
wunderbare Kraft dieser Themen, daB ihre Kontinuitdt nicht in
starren Wiederholungen, sondern vielmehr in einer Reihe von ori-
ginellen Schopfungen und neuen Blickpunkten besteht. So begann
die sogenannte «ikonographische» Schule mit den Humanisten der
Renaissance (wenn nicht schon vorher), hat aber im Laufe der Jahr-
hunderte wesentliche Verinderungen erfahren. Ihre neueste Form,
die «Ikonologie», zeigt, wie jene Schule der Inhaltsdeutung fihig war,
moderne #sthetische und psychologische Problematik in sich aufzu-
nehmen (Gestaltungsformen und Ausdruck), ohne das alte Erbe der
Inhaltsinterpretation zu verlieren. Eine &hnliche schopferische
Kontinuitit finden wir in der Geschichte einer andern groBen Schule,
die oft eine «formale» genannt wurde. Im Werk des Schweizer Kunst-
historikers Joseph Gantner liegt vor uns das bisher letzte Glied in
der Entwicklung dieser Tradition, und ihm seien die folgenden
Bemerkungen gewidmet.

Die Schule, der Gantner entstammt, ist trotz ihrer universalen
Bedeutung mit der Stadt Basel verbunden. Sie beginnt mit Jacob
Burckhardt und wird im Werke Heinrich Woelfflins fortgesetzt, aus-
gebildet und verindert. Die Problematik Woelfflins bildet den Aus-
gangspunkt Gantners, der — selbst ein Woelfflinschiiler — auf dem
Lehrstuhl fiir Kunstgeschichte in Baselwirkt, auf dem einst Burckhardt
und Woelfflin gewirkt haben. Diese duBere Kontinuitit entspricht
einem mehr geistigen Zusammenhang der Arbeit am selben Thema.
Aber diese geistige Kontinuitit ist auch hier eine schépferische
Umformung und Erweiterung des Themas.

18



Das wissenschaftliche Werk Gantners erstreckt sich auf weite
Gebiete, die von seiner «Schule» zum Teil vernachléssigt wurden. Er
gab uns tiefschiirfende Untersuchungen iiber romanische Plastik und
moderne Kunst, tiber Michelangelo und Rodin, iiber Leonardos
Visionen vom Untergang der Welt und iiber die Schicksale des
Menschenbildes in der europiischen Kunst’. Im Laufe der letzten
zwel Jahrzehnte zeichnet sich im historischen Werk Gantners immer
klarer ein sthetisch philosophisches Motiv ab, das er «Prafiguration»
nennt. Die folgenden Bemerkungen beschiftigen sich mit diesem
Motiv. Um es in seinem richtigen Zusammenhang zu sehen, miissen
wir kurz zu Woelfflin zuriickkehren.

2

Es war, wie man weif3, die grofBe Tat Woelfflins, dall er «eine
unterste Schicht von Begriffen . . . auf denen das bildliche Vorstellen
in seiner allgemeinsten Form beruht», annahm?. Man wuBte natiirlich
auch vor Woelfflin, daB3 die formale Physiognomie und die Art der
Gestaltung der Kunst des 15. Jahrhunderts verschieden war von der
des 17. Jahrhunderts. WoeliTlin hat diese Unterschiede in bestimmte
Kategorien gegliedert (die «fiinf Begriffspaare»); dariiber hinaus hat
er auch den Grund fur diese Verschiedenheiten im umfassenden Stil
der Epochen zu erkliren versucht. Es ist eine Geschichte der «Vor-
stellungsformen», die die Geschichte der kiinstlerischen Stile hervor-
bringt. Noch ehe der Kiinstler an die tatsichliche Gestaltung des
Werkes herangeht, ist es in seinem «Sehen» oder «Vorstellen» bereits
in bestimmte allgemeine Formen gepragt. Jede Epoche hat ihre «Vor-

1 Die wichtigsten Buicher Gantners fiir unser Thema sind: Romanische
Plastik: Inhalt und Form in der Kunst des 11. und 12. Fahrhunderts, Wien 1941
(dritte Auflage, Wien 1948) ; Schonheit und Grenzen der klassischen Form: Facob
Burckhardt, Benedetio Croce, Heinrich Woelfflin, Wien 1949; Rodin und Michel-
angelo, Wien 1953 ; Leonardos Visionen von der Sintflut und vom Untergang der Well,
Bern 1958; Schicksale des Menschenbildes, von der romanischen Stilisierung zur
modernen Abstraktion, Bern 1958. Die groBe literarische Produktion Gantners
umfaBt auBerdem noch eine vierbidndige Kunstgeschichte der Schweiz (zu-
sammen mit Adolf Reinle) sowie Studien iiber Konrad Witz, Grundfor-
men der europiischen Stadt, Gallia romanica (in Zusammenarbeit mit
Marcel Aubert, Marcel Pobé und Jean Roubier). Wichtig ist die Edition
der kleinen Schriften WoelfTlins, die von Gantner veranstaltet wurde, sowie
Facob Burckhardt und Heinrich Woelfflin, Briefwechsel und andere Dokumente threr
Begegnung, Basel 1948.

2 Heinrich WoelfTlin, Kunsigeschichtliche Grundbegriffe (13. Auflage) Basel
1963; p. 277.

19



stellungsform» und diese ist die einheitliche Basis fiir die verschieden-
artigen Schopfungen dieser Epoche.

Woelfflin selbst empfand, daB der Begriff der Vorstellungsformen
das eigentliche Arbeitsgebiet des Kunsthistorikers vielleicht iiber-
schreitet und hat daher die Zusammenarbeit mit dem Psychologen
gewiinscht®. Als Kunsthistoriker hat er die Vorstellungsformen als
inhaltsleer angesehen, als bloBe Formen, in die sozusagen jeder
Inhalt gegossen werden kann. Und er hat dariiber hinaus eine
Geschichte, eine Abfolge dieser inhaltsleeren Formen angenommen.

Die Diskussion tber diese Thesen hat bekanntlich eine ganze
Generation von Kunsthistorikern beschiftigt und ist auch heute noch
lange nicht abgeschlossen. Wir brauchen hier auf diese Diskussion
nicht einzugehen und wollen nur kurz einen Gesprichspartner er-
wihnen, Benedetto Croce, weil die Auseinandersetzung mit seiner
Estetica von entscheidender Bedeutung fiir die Ausbildung der Gant-
nerschen Begriffe wurde. Fir Croce ist jedes Kunstwerk aus einer
einmaligen Intuition erwachsen (die er infuizione espressa nennt) und
ist eine Synthese a priori von Form und Inhalt. Jedes Kunstwerk ist
fur Croce im Augenblick seiner Konzeption bereits vollig erfiillt. Es
ist ganz einmalig und 148t sich in seinem Wesen mit andern Kunst-
werken — auch aus derselben Epoche — nicht vergleichen. «Die
einzigen Realititen in der Geschichte der Poesie oder der Kunst sind
die individuellen Geister der Kiinstler oder ihrer Werke *.»

Diese prinzipielle Auffassung des italienischen Philosophen (in
welcher «nominalistische» Gedankenginge gerade auf dem Gebiete
der Asthetik wieder auferstehen) hat ihn zu einer scharfen Kritik der
Woelfflinschen Thesen gefithrt. Er muBite sowohl die Existenz von
bloBen Seh- oder Vorstellungsformen leugnen — die eben noch nicht
«ganz erfullt» sind — als auch den innern ReifungsprozeB des Kunst-
werks selbst, d. h. die Distanz zwischen diesen Formen und dem voll-
endeten Werk. Wer diese beiden sucht, begibt sich auf das Gebiet
der Abstraktion; in der Abstraktion geht aber der lebendige dialekti-
sche Zusammenhang von Inhalt und Form verloren. SchlieBlich hat
man nichts mehr in der Hand, sagt Croce, als ein Stiick einer abstrak-
ten Materie.

3 Heinrich Woelfflin, Gedanken zur Kunstgeschichte, Basel 1940, p. 3.

4 So faBte Croce seine Stellung zusammen in einem Aufsatz, der in seiner
Zeitschrift Critica, 20. Mai 1942, erschienen ist. Vgl. dazu Gantner, Schinheit
und Grenzen, p. 43 L., insbesondere p. 63.

20



Die Woelfflinsche Schule muBte sich mit diesem Angriff ausein-
andersetzen. Woelfflin selbst hat es 1933 in einem Aufsatz — der zum
Schoénsten und Tiefsten gehort, das er je geschrieben hat — zu tun
angefangen®. Gantners Theorie der Prifiguration ist aus dieser Dis-
kussion zwischen der «intuitiven» Auffassung (auch wenn sie nicht an
Croces Namen gebunden ist) und der «Abstraktion» Woelfflins
erwachsen. Diese Theorie ist somit in die Woelfflintradition einge-
gliedert, stellt aber die Lehre dieser Schule auf einem héheren Stadium
dar, wie sie aus dieser entscheidenden Diskussion hervorgegangen ist.

3

Gantners Theorie der Prifiguration ist auf ein Phinomen kon-
zentriert, dem Woelfflin selbst nur geringe Aufmerksamkeit gewidmet
hat, obgleich es gerade fiir seine Auffassung von zentraler Bedeutung
gewesen wire: die Genesis des Kunstwerks. In der Romantik wurde
oft und viel iiber die Entstehung des Kunstwerks gesprochen, sie
wurde aber meist als eine (oft irrationale) Exaltation des schopferi-
schen Triebes dargestellt. Gantner will nun zeigen, daf3 die Genesis
des Kunstwerks als ein Objektives zu fassen und aus den Dokumenten,
die sie hinterlaBt — Meilensteine eines groBen Weges — zu analysieren
ist. Die Analyse dieses Weges zeigt, daBl die Schopfung eines Werkes
keine so «unmittelbare» ist, wie die intuitionistische Lehre glaubt, daf3
das Werk im Augenblick seiner Konzeption nicht vollig «erfiillty und
einzigartig ist. Die Gestaltung des Werkes ist ein vielfach vermittelter
ProzeB, der durch eine vielstufige Préfiguration zu einer letzten
«Figuration» hindurchschreitet.

Wo erstreckt sich nun dieses Land der Préifigurationen? Was sind
die genaue Bedeutung und Begrenzung dieses Begriffs? Wir miissen
hier Gantners Auffassung von mehreren, ihr nahestehenden Konzep-
tionen unterscheiden, um sie in ihren richtigen Umrissen zu sehen.
Gantner geht von der Einsicht aus, daf} es innerhalb des Prozesses, der
zur Entstehung eines Kunstwerks fiithrt, «eine schopferische Vorstufe
und ein sie iiberwindendes Resultat» gibt. In der Spanne zwischen
diesen beiden Polen liegt das Reich der Prifigurationen. Schon in
dieser allgemeinen UmreiBung des Gebiets, auf dem sich die Prifigu-

8 Zuerst erschienen in der Zeitschrift Logos, 1933, und wieder gedruckt in
Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, p. 276 ff.

21



rationen erstrecken, scheint uns eine wichtige Leistung Gantners zu
liegen.

Es ist eine wohlbekannte Tatsache auf allen Gebieten der Kultur-
geschichte, daB jede neue Schopfung kein unmittelbarer Beginn, kein
«Uranfang» ist. Jede neue Gestaltung operiert vielmehr mit vor-
gepragten Formen und verwirklicht sich im Raum der Tradition. Wir
kennen die entscheidende Bedeutung der Tradition nicht nur fiir den
traditionellen, sondern auch tiir den revolutionidren Kiinstler und
wissen, daB jeder Kiinstler sozusagen ein Vokabular vorfindet, in
welchem er auch seine neuen Gedanken und originellen Motive
ausdriickt. Am deutlichsten ist hier vielleicht das Beispiel des Dichters,
dessen «Rohmaterial», das Wort, im unmittelbarsten Sinne vor-
gepragte Bedeutungen hat. Beim bildenden Kiinstler ist das vielleicht
auf den ersten Blick weniger deutlich, aber im Grunde gewi3 nicht
weniger wahr. In dieser notwendigen Bindung an die Tradition liegt
eine bestimmte Vorprigung jedes Werkes. Darf man sie als eine
«Prafiguration» im Sinne Gantners ansehen?

Gantner faBt den Begriff der Prifiguration enger und gibt ihm
dadurch bestimmtere Bedeutung. Eine Prifiguration ist nicht nur in
den vorgeprigten Bedeutungen der Tradition enthalten, sie ist auch
im Hinblick auf eine spitere Vervollstindigung» entstanden; sie ist
also — bewuBt oder unbewuf3t — die Vorbereitung fiir ein, fertiges Werk.
In kunsthistorischem Zusammenhange geniigt es also nicht, die
«praexistente Form» als Offenbarung der subjektiven Phantasie zu
deuten (wie es in der Romantik so oft geschah) oder als Vorformung
durch die Tradition, wie es die Kulturhistoriker tun. Als spezifisch
kiinstlerisches Problem wird die Prafiguration ganz deutlich erst,
wenn wir auch das Ziel sehen, dem sie zustrebt: das fertige Werk.
Hier wird die Wegscheide der Betrachtungsweisen ganz deutlich. Die
Préfiguration — sei sie Vorstellung oder Skizze — kann vom Psycho-
logen auch ohne jenes letzte Ziel untersucht und gewertet werden.
Fir den Kulturhistoriker kann es oft geniigen, die Signatur einer
bestimmten Tradition in jedem einzelnen Stadium der Gestaltung
zu finden, und auch er kann oft vom schlieBlichen Ziel absehen. Fiur
den Kunsthistoriker, dessen Problem die Geschichte der Gestaltung
eines ausgereiften Werkes ist, ist es entscheidend zu fragen: wie nahe
kommt die Préfiguration dem vollendeten Werk? Wie baut sie es auf
und wie verindert sie sich selbst dabei?

Gantner behilt also das Kriterium des fertigen Werkes bei. Die

22



Vollendung war, wie bekannt, ein Kriterium der klassizistischen
Kunstauffassung. Dort aber war sie ein Kriterium der Wertung; das
Unvollendete galt als das MiBlungene, es bezeichnete einen Mangel
an Wert. Bei Gantner ist die Vollendung kein Kriterium der Wertung,
sondern ein Mittel der Deskription und Analyse. Indem die
Vollendung als das objektive letzte Ziel der Gestaltung angesehen
wird, werden auch die verschiedenen Phasen der Gestaltung sichtbar
und erhalten eine bestimmte Physiognomie. Fir den intuitionistischen
Standpunkt Croces kann es dieses ganze Gebiet nicht geben. Weil
das Kunstwerk im Augenblick seiner Konzeption bereits ganz erfiillt
ist, kann es keine Geschichte haben. Wenn Gantner in der Theorie
der Prafiguration die Genesis des Kunstwerks beschreibt, so entwickelt
er dadurch die Woelfflinsche Theorie auf der neuen Stufe der Dis-
kussion mit dem Intuitionismus. Gantner will nun zeigen, daB die
Geschichte des Kunstwerks in einige Phasen gegliedert ist, die sich
unterscheiden lassen.

4

Die Genesis des Kunstwerks besteht, nach Gantner, aus zwei
Phasen oder es gibt zwei Arten von Prafiguration. Die erste ist die
unsichtbare Prifiguration. Es sind damit die Woelfflinschen Vor-
stellungsformen gemeint, Gantner nennt sie auch die «immateriellen
Prafigurationen»¢. Diese unsichtbaren Prifigurationen sind nicht un-
mittelbar zu erkennen, sie treten uns nicht direkt vor Augen; sie sind
vielmehr nur aus der Analyse der vollendeten Werke zu gewinnen.
Diese immateriellen Prafigurationen werden also nur in der Inter-
pretion des Kunsthistorikers als solche erkennbar und sind also auf
seine abstrahierende und vergleichende Titigkeit gegriindet. Es
war die groBe Tat Woelfflins, daB er (in kithner Verallgemeinerung)
annahm, dieses Resultat der Analyse zeige uns eine primire Struktur
der Phantasie selbst, der «Vorstellung» oder des «Sehens». Er hat
die Kunstgeschichte in das weite, vielleicht nicht ganz ergriindbare
Erdreich einer kollektiven Psychologie verankert, als er von einer
Geschichte des Sehens sprach.

Es ist nicht notwendig, hier auf den lebhaften Methodenstreit ein-
zugehen, der mit diesem Begriff verbunden war. Sind die Vorstellungs-
formen schon zu Beginn mit gewissen Inhalten erfiillt? Was ist der

¢ Vgl. Leonardos Visionen, p. 22 ff. und Schicksale des Menschenbildes, p. 105 ff.

23



Anteil der Tradition, des «kollektiven Gedéachtnisses» in diesen Vor-
stellungsformen und inwiefern haben wir die Geschichte einer reinen
Phantasie vor uns? Wie ist eine solche Geschichte der reinen Phantasie
zu ermitteln? Unter dem Eindruck der Kritik Croces hat Woelfflin
selbst zu diesen Fragen Stellung genommen. In dem oben genannten
Aufsatz aus dem Jahre 1933 schreibt er: «Jede Anschauungsform hat
aber schon ein Angeschautes zur Voraussetzung . .. In jedem neuen
Anschauungsstil kristallisiert sich ein neuer Inhalt der Welt . .. Man
sieht nicht nur anders, man sieht auch Anderes.» Trotz dieser For-
mulierungen hat Woelfflin doch wesentlich die Anschauungsform vom
Angeschauten getrennt und sie als ein relativ Autonomes gefaft. Auch
Gantner scheint mir dieser letzten Anschauung nahe zu stehen, wie
dies insbesondere in seinem Buch Romanische Plastik zum Ausdruck
kommt.

Gerade vom Standpunkt Gantners wiare vielleicht eine Erweiterung
der Untersuchung in eine andere Richtung wiinschenswert. Wir
meinen die Frage: wie weit ist die «unsichtbare Prifiguration» eine
Prafiguration im genauen und begrenzten Sinne dieses Begriffs? Mit
andern Worten: ist in der «Vorstellungsform» bereits die Beziehung
auf das fertige Werk enthalten? Oder besteht ein qualitativer Unter-
schied in der Struktur der beiden Prifigurationen, ganz abgesehen
von der Tatsache, daB die eine «unsichtbar» und nur aus der Analyse
zu gewinnen ist, die andere aber in Skizzen ihren Niederschlag
findet? Obwohl Gantner sich mit diesen Fragen auseinandersetzen
mulB, sind sie doch fiir seine Theorie der Prifiguration nicht ent-
scheidend. Wichtig ist fiir diese Theorie nur, daB jedes Werk von
gewissen allgemeinen Formen der Phantasie gepriagt wird, noch ehe
der Kiinstler an die Gestaltung geht.

Viel wichtiger fiir die Problematik Gantners — und fiir die Wertung
seiner Leistung — ist die andere Art der Prifiguration, die er «unmittel-
bare Prifigurationen» nennt. Es sind damit die Dokumente jenes
Prozesses gemeint, in welchem, Stufe um Stufe, das Kunstwerk ge-
staltet wird. Thr Umfang ist nicht so weit wie derjenige der «unsicht-
baren» Préfigurationen, die ja gleichsam ein leeres Gefa8 sind, das
jeden Inhalt aufnehmen kann. Der Umfang der sichtbaren Prifigu-
rationen ist enger und sie sind daher auch genauer und priagnanter.
Der sich kontinuierlich verengende Umfang der sichtbaren Prifigu-
rationen zeigt, daB sie sich allmahlich zu einem bestimmien Werk
konkretisieren.

24



Die sichtbaren Préfigurationen umfassen alle Stadien der Skizzen,
Versuche, Verbesserungen, Ubermalungen. Aber die sichtbare Prifi-
guration kann schon beginnen, noch ehe eine noch so fliichtige Linie
auf dem Skizzenblatt gezeichnet ist. Bei der nicht-abstrakten Kunst
beginnt sie schon mit der Wahl des Naturausschnitts, der dargestellt
werden soll. Diese Wahl ist bereits eine Begrenzung der unendlich
weiten Moglichkeiten der unsichtbaren Prifiguration. Gantner hat
glanzend gezeigt, daB3 die Wahl eines bestimmten Naturausschnitts
durch Leonardo (eine Felsschlucht) bereiis auf ein concetto (um einen
Terminus der Renaissance zu gebrauchen) des fertigen Werkes hin-
weist”. Aber Gantner ist kein «Naturalist» in dem Sinne, dal3 er
glauben wiirde, der Naturausschnitt selbst fithre zu einer bestimmten
Gestaltung des Werkes. Auf dieser ersten Stufe der sichtbaren Prifi-
guration ist der Umfang der Méglichkeiten noch weit. Die Natur als
Natur ist «stil-los», die Wahl des Naturausschnitts kann daher sowohl
zur geologischen Aufnahme als auch zur kinstlerischen Darstellung
fihren. Beides finden wir, wie bekannt, bei Leonardo. Im weiteren
Fortschritt der Gestaltung bekommt sie immer bestimmtere Form, bis
sie sich im vollendeten Kunstwerk realisiert, d. h. bis in der Figuration
die Prafiguration sich aufhebt. Mit Recht betont Gantner, daf3 auch
im vollendeten Kunstwerk der ProzeB des Figurierens nicht immer
aufhort, daB also auch die «fertige» Form noch Prifiguration sein
kann. Gerade die moderne Kunst bietet viele Beispiele eines solchen
Ringens um die letzte Form, das vielleicht nie zu einem abschlieen-
den Resultat kommt. Aber auch die Bilder Rembrandts zeigen, wie
jeder weiB, diese unaufhoérliche Bemithung um die letzte Form, die
oft auch nach der Vollendung des fertigen Werks fortgesetzt wird.
Giorgiones Tempesta mit ihren Ubermalungen kénnte ein weiteres
Beispiel sein. Die Ubermalungen, die wir bei der Untersuchung von
Bildern mit Roéntgenstrahlen entdecken, verlangen eine psycholo-
gische und kiinstlerische Interpretation. Gantners Theorie der Prifi-
guration kann sie geben.

5]

Bisher haben wir die Genesis des einzelnen Kunstwerks in ihren
klar unterscheidbaren Phasen betrachtet. Gantner erweitert nun seine
Fragestellung: bleibt der ProzeB von Prifiguration und Gestaltung

? Vgl. Leonardos Visionen, p. 19.

25



sich in allen Epochen gleich? Hat nicht dieser Weg selbst seine eigene
Geschichte?

Das iiberraschende Resultat der Untersuchungen Gantners zeigt,
daB die Distanz zwischen unsichtbarer Prafiguration und letzter
Figuration, zwischen «Vorstellungsform» und fertigem Werk ganz
extremen Veranderungen unterworfen ist. Wir kennen Epochen, in
welchen die unmittelbare, sichtbare Prifiguration ganz zu fehlen
scheint. Dal3 wir vom Mittelalter keine Skizzen haben, kann nicht
nur dadurch erklart werden, daB sie alle verloren gegangen sind,
sondern vor allem aus der Eigenart des schopferischen Prozesses in
dieser Epoche. In dieser traditionsgebundenen Kunst kommt die
kollektive Vorstellungsform der endgiiltigen Form des fertigen Werkes
so nahe, daB fir die subjektive Phantasie des Kiinstlers, fiir seine
Versuche und Veranderungen kein Raum mehr iibrig bleibt.

In der Renaissance zeichnet sich ein anderer Typus des schopferi-
schen Prozesses ab, in welchem die Distanz zwischen der unsichtbaren
Prafiguration und der definitiven Form immer groBer wird. Gantner
weist darauf hin, dafl bereits Dante von einer intenzion dell’arte spricht,
die mit dem gestalteten Werk nicht identisch ist®. Bei Leonardo ist die
Trennung der beiden Stufen vollendet und formuliert. Die Malerei
war ihm, wie jeder weiB, eine Wissenschaft, eine scientia, ja vielleicht
die Wissenschaft schlechthin; aber er spricht auch von einer «Vor-
Wissenschaft», einer pre-scientia. Die erste definiert er als die Kenntnis
der moglichen, gegenwirtigen und gewesenen Dinge, die Vor-
wissenschaft aber als die Kenntnis der vorlaufigen, der auftauchenden
Dinge. Diese Unterscheidung macht klar, warum Leonardo in der
trasmutazione di forme, in der Fahigkeit, die Formen stindig zu ver-
wandeln, einen groBen Wert der Malerei sieht®. Diese Fahigkeit zur
Metamorphose soll auch vor der vollendeten Form nicht Halt
machen. Es gibt vielleicht nichts Symptomatischeres in dieser Hin-
sicht als die Berufung Leonardos auf die Téatigkeit des Dichters, der
scheinbar Fertiges ausstreicht, um Neues und im ganzen Vollendeteres
zu schreiben??. Die lebendige Tétigkeit des Geistes — und nicht die

8 Sehr interessant ist der kurze, aber inhaltsreiche AbriB3 der Geschichte
des Problems der Prifiguration in Schicksale des Menschenbildes, p. 108 I.

® Mit Leonardos Kunsttheorie hat sich Gantner (vom Standpunkt der
Prii}g&xration) sehr eingehend beschiftigt. Vgl. Leonardos Visionen, insbesondere
Pl Leonardo da Vinci, «Das Buch von der Malerei», ed. H. Ludwig,
Quellenschriften fiir Kunstgeschichte, XVI, Wien 1882, 189.

26



festgefrorene Form — wird hier zum Hauptzweck. Gantner sieht in
diesem ProzeB das Ubergreifen der Subjektivitit. Man darf vielleicht
sagen: je groBer der Wert der Subjektivitit in einer Epoche ist, um so
weiter ist der Umfang der sichtbaren Prifiguration in ihrem kiinst-
lerischen Gestaltungsproze8.

Thre philosophische Grundlegung erhilt diese Auffassung in jener
Gedankenrichtung, die in der europiischen Geistesgeschichte als die
«platonische» bekannt ist und im Italien der Renaissance den Begriff
der kiinstlerischen Idea schuf. In der geistigen Welt Michelangelos
wird diese Lehre bekanntlich zum vorherrschenden Motiv; hier ent-
steht ein uniiberwindbarer Gegensatz zwischen dem Phantasiebild
und dem fertigen Werk. Das Werk ist unvollendbar, weil die Materie
das :mmagine del cuor nicht wiederspiegeln kann. Damit hingt auch die
Ausformung einer neuen kiinstlerischen Form zusammen: des non
Sinito. Dieses ist hier nicht das unvollendet Gebliebene, sondern das
Unvollendbare. Die hohe Wertung des non finito ist dann immer mehr
gestiegen bis zur Passion Turners fir «unfinished paintings» und der
Auffassung Delacroix’s, daf3 die groBen Meister ihre «effets les plus
sublimes» dem Unvollendeten verdanken, wihrend dieMittelmaBigen
beim Fertigen bleiben'!. In der modernen Kunst sieht Gantner ein
weiteres Aufsteigen der subjektiven Werte. Die Verwischung eines
klaren Unterschiedes zwischen Bild und Skizze, die wir so oft bei Klee
finden, zeigt das Ubergreifen des Prifiguralen auf das Figurale.

Gantners Theorie der Prifiguration, die von der Woelfflinschen
Problematik der «objektiven» Vorstellungsformen ausging, nihert
sich einer Theorie des Formenden, des Kiinstlers'?. So scheint sich also
Woelfflins Wunsch, daB3 der Kunsthistoriker und der Psychologe nicht
dauernd geschieden bleiben, zu verwirklichen. Gantner begriindet die
Synthese dieser beiden Wissensgebiete auf einer soliden historischen
Basis. Diese originelle Leistung Gantners — die Deskription und Ana-
lyse des Weges, der von der Idea zum vollendeten Werk fithrt — zeigt
uns so wieder die Lebenskraft einer groBen Schule und die Fihigkeit,
in «ihrem» Thema neue Aspekte zu entdecken und zu analysieren.

Gantners Theorie der Préfiguration ist noch nicht abgeschlossen,

11 Vgl. zu diesem Problem die Ergebnisse eines von Gantner geleiteten
Symposions der Universitat Saarbriicken 1956, an dem Vertreter mehrerer
Geisteswissenschaften teilnahmen: «Das Unvollendete als kiinstlerische Form»,
ed. J. A. Schmoll gen. Eisenwerth. Bern 1959. Darin Gantners eigener
Beitrag «Formen des Unvollendeten in der neueren Kunst», pp. 47-68.

12 Vgl. Schicksale des Menschenbildes, p. 137 ff.

27



Es gibt noch viele Probleme, zu denen eine so umfassende und
prinzipielle Auffassung Stellung nehmen muB (wie, z. B., die Stellung
der Inhalte im Schema der Prifiguration)'®. Heute aber schon darfman
sagen, daf3 diese Auffassung neue und fruchtbare Perspektiven er-
offnet fir unsere Bemiithungen um die alten und groBen Probleme der
Kunstgeschichte.

13 Zum Problem der Inhalte hat Gantner bisher erst in Vortragen Stellung
genommen. Eine Zusammenfassung seiner Uberlegungen erscheint 1964 in
dem Buche «Rembrandt und die Verwandlung klassischer Formen»
(Francke, Bern).

28



	Gantners Theorie der Präfiguration

