
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 23 (1963)

Artikel: Gantners Theorie der Präfiguration

Autor: Barasch, Moshe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gantners Theorie der Präfiguration
Von Moshe Barasch

1

Das Gebiet jener wissenschaftlichen Untersuchungen, das man
«Kunstgeschichte» nennt, ist von einigenTraditionen, oder «Schulen»,
beherrscht. Jede dieser großen Schulen hat ihr eigenes Thema, das

in der kontinuierlichen Arbeit von Generationen und manchmal

sogar von Jahrhunderten, immer neue Aspekte zeigt. Es ist die
wunderbare Kraft dieser Themen, daß ihre Kontinuität nicht in
starren Wiederholungen, sondern vielmehr in einer Reihe von
originellen Schöpfungen und neuen Blickpunkten besteht. So begann
die sogenannte «ikonographische» Schule mit den Humanisten der
Renaissance (wenn nicht schon vorher), hat aber im Laufe der
Jahrhunderte wesentliche Veränderungen erfahren. Ihre neueste Form,
die «Ikonologie», zeigt, wie jene Schule der Inhaltsdeutung fähig war,
moderne ästhetische und psychologische Problematik in sich
aufzunehmen (Gestaltungsformen und Ausdruck), ohne das alte Erbe der

Inhaltsinterpretation zu verlieren. Eine ähnliche schöpferische
Kontinuität finden wir in der Geschichte einer andern großen Schule,
die oft eine «formale» genannt wurde. Im Werk des Schweizer
Kunsthistorikers Joseph Gantner liegt vor uns das bisher letzte Glied in
der Entwicklung dieser Tradition, und ihm seien die folgenden
Bemerkungen gewidmet.

Die Schule, der Gantner entstammt, ist trotz ihrer universalen
Bedeutung mit der Stadt Basel verbunden. Sie beginnt mit Jacob
Burckhardt und wird im Werke Heinrich Woelfflins fortgesetzt,
ausgebildet und verändert. Die Problematik Woelfflins bildet den
Ausgangspunkt Gantners, der - selbst ein Woelfflinschüler - auf dem
Lehrstuhl für Kunstgeschichte in Baselwirkt, auf dem einstBurckhardt
und Woelfflin gewirkt haben. Diese äußere Kontinuität entspricht
einem mehr geistigen Zusammenhang der Arbeit am selben Thema.
Aber diese geistige Kontinuität ist auch hier eine schöpferische
Umformung und Erweiterung des Themas.

18



Das wissenschaftliche Werk Gantners erstreckt sich auf weite
Gebiete, die von seiner «Schule» zum Teil vernachlässigt wurden. Er
gab uns tiefschürfende Untersuchungen über romanische Plastik und
moderne Kunst, über Michelangelo und Rodin, über Leonardos
Visionen vom Untergang der Welt und über die Schicksale des

Menschenbildes in der europäischen Kunst1. Im Laufe der letzten
zwei Jahrzehnte zeichnet sich im historischen Werk Gantners immer
klarer ein ästhetisch philosophisches Motiv ab, das er «Präfiguration»
nennt. Die folgenden Bemerkungen beschäftigen sich mit diesem

Motiv. Um es in seinem richtigen Zusammenhang zu sehen, müssen

wir kurz zu Woelfflin zurückkehren.

2

Es war, wie man weiß, die große Tat Woelfflins, daß er «eine

unterste Schicht von Begriffen auf denen das bildliche Vorstellen
in seiner allgemeinsten Form beruht», annahm2. Man wußte natürlich
auch vor Woelfflin, daß die formale Physiognomie und die Art der

Gestaltung der Kunst des 15. Jahrhunderts verschieden war von der
des 17. Jahrhunderts. Woelfflin hat diese Unterschiede in bestimmte

Kategorien gegliedert (die «fünf Begriffspaare») ; darüber hinaus hat
er auch den Grund für diese Verschiedenheiten im umfassenden Stil
der Epochen zu erklären versucht. Es ist eine Geschichte der
«Vorstellungsformen», die die Geschichte der künstlerischen Stile hervorbringt.

Noch ehe der Künstler an die tatsächliche Gestaltung des

Werkes herangeht, ist es in seinem «Sehen» oder «Vorstellen» bereits
in bestimmte allgemeine Formen geprägt. Jede Epoche hat ihre «Vor-

1 Die wichtigsten Bücher Gantners für unser Thema sind: Romanische
Plastik: Inhalt und Form in der Kunst des 11. und 12. Jahrhunderts, Wien 1941
(dritte Auflage, Wien 1948); Schönheit und Grenzen der klassischen Form: Jacob
Burckhardt, Benedetto Croce, Heinrich Woelfflin, Wien 1949; Rodin und Michelangelo,

Wien 1953; Leonardos Visionen von der Sintflut und vom Untergang der Welt,
Bern 1958; Schicksale des Menschenbildes, von der romanischen Stilisierung zur
modernen Abstraktion, Bern 1958. Die große literarische Produktion Gantners
umfaßt außerdem noch eine vierbändige Kunstgeschichte der Schweiz
(zusammen mit Adolf Reinle) sowie Studien über Konrad Witz, Grundformen

der europäischen Stadt, Gallia romanica (in Zusammenarbeit mit
Marcel Aubert, Marcel Pobé und Jean Roubier). Wichtig ist die Edition
der kleinen Schriften Woelfflins, die von Gantner veranstaltet wurde, sowie
Jacob Burckhardt und Heinrich Woelfflin, Briefwechsel und andere Dokumente ihrer
Begegnung, Basel 1948.

2 Heinrich Woelfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (13. Auflage) Basel
1963, p. 277.

19



Stellungsform» und diese ist die einheitliche Basis für die verschiedenartigen

Schöpfungen dieser Epoche.
Woelfflin selbst empfand, daß der Begriff der Vorstellungsformen

das eigentliche Arbeitsgebiet des Kunsthistorikers vielleicht
überschreitet und hat daher die Zusammenarbeit mit dem Psychologen
gewünscht3. Als Kunsthistoriker hat er die Vorstellungsformen als

inhaltsleer angesehen, als bloße Formen, in die sozusagen jeder
Inhalt gegossen werden kann. Und er hat darüber hinaus eine
Geschichte, eine Abfolge dieser inhaltsleeren Formen angenommen.

Die Diskussion über diese Thesen hat bekanntlich eine ganze
Generation von Kunsthistorikern beschäftigt und ist auch heute noch

lange nicht abgeschlossen. Wir brauchen hier auf diese Diskussion
nicht einzugehen und wollen nur kurz einen Gesprächspartner
erwähnen, Benedetto Groce, weil die Auseinandersetzung mit seiner
Estetica von entscheidender Bedeutung für die Ausbildung der Gant-
nerschen Begriffe wurde. Für Croce ist jedes Kunstwerk aus einer

einmaligen Intuition erwachsen (die er intuizione espressa nennt) und
ist eine Synthese a priori von Form und Inhalt. Jedes Kunstwerk ist
für Croce im Augenblick seiner Konzeption bereits völlig erfüllt. Es

ist ganz einmalig und läßt sich in seinem Wesen mit andern
Kunstwerken - auch aus derselben Epoche - nicht vergleichen. «Die
einzigen Realitäten in der Geschichte der Poesie oder der Kunst sind
die individuellen Geister der Künstler oder ihrer Werke4.»

Diese prinzipielle Auffassung des italienischen Philosophen (in
welcher «nominalistische» Gedankengänge gerade auf dem Gebiete
der Ästhetik wieder auferstehen) hat ihn zu einer scharfen Kritik der
Woelfflinschen Thesen geführt. Er mußte sowohl die Existenz von
bloßen Seh- oder Vorstellungsformen leugnen — die eben noch nicht
«ganz erfüllt» sind - als auch den innern Reifungsprozeß des Kunstwerks

selbst, d. h. die Distanz zwischen diesen Formen und dem
vollendeten Werk. Wer diese beiden sucht, begibt sich auf das Gebiet
der Abstraktion ; in der Abstraktion geht aber der lebendige dialektische

Zusammenhang von Inhalt und Form verloren. Schließlich hat
man nichts mehr in der Hand, sagt Croce, als ein Stück einer abstrakten

Materie.

3 Heinrich Woelfflin, Gedanken zur Kunstgeschichte, Basel 1940, p. 3.
4 So faßte Croce seine Stellung zusammen in einem Aufsatz, der in seiner

Zeitschrift Critica, 20. Mai 1942, erschienen ist. Vgl. dazu Gantner, Schönheit
und Grenzen, p. 43 ff., insbesondere p. 63.

20



Die Woelfflinsche Schule mußte sich mit diesem Angriff
auseinandersetzen. Woelfflin selbst hat es 1933 in einem Aufsatz - der zum
Schönsten und Tiefsten gehört, das er je geschrieben hat - zu tun
angefangen5. Gantners Theorie der Präfiguration ist aus dieser
Diskussion zwischen der «intuitiven» Auffassung (auch wenn sie nicht an
Groces Namen gebunden ist) und der «Abstraktion» Woelfflins
erwachsen. Diese Theorie ist somit in die Woelfflintradition
eingegliedert, stellt aber die Lehre dieser Schule aufeinem höheren Stadium
dar, wie sie aus dieser entscheidenden Diskussion hervorgegangen ist.

3

Gantners Theorie der Präfiguration ist auf ein Phänomen
konzentriert, dem Woelfflin selbst nur geringe Aufmerksamkeit gewidmet
hat, obgleich es gerade für seine Auffassung von zentraler Bedeutung
gewesen wäre : die Genesis des Kunstwerks. In der Romantik wurde
oft und viel über die Entstehung des Kunstwerks gesprochen, sie

wurde aber meist als eine (oft irrationale) Exaltation des schöpferischen

Triebes dargestellt. Gantner will nun zeigen, daß die Genesis

des Kunstwerks als ein Objektives zu fassen und aus den Dokumenten,
die sie hinterläßt - Meilensteine eines großen Weges - zu analysieren
ist. Die Analyse dieses Weges zeigt, daß die Schöpfung eines Werkes
keine so «unmittelbare» ist, wie die intuitionistische Lehre glaubt, daß
das Werk im Augenblick seiner Konzeption nicht völlig «erfüllt» und
einzigartig ist. Die Gestaltung des Werkes ist ein vielfach vermittelter
Prozeß, der durch eine vielstufige Präfiguration zu einer letzten

«Figuration» hindurchschreitet.
Wo erstreckt sich nun dieses Land der Präfigurationen? Was sind

die genaue Bedeutung und Begrenzung dieses Begriffs? Wir müssen

hier Gantners Auffassung von mehreren, ihr nahestehenden Konzeptionen

unterscheiden, um sie in ihren richtigen Umrissen zu sehen.

Gantner geht von der Einsicht aus, daß es innerhalb des Prozesses, der

zur Entstehung eines Kunstwerks führt, «eine schöpferische Vorstufe
und ein sie überwindendes Resultat» gibt. In der Spanne zwischen
diesen beiden Polen liegt das Reich der Präfigurationen. Schon in
dieser allgemeinen Umreißung des Gebiets, auf dem sich die Präfigu-

6 Zuerst erschienen in der Zeitschrift Logos, 1933, und wieder gedruckt in
Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, p. 2 76 ff.

21



rationen erstrecken, scheint uns eine wichtige Leistung Gantners zu
liegen.

Es ist eine wohlbekannte Tatsache auf allen Gebieten der
Kulturgeschichte, daß jede neue Schöpfung kein unmittelbarer Beginn, kein
«Uranfang» ist. Jede neue Gestaltung operiert vielmehr mit
vorgeprägten Formen und verwirklicht sich im Raum der Tradition. Wir
kennen die entscheidende Bedeutung der Tradition nicht nur für den

traditionellen, sondern auch für den revolutionären Künstler und
wissen, daß jeder Künstler sozusagen ein Vokabular vorfindet, in
welchem er auch seine neuen Gedanken und originellen Motive
ausdrückt. Am deutlichsten ist hier vielleicht das Beispiel des Dichters,
dessen «Rohmaterial», das Wort, im unmittelbarsten Sinne

vorgeprägte Bedeutungen hat. Beim bildenden Künstler ist das vielleicht
auf den ersten Blick weniger deutlich, aber im Grunde gewiß nicht
weniger wahr. In dieser notwendigen Bindung an die Tradition liegt
eine bestimmte Vorprägung jedes Werkes. Darf man sie als eine

«Präfiguration» im Sinne Gantners ansehen?

Gantner faßt den Begriff der Präfiguration enger und gibt ihm
dadurch bestimmtere Bedeutung. Eine Präfiguration ist nicht nur in
den vorgeprägten Bedeutungen der Tradition enthalten, sie ist auch
im Hinblick auf eine spätere Vervollständigung» entstanden; sie ist
also - bewußt oder unbewußt - die Vorbereitung für einfertiges Werk.
In kunsthistorischem Zusammenhange genügt es also nicht, die

«präexistente Form» als Offenbarung der subjektiven Phantasie zu
deuten (wie es in der Romantik so oft geschah) oder als Vorformung
durch die Tradition, wie es die Kulturhistoriker tun. Als spezifisch
künstlerisches Problem wird die Präfiguration ganz deutlich erst,

wenn wir auch das Ziel sehen, dem sie zustrebt: das fertige Werk.
Hier wird die Wegscheide der Betrachtungsweisen ganz deutlich. Die
Präfiguration - sei sie Vorstellung oder Skizze - kann vom Psychologen

auch ohne jenes letzte Ziel untersucht und gewertet werden.
Für den Kulturhistoriker kann es oft genügen, die Signatur einer
bestimmten Tradition in jedem einzelnen Stadium der Gestaltung
zu finden, und auch er kann oft vom schließ liehen Ziel absehen. Für
den Kunsthistoriker, dessen Problem die Geschichte der Gestaltung
eines ausgereiften Werkes ist, ist es entscheidend zu fragen: wie nahe

kommt die Präfiguration dem vollendeten Werk? Wie baut sie es auf
und wie verändert sie sich selbst dabei?

Gantner behält also das Kriterium des fertigen Werkes bei. Die

22



Vollendung war, wie bekannt, ein Kriterium der klassizistischen

KunstaufFassung. Dort aber war sie ein Kriterium der Wertung; das

Unvollendete galt als das Mißlungene, es bezeichnete einen Mangel
an Wert. Bei Gantner ist die Vollendung kein Kriterium der Wertung,
sondern ein Mittel der Deskription und Analyse. Indem die

Vollendung als das objektive letzte Ziel der Gestaltung angesehen

wird, werden auch die verschiedenen Phasen der Gestaltung sichtbar
und erhalten eine bestimmte Physiognomie. Für den intuitionistischen
Standpunkt Croces kann es dieses ganze Gebiet nicht geben. Weil
das Kunstwerk im Augenblick seiner Konzeption bereits ganz erfüllt
ist, kann es keine Geschichte haben. Wenn Gantner in der Theorie
der Präfiguration die Genesis des Kunstwerks beschreibt, so entwickelt
er dadurch die Woelfflinsche Theorie auf der neuen Stufe der
Diskussion mit dem Intuitionismus. Gantner will nun zeigen, daß die
Geschichte des Kunstwerks in einige Phasen gegliedert ist, die sich

unterscheiden lassen.

4

Die Genesis des Kunstwerks besteht, nach Gantner, aus zwei
Phasen oder es gibt zwei Arten von Präfiguration. Die erste ist die
unsichtbare Präfiguration. Es sind damit die Woelfflinschen
Vorstellungsformen gemeint, Gantner nennt sie auch die «immateriellen
Präfigurationen»6. Diese unsichtbaren Präfigurationen sind nicht
unmittelbar zu erkennen, sie treten uns nicht direkt vor Augen ; sie sind
vielmehr nur aus der Analyse der vollendeten Werke zu gewinnen.
Diese immateriellen Präfigurationen werden also nur in der
Interpretion des Kunsthistorikers als solche erkennbar und sind also auf
seine abstrahierende und vergleichende Tätigkeit gegründet. Es

war die große Tat Woelfflins, daß er (in kühner Verallgemeinerung)
annahm, dieses Resultat der Analyse zeige uns eine primäre Struktur
der Phantasie selbst, der «Vorstellung» oder des «Sehens». Er hat
die Kunstgeschichte in das weite, vielleicht nicht ganz ergründbare
Erdreich einer kollektiven Psychologie verankert, als er von einer
Geschichte des Sehens sprach.

Es ist nicht notwendig, hier auf den lebhaften Methodenstreit
einzugehen, der mit diesem Begriffverbunden war. Sind die Vorstellungsformen

schon zu Beginn mit gewissen Inhalten erfüllt? Was ist der

6 Vgl. Leonardos Visionen, p. 22 ff. und Schicksale des Menschenbildes, p. 105 ff.

23



Anteil der Tradition, des «kollektiven Gedächtnisses» in diesen

Vorstellungsformen und inwiefern haben wir die Geschichte einer reinen
Phantasie vor uns? Wie ist eine solche Geschichte der reinen Phantasie

zu ermitteln? Unter dem Eindruck der Kritik Croces hat Woelfflin
selbst zu diesen Fragen Stellung genommen. In dem oben genannten
Aufsatz aus dem Jahre 1933 schreibt er: «Jede Anschauungsform hat
aber schon ein Angeschautes zur Voraussetzung In jedem neuen
Anschauungsstil kristallisiert sich ein neuer Inhalt der Welt Man
sieht nicht nur anders, man sieht auch Anderes.» Trotz dieser

Formulierungen hat Woelfflin doch wesentlich die Anschauungsform vom
Angeschauten getrennt und sie als ein relativ Autonomes gefaßt. Auch
Gantner scheint mir dieser letzten Anschauung nahe zu stehen, wie
dies insbesondere in seinem Buch Romanische Plastik zum Ausdruck
kommt.

Gerade vom Standpunkt Gantners wäre vielleicht eine Erweiterung
der Untersuchung in eine andere Richtung wünschenswert. Wir
meinen die Frage: wie weit ist die «unsichtbare Präfiguration» eine

Präfiguration im genauen und begrenzten Sinne dieses Begriffs? Mit
andern Worten: ist in der «VorStellungsform» bereits die Beziehung
auf das fertige Werk enthalten? Oder besteht ein qualitativer Unterschied

in der Struktur der beiden Präfigurationen, ganz abgesehen

von der Tatsache, daß die eine «unsichtbar» und nur aus der Analyse
zu gewinnen ist, die andere aber in Skizzen ihren Niederschlag
findet? Obwohl Gantner sich mit diesen Fragen auseinandersetzen

muß, sind sie doch für seine Theorie der Präfiguration nicht
entscheidend. Wichtig ist für diese Theorie nur, daß jedes Werk von
gewissen allgemeinen Formen der Phantasie geprägt wird, noch ehe

der Künstler an die Gestaltung geht.
Viel wichtiger für die Problematik Gantners - und für die Wertung

seiner Leistung - ist die andere Art der Präfiguration, die er «unmittelbare

Präfigurationen» nennt. Es sind damit die Dokumente jenes
Prozesses gemeint, in welchem, Stufe um Stufe, das Kunstwerk
gestaltet wird. Ihr Umfang ist nicht so weit wie derjenige der «unsichtbaren»

Präfigurationen, die ja gleichsam ein leeres Gefäß sind, das

jeden Inhalt aufnehmen kann. Der Umfang der sichtbaren
Präfigurationen ist enger und sie sind daher auch genauer und prägnanter.
Der sich kontinuierlich verengende Umfang der sichtbaren
Präfigurationen zeigt, daß sie sich allmählich zu einem bestimmten Werk
konkretisieren.

24



Die sichtbaren Präfigurationen umfassen alle Stadien der Skizzen,
Versuche, Verbesserungen, Ubermalungen. Aber die sichtbare Präfi-

guration kann schon beginnen, noch ehe eine noch so flüchtige Linie
auf dem Skizzenblatt gezeichnet ist. Bei der nicht-abstrakten Kunst
beginnt sie schon mit der Wahl des Naturausschnitts, der dargestellt
werden soll. Diese Wahl ist bereits eine Begrenzung der unendlich
weiten Möglichkeiten der unsichtbaren Präfiguration. Gantner hat
glänzend gezeigt, daß die Wahl eines bestimmten Naturausschnitts
durch Leonardo (eine Felsschlucht) bereits auf ein concetto (um einen
Terminus der Renaissance zu gebrauchen) des fertigen Werkes
hinweist'. Aber Gantner ist kein «Naturalist» in dem Sinne, daß er

glauben würde, der Naturausschnitt selbst führe zu einer bestimmten
Gestaltung des Werkes. Auf dieser ersten Stufe der sichtbaren
Präfiguration ist der Umfang der Möglichkeiten noch weit. Die Natur als

Natur ist «stil-los», die Wahl des Naturausschnitts kann daher sowohl

zur geologischen Aufnahme als auch zur künstlerischen Darstellung
führen. Beides finden wir, wie bekannt, bei Leonardo. Im weiteren
Fortschritt der Gestaltung bekommt sie immer bestimmtere Form, bis
sie sich im vollendeten Kunstwerk realisiert, d. h. bis in der Figuration
die Präfiguration sich aufhebt. Mit Recht betont Gantner, daß auch
im vollendeten Kunstwerk der Prozeß des Figurierens nicht immer
aufhört, daß also auch die «fertige» Form noch Präfiguration sein

kann. Gerade die moderne Kunst bietet viele Beispiele eines solchen

Ringens um die letzte Form, das vielleicht nie zu einem abschließenden

Resultat kommt. Aber auch die Bilder Rembrandts zeigen, wie
jeder weiß, diese unaufhörliche Bemühung um die letzte Form, die
oft auch nach der Vollendung des fertigen Werks fortgesetzt wird.
Giorgiones Tempesta mit ihren Ubermalungen könnte ein weiteres

Beispiel sein. Die Übermalungen, die wir bei der Untersuchung von
Bildern mit Röntgenstrahlen entdecken, verlangen eine psychologische

und künstlerische Interpretation. Gantners Theorie der
Präfiguration kann sie geben.

5

Bisher haben wir die Genesis des einzelnen Kunstwerks in ihren
klar unterscheidbaren Phasen betrachtet. Gantner erweitert nun seine

Fragestellung: bleibt der Prozeß von Präfiguration und Gestaltung

' Vgl. Leonardos Visionen, p. 19.

25



sich in allen Epochen gleich? Hat nicht dieser Weg selbst seine eigene
Geschichte?

Das überraschende Resultat der Untersuchungen Gantners zeigt,
daß die Distanz zwischen unsichtbarer Präfiguration und letzter
Figuration, zwischen «Vorstellungsform» und fertigem Werk ganz
extremen Veränderungen unterworfen ist. Wir kennen Epochen, in
welchen die unmittelbare, sichtbare Präfiguration ganz zu fehlen
scheint. Daß wir vom Mittelalter keine Skizzen haben, kann nicht
nur dadurch erklärt werden, daß sie alle verloren gegangen sind,
sondern vor allem aus der Eigenart des schöpferischen Prozesses in
dieser Epoche. In dieser traditionsgebundenen Kunst kommt die
kollektive Vorstellungsform der endgültigen Form des fertigen Werkes

so nahe, daß für die subjektive Phantasie des Künstlers, für seine

Versuche und Veränderungen kein Raum mehr übrig bleibt.
In der Renaissance zeichnet sich ein anderer Typus des schöpferischen

Prozesses ab, in welchem die Distanz zwischen der unsichtbaren

Präfiguration und der definitiven Form immer größer wird. Gantner
weist darauf hin, daß bereits Dante von einer intenzion delVarte spricht,
die mit dem gestalteten Werk nicht identisch ist8. Bei Leonardo ist die

Trennung der beiden Stufen vollendet und formuliert. Die Malerei
war ihm, wie jeder weiß, eine Wissenschaft, eine scientia, ja vielleicht
die Wissenschaft schlechthin; aber er spricht auch von einer
«VorWissenschaft», einer pre-scientia. Die erste definiert er als die Kenntnis
der möglichen, gegenwärtigen und gewesenen Dinge, die
Vorwissenschaft aber als die Kenntnis der vorläufigen, der auftauchenden

Dinge. Diese Unterscheidung macht klar, warum Leonardo in der
trasmutazione di forme, in der Fähigkeit, die Formen ständig zu
verwandeln, einen großen Wert der Malerei sieht9. Diese Fähigkeit zur
Metamorphose soll auch vor der vollendeten Form nicht Halt
machen. Es gibt vielleicht nichts Symptomatischeres in dieser
Hinsicht als die Berufung Leonardos auf die Tätigkeit des Dichters, der
scheinbar Fertiges ausstreicht, um Neues und im ganzen Vollendeteres

zu schreiben10. Die lebendige Tätigkeit des Geistes - und nicht die

8 Sehr interessant ist der kurze, aber inhaltsreiche Abriß der Geschichte
des Problems der Präfiguration in Schicksale des Menschenbildes, p. 108 ff.

9 Mit Leonardos Kunsttheorie hat sich Gantner (vom Standpunkt der
Präfiguration) sehr eingehend beschäftigt. Vgl. Leonardos Visionen, insbesondere
p. 41 ff.

10 Leonardo da Vinci, «Das Buch von der Malerei», ed. H. Ludwig,
Quellenschriften für Kunstgeschichte, XVI, Wien 1882, 189.

26



festgefrorene Form - wird hier zum Hauptzweck. Gantner sieht in
diesem Prozeß das Übergreifen der Subjektivität. Man darf vielleicht
sagen : je größer der Wert der Subjektivität in einer Epoche ist, um so

weiter ist der Umfang der sichtbaren Präfiguration in ihrem
künstlerischen Gestaltungsprozeß.

Ihre philosophische Grundlegung erhält diese Auffassung in jener
Gedankenrichtung, die in der europäischen Geistesgeschichte als die

«platonische» bekannt ist und im Italien der Renaissance den Begriff
der künstlerischen Idea schuf. In der geistigen Welt Michelangelos
wird diese Lehre bekanntlich zum vorherrschenden Motiv; hier
entsteht ein unüberwindbarer Gegensatz zwischen dem Phantasiebild
und dem fertigen Werk. Das Werk ist unvollendbar, weil die Materie
das immagine del cuor nicht wiederspiegeln kann. Damit hängt auch die

Ausformung einer neuen künstlerischen Form zusammen: des non

finito. Dieses ist hier nicht das unvollendet Gebliebene, sondern das

Unvollendbare. Die hohe Wertung des non finito ist dann immer mehr
gestiegen bis zur Passion Turners für «unfinished paintings» und der

Auffassung Delacroix's, daß die großen Meister ihre «effets les plus
sublimes» dem Unvollendeten verdanken, während dieMittelmäßigen
beim Fertigen bleiben11. In der modernen Kunst sieht Gantner ein
weiteres Aufsteigen der subjektiven Werte. Die Verwischung eines

klaren Unterschiedes zwischen Bild und Skizze, die wir so oft bei Klee
finden, zeigt das Übergreifen des Präfiguralen auf das Figurale.

Gantners Theorie der Präfiguration, die von der Woeffflinschen
Problematik der «objektiven» Vorstellungsformen ausging, nähert
sich einer Theorie des Formenden, des Künstlers12. So scheint sich also

Woelfflins Wunsch, daß der Kunsthistoriker und der Psychologe nicht
dauernd geschieden bleiben, zu verwirklichen. Gantner begründet die

Synthese dieser beiden Wissensgebiete auf einer soliden historischen
Basis. Diese originelle Leistung Gantners - die Deskription und Analyse

des Weges, der von der Idea zum vollendeten Werk führt - zeigt
uns so wieder die Lebenskraft einer großen Schule und die Fähigkeit,
in «ihrem» Thema neue Aspekte zu entdecken und zu analysieren.

Gantners Theorie der Präfiguration ist noch nicht abgeschlossen.

11 Vgl. zu diesem Problem die Ergebnisse eines von Gantner geleiteten
Symposions der Universität Saarbrücken 1956, an dem Vertreter mehrerer
Geisteswissenschaften teilnahmen: «Das Unvollendete als künstlerische Form»,
ed. J. A. Schmoll gen. Eisenwerth. Bern 1959. Darin Gantners eigener
Beitrag «Formen des Unvollendeten in der neueren Kunst», pp. 47-68.

12 Vgl. Schicksale des Menschenbildes, p. 137ff.

27



Es gibt noch viele Probleme, zu denen eine so umfassende und
prinzipielle Auffassung Stellung nehmen muß (wie, z. B., die Stellung
der Inhalte im Schema der Präfiguration)13. Heute aber schon darfman
sagen, daß diese Auffassung neue und fruchtbare Perspektiven
eröffnet für unsere Bemühungen um die alten und großen Probleme der

Kunstgeschichte.

13 Zum Problem der Inhalte hat Gantner bisher erst in Vorträgen Stellung
genommen. Eine Zusammenfassung seiner Überlegungen erscheint 1964 in
dem Buche «Rembrandt und die Verwandlung klassischer Formen»
(Francke, Bern).

28


	Gantners Theorie der Präfiguration

